
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 40 (1915)

Artikel: Geschichte des Kantons Glarus von 1770 bis 1798 mit Ausschluss der
Untertanengebiete

Autor: Hefti, J.

Kapitel: 11: Die Kirche

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186

Zweitens in Ansechung der Berechnung des Brot Preisses
glaubte man diensam die wochentl. Kornpreissen von Zürich
und Lindau zuberechnen und

Drittens im Fahl eine wohlweise Brotschazungs-Commission
erforderlich fände, die Müller und Becken von dem alfähligen
Korn Einkauf vorzuberufen, und um den Ankauf zubefragen,
jeder von Selben auf erstes Vorfordern erscheinen und den Marckt
angeben solle."6)

Nachdem man im Dezember 1796 den Müllern wieder
verboten, irgendwo anders Korn zu kaufen, als bei der Landes-
Kornkommission, beschloss man, aus den Landesschätzen noch
ungefähr 20000 fl. zu entnehmen, damit man den obrigkeitlichen

Kornhandel besser führen könne. Der Kornhandel wurde
vom gemeinen Stand aus besorgt; als aber wegen gefallenem Preis
im August 1797 mit 'viel Verlust verkauft wurde, sollten die
Seckel jeder Konfession diesen Verlust „nach proportion" auf
sich nehmen. Da die Zeiten immer drückender wurden,
beschloss der evangelische Rat im Februar 1798, das „äussert" dem
Schatz liegende evangelische Schatzgeld, 13 000 fl. vollständig zum
Ankauf von Korn zu verwenden.

XI. Die Kirche.
Die Religionsstreitigkeiten früherer Zeiten zwischen evangelischer

und katholischer Konfession klangen auch in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts nach. Doch kann in diesem Zeitraum
ein bedeutender Fortschritt konstatiert werden, der sich im
Eingehen auf die Wünsche der andern Konfession und in
gegenseitiger „freundlandtlicher Gefälligkeit" äusserte. Christoph
Trümpi lässt sich in seiner 1774 herausgegebenen „Neuern Glarner-
Chronik" in diesem Sinn vernehmen, indem er sich darin über
seine Mitlandleute folgendermassen ausspricht: „Man kann gegenwärtig

mit Grund rühmen, dass beyde Religions-Partheyen des
Lands in guter Harmonie und landlicher Brüderschaft lebind

°) Gemeines Ratsprotokell 1796—1798. Rat vom 4./15. November 1796.



187

und erkennind, dass ihre vertragliche Wohlverständniss ein wichtiger

Punkt zum gemeinen Besten seye. Denn wie viel Zerrüttungen

und Gefahren ehedem, und Geschrey und Verbitterungen
selbst noch in unsern Tagen aus Eifer und Misstrauen beider
Religionspartheyen entstanden, soll allen im Andenken seyn, und

zur Lehre dienen. Man wird sich vor den unruhigen Zänklern
wohl hüten, die unter dem Deckmantel eines Eifers für Religion
gerne Zwistigkeiten stiften, darmit sich bey ihrer Parthey hoch

ans Brett setzen oder andere böse Passionen befriedigen wollen.
Wir leben in Zeiten, da der unruhige und böse Geist des

unvernünftigen Religions-Eifers mehr entlarvet und durchgehender
mehr verabscheuet wird als ehedem."1)

Ein Nachtrag des Religionsvertrages von 1683, der bis 1798

Geltung hatte, brachte für die reformierten Glarner manches

Unangenehme mit sich. In diesem Nachtrag waren sie nämlich
verpflichtet worden, verschiedene katholische Festtage mitzufeiern:
den Zwölfaposteltag, 4 Marientage, die Tage St. Johannes des

Täufers, St. Maria Magdalenas, St. Fridolins, St. Hilarius und
Allerheiligen. Christoph Trümpi bemerkt dazu: „Die Feyer aber
bestehet nur darinn, dass an solchen Tagen z. Ex. der Apostlen,
Gottesdienst mit Predigt und Gesang gehalten wird. Selbst die
Catholische Kirch fangt an, den Müssiggang ihrer vielen Feyer-
Tagen abzuschaffen, deren Gottesdienst sie behält."2) In
verschiedenen Gemeinden wurde wegen kleiner Beteiligung die Predigt

an solchen Feiertagen in den protestantischen Kirchen
stillschweigend unterlassen. Die Regierung, wahrscheinlich durch
katholische Mitlandleute dazu aufgestachelt, forderte deshalb 1779

und 1780, dass die Geistlichkeit sich nach den Verträgen richte,
die Feiertage verkünde und die Predigten abhalte. Die Pfarrherren
von Glarus, Ennenda und Schwanden hatten ihre Pflicht getan,
aber diejenigen anderer Gemeinden mussten zugeben, das

Predigen bisweilen unterlassen zu haben, besonders wenn ein Feiertag

in die Zeit der Heuernte gefallen sei, aus dem einfachen

Grunde, weil sie dann nicht einmal genügend Leute zum
Gesang zusammengebracht hätten. „Man glaube auch, unsere katho-

') Christ. Trümpi, Neuere Glarnerchronik, 1774. Seite 123/24/25.
2) Christ. Trümpi, Neuere Glarnerchronik, 1774. Seite 121.



188

lischen Mitlandleute können sich deswegen nit beklagen, da vom
Pabst selbst viele Feyrtag aufgebebt; die Kirchgenossen von Näfels

hätten nun 2 Jahr am Sonntag, welches die von Gott gebotene

Feyrtag, gearbeitet,3) so sehen sie keine Ursach, warum evangelische

Glaubensgenossen ob Feyrtagen, die von Päbsten zur Ehre

der Menschen eingeführt worden so eifrig halten sollten." Die
Gottesdienste an solchen Feiertagen verschwanden denn auch im

Lauf der Jahre trotz obrigkeitlicher Reklamationen mehr und

mehr.
Ein alle Glarner näher berührender Festtag, der

Erinnerungstag an die ruhmvolle Schlacht bei Näfels, wurde offiziell
von den Katholiken auf geschichtlichem Grund und Boden
gefeiert. Aber auch viele Reformierte schlössen sich dem Zug nach

Näfels an und zogen die dortige Feier derjenigen in ihren Kirchen

vor. Es mochte zwar hie und da vorkommen, dass ein

allzueifriger katholischer Prediger protestantische Gefühle durch
intolerante Worte verletzte. Oefters jedoch sahen sich die Katholiken

veranlasst, über das ungebührliche Betragen einiger
Reformierten klagen zu müssen. Landammann fiauser bat 1772 die

Evangelischen, in ihren Kirchen ein Mandat verlesen zu lassen,
nach welchem die Ihrigen aufgefordert wurden, an der Fahrt

gute Ordnung zu halten. Auch 1773 ersuchten die Katholiken die

Evangelischen, das gewohnte Mandat zu verkündigen: Wer die

Fahrt besucht, soll sich still und sittsam aufführen, so lange die

Prozession dauert, nicht in die Kirche eindringen und sich in
derselben anständig verhalten. Anlässlich der Näfelser Fahrt
finden sich aber aus jener Zeit auch Beispiele von Toleranz
auf Seiten beider Konfessionen: Wie es in den teuren Jahren
um 1770 gehalten worden war, erbaten sich die Katholiken auch
1780 wieder einen Beitrag zur Bestreitung ihrer Fahrtsmahlzeit
von ihren evangelischen Mitlandleuten, „nicht aus Schuldigkeit,
sondern aus einer freundtlandtlichen Gefälligkeit", was jederzeit
von der evangelischen Stimmenmehrheit abhangen würde, die
Reformierten gingen willfährig auf dieses Bittgesuch ein. — Ein

Beispiel von Weitherzigkeit bietet uns die Fahrtspredigt des
Näfelser Kapuziners S. Rupert Kümmi von Wollerau aus dem Jahr

:') Am Kirchenbau.



189

1788, in welcher derselbe unter anderm sich also vernehmen
lässt: „Allen ächten Schweizern möchte ich zurufen: Mässigung
und Eintracht, diese sind die Schutzwehren euerer Freiheit;
Genügsamkeit der Schild gegen Verderbnis. Aus Liebe zu Euerer
Freiheit entsagt dem Luxus, den verderblichen Vergnügungen, die
den Menschen entkräften, ihn käuflich machen und der
Eifersucht, welche die Brüder entzweit. Vor Allem aus unterhaltet die

Mässigung und Eintracht, die der selige Bruder Nikiaus
von Flue und der Patriot Zwingli einst so rührend und

kräftig gepredigt haben."4)
Im Kanton Glarus hatten sich 3 katholische Pfarreien

erhalten: Glarus, Näfels und Linthal, deren Priester unter dem

Bischof von Konstanz standen. Die kath. Landvogtei Gaster, in
der Glarus und Schwyz gemeinsam die landeshoheitiichen Rechte

ausübten, stand unter dem Bischof von Chur.
Die in romanischem Stil erbaute Pfarrkirche in Glarus diente

beiden Konfessionen für ihre Gottesdienste; sie besass bis
anfangs des 19. Jahrhunderts die gleiche Kanzel, von welcher Zwingli
einst gepredigt hatte. Im Juli 1781 wurde in Näfels ein im
Barockstil neuerbautes, geräumiges katholisches Gotteshaus
eingeweiht.5) Bis zu diesem Jahre hatten die nach der Reforma-

4) Schuler Melchior, Geschichte des Landes Glarus, Zürich 1836. S. 367.

"') Beim Bau der Näfelser Kirche gab es 1778 und 1779 Differenzen
zwischen den Bürgern von Näfels und Oberurnen. Letztere sollten an den
Bau der Kirche einen Beitrag leisten, sie behaupteten aber, „sie wärend als

armen Leuth nit Vermögend zu zahlen." Der kath. Rat ermahnte sie, „sich
eines besseren zu bedenken und denen gemeinsam gemachten gesatzen zu
underwerfen und dem Bischoflichen Dekret ein genüge zuleisten, als welches
klar lauthe, dass die renitenten zur Schuldigkeit sollen angehalten werden,
deswegen sie sich von ferneren Kosten, straf und ohngnad hüten sollen."
Die Ungehorsamen sollten ohne Unterschied der Person eine Busse von 15 sh.

erlegen, „welches galt danne zum Nutzen des Kirchenbaues solle verwendet
und durch den Cath. Herrn Seckelm. ihnen bey denen Landtlichen genössen
eingezogen und einbehalten werden, das bis anhin versumet und erlassene
solle nachen gearbeitet oder aber mit besagter buss bezahlt und getilget
werden, welch aber sowohl wegen avertiren zu arbeit und wan die buss
würklich verhütet seye, solle nach der Näfelser Tagwerk Ordnung observirt
und gehalten werden und wer an Sonn- und Feyertägen nicht arbeiten will,
es an denen Werktagen ersetzen möge." Den Männern von Oberurnen blieb
es dabei überlassen, eine eigene Arbeitsgruppe zu bilden oder sich unter



190

lion erstellte Pfarrkirche und die 1679 eingeweihte Kirche des

Kapuzinerklosters genügen müssen. Eine Filiale der Kirche von
Näfels war die Kapelle von Oberurnen, deren Kaplan über ein
recht spärliches Einkommen verfügte. Ebenso führte das Kirchlein
von Linthal ein kümmerliches Dasein. Trotz des kleinen Raumes
bot es genügend Platz für die katholischen Bewohner des Ortes.
Seit 1708 besass auch Netstal eine katholische Kapelle.

In Näfels befand sich ein Kapuzinerkloster. 1677 hatten es

die Mönche bezogen und ums Jahr 1770 beherbergte es etwa
15 Kapuziner, nämlich 11 Patres, 2 Kleriker und 2 Laienbrüder.
Diese lebten still und ruhig ihrem seelsorgerlichen und klösterlichen

Beruf und erhielten auch von den Reformierten, bei denen
sie nicht unbeliebt waren, manches Almosen. — In den Schutz des

Frauenklosters in Weesen6) teilten sich katholisch Glarus und
Schwyz.

Die geistlichen Angelegenheiten und die Ehesachen der
Katholiken wurden vom Bischof von Konstanz oder vom Nuntius

diejenigen von Näfels zu verteilen, doch mit der Verpflichtung, sich der
Näfelser Ober-Inspektion in allem zu fügen. Drei Oberurner waren in dieser
Angelegenheit sogar zum Bischof von Konstanz gereist mit der Absicht, sich
dort zu beklagen. Ihnen sowie allen andern Einwohnern wurde befohlen,
„dass sie mit Leib und gut sollen bei hauss und nicht äussert Lands gehen,
bis sie sich hierüber werden verantwortet haben und zwar bey Erwartender
schwerer straf und ungnad." Nun verlangte die Gemeinde Oberurnen
Abtrennung von der Mutterkirche in Näfels, „aus ursach einerseits weylen sie
äussert Standts und es nicht vermögen haben an beyden orthen in Nefels
und in Oberurnen zu bauen, anderseits aber und hauptsächlich verlangen sie
die sönderung weylen sie allzu weit von der Mutterkirchen entfernet und
dritens weylen sie gar ausserordentlich von eint und änderten von Näfels
auf eine Lichtfertige wiss geblaget werden, wie es grad heute ihnen
widerfahren, so dass man ihnen allerhand schimpf und spotwort nachgerufen habe."
Der Tagwenvogt von Oberurnen sowie die drei, welche nach Konstanz gereist,
wurden mit 10 und 8 Kronen Busse belegt mit der Androhung von „harter
Straf und Ungnad" nicht mehr nach Konstanz zu gehen. Einige Monate
später mussten die Häupter von Oberurnen jedoch aufs Neue wegen renitenter
Haltung mit Bussen von 2 bis 12 Kronen bestraft werden.

6) Als der Bischof von Chur 1775 zum Bau eines neuen Klostergebäudes
in Weesen die Mitwirkung der Glarner forderte, weigerten sich die
Reformierten, aus der gemeinen Landeskasse diesen Bau zu unterstützen, das sei
Sache von katholisch Glarus und Schwyz.



191

in Luzern entschieden. Weniger wichtige Vorkommnisse, z. B.

Bestimmungen über die Sonntagsheiligung, ordnete der katholische

Rat und die katholische Landsgemeinde. So liess der
Rat im März 1777 in der Pfarrkirche zu Näfels ein Mandat
publizieren, laut welchem „das fercken und bündel umentragen
an sontägen und den grössten feyertägen total bey straf und
ohn gnad soll verbotten werden, an minderen feyrtägen aber nach

Mittag werd man es nit so genau nemen An den vielen
Heiligentagen der katholischen Kirche durfte demnach die Arbeit
nachmittags aufgenommen werden. Dagegen hatte sich der kath.
Rat häufig damit zu befassen, der Entheiligung der Sonntage
und höhern Festtage zu steuern7) und einzelne Bürger, die den
Gottesdiensten und Messen nicht beiwohnten, zu bestrafen.8) 1785

musste in einem Mandat verkündet werden, dass das „Ferggen
von Baumwollgarn an Sonn- und Feiertagen verboten sei und

7) In Näfels publizierte der Rat im Juli 1791 ein Mandat, dass das

Kegelspiel während den heiligen Christenlehren verboten sei.
1789 „Da die klagende Anzeige beschechen, das frömde Kathol. Maurer

an denen heil. Feyertägen in der Gemeind Netstal Arbeiten, haben MngndH.
erkent: selbige (im Fall Sie von Ihro Hochwürden H. Probst Feldmann kein
Erlaubnuss gehabt hatten) vor ersten Rath citieren zu lassen."

8) Juni 1789. „Der Bartolome Schweiter welcher der Erkantnuss in
betreff des Kirchengehens nicht statt gethan, deswegen verklagt, und darüber
citiert, aber nicht erschienen, wohl aber durch H. Richter Joseph Aebli sich
entschuldigen lassen, und zur Gnad empfohlen, haben MngndHen. dem Läuffer
aufgetragen, dem Bartolome Schweiter sowohl, als dem Georg Antoni Galti
anzuzeigen, dass dise bejde Laut heutig ernstl. Befehl MngndH. und Oberen
der unterm 24. Aprill des lauffenden Jahrs ausgefällten Erkanntnus genau
befolgen sollen, widrigenfalls der Läuffer von neuem den Befehl habe Sie

bejde in die Kirchen zuführen und vor ersthaltend Kathol. Rath zu citieren,
allwo Sie dann von MngndH. die strengste Straff zu erwarten haben würden."

März 1790. Zwei Bürger von Niederurnen wurden vor den Rat zitiert,
weil sie an hl. Maria Lichtmesstag ohne eine Messe angehört zu haben, im
Holz arbeiteten. Der eine leistete der Zitation Folge und „haben MngndH.
über solch sträffliches Vergehen und gegebener Aergernuss befunden und
erkent, dass dem Aslet den Degen durch den Läuffer abgenohmen, von S. T.
Herrn Amts-Landammann demselben ein ernstl. Zuspruch gemacht, welchen
er kniend anhören, auch solle Er circa ein Halb Jahrlang an Sonn- und
Fejertagen gefliessen gen Neffeis in Amt und Predigen und zu Oberurnen
in die Christenlehren gehen, und darmit gebüsst sein." Ueber seinen Bruder
wurde dieselbe Strafe verhängt.



192

dass es nur an den niedern Feiertagen, aber auch nicht
anders, als einzig und allein in jener Zwischen Zeit gestattet seye,.
während welcher kein öfentl. Gottesdienst gehalten wirt." —
Mit viel Lärm wurde stets die Fastnacht gefeiert; der Aschermittwoch

hatte sich namentlich in Näfels mit der Zeit zum eigentlichen

Tummeltag ausgebildet, so dass sich sogar die
Landsgemeinde damit beschäftigen musste: Am 7. Mai 1780 „wurde
wohlmeinend vorgetragen, dass zu Näfels zum Missbrauch worden
an dem Aschen Mitwochen die Fasstnacht zu vergraben, wor-
durch der erste Tag der Heil. Fastenzeit entunehret und das
junge Volck zu unnützem und schlechtem Freudengeschrey ge-
züglet werde, worüber MGdH. und die H. Landleuth reflectiert
haben, weilen dieser Missbrauch in dem ganzen Land an keinem
andern Orth als zu Näfels eingeschlichen, dass also der Gemeind
Näfels überlassen sein solle eine selbst gutfindende Ordnung
hierüber einzuführen."9)

Ausser der schon genannten paritätischen Kirche in Glarus
befanden sich seit längerer Zeit evangelische Kirchen in den
Gemeinden Betschwanden, Bilten, Elm, Linthal, Luchsingen, Matt,
Mitlödi, Mollis,1») Mühlehorn, Netstal, Niederurnen, Obstalden und
Schwanden. — Schon lange hatte sich auch die Gemeinde Ennenda
eine eigene Kirche gewünscht. Hauptgründe waren die
Entfernung von der Mutterkirche Glarus und das starke Anwachsen
der Gemeinde. Im Jahr 1773 entschlossen sich deshalb die
Bewohner von Ennenda, „einen Theil des ihnen durch kluge
auswärtige Handlung und gute Haushaltung von der Vorsehung
bescherten Segens dem Herrn zu huldigen, zur Ehre Gottes und
der Religion und zur eigenen mehrern Erbauung, um den
Religionsausübungen mit mehr Musse und Bequemlichkeit abwarten
zu können, eine eigene Kirche nahe an ihren Häusern zu
erbauen, sich von ihrer Mutterkirche Glarus, der sie bisher
einverleibt gewesen, zu trennen und eine eigene Pfarrei oder Seel-

") Kathol. Landsgemeindeprotokoll 1764—1798. Kathol. Landsgemeinde
vom 7. Mai 1780. Art. 9.

10) Zum zweiten Male im 18. Jahrhundert baute sich Mollis 1761 eine
schöne Kirche aus dem Gemeindevermögen und Beiträgen von Privaten;
durch Vermächtnisse waren die Molliser in Stand gesetzt, 1768 eine Diakonie
zu stiften, mit welcher die Lehrerstelle einer obern Schule verbunden wurde*



193

sorge zu stiften."11) Infolge der grossen Privatvermögen, die
sich in Ennenda durch gute Handelsgeschäfte ansammelten, war
es möglich, innert einer Woche an freiwilligen Gaben ungefähr

12 000 fl. zusammenzubringen. Die Beisteuer von Glarne-
rischen evangelischen Gemeinden und Privaten betrug weitere
4606 fl. Da jedoch der Kirchenbau viel Geld erforderte und
zugleich die Erstellung eines Pfarrhauses damit verbunden werden
sollte, wurden die evangelischen Stände in einem Schreiben um
Unterstützung gebeten. Zwei Männer aus der Gemeinde reisten

von Ort zu Ort, um Liebessteuern zu sammeln. Sie waren so

glücklich, dem Fonds 2003 fl. beilegen zu können. Da zudem die

Gemeinde Ennenda ziemlich volkreich war, „und allemahl in
Landessteuern ein gut Theill beitragen thut, auch dem Land weder
mit ihren Armen noch in andern Sachen so wenig als immer
ein Tagwen beschwärlich ist, so sollen demselben an ihre
neuzuerbauenden Kirchen aus dem Evang. Landsseckel als eine Steur
100 schreibe ein hundert neuwe Dublonen 1050 fl.)
verordnet seyn." Damit waren nun reichlich Mittel vorhanden, den

Bau auszuführen. Sowohl Kirche als Pfarrhaus fielen zu allseitiger
Befriedigung aus, und zu erwähnen ist, dass über alles hinaus

noch ein Ueberschuss von 4112 fl. blieb, der als Grundlage für
einen Pfarrfonds bestimmt wurde. Am 30. November 1774 fand
die Einweihung der Kirche unter ansehnlicher Beteiligung der

obersten Ratsmitglieder statt.
1779 wünschte die Gemeinde Linthal einen Augenschein ihrer

Kirche, die oft der äussersten Wassergefahr ausgesetzt sei. Bei

diesem Augenschein sollte es sich zeigen, ob es nicht ratsamer wäre,
die Kirche an einem neuen, sichern Ort aufzubauen. Die Räte

der Gemeinden Dorf und Matt versprachen für ihren Kirchenbaü
bereits 1200 fl. an Steuern, auch waren sie willens, 6 Jahre lang

zu dessen Gunsten auf ihre Pensionen und Friedensgelder zu

verzichten. Schon war ein Platz in Aussicht genommen, doch

die Ennetlinther, die dadurch um ihre Kirche kamen, erklärten
sich nicht einverstanden. Durch eine Kommission sollte eine

freundliche Vergleichung eingeleitet werden. — Da die Auswahl
des Platzes die Hauptschwierigkeit bildete, übertrugen die Linthaler

") Heer Gottfr., Die Kirchen des Landes Glarus. Glarus 1890. S. 52 53.

13



194

den Entscheid der hohen Obrigkeit und baten sie, ihnen einen

Bauplatz anzuweisen. Diese zeigte ihrerseits keine grosse Lust,
die Wahl zu treffen, sie ermahnte vielmehr die Kirchgenossen,
ohne Entzweiung selbst einen Platz auszuwählen und die Kirche

an einen sichern, allen Teilen bequemen Ort zu stellen. Da

sich die Gemeindeglieder trotzdem nicht einigen konnten, wurde
die Bauangelegenheit erst wieder ernstlich aufgegriffen, als der
Turm der Kirche bei der Ueberschwemmung der Linth 1781

stark unterfressen wurde und die Not zur Beschleunigung des

Baues zwang. Am 13. August 1781 erschienen die Kirchgenossen
von Linthal vor dem evangelischen Rat, um in aller Geziemen-
heit vorzutragen, „wie dass ledsteren Sontag abends das grosse
Wasser Ihr Kirch Thurm und Frithof fast gänzlichen rouiniert, und
ein glocken verschwemmt habe; deswegen MgdH. und Obern

gebetten, eine Ehren Commission zuverordnen den augenschein
einzunehmen und einen angemessenen ohrt ausfündig zumachen,

wo etwan eine neue Kirch gehauen werden solte. Haben MgdH.
und Obern erkent, dass 4 von denen vordersten Hochgeachf
und Hochgeehrten Herren geordnet sejn sollen den augenschein
auf einen gelegenen Tag an obbemeltem ohrt einzunehmen, und
ein gutachten auf Ratification abzufassen." Beim Augenschein'
zeigte sich die dringende Notwendigkeit, die Kirche an einem
sichereren Ort aufzubauen. Den Kirchgenossen wurde befohlen,
sich im Zeitraum von 14 Tagen wenigstens auf zwei Plätze zur

engeru Wahl zu einigen. Da der Turm der alten Kirche in gefährlichem

Zustand und der Kirchhof nicht sicher eingewuhrt war,
wurde ihnen aufgetragen, den Turm entweder sofort
abzubrechen oder „sonsten sicher zu stellen" und auch den Kirchhof
einzuwuhren, „damit das alte Gottshaus um einmahleiT noch
besucht, und die gebeine der Todten nach Christin, gebrauch
gesicheret sejen." — In Linthal hatten sich unterdessen drei Parteien

gebildet, von denen jede einen andern Platz für den Kirchenbau

wünschte, was unter den Gemeindegliedern immer wieder
zu Rauf- und Schlaghändeln führte und die Ursache war, dass

sich die Obrigkeit am 22. Oktober 1781 genötigt sah, „dises
Geschäft in der gegenwärtig misbeliebigen Laage von der Hände

zuweisen", bis sich die verschiedenen Teile einigen würden.



195

Es war ein Glück, dass sich wenigstens die Katholiken ruhig
verhielten und nicht auf den 1598 erhobenen rechtlichen
Einsprachen, nach welchen im Gebiete der Gemeinde Linthal keine
Kirche erbaut werden dürfe, beharrten. — Endlich am 26.
November vereinbarte sich die Kirchgemeinde auf den vorgeschlagenen

Platz in Thomas Stüssis Hoschet. Ende April 1782 wurde
der Eckstein der Kirche gelegt. Alle männlichen Kirchgenossen
von über 16 Jahren mussten beim Kirchenbau durch Frohn-
dienste mithelfen. An diesem Gemeinwerk arbeiteten 301- Männer
je 54 Tage. In der neuen Kirche konnte man den Taufstein
und zwei Glocken des alten Gotteshauses verwenden, die dritte
Glocke, welche beim Einsturz des Turmes von den Wellen
weggeschwemmt worden war, kam nicht mehr ans Tageslicht. Im
Dezember 1782 wurde die Kirche eingeweiht.

Da das wohlhabende Ennenda und früher andere Gemeinden
so reichlich Unterstützung für ihre'Kirchenbauten gefunden hatten,
ist es begreiflich, dass auch dem bedrängten Linthal willige
Liebessteuern für seine Kirche zuflössen. Die evangelische Landsgemeinde
vom April 1782 gab die Erlaubnis, auf der Kanzlei Empfehlungsschreiben

an die andern evangelischen Stände auszufertigen und
eine Sammlung zu veranstalten, die dann über Erwarten gut ausfiel.

Die Obrigkeit von Glarus spendete 100 neue Dublonen aus
dem evangelischen Landesseckel, Zürich Stadt und Landschaft
300 Pfd., Bern den gleichen Betrag, Biel 2 Louis d'or, Basel und
Mühlhausen je 8 Louis d'or, Neuenburg Stadt und Land über
850 fl. (hauptsächlich -durch Sammlungen in den Kirchen Neuenbürgs),

Schaffhausen 40 fl., St. Gallen 50 fl., Appenzell 10 Louis
d'or, Winterthur 6 Thaler und Chur 8 Baierthaler.

Sehr verschiedenartig sind die Besoldungen der Glarner
Geistlichen der damaligen Zeit. Meistens bestritten die Gemeinden

den Hauptbetrag derselben. Aus dem gemeinen Landesseckel

erhielten nur die Pfarrherren von Glarus, Betschwanden,
Linthal, Matt, Mollis, Niederurnen und Bilten grössere oder
kleinere Beiträge. Ein weiterer Zuschuss wurde mancherorts den
Pfarrherren aus dem Schulgut bezahlt und zwar nicht nur in
denjenigen Gemeinden, wo die Geistlichen selbst Schule halten
mussten (Mitlödi, Luchsingen, Mühlehorn, Niederurnen, und Bilten),



196

sondern auch in Glarus (68 fl.) und Betschwanden (30 fl.),
wo besondere Lehrer die Schule besorgten und von den

Pfarrherren nur einige Mithilfe beim Unterricht erwartet wurde. In

Linthal, Elm und Matt hingegen mussten die Pfarrherren ohne

extra Vergütung Schule halten, d. h. dieser Dienst war in der

Pfarrbesoldung inbegriffen. Ausser Haus und Garten kam den

Pfarrherren in vielen Gemeinden ein Stück Wiesland für 1—2 Kühe

Winterung, ein Obstgarten und an manchen Orten genügend
Holz zu. In allen Gemeinden, mit Ausnahme von Mühlehorn,

Netstal, Mollis und Niederurnen, besassen die Pfarrherren das

„Tagemen-" oder Gemeinderecht.

Folgende Beispiele12) aus verschiedenen Gemeinden gewähren

uns noch einen bessern Einblick in die damaligen
Besoldungsverhältnisse:

„Glarus, Pfarrer.
Collator. Die Gemeind.

Einkönften.
An baarem Geld aus gemeinem Landsekel 116 fl. 10 Gutbazem

Aus dem Kirchengut evangel. Religion 265 fl. 10 Gutbazen.

Aus dem Schulgut 68 fl. Sint 1786 Zusaz aus dem

Gemeindgut, 100 fl. — Summa 550 fl.
Sodann :

Haus und Garten, und beym Haus ein schönes Stückli Wisen,

mag an Heu und Emd wohl 4 Klafter, also nach jetzigem Schlag

und Geld 24 fl. abwerfen, mit einem schönen Obswachs. Ferner,
das Tagemen- oder Gemeind-Recht wie ein Tageman, das ist,
das Recht, im Sommer eine Kuhe auf die Gemeind-Weiden zu

treiben, und in circa 80 bis 100 Klafter Land, Erdapfel oder

andere Frucht zu pflanzen. Holz keines.
Schulen 2 im Haupt-Flecken,

mit denen der Pfarrer äussert freywilligem Besuch nichts zu

thun hat.
Kirchgenossen.

Glarus, Rieden, Ennetbühl, Sturmigen.
Anzahl der Seelen circa 3000.

12) Aus: Einkommen der Geistlichen Pfruenden von )oh. Hofmeister 1789.

Seite 177—189.



197

Gîarus, Diaconat. 1665 errichtet.
Collator. Die Gemeind.

Einkünften.
Von der Gemeind 220 fl. Aus dem Schulgilt 80 fl. Sint weniger
.Zeit Verbesserung aus verschiedenen Quellen, 100 fl. Summa

400 fl.
Haus und Garten, und ein kleines Höschetli oder Wisli beym

Haus, mit etwas Obswachs. Tagemer-Recht, Holz keines.

Luchsingen.
Erst seit 1753 zu einer eignen Gemeind geordnet, ehedem zu

Schwanden gehörig.
Collator. Die Gemeind.

Einkönften.
Von der Gemeind 170 fl. Seit 1772 Zusaz 24 fl. Summa 194 fl.
Von der Schul, die der Pfarrer das ganze Jahr Vormittag halten

muss 45 fl.
Haus und Garten, und seit 1785 ein kleines Höschetli oder Wisli
beim Haus, giebtiin circa 2i/a Klfter Heu und Emd. Tagemer-Recht.

Holz genug ohne Kosten.

Kirchgenossen. *

Luchsingen, im Adlenbach, und Leuggelbach einige Häuseri
Anzahl der Seelen 429.

Mollis, Pfarrer.
Collator. Die Gemeind.

Einkönften.
Von der Gemeind 250 fl. Zusaz seit einigen Jahren 50 fl.

Aus dem Landsekel bekommt er 21 fl. 10 Gutbazen.
Summa 321 fl. 10 Gutbazen.

Haus und Garten, und ein kleines Wisli beym Haus. Es wird
diese Behausung für diessmalen Herrn Diacon überlassen, weil

Herr Pfarrer seine eigne Familien-Behausung hat.
Schulen. I.

Am Ort, mit deren Herr Pfarrer nichts zu thun hat. \



198

Kirchgenossen.
Mollis, Beglingen.

Anzahl der Seelen circa 2000.

Mollis, Diacon.
Collator. Die Qemeind.

Einkünften.
Von der Gemeind 200 fl.

Nettstal.
Collator. Die Gemeind.

Einkünften.
Von der Gemeind 200 fl.

Schulen I.
Am Ort, mit deren der dermalige Herr Pfarrer nichts zu thun hat.

Anzahl der Seelen circa 300.

Elmm.
Collator. Die Gemeind.

Einkünften.
Von der Gemeind 316 fl. Item Haus und Garten, aber schlecht.
Eine Wise beym Haus, ertragt 50 fl. Holz genug ohne Kosten.

Tagemer-Recht.
Schulen.

Eine im Dorf, die der Pfarrer in obiger Besoldung von Martini
bis Ostern Vor- und Nachmittag halten muss.

Kirchgenossen.
Elmm, Hinterstein im Bach, Schwendi, Sulzbach.

Anzahl der Seelen 765.

Müllihorn.
Collator. Die Gemeind.

Einkünften.
Von der Gemeind 150 fl. Von der Schul, wann sie der Pfarrer

selbst haltet, 40 fl.
Haus und Garten. Holz genug ohne Kosten.

Anzahl der Seelen 250."



199

Verschiedene Bestimmungen, die Besoldung betreffend, sind

uns ebenfalls in den 1789 und 1797 in Zürich erschienenen
Büchern über das „Einkommen der Geistlichen Pfründen"
überliefert worden. Sie sollen hier zur Illustration und Ergänzung
der Glarnerischen Besoldungsverhältnisse beigefügt werden:

„In Ansehung der oben beschriebenen fixen Einkönften aller,
ist folgendes zu observieren:

a) Dass dieselben von dem Collatore, bey jedesmaliger
Erwählung eines neuen Pfarrers, Diacons, oder Schulmeisters (so

auch die Geschäfte), oder auch wohl während der Zeit seines

Diensts, entweders von neuem vestgestzt, oder aber vermehrt,
oder vermindert werden, nach Belieben und Gutfinden des

Collatoris.
b) Geschehen die Bezahlungen dessen, was die Gemeinde

zahlt, von einem jeweiligen Kirchenvogt oder Kirchmeyer, an

einigen Orten fronfastenlich, an den mehreren Orten aber in
2 Zahlungen, nemlich gemeiniglich im May und Wintermonat, an

etwelchen Orten aber auf einmal.

c) Was aus dem Landsekel bezahlt wird, wird auf den

alljährlichen Synodus bezahlt, wo noch zu bemerken, dass jeder
Pfarrer und Diacon des Lands, an vorbemeldten Tagen, und aus

vorbemeldter Quelle, auch 2 fl. erhält, nemlich die, die sonst

nichts daraus empfangen.

d) Dass die vorbeschriebenen fixen Einkönften, auch bey-

nahe alle Einkönften der hiesigen Geistlichen sind, denn die

Accidentien sind an den meisten und würklichsten grösten Orten

nicht beträchtlich, in den sogeheissnen Thalgemeinden ist der

Butter das meiste und wichtigste, dessen im May bald ein jeder
Pfarrer für seinen Hausbrauch genug, und folglich einige mehr

als genug bekommen.

e) Die sogeheissnen Jura Stollae, sind hier zu Land kaum

dem Namen nach bekannt.

f) Für eine Kuh Winterung wird gegenwärtig 40 bis 45 fl.

gerechnet und bezahlt."13)

n) Hofmeister )oh„ Einkommen der Geistlichen Pfruenden, Zürich 1789.

Seite 186.



200

Zu bemerken ist noch, dass es den Pfarrherren im Kanton
Glarus verboten war, irgendwelche Handelschaft oder weltliche
Geschäfte zu betreiben, und wurde der Diakon von Schwanden
1790 und 91 von der Synode verwarnt, „dass er sich mechanischer
und anderer weltlicher Geschäfte enthalte".

Die Pfarrpfründen in den Werdenbergischen und Wartauischen
Landvogteien waren dem Glarnerischen Synodus einverleibt und
wurden vom gemeinen Rat zu Glarus vergeben; doch galten
dort in Beziehung auf die Besoldungsverhältnisse andere
Bestimmungen. Die Bezahlung bestand entweder gar nicht oder zum
kleinsten Teil in barem Geld, mehr in landwirtschaftlichen
Produkten. Die dortigen Pfarrherren waren überhaupt darauf
angewiesen, wenn auch in kleinem Maßstab, Landwirtschaft und
Viehzucht zu betreiben. — Die Erwerbung der vier Pfarrstellen in
Wartau, Grabs, Sevelen und Buchs war mit ziemlich grossen
Kosten verbunden, denn derjenige, welcher zum Pfarrer gewählt
wurde, musste an jedes Mitglied des gemeinen Rates in Glarus
und an jeden Amtsdiener ein bestimmtes Sesselgeld bezahlen, das

zusammen ungefähr den Betrag eines Jahreseinkommens
ausmachte. Doch waren bei diesen Pfarrpfründen die sogenannten
„Jura Stolae" eingeführt und auch die Accidentien ziemlich gross.

Bei den Pfarrwahlen kamen die sog. „Gauzereien", die bei
den politischen Wahlen eine so bedeutende Rolle spielten, ebenfalls

vor, obgleich das Stimmwerben und Kaufen bei
Pfarrwahlen schon 1766 wie bei den Landesämtern verboten worden
war. Die evang. Landsgemeinde von 1787 beschloss wiederum:
Bei Vergebung von geistlichen Pfründen soll sowohl das „Bätten
Brötlen als auch das geben und nehmen nach den Wahlen, wie
vor den Wahlen, bestehe es in Vergabung an Gemeindgüter
oder Bezahlung Essens und Trinkens, oder was es immer seyn
möchte, des gänzlichen und durchaus verbotten seyn; auf die

ganz gleiche art und weis, wie solches zu Landsämtern auch
verbotten ist."14) Die Bestechungen von Seiten einiger Pfarrer

14) Evang. Landsgemeindeprotokoll 1770—1799. Evang. Landsgemeinde
vom 25. April 1787. Art. 6.

Folgendes Beispiel von 1772 beweist die Notwendigkeit dieser Verfügung:
Im genannten Jahr erkannte der evang. Rat: „Ueber dje im letztern Jahrslauf,



201

brachten es mit sich, dass sich in den betreffenden
Kirchgemeinden verschiedene Parteien bildeten, deren Feindschaft sich

oft in Schlägereien und Raufereien Luft machte. 1794 brachen
arilässlich des Rückrittes des Pfarrers Zollikofer in der
Kirchgemeinde Matt ernste Streitigkeiten aus, die sich sogar bei
versammelter Kirchgemeinde in Schlaghändel auslösten. Der evang.
Rat fand es deshalb für nötig, bis auf weitere Dispositionen
sämtlichen Kirchgenossen zu Matt und Engi, jungen und alten

ohne Ausnahme bei Ehr und Eid den Landfrieden zu gebieten,
damit niemand sich unterstehe, weder mit Worten noch Werken
etwas Widriges gegen einander zu unternehmen. Damit alles
Geschehene wieder „brüderlich vergessen und wahre Vertraulichkeit
Freundschaft und Eintracht eingeführt würde", so wurden die

verlaut nach höchst strafbare, vorgegangen seyn sollende Irregularitäten bei
letzterer Pfarr Wahl zu Niederurnen, sind nunmehro die auf eydtliches
Ansinnen eingenohmenen Informationen ablesend angehört und daraus vernohmen
worden, welchergestalten vor Vergebung dieser Pfrund ein starkes Betreiben,
und sehr ohnanständiges Herumlaufen beschechen, auch dass nach der Wahl
unter dem Titel zu gratulieren, oder zu bättenbrötlen am gleichen Sonntag
viele Kirchsgenossen von Niederurnen in Hr. Ratsherr Schüttlers Haus zusammen

gekommen seyen und allda gegessen und getrunken, auch die Uerthen
nicht bezalt haben, nicht anzeigende, u. auch nicht fragende, Wer solche
bezallen werde, u. dass die Uerthen dermahlen noch ausstehen Thue, zudem

ergiebet sich aus der von Chorrichter Joh. Heinrich Streiff unter dem Herbstmonat

ohnaufgefordert Geständnis, dass Sie nach der Wahl sich erkundiget,
wie es mit dem vorhinigen Pfarrer gehalten worden seye u. da es sich
erscheint habe, dass derselbe auf einen pfarrgenössigen Landtmann 9 Bazen

zu verzehren gegeben, so haben sie sich vor ihren neuerwählten Hr. Vetter
Pfarrer u. Feldprediger Streiff hienach gerichtet, u. ohne eine allgemeine
Abtheilung zu machen, ohngefährlich soviel zu verzehren gegeben. Bey solcher
Beschaffenheit'und nach Ablesung des diesfälügen anno 1766 gemachten
Landesarticulus haben MgH. u. Oberen aus Mangel genügsamen Liechts
befunden, hierin nichts fehlerhaftes vorgegangen sey u. also die Sach einstellen
wollen."

Auch im Jahr 1781 wurden die Pfarrer von Niederurnen und Bilten
angeklagt, dass sie ihren Wählern Essen und Trinken hätten zukommen lassen.

Sie gestanden es ein und entschuldigten sich damit, dass ihre Vorgänger
dasselbe getan und sie nicht gewusst hätten, dass es verboten sei. Die

Synode nahm diese Entschuldigung an, erliess nun aber die Bestimmung,
dass man in Zukunft auch nach den Wahlen den Wählern nichts zukommen
lassen dürfe.



202

Obern dei besagten Gemeinde aufgefordert, „eine friedfertige
Gemeinde abzuhalten und ijn Gottes Nammen zu einer Pfarwahl
um so ehnder zu schreiten, weilen die Probpredigten von unsern
würdigen Herren Geistlichen, welche sich um die Pfrund melden,
bereits angehört worden sind und hofentlich eine glückliche
Wahl getroffen werden wird." — Noch mehr Umtriebe brachte
die Pfarrwahl in Bilten im Jahr 1795 mit sich. Um Schlägereien
vorzubeugen, beschloss der Rat im Januar: Ueber die neuerdings
eingenommene, abgelesene Klage, herrührend von der
Wiederbesetzung der vacant gewesenen Pfarrstelle in Bilten haben MgH.
aus Landesväterlicher Vorsorge für nötig befunden und erkannt,
per Mandat den dortigen Kirchgenossen und Einwohnern, jungen
und alten bis auf fernere Verordnung den Landfrieden und
zwar Bei Ehr und Eid anzusagen, damit Unglück und Schlaghändel

verhütet werden. — Um die erledigte Pfarrstelle
bewarben sich die Pfarrer Steinmüller15) und Schmid. Steinmüller
war beschuldigt, dem Tagwenvogt Elmer 15—20 Dublonen
gegeben zu haben, damit dieser für seine Wahl tätig sei. Er sollte
auch gesagt haben, wenn er Pfarrer in Bilten würde, so würden
ihn 50 Dublonen nicht reuen. Schon am 26. Januar 1795 wurden
eine Menge Biltner Bürger zur Verantwortung gezogen. Einer
sollte gesagt haben (was er übrigens bestätigte), „der seye des
Teufels," der dem Pfarrer Steinmüller nicht helfen würde, und
ein anderer „es sey ihme 10 Dublonen Schaden, nur weil er
sein Kind nicht zum Pfarrer Steinmüller in die Schul schicken
könne." In der Ratssitzung vom 28. Juni 1795 hoffte man die
unerquickliche Pfarrwahl endlich zum Abschluss zu bringen. Die
Fehlbaren, die sich für Pfarrer Schmid verwendet hatten, wurden
bestraft. Ein Jakob Zweifel, der gesagt haben sollte, „man muss
ein Ding nicht so hoch nehmen, dan an der Landsgemeind,
wenn man den Eyd schwöre, so seye der eint da der andere
an einem andern ort, mithin zu sagen, wenn man heutigs
Tags dem Eyd und denen Gesezen wolte ordentlich nachgehen, so
käme man nicht durch die Welt", wurde mit seiner Frau zu einer
Busse von 40 Dublonen verurteilt, ferner musste Zweifel unter

'') Es handelt sich hier nicht um den bekannten Johann Rudolf
Steinmüller, auch nicht um Jakob Steinmüller, von 1748—1782 in Matt.



203

dem Bild einen Zuspruch anhören und wurde für 3 Jahre von
„Ehr und Gwehr" gesetzt; die Frau erhielt einen Zuspruch neben
dem Ofen stehend. Der Wirt Heussi, der als ein gefährlicher
Mann angesehen wurde, da er des öftern im Interesse des
Pfarrers Schmid von seinen Gästen keine Bezahlung angenommen
hatte, wurde zu 20 Dublonen Busse verurteilt. Da die
Untersuchung gezeigt hatte, dass „ein und andere gesezwidrige Sachen
unterlaufen Seyen," wurde die Wahl einstweilen aufgehoben. In
Bilten gab es jedoch immer noch keinen Frieden, so dass der
Rat, um endlich Ruhe zu bekommen, beschloss, keinen der beiden
genannten Pfarrer in die neue Wahl zu nehmen. Am 3. Juli
wurde endlich bestimmt, dass die neue Wahl am kommenden
Sonntag in Anwesenheit von drei vom Rat abgeordneten Herren
vorgenommen werden solle.

Auch die Linthaler beschäftigte eine unangenehme
Pfarrangelegenheit. Ueber ihren Pfarrer Sonderegger lagen in der

evang. Ratssitzung vom 13. Februar 1792 Klagen vor, die
schwerwiegend genug waren, um den Vorschlag zu rechtfertigen, ihn
in seinem Amte zu suspendieren. Eine Untersuchung bewirkte,
dass Altlandammann Zweifel in der Ratssitzung vom 5. März
1792 den Auftrag erhielt, dem Pfarrer „einen nachtrucksamen
Zuspruch" zu machen, ihm das obrigkeitliche Missfallen über
sein beharrlich unfriedliches Eheleben und erfolgte' Streitigkeiten

auszudrücken, „zweitens solle er die Regula Tschudi als

Hauptursächerin des Ehestreits weder in ihrem Haus besuchen
noch sie, unter was Vorwand es wäre, in das Pfarrhaus mehr
kommen lassen, drittens solle er des Unterrichts in der Heb-
ammenkunst und des arzney gebens sich mässigen, mithin so

lange er eine Pfrund zu versehen habe, sich dem Predigtamt
widmen und demselben abwarten, ferner soll er bey Angab der
Hochzeiten die Nachfrage um die Verwandtschaft nicht mehr
unterlassen, noch ohneheliche Kinder ohn vorwüssen der Räte

taufen."16) Die Kanzel durfte er wieder besteigen, doch mit
der Warnung, falls neue Klagen einlaufen würden, sofort
suspendiert zu werden. Viele Bürger von Linthal, die nach diesen Be-

begebenheiten nicht mehr das gleiche Zutrauen zu ihrem Pfarrer
16) Evang. oberkeitl. Ratsprotokoll 1787—93. Rat vom 5. März 1792.



204

hatten, gingen in andere Gemeinden zur Kirche und zum Abendmahl.

Deshalb wurde den Mitgliedern des Stillstandes in Linthal
am 16. Februar 1795 befohlen, „dass Sie diejenigen Persohnen,
welche schon über jähr und Tag in ihrer gemeind nicht mehr

zur Kirch gehen, u. sogar das heilige abendmahl in andern
gemeinden genossen haben, vor sich kommen lassen und sie zur
Besuchung des Gottesdienstes in der eignen gemeind anhalten
u. fahls sie solchem nicht folge leisten sollten, selbe M. g. H.
anzeigen."17) Der evang. Rat vom 7. März 1796 urteilte über
Pfarrer Sonderegger, „dass obwohl er die ausgefeite Urtheil nicht
gehörig beobachtet, dannoch keine solche Fehler auf bemeltem
Hr. Pfarrer liegen, welche ihn des geistlichen Karakters entsezen
oder verlustig machen könne, indessen aber, weilen bemelter Flr.
Pfarrer die Pfrund Linthal selbst freiwillig aufgegeben hat und
seither niemals förmlich wiederum angenommen worden, im

Gegentheil grossen Streit und Widerwärtigkeit unter denen

Gemeindegenossen wegen dem Herrn Pfarrer Sonderegger
entstanden sind, so wollen M. g. H. durch die Mehrheit der Stimmen
erfahren, ob Sie den Hr. Pfarrer Sonderegger ferners als Pfarrer
in Linthal beibehalten oder entlassen wollen, diese Wahl soll
aber durch eine heimliche Wahl wie Letzthin zu Bilten"18)
geschehen. Wie die Sache endete, ist aus den Ratsprotokollen nicht
zu ersehen. Tatsache ist, dass Pfarrer Sonderegger nur bis 1796

Pfarrer in Linthal war.19)
Das evangelische glarnerische Ministerium gehörte im 16.

Jahrhundert zur Synode von Zürich. Nach 1531 zählte die glarnerische
Geistlichkeit nur sieben Pfarrer. Während dieses Jahrhunderts
waren die meisten im Lande angestellten Pfarrer geborene
Zürcher und es kam vor, dass ihre Vaterstadt ihnen die Existenz
in den glarnerischen Gemeinden durch Zulagen zu der dort
ausgesetzten Besoldung erleichterte. Im 17. Jahrhundert änderte
sich die Sachlage dahin, dass sich nun öfters Glarner dem
Studium der Theologie widmeten und auch die Zahl der Pfarr-

") Evang. oberkeitl. Ratsprotokoll 1793—97. Rat vom 16. Februar 1795.

ls) Evang. oberkeitl. Rathsbuch 1793—1797. Rat vom 7. März 1796.
1S>) G. Heer, Die evang. Geistlichkeit des Landes Glarus. Schwanden 1908.

Seite 55.



205

stellen grösser wurde. Im 18. Jahrhundert, besonders in der
zweiten Hälfte desselben, herrschte sogar bisweilen Ueberfluss
an Glarner Geistlichen. Die Vorbedingungen zum Studium waren
jetzt im eigenen Lande leichter zu erreichen als früher. Die
höhern Studien absolvierten die zukünftigen Geistlichen in Zürich
und fast noch häufiger in Basel.

Im 17. Jahrhundert gründete die Glarner Geistlichkeit eine

eigene Synode. Was sie dazu bewog, war hauptsächlich die

grössere Anzahl der Pfarrherren, die weite Entfernung von Zürich
und die beschwerliche Reise dorthin. Mitglieder dieser Synode
waren alle im Amt stehenden Pfarrer und Kandidaten des Kantons

(letztere sine voto et sub lege silintii), ferner die Geistlichen
der Landvogtei Werdenberg (Buchs, Grabs und Sevelen) und der
Herrschaft Wartau, die sich ebenfalls den glarnerischen Synodalgesetzen

unterwerfen mussten. Die Pfarrherren von Werdenbern

und Wartau fehlten meistens an der Synode, da sie den

weiten Weg scheuten; deshalb wurde ihnen erlaubt, dass von
den vier Geistlichen jeweils nur zwei zu erscheinen hätten. Auch
diese Anordnung wurde nicht innegehalten, regelmässig fehlten
entweder beide oder doch der eine dieser Pfarrherren.

Aussei den Geistlichen und Kandidaten nahmen an der

Synode auch die sogenannten Assessoren, Vertreter des Staates,

teil. Zu diesen gehörten: der Landammann oder Landstatthalter,
die Alt-Landammänner, der Pannerherr, der Landseckelmeister,
der Landshauptmann und zwei Ratsherren, die von den Geistlichen

der Synode dazu berufen wurden, wobei man unter den

verschiedenen Gemeinden abwechselte. Dekan der Synode war
gewöhnlich der älteste Pfarrherr, der in freier Wahl bestätigt
wurde.

In Beziehung auf die Rechte der weltlichen Assessoren gab

es im Laufe der Jahre verschiedentlich Reibereien. Besonders

unklar war man über die Rechte des evang. Standesoberhauptes.
Nach Beschlüssen aus den Jahren 1751, 52, 55 und 57 wurde
nach manchen Streitigkeiten die erste Anrede im Gegensatz zur

bisherigen Uebung an das weltliche Oberhaupt, nicht an den

Dekan der Synode gerichtet; desgleichen musste der Eid der

Neuaufgenommenen zuerst dem evangelischen Standesoberhaupt



206

und erst in zweiter Linie dem Dekan geleistet werden. Als

im Jahr 1772 Pfarrer Kubli, der an die Pfrund in Linthal
gewählt worden war, Bedenken trug, das Handgelübde zuerst dem

Amtslandammann abzulegen, bemerkten die weltlichen
Abgeordneten der Synode von 1773: „Solches haben hoch dieselben nit
allein befrömdend vernohmen, sondern auch angemessen
befunden, solch Betragen gegen ermeltem Herrn in obrigkeitl.
Namen resentiren zu lassen. Auch zu Beybehaltung guter
Ordnungen darauff zu beharren, dass ein jeder Geistlicher, bey

Erhaltung einer neuen Pfrund, auch Reception in den Synodum
oder andern Fällen, das Handgelübd vorzüglich einem jeweiligen
Tit. Standespräsidenten prästieren solle."

Bei der Gründung waren jährlich zwei Synoden angesetzt

worden, doch wurde dieser Beschluss wahrscheinlich schon sehr

bald aufgehoben, denn mindestens seit 1631 fand jährlich nur noch

eine Synode statt, und zwar im Frühling, seit 1742 zehn Tage nach

Ostern. Von 1722 an traten die geistlichen Mitglieder der Synode
im Herbst zu einem „Konvent" zusammen.

Am Tage vor der Synode wurde von den Geistlichen eine

Prosynode abgehalten ohne Beisein der weltlichen Assessoren.

Diese Prosynode bestimmte zuerst die Zeit des Beginns der

Synode. Hierauf erfolgten die sogenannten Zensuren über die

einzelnen Geistlichen, d. h. nachdem der betreffende Geistliche

samt seinen Verwandten bis ins dritte Glied abgetreten war,
befragte man zuerst die Nachbarkollegen und dann die übrigen
Anwesenden über seine Amts- und Lebensführung. Nach den

Zensuren wurden die Gravamina behandelt; darunter verstand

man die Zusammenstellung der Beschwerden und Wünsche der

Geistlichen, die an der Hauptsynode vorgebracht werden sollten.

Vor dem eigentlichen Beginn der Hauptsynode wurde ein

Synodalgottesdienst abgehalten, dessen Prediger jeweils an der

vorhergehenden Synode ernannt wurde. Die Synode, welche

im Schul- oder Pfarrhaus tagte, wurde durch eine erbauliche

Rede des Dekans eingeleitet. Nach dieser hielt der Amtslandammann

oder in dessen Abwesenheit das höchste anwesende

Glied des evang. Schrankens, ebenfalls eine Rede, in welcher
H;fein wohlehrwürdiges Ministerium der landesväterlichen aller-



207

besten Gesinnung unserer gnädigen Herren versichert" wurde.
— Bei der nun stattfindenden „Reception" mussten die neu

aufgenommenen Mitglieder der Synode ihre Zeugnisse vorlegen, ihren
Dank aussprechen und einen Beitrag ans Kajpitelsgut
entrichten.

Auch die Pfarrwahlen unterlagen der Genehmigung der

Synode, und da es im 18. Jahrhundert zu Zeiten Ueberfluss

an Theologen gab, wurde auch von der Synode untersucht, ob

die Gewählten ohne Bestechung und Bezahlung von
Trinkgelagen zu ihrem Amt gekommen waren.

Ein Haupttraktandum bildete die Zensur, bei welcher die

Ehrendeputierten über die Geistlichen zu Gericht sassen, wie es

in der Prosynode unter den geistlichen Kollegen gegenseitig
geschah. Dabei ist bemerkenswert, dass die Geistlichen in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts sittlich höher standen als

früher und selten mehr schwerwiegende Fälle erörtert werden
mussten.

Nach der Zensur folgte die Antwort der Regierung auf die

in vorjähriger Synode vorgebrachten Gravamina, die Wünsche der

Regierung an die Seelsorger und die neuen Gravamina der
Geistlichen. Die Wünsche und Beschwerden der Synode betrafen

hauptsächlich die Form des Gottesdienstes, die Sonntagsfeier, die

herrschende Unzucht, die Ehen in verbotenen Graden, die
Betteleien bei Hochzeiten etc., in teuren Zeiten die Abhilfe der

Armut, Kinderzucht und Schulbesuch, Stubetenthalten, nächtlichen

Lärm und Mutwillen, die Kilbenen, die Unterstützung
zerstreuter und verfolgter Protestanten, denn schon damals Hessen

die Reformierten ihren Glaubensbrüdern in der Diaspora
Unterstützung zukommen.20) — Aeusserst selten wurden von der

20) Im Jahre 1772 z. B. wurde von den neun Orten der reformierten
Gemeinde in Maria Kirch 100 fi., Treffnis auf Giarus 3 fi., der reformierten
Gemeinde zu Strassburg das „proponierte" von 200 fi., Treffnis auf Giarus 6 fi.,
bezahlt. Die reformierte Kirche in Gross-Polen und Polnisch-Preussen erhielt

von Giarus den gewohnten Beitrag von 6 fi. Im Uebrigen wurde der
Gemeinde in Gross-Polen angesichts der besonders drückenden Verhältnisse

von den evang. Ständen aus 600 fi. gesteuert, was auf den Kanton Giarus
18 fl. ausmachte.



208

Synode dogmatische Fragen behandelt, ihre hauptsächlichsten

Bestimmungen galten der äussern Kirchenzucht.

Im Jahr 1711 waren von der Synode die sogen. Stillstände

eingeführt worden. Darunter verstand man Zusammenkünfte der

Ratsherren der Gemeinde mit ihren Geistlichen im Pfarrhaus.

Durch diese Vereinigungen sollte den Räten Gelegenheit gegeben

werden, jährlich zwei-, drei- oder viermal mit ihren Geistlichen

beratschlagen zu können, was zur Ausrottung des Lasters, zur

Hebung der Tugend und zur Befestigung der Kirche ausgeführt

werden könnte. Diese Stillstände scheinen sich aber nicht allzu

grosser Beliebtheit erfreut zu haben. Schon früher war geklagt

worden, dass sie von vielen Ratsherren nicht besucht würden,

und im Jahr 1777 richtete sich aufs neue der Vorwurf gegen

letztere, dass sie in verschiedenen Gemeinden an den

Stillständen mit sehr kleinem Eifer und nicht vollzählig teilnähmen.

Mehr Erfolg als die Stillstände hatten zwei andere

Institutionen, die durch die Synode ins Leben gerufen worden: Die

glarnerische Landesbibliothek und die geistliche Hilfskasse

(Kapitelsgut). Schon 1751 war die Gründung einer Bibliothek zur

Sprache gekommen. Pfarrer Tschudi von Mitlödi griff den

Gedanken in der Prosynode von 1756 von neuem auf, indem er

versprach, eine Schiltli-Dublone zur Aufrichtung einer Bibliothek

oder für andere fromme Zwecke zu stiften, • wenn er definitiv

zum Kammerer der Synode ernannt werde. 1758 gab die Synode

den Auftrag, für die zu errichtende Bibliothek ein Projekt
auszuarbeiten, das dann an nächster Synode bestätigt werden sollte.

Was Pfarrer Tschudi von sich aus angeboten, wurde im Jahr

1776 für andere zum Gesetz gemacht, indem beschlossen wurde,

dass ein neugewählter Dekan und Kammerer bei seiner

Ernennung je eine Schiltli-Dublone für die Bibliothek bezahlen

müsse. Ein Geistlicher, der mit Ueberspringung der Kammerer-

würde sogleich zum Dekan vorrückte, war verpflichtet, für diese

rasche Beförderung zwei Schiltli-Dublonen zu entrichten. Für die

Bibliothek wurden auch „weltliche Mitglieder" geworben, aber

trotzdem blieben den Geistlichen die grössten Opfer dafür
überlassen. Während einiger Jahre war es um diese Institution
finanziell schlecht bestellt. Um ihren Fortbestand zu sichern, be-



209

schlössen sämtliche Geistlichen 1779, die zwei Gulden, die jeder
alljährlich aus dem Landesseckel für die Mahlzeit an der Synode
bezog, der Landesbibliothek zu überlassen. Dieser Beschluss
wurde vom Rat mit Zustimmung aufgenommen und gebührend
gelobt.

Ein Pfarrer von Matt hatte 1647 den ersten Grund zum
Kapitelsgut gelegt, indem er für dieses auf sein Ableben hin
50 fl. stiftete. Die Geistlichkeit war darauf bedacht, den
Bestand dieser Kasse zu vermehren, so dass sie bis 1766 auf
1671/V fl. angewachsen war.

Bis gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts waren von den
Pfarrherren fortlaufende Predigttexte, welche die Synode in dieser
Art vorschrieb, behandelt worden, während in den letzten
Jahrzehnten desselben Jahrhunderts wahrscheinlich die Behandlung
freier, meist kurzer Texte üblich wurde. Diese Texte gingen der
Predigt voraus, ohne jedoch in derselben eingehend behandelt
zu werden. In der glarnerischen Kirche und Schule wurde die
zürcherische Bibelübersetzung benützt. Auch bediente sich die
Glarner Geistlichkeit der in Zürich gebräuchlichen Liturgie. Als
diese dort eine Aenderung erfahren hatte, sollte die neue
Liturgie auf den Wunsch einiger Geistlichen 1772 auch im Kanton
Glarus eingeführt werden. Es erhob sich aber dagegen so

grosser Widerspruch, dass die Synode für gut fand, bei den

alten, bisher üblichen Kirchengebeten zu verbleiben. „Wann aber
dennoch der eint oder andere von den Pfarrern die neue
Liturgie seiner Gemeinde beliebt machen wollte oder könnte,
wollen u. g. H. solches nicht hindern."

Nachdem Zwingli jeden Gesang aus der reformierten Kirche
verbannt hatte, verging mehr als ein Jahrhundert," ehe er in
der glarnerischen Kirche wieder Einlass fand. Im Jahre 1626

führte Bilten als erste Gemeinde den Kirchengesang wieder
ein, und in den nächsten Jahrzehnten folgten andere Gemeinden

diesem guten Beispiel. Unter diesem Singen ist kein

Gemeindegesang in unserm Sinne zu verstehen, sondern das Singen
von Psalmen, die durch einen kleinen Chor junger Männer
eingeübt und dann im Gottesdienst der Reihe nach gesungen
wurden. Dass durch diese Einrichtung zwischen Gesang und

14



210

Predigt nicht immer eine Uebereinstimmung im Gedankengang

bestand, liegt auf der Hand. Erst im Jahr 1767 wurde z. B.

in Betschwanden folgender Beschluss gefasst: „Da man gewohnt

war, bis anhin die Psalmen, wie solche nach einanderen folgen,

in der Kirche abzusingen, als ist dissertwegen die Abänderung

zu allgemeiner besserer Erbauung dahin gemacht worden, dass

hinfüro ein jeweiliger Herr Pfarrer den Psalmen nach seinem

Gutdünken bestimmen und dann von dem Gesangschreiber an

seine Behörde notirt werden solle."21)
Da dieser Kirchengesang einzig Sache der Männer war,

erfreute er sich bei den Frauen keiner grossen Beliebtheit. Die

Synode hatte, wie in früherer Zeit, so auch noch im Jahr

1780 darüber zu klagen, dass das „Weibervolk" ohne den Schlussgesang

abzuwarten vor Vollendung des Gottesdienstes aus

der Kirche liefe. Eine gute Abhilfe dieser Einsitte wäre die

Einführung des „neuen Gesangs" gewesen, der auch die

Frauenstimmen beizog, indem der Tenor die Melodieführung dem Sopran

überliess. Schon 1769 hatte Lavater eine Sammlung geistlicher

Lieder zusammengestellt und 1786 entstand das zürcherische

Gesangbuch, das von Professor Däniker und Diakon Nüscheler in

Zürich herausgegeben wurde und ausser 70 der alten Psalmen

auch 349 Lieder von neueren Dichtern enthielt. Die glarne-

rischen Geistlichen waren darin einig, dass es von Vorteil wäre,

„das neue Gesang" auch in der Glarner Kirche einzuführen,

stiessen aber beim Volk auf grosse Vorurteile. Es wurde ihnen

sogar der Vorwurf gemacht, dass sie Menschenwort an Stelle

des göttlichen setzen wollten. Daher ging das 18. Jahrhundert zu

Ende, ohne auf dem Gebiet des Kirchengesangs eine Aenderung

gebracht zu haben.

Orgeln gab es bis 1800 in keiner evangelischen Kirche des

Kantons Glarus, ausser seit 1747 in derjenigen der Stadt

Glarus.
Das Abendmahl wurde an den drei hohen Festtagen,

Weihnachten, Ostern und Pfingsten, ausgeteilt, und zwar in den

meisten Gemeinden im Vor- und Nachmittagsgottesdienst. Im

21) Heer Gottfr., Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche

Zürich 1904. Seite 28.



211

Jahr 1768 führte Zürich die Herbstkommunion als viertes Abendmahl

ein, und die Glarner Geistlichkeit sprach sich in der
Prosynode und Synode 1769 auch dahin aus. Die Ehrendeputierten
der Synode, die den Wunsch der Pfarrherren im Jahreslauf
überdachten, erklärten aber an der Synode von 1770: „dass sie
glauben, man könnte ohne Nachteil bey der alten Ordnung diss-
iahls verbleiben: theils weil grosse Gemeinden hierzu 2 Tage
brauchen müssten, theils im ganzen Land zur selbigen Zeit noch
viele Leuth auff den Alpen sich befinden, auch mehr an dem

würdigen als dem offtermaligen Empfang des h. Abendmahls
gelegen. Als wurd den wolehrwürdigen Pfarrherren rekommen-
diert, sich hauptsächlich dahin zu bestreben, dass durch dero
nachtrucksamme Vorstellungen ihre Zuhörer möchten bewogen
werden, sich auf die zur Kommunion bestimmten drei h. Feste zu
würdigem Empfang dess h. Abendmahls recht vorzubereiten etc.
JEiniche von den Herren Ministris gaben dagegen nochmalen zu
verstehen, dass sie die Einführung der 4. Kommunion nötig
und nutzlich funden, neben andern Gründen auch hauptsächlich
desswegen, weilen in den weitläuffig zerstreuten Gemeinden im
Winter oder über das h. Weihnachtsfest wegen beschwerlichen
Wegen und ungünstiger Witterung oft viele alte und
übelmögende zurückbleiben, könten dan solche an den 'Herbstbättagen
leichter bey der Kommunion erscheinen etc. Man liess so diese
Sach für diess Jahr gestellt seyn, mit Vorbehalt über ein Jahr danne
wiederum und mit Mehrerm darüber zu reflektieren."22) Ein Jahr
später sprachen sie sich wieder im gleichen Sinne aus, doch
wurden sie von den Pfarrherren nochmals um Erwägung dieser
Angelegenheit gebeten. 1772 wurde endgültig von der 4.
Kommunion abgesehen. Die g. H. erklärten, „dass hochdieselbe die
Einführung der vierten oder Herbstkommunion dissmal weder
nöthig noch dienlich findind, man liesse so diese Sache für
einmal gestellt seyn."23) Glarus behielt die „wandelnde" Kommunion
bei, auch dann noch, als in den Zürcher Landgemeinden 1768

Heer Gottfr., Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche
Zürich 1904. Seite 43.

ïs) Heer Gottfr., Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche.
Zürich 1904. Seite 43.



212

die in der Stadt schon länger gebräuchliche „sitzende
Kommunion" eingeführt worden war. — Fremde Personen, die am
Abendmahl teilnehmen wollten, sollten sich vor den hohen
Festtagen beim Pfarrer mit ihren Taufscheinen anmelden, welche
Vorschrift aber keinen grossen Erfolg hatte. Im Jahr 1787 wurden
ähnliche Bestimmungen erlassen in Bezug auf die vielen fremden
Weber, die sich im Land aufhielten. Im selben Jahr erging ein

Mandat, dass keine fremden Männer oder Weiber zum Abendmahl

zugelassen werden sollen, man habe denn dieselben zuvor
in ihren „Religionsbegriffen" geprüft.

Die Konfirmation als Vorbedingung zur Teilnahme am
h. Abendmahl war damals noch nicht im heutigen Sinne
eingeführt. Der Religionsunterricht, der der „Admission" zum Abendmahl

voraus ging, dauerte wahrscheinlich von Martini bis Ostern.
Am Schluss dieses Unterrichts wurde im Pfarrhaus ohne
Anwesenheit der Gemeinde, höchstens im Beisein von Vorstehern,
ein Examen abgenommen und ein Gelübde geleistet, worauf der
Teilnahme am h. Abendmahl nichts mehr entgegenstand.

Bei der Taufe wurden in der Regel vier Taufzeugen
genommen. Als dann verschiedene andere Stände die Taufzeugen
auf zwei reduzierten, kam dies auch in der glarnerischen Synode
von 177b zur Sprache, indem es hiess, „es haben viele ehrliche

gemeine Landleute, denen es zur Last falle, wenn sie
entweder genötigt sind, selbsten für ihre neugebornen Kinder
Taufzeugen aufzusuchen, oder sich als solche erbätten zu lassen,
schon lang gewünscht, dass nach dem Beispiel der meisten
evangelischen Kirchen in der Schweiz die Anzahl der Taufzeugen
bei dem heil. Tauf von 4 auf 2 möchte herabgesetzt werden."24)
Als diese Frage 1780 vor die evangelische Landsgemeinde kam,
zeigte es sich aufs neue, wie schwer sich die Mehrheit des

Glarnervolkes vom Althergebrachten löste, denn ihr Entscheid
lautete folgendermassen: „Ueber den Memorials mässigen
Anzug, dass nach dem Beispihl anderter Löbl. Ständen künftighin

zur heiligen Taufe an Platz 4 Gevaterleuthen nur 2 genohmen
werden möchten, haben die Herren Landleuth erkant, deswegen

24) Heer Gottfr., Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche.
Zürich 1904. Seite 56.



213

nichts neues einzuführen, sondern es lediglich beim alten
verbleiben zulassen. "2S) Wahrscheinlich überliess man später die

Entscheidung dieser Frage den einzelnen Gemeinden oder den

Eltern, denn im Jahr 1789 kam es manchmal vor, dass nur zwei
Taufzeugen genommen wurden. Zur Vorschrift gemacht wurde
diese Verminderung der Paten 1790 in Mitlödi, 1792 in Elm,
Ennenda und Netstal, 1794 in Linthal und Luchsingen, 1796

in Bilten und 1797 in Betschwanden.
Die Hochzeiten wurden häufig auf die Tage der

Wochenpredigten gerichtet, womit dem Pfarrer eine spezielle Hochzeitspredigt

erspart blieb. Hingegen war es verboten, am Sonntag
eine Ehe einzusegnen, fehlbare Pfarrherren wurden mit einer
Schiltli-Dublone Busse bestraft. Die Pfarrer waren verpflichtet,
ein Verzeichnis der kopulierten Gemeinde-Angehörigen der Obrigkeit

einzugeben.
Bei Begräbnissen verlangten die glarnerischen Gesetze

ausdrücklich, dass auf den Kanzeln keine Personalien gebraucht
würden; es war aber von Zeit zu Zeit nötig, die Geistlichen
wieder daran zu erinnern. 1775 bemerkten die Ehrendeputierten
der Synode, „es sollen bei den Leichenbegängnissen alle
Personalien völlig weggelassen und von den Verstorbenen auf den

Kanzeln weder Gutes noch Böses gesagt werden." Auch 1776

und 1786 wurden ähnliche Vorschriften für nötig erachtet. —
Selbstmörder wurden in der Regel ausserhalb des Friedhofes,
ohne kirchliche Ehren und ohne Glockengeläute beerdigt. Eine
Ausnahme machte man nur bei solchen, denen nachgewiesen
werden konnte, dass sie den Tod in einem Zustand geistiger
Umnachtung gesucht hatten.

Einen Teil des sonntäglichen Gottesdienstes bildete die

Verlesung der Obrigkeitlichen Verordnungen und Mandate. Da diese

Mitteilungen die Stelle unseres heutigen Amtsblattes vertraten,
so war es auch für die Männer notwendig, die Kirche regelmässig
zu besuchen. — Für die Aufmerksamkeit auf die Predigt war
manchmal auf besondere Weise gesorgt, indem leichtfertige
Weibspersonen, Diebe oder Verbrecher mit der Rute in der Hand

Evang. Landsgemeindeprolokoll 1770—99. Evangel. Landsgemeinde

vom 26. April 1780. Art. 9.



214

während des Gottesdienstes am Taufstein oder an der Kirchentüre

stehen mussten und dem Pfarrer aufgetragen war, eine

den Umständen entsprechende Predigt zu halten und das

Verbrechen mit scharfen Ruten zu geissein.26) Nach dem Tode von
Bürgern Hess man „den Kirchenruf ergehen", d. h. die Gläubiger
des Verstorbenen wurden aufgefordert, in kürzester Frist ihre
Rechnungen einzugeben.

Zur Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung an

Sonntagen, zum fleissigen Besuch des Gottesdienstes und zum Halten
der Feiertage wurden die Glarner immer wieder durch
obrigkeitliche Mandate angehalten. Als gegen einen Bürger von Rüti
die Klage eingelaufen war, dass an der letzten Auffahrt weder

er noch seine Frau zur Kirche gegangen seien, wurde er vor den

Rat zitiert und mit zwei Kronen Busse bestraft.

Zu den wichtigsten Obliegenheiten der Geistlichen gehörten
die Besuche der Kranken und Sterbenden. Als an der Synode von
1782 die Pfarrherren an diese ihre Pflicht erinnert wurden,
da geklagt worden war, dass einige die Kranken „gar nicht oder

schlecht" besucht hätten, wehrten sich die Geistlichen, indem

sie verlangten, dass die einzelnen Fehlbaren genannt werden

sollten, und nicht der gesamten Geistlichkeit diese Anschuldigung

vorzuwerfen sei. — Anders stand es mit den Hausbesuchen,,

die bis 1769 erlaubt, von da an aber zur Pflicht der Geistlichen

gemacht werden sollten. Man wollte ihnen vorschreiben, sich bei

diesen Hausbesuchen zu erkundigen, welche Hausandachtsübungen

gehalten würden und welche Bücher zur Erbauung der

Hausgenossen vorhandfen seien. Die Geistlichen antworteten den

Vertretern der Obrigkeit, dass sie damit nicht überall gern gesehen

seien, und dass diese Sache vor die Landsgemeinde gebracht
werden sollte. An der Synode von 1770 bestanden die
weltlichen Mitglieder wieder auf dem gleichen Wunsche. Sie mussten

sich auch 1771 wieder dieselben Einwendungen der Pfarrherren

gefallen lassen, was sie jedoch nicht hinderte, 1772 auf ihrem

Begehren von neuem zu beharren. Im Herbstkonvent 1772 wurden
die Pfarrherren ermahnt, dem Wunsche der Obrigkeit nachzu-

26) Kirchendisziplin siehe Seite 42.



215

kommen, sich eine genaue Kenntnis ihrer Gemeinden zu
verschaffen, ein Verzeichnis der Haushaltungen ihrer Gemeinden zu

führen, wichtige Ereignisse, Geburten etc. in demselben zu

notieren, die im betreffenden Haus befindlichen Andachtsbücher
aufzuschreiben, die man bei Kranken- oder freundschaftlichen
Besuchen in Erfahrung bringen könne usw. 1773 und 1774 wurden
die Wünsche der Obrigkeit wiederholt und die Pfarrherren, die
vermutlich die Hausbesuche inzwischen probiert hatten, behaupteten,

„dass eine allgemeine öffentliche Hausbesuchung ohne Consens

der Gemeinden in unserem gefreyten Land wo nit unmöglich,

doch gewiss sehr schwer sei." Die Assessoren beharrten an
den Synoden von 1775, 1776 und 1777 dennoch darauf. Schliesslich

mussten sie sich mit dem Versprechen der Pfarrherren, dass

jeder je nach den Umständen und der Menge seiner
Amtsgeschäfte sein Möglichstes tun wolle, zufriedengeben.

Trotzdem in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts das

Schulhalten in einigen Gemeinden besondern Schulmeistern
übergeben wurde, [ trifft man doch noch an sehr vielen Orten den

Pfarrherrn zugleich als Schulmeister. Der Unterricht der Jugend
bildete häufig ein Traktandum der Synode, so z. B. 1773: „Da
auss unterschiedlichen Gemeinden die vielfaltige Klag
eingegangen, dass an vielen Orten die Kinder gar schlecht in die

Schulen, auch wenig in die Unterweisungen geschickt werden,
als werden unsere gn. Herrn von einem Wohlehrwürdigen Mini-
sterio höfflich ersucht, diesfahls durch ein auszukündendes Mandat

sonderlich nächst vor Anfang der Winterschulen die Eltern

zu erinnern, die Kind fleissiger als bisher in die Schulen und

Unterweisungen zu schicken, mit beizufügendem Vermelden, man
werde keine mehr zum h. Abendmahl admittieren, bis sie lesen

könnind."
Der Zeitgeist des 18. Jahrhunderts, der in der Literatur,

Kunst, Philosophie und Theologie eine mächtige Strömung
hervorbrachte, machte sich auch im Kanton Glarus bemerkbar.
Besonders die Geistlichen zeichneten sich auf den meisten Gebieten

durch einen grossen Bildungstrieb aus. Viele erfüllte ein mächtiger

Wunsch nach Gedankenaustausch; sie unterhielten einen

regen Briefwechsel mit ihren Kollegen, hauptsächlich mit den-



216

jenigen vor; Zürich. Zur Ehre der Geistlichkeit der damaligen
Zeit muss man sagen, dass sie sich wenig mit sensationellen

Tagesfragen befasste, vielmehr bildete alles, was die damaligen
führenden Geister in Literatur, Philosophie und Theologie
aufgebracht hatten, den Gegenstand der Unterhaltung und Belehrung.
Was immer auf dem Büchermarkt erschien, wurde von den Theologen

gelesen, beurteilt und gegenseitig mündlich und schriftlich
die Meinung darüber ausgetauscht. Da die Bücher in der

damaligen Zeit teurer waren als heute und es manchen
Pfarrherren nicht möglich war, alles zu kaufen, was sie interessierte,

so Hessen sie sich öfters durch ihre Freunde gewisse Bücher

von den Zürcher Leihbibliotheken kommen.

XII. Die Schule.

Für die Kulturentwicklung der Schweiz bedeutete die

Kirchentrennung des 16. Jahrhunderts ein tief einschneidendes Ereignis.
Ihr verdankt vor allem die Volksschule, wenn auch nicht direkt
ihren Anfang, doch jene schärfer ausgeprägten Umrisse, an die

sich überall weitgehende Bestrebungen für ihre Entwicklung an-

schliessen konnten. Eine Volksschule in unserm Sinn, die ihren
Zweck hauptsächlich in der allgemeinen Bildung sucht, hat die

Reformation allerdings nicht geschaffen. Das Schulwesen wurde

dem Geist der Zeit entsprechend direkt unter kirchliche
Vormundschaft gestellt. Dieser Zustand dauerte im grossen Ganzen

bis in das 18. Jahrhundert. Erst die geistige Bewegung, die

diesem ihr Gepräge gab, wurde die Ursache, dass man sich auch

im Glarnerland der Schule mit grösserem Eifer annahm. Zwar war
es noch nicht die Obrigkeit, die sich um die Schulen bemühte,

weshalb noch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts in

denjenigen des Kantons Glarus kein äusserer oder innerer

Zusammenhang bestand. Jede hatte ihre Sonderstellung inne, und

jede Gemeinde ihre eigenen Verfügungen für sie zu treffen.

Vor allem waren es die Geistlichen, die sich um die Schule

interessierten und eine Art Schulzwang einzuführen suchten, der


	Die Kirche

