Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 40 (1915)

Artikel: Geschichte des Kantons Glarus von 1770 bis 1798 mit Ausschluss der
Untertanengebiete

Autor: Hefti, J.

Kapitel: 11: Die Kirche

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-584373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-584373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

186

Zweitens in Ansechung’ der Berechnung des Brot Preisses
glaubte man diensam die wochentl. Kornpreissen von Ziirich
und Lindau zuberechnen und _

Drittens im Fahl eine wohlweise Brotschazungs-Commission
erforderlich finde, die Miiller und Becken von dem alfihligen
Korn Einkauf vorzuberufen, und um den Ankauf zubefragen, je-
der von Selben auf erstes Vorfordern erscheinen und den Marckt
angeben solle.““¢)

Nachdem man im Dezember 1796 den Miillern wieder ver-
boten, irgendwo anders Korn zu kaufen, als bei der Landes-
Kornkommission, beschloss man, aus den Landesschitzen noch
ungefdhr 20000 fl. zu entnehmen, damit man den obrigkeit-
lichen Kornhandel besser fithren kénne. Der Kornhandel wurde
vom gemeinen Stand aus besorgt; als aber wegen gefallenem Preis
im August 1797 mit ‘viel Verlust verkauft wurde, sollten die
Seckel jeder Konfession diesen Verlust ,nach proportion® auf
sich nehmen. Da die Zeiten immer driickender wurden, be-
schloss der evangelische Rat im Februar 1798, das ,,aussert dem
Schatz liegende evangelische Schatzgeld, 13 000 fl. vollstindig zum
Ankauf von Korn zu verwenden.

XI. Die Kirde.

Die Religionsstreitigkeiten fritherer Zeiten zwischen evange-
lischer und katholischer Konfession klangen auch in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts nach. Doch kann in diesem Zeitraum
ein bedeutender Fortschritt konstatiert werden, der sich im Ein-
gehen auf die Wiinsche der andern Konfession und in gegen-
seitiger ,,freundlandtlicher Gefilligkeit** &dusserte. ~Christoph
Triimpi ldsst sich in seiner 1774 herausgegebenen ,,Neuern Glarner-
Chronik‘* in diesem Sinn vernehmen, indem er sich darin iiber
seine Mitlandleute folgendermassen ausspricht: ;Man kann gegen-
wartig mit Grund rithmen, dass beyde Religions-Partheyen des
Lands in guter Harmonie und landlicher Briiderschaft lebind

‘) Gemeines Ratsprotokell 1796—1798. Rat vom 4./15. November 1796.



187

und erkennind, dass ihre vertragliche Wohlverstindniss ein wich-
tiger Punkt zum gemeinen Besten seye. Denn wie viel Zerriit-
tungen und Gefahren ehedem, und Geschrey und Verbitterungen
selbst noch in unsern Tagen aus Eifer und Misstrauen beider
Religionspartheyen entstanden, soll allen im Andenken seyn, und
zur Lehre dienen. Man wird sich vor den unruhigen Zanklern
wobl hiiten, die unter dem Deckmantel eines Eifers fiir Religion
gerne Zwistigkeiten stiften, darmit sich bey ihrer Parthey hoch
ans Brett setzen oder andere bdse Passionen befriedigen wollen.
..... Wir leben in Zeiten, da der unruhige und bose Geist des
unverniinftigen Religions-Eifers mehr entlarvet und durchgehender
mehr verabscheuet wird als ehedem.‘‘?) '

Ein Nachtrag des Religionsvertrages von 1683, der bis 1798
Geltung hatte, brachte fiir die reformierten Glarner manches Un-
angenehme mit sich. In diesem Nachtrag waren sie namlich ver-
pflichtet worden, verschiedene katholische Festtage mitzufeiern:
den Zwoliaposteltag, 4 Marientage, die Tage St. Johannes des
Taufers, St. Maria Magdalenas, St. Fridolins, St. Hilarius und Aller-
heiligen. Christoph Triimpi bemerkt dazu: ,,Die Feyer aber be-
stehet nur darinn, dass an solchen Tagen z. Ex. der Apostlen,
Gottesdienst mit Predigt und Gesang gehalten wird. Selbst die
Catholische Kirch fangt an, den Miissiggang ihrer vielen Feyer-
Tagen abzuschaffen, deren Gottesdienst sie behdlt.“?) In ver-
schiedenen Gemeinden wurde wegen kleiner Beteiligung die Pre-
digt an solchen Feiertagen in den protestantischen Kirchen still-
schweigend unterlassen. Die Regierung, wahrscheinlich durch
katholische Mitlandleute dazu aufgestachelt, forderte deshalb 1779
und 1780, dass die Geistlichkeit sich nach den Vertrigen richte,
die Feiertage verkiinde und die Predigten abhalte. Die Pfarrherren
von Glarus, Ennenda und Schwanden hatten ihre Pilicht getan,
aber diejenigen anderer Gemeinden mussten zugeben, das Pre-
digen bisweilen unterlassen zu haben, besonders wenn ein Feier-
tag in die Zeit der Heuernte gefallen sei, aus dem einfachen
Grunde, weil sie dann nicht einmal geniigend Leute zum Ge-
sang zusammengebracht hitten. ,,Man glaube auch, unsere katho-

) Christ. Triimpi, Neuere Glarnerchronik, 1774, Seite 123/24/25.
) Christ. Triimpi, Neuere Glarnerchronik, 1774, Seite 121.



188

lischen Mitlandleute konnen sich deswegen nit beklagen, da vom
Pabst selbst viele Feyrtag aufgehebt; die Kirchgenossen von Nifels
hiatten nun 2 Jahr am Sonntag, welches die von Gott gebotene
Feyrtag, gearbeitet,?) so sehen sie keine Ursach, warum evange-
lische Glaubensgenossen ob Feyrtagen, die von Pibsten zur Ehre
der Menschen eingefithrt worden so eifrig halten sollten.” Die
Gottesdienste an solchen Feiertagen verschwanden denn auch im
Lauf der Jahre trotz obrigkeitlicher Reklamationen mehr und
mehr. _

Ein alle Glarner ndher berithrender Festtag, der Erinne-
rungstag an die ruhmvolle Schlacht bei Nafels, wurde offiziell
von den Katholiken auf geschichtlichem Grund und Boden ge-
feiert. Aber auch viele Reformierte schlossen sich dem Zug nach
Nifels an und zogen die dortige Feier derjenigen in ihren Kirchen
vor. Es mochte zwar hie und da vorkommen, dass ein allzu-
eifriger katholischer Prediger protestantische Gefithle durch in-
tolerante Worte verletzte. Oefters jedoch sahen sich die Katho-
liken veranlasst, iiber das ungebiihrliche Betragen einiger Re-
- formierten klagen zu miissen. Landammann Hauser bat 1772 die
Evangelischen, in ihren Kirchen ein Mandat verlesen zu lassen,
nach welchem die Ihrigen aufgefordert wurden, an der Fahrt
gute Ordnung zu halten. Auch 1773 ersuchten die Katholiken die
Evangelischen, das gewohnte Mandat zu verkiindigen: Wer die
Fahrt besucht, soll sich still und sittsam auffithren, so lange die
Prozessior: dauert, nicht in die Kirche eindringen und sich in
derselben anstindig verhalten. Anlédsslich der Nifelser Fahrt
finden sich aber aus jener Zeit auch Beispiele von Toleranz
auf Seiten beider Konfessionen: Wie es in den teuren Jahren
um 1770 gehalten worden war, erbaten sich die Katholiken auch
1780 wieder einen Beitrag zur Bestreitung ihrer Fahrtsmahlzeit
von ihren evangelischen Mitlandleuten, ,nicht aus Schuldigkeit,
sondern aus einer freundtlandtlichen Gefalligkeit*’, was jederzeit
von der evangelischen Stimmenmehrheit abhangen wiirde, die
Reformierten gingen willfahrig auf dieses Bittgesuch ein. — Ein
Beispiel von Weitherzigkeit bietet uns die Fahrtspredigt des Ni-
felser Kapuziners S. Rupert Kiimmi von Wollerau aus dem Jahr

%) Am Kirchenbau.



189

1788, in welcher derselbe unter anderm sich also vernehmen
lasst: ,,Allen dchten Schweizern mochte ich zurufen: Massigung
und Eintracht, diese sind die Schutzwehren euerer Freiheit; Ge-
niigsamkeit der Schild gegen Verderbnis. Aus Liebe zu Euerer
Freiheit entsagt dem Luxus, den verderblichen Vergniigungen, die
den Menschen entkraften, ihn kauflich machen und der Eifer-
sucht, welche die Briider entzweit. Vor Allem aus unterhaltet die
Maissigung und Eintracht, die der selige Bruder Niklaus
von Flue und der Patriot Zwingli einst so rithrend und
kraftig gepredigt haben.%)

~ Im Kanton Glarus hatten sich 3 katholische Pfarreien er-
halten: Glarus, Niafels und Linthal, deren Priester unter dem
Bischot von Konstanz standen. Die kath. Landvogtei Gaster, in
der Glarus und Schwyz gemeinsam die landeshoheitiichen Rechte
ausitbten, stand unter dem Bischof von Chur.

Dic¢ in romanischem Stil erbaute Pfarrkirche in Glarus diente
beiden Konfessionen fiir ihre Gottesdienste; sie besass bis an-
fangs des 19. Jahrhunderts die gieiche Kanzel, von welcher Zwingli
einst gepredigt hatte. Im Juli 1781 wurde in Nafels ein im
Barockstil neuerbautes, gerdumiges katholisches Gotteshaus ein-
geweiht.?) Bis zu diesem Jahre hatten die nach der Reforma-

*) Schuler Melchior, Geschichte des Landes Glarus, Ziirich 1836. S. 367.

) Beim Bau der Nifelser Kirche gab es 1778 und 1779 Differenzen
zwischen den Biirgern von Nifels und Oberurnen. Letztere sollten an den
Bau der Kirche einen Beitrag leisten, sie behaupteten aber, ,sie wirend als
armen Leuth nit Vermdgend zu zahlen.” Der kath. Rat ermahnte sie, ,sich
eines besseren zu bedenken und denen gemeinsam gemachten gesatzen zu
underwerfen und dem Bischoflichen Dekret ein geniige zuleisten, als welches
klar lauthe, dass die renitenten zur schuldigkeit sollen angehalten werden,
deswegen sie sich von ferneren Kdosten, straf und ohngnad hiiten sollen.”
Die Ungehorsamen sollten ohne Unterschied der Person eine Busse von 15 sh.
erlegen, ,welches gilt danne zum Nutzen des Kirchenbaues solle verwendet
und durch den Cath. Herrn Seckelm. ihnen bey denen Landtlichen geniissen
eingezogen und einbehalten werden, das bis anhin versumet und erlassene
solle nachen gearbeitet oder aber mit besagter buss bezahlt und getilget
werden, welch aber sowohl wegen avertiren zu arbeit und wan die buss
wiirklich verhiitet seye, solle nach der Nifelser Tagwerk Ordnung observirt
und gehalten werden und wer an Sonn- und Feyertigen nicht arbeiten will,
es an denen Werktigen ersetzen moge. Den Minnern von Oberurnen blieb
es dabei iiberlassen, eine eigene Arbeitsgruppe zu bilden oder sich unter




190

tion erstellte Pfarrkirche und die 1679 eingeweihte Kirche des
Kapuzinerklosters geniigen miissen. Eine Filiale der Kirche von
Naifels war die Kapelle von Oberurnen, deren Kaplan iiber ein
recht sparliches Einkommen verfiigte. Ebenso fithrte das Kirchlein.
von Linthal ein kitmmerliches Dasein. Trotz des kleinen Raumes
bot es geniigend Platz fiir die katholischen Bewohner des Ortes.
Seit 1708 besass auch Netstal eine katholische Kapelle.

In Naifels befand sich ein Kapuzinerkloster. 1677 hatten es
die Monche bezogen und ums Jahr 1770 beherbergte es etwa
15 Kapuziner, namlich 11 Patres, 2 Kleriker und 2 Laienbriider.
Diese lebten still und ruhig ihrem seelsorgerlichen und kloster-
lichen Beruf und erhielten auch von den Reformierten, bei denen

sie nicht unbeliebt waren, manches Almosen. — In den Schutz des
Frauenklosters in Weesen®) teilten sich katholisch Glarus und
Schwyz.

Die geistlichen Angelegenheiten -und die Ehesachen der
Katholiken wurden vom Bischof von Konstanz oder vom Nuntius

diejenigen von Nifels zu verteilen, doch mit der Verpflichtung, sich der
Nifelser Ober-Inspektion in allem zu fiigen. Drei Oberurner waren in dieser
Angelegenheit sogar zum Bischof von Konstanz gereist mit der Absicht, sich
dort zu beklagen. lhnen sowie allen andern Einwohnern wurde befohlen,
dass sie mit Leib und gut sollen bei hauss und nicht aussert Lands gehen,
bis sie sich hieriiber werden verantwortet haben und zwar bey Erwartender
schwerer straf und ungnad.“ Nun verlangte die Gemeinde Oberurnen Ab-
trennung von der Mutterkirche in Nifels, ,aus ursach einerseits weylen sie
aussert Standts und es nicht vermdgen haben an beyden orthen in Nefels
und in Oberurnen zu bauen, anderseits aber und hauptsidchlich verlangen sie
die sOnderung weylen sie allzu weit von der Mutterkirchen entfernet und
dritens weylen sie gar ausserordentlich von eint und anderten von Nifels
auf eine Lichtfertige wiss geblaget werden, wie es grad heute ihnen wider-
fahren, so dass man ihnen allerhand schimpf und spotwort nachgerufen habe.*
Der Tagwenvogt von Oberurnen sowie die drei, welche nach Konstanz gereist,
wurden mit 10 und 8 Kronen Busse belegt mit der Androhung von ,harter
Straf und Ungnad“ nicht mehr nach Konstanz zu gehen. Einige Monate
spidter mussten die Haupter von Oberurnen jedoch aufs Neue wegen renitenter
Haltung mit Bussen von 2 bis 12 Kronen bestraft werden.

®) Als der Bischof von Chur 1775 zum Bau eines neuen Klostergebdudes
in Weesen die Mitwirkung der Glarner forderte, weigerten sich die Refor-
mierten, aus der gemeinen Landeskasse diesen Bau zu unterstiitzen, das sei
Sache von katholisch Glarus und Schwyz.



191

in Luzern entschieden. Weniger wichtige Vorkommnisse, z. B.
Bestimmungen iiber die Sonntagsheiligung, ordnéte der katho-
lische Rat und die katholische Landsgemeinde. So liess der
Rat im Mairz 1777 in der Pfarrkirche zu Naifels ein Mandat
publizieren, laut welchem ,,das fercken und biindel umentragen
an sontiagen und den grossten feyertigen total bey straf und
ohn gnad soll verbotten werden, an minderen feyrtagen aber nach
Mittag werd man es nit so genau nemen ... An den vielen
Heiligentagen der katholischen Kirche durfte demnach die Arbeit
nachmittags aufgenommen werden. Dagegen hatte sich der kath.
Rat hiufig damit zu befassen, der Entheiligung der Sonntage
und hohern Festtage zu steuern”) und einzelne Biirger, die den
Gottesdiensten und Messen nicht beiwohnten, zu bestrafen.t) 1785
musste in einem Mandat verkiindet werden, dass das ,,Ferggen
von Baumwollgarn an Sonn- und Feiertagen verboten sei und

) In Nafels publizierte der Rat im Juli 1791 ein Mandat, dass das
Kegelspiel wihrend den heiligen Christenlehren verboten sei.

1789 ,Da die klagende Anzeige beschechen, das fromde Kathol. Maurer
an denen heil. Feyertigen in der Gemeind Netstal Arbeiten, haben MngndH.
erkent: selbige (im Fall Sie von lIhro Hochwiirden H. Probst Feldmann kein
Erlaubnuss gehabt hatten) vor ersten Rath citieren zu lassen.”

% Juni 1789. ,Dér Bartolome Schweiter welcher der Erkantnuss in
betreff des Kirchengehens nicht statt gethan, deswegen verklagt, und dariiber
citiert, aber nicht erschienen, wohl aber durch H. Richter Joseph Aebli sich
entschuldigen lassen, und zur Gnad empfohlen, haben MngndHen. dem Liuffer
aufgetragen, dem Bartolome Schweiter sowohl, als dem Gedrg Antoni Galti
anzuzeigen, dass dise bejde Laut heutig ernstl. Befehl MngndH. und Oberen
der unterm 24, Aprill des lauffenden Jahrs ausgefallten Erkanntnus genau
befolgen sollen, widrigenfalls der Liuffer von neuem den Befehl habe Sie
bejde in die Kirchen zufithren und vor ersthaltend Kathol. Rath zu citieren,
allwo Sie dann von MngndH. die strengste Straff zu erwarten haben wiirden.”

Mirz 1790. Zwei Biirger von Niederurnen wurden vor den Rat zitiert,
'weil sie an hl. Maria Lichtmesstag ohne eine Messe angehdrt zu haben, im
Holz arbeiteten. Der eine leistete der Zitation Folge und ,haben MngndH.
iiber solch striffliches Vergehen und gegebener Aergernuss befunden und
erkent, dass dem Aslet den Degen durch den Liuffer abgenohmen, von S. T.
Herrn Amts-Landammann demselben ein ernstl. Zuspruch gemacht, welchen
er kniend anhéren, auch solle Er circa ein Halb Jahrlang an Sonn- und
Fejertagen gefliessen gen Neffels in Amt und Predigen und zu Oberurnen
in die Christenlehren gehen, und darmit gebiisst sein.“ Ueber seinen Bruder
wurde dieselbe Strafe verhidngt.



102

dass es nur an den niedern Feiertagen, aber auch nicht an-
ders, als einzig und allein in jener Zwischen Zeit gestattet seye,
wéahrend welcher kein ofentl. Gottesdienst gehalten wirt.*
Mit viel Lirm wurde stets die Fastnacht gefeiert; der Aschermitt-
woch hatte sich namentlich in Néfels mit der Zeit zum eigent-
lichea Tummeltag ausgebildet, so dass sich sogar die Lands-
gemeinde damit beschiftigen musste: Am 7. Mai 1780 ,wurde
wohlmeinend vorgetragen, dass zu Nifels zum Missbrauch worden
an dem Aschen Mitwochen die Fasstnacht zu vergraben, wor-
durch der erste Tag der Heil. Fastenzeit entunehret und das
junge Volck zu unniitzem und schlechtem Freudengeschrey ge-
ziiglet werde, woritber MGdH. und die H. Landleuth reflectiert
haben, weilen dieser Missbrauch in dem ganzen Land an keinem
andern Orth als zu Nafels eingeschlichen, dass also der Gemeind
Nafels iiberlassen sein solle eine selbst gutfindende Ordnung
hieriiber einzufiihren.‘*)

Ausser der schon genannten paritidtischen Kirche in Glarus
befanden sich seit lingerer Zeit evangelische Kirchen in den
Gemeinden Betschwanden, Bilten, Elm, Linthal, Luchsingen, Matt,
Mitlodi, Mollis,'?) Miihlehorn, Netstal, Niederurnen, Obstalden und
Schwanden. — Schon lange hatte sich auch die Gemeinde Ennenda
eine eigene Kirche gewiinscht. Hauptgriinde waren die Ent-
fernung von der Mutterkirche Glarus und das starke Anwachsen
‘der Gemeinde. Im Jahr 1773 entschlossen sich deshalb die Be-
wohner von Ennenda, ,einen Theil des ihnen durch kluge aus-
wartige Handlung und gute Haushaltung von der Vorsehung be-
scherten Segens dem Herrn zu huldigen, zur Ehre Gottes und
der Religion und zur eigenen mehrern Erbauung, um den Re-
ligionsausiibungen mit mehr Musse und Bequemlichkeit abwarten
zu konnen, eine eigene Kirche nahe an ihren Hiusern zu
erbauen, sich von ihrer Mutterkirche Glarus, der sie bisher ein-
verleibt gewesen, zu trennen und eine eigene Pfarrei oder Seel-

’) Kathol. Landsgemeindeprotokoll 1764—1798. Kathol. Landsgemeinde
vom 7. Mai 1780. Art. 9.

') Zum zweiten Male im 18. Jahrhundert baute sich Mollis 1761 eine
schone Kirche aus dem Gemeindevermégen und Beitrigen von Privaten;
durch Vermichtnisse waren die Molliser in Stand gesetzt, 1768 eine Diakonie
zu stiften, mit welcher die Lehrerstelle einer obern Schule verbunden wurde.




193

sorge zu stiften.‘11) Infolge der grossen Privatvermégen, die
sich in Ennenda durch gute Handelsgeschifte ansammelten, war
es moglich, innert einer Woche an freiwilligen Gaben unge-
fahr 1200¢ fl. zusammenzubringen. Die Beisteuer von Glarne-
rischen ~evangelischen Gemeinden und Privaten betrug weitere
4606 fl. Da jedoch der Kirchenbau viel Geld erforderte und zu-
-gleich die Erstellung eines Pfarrhauses damit verbunden werden
sollte, wurden die evangelischen Stinde in einem Schreiben um
Unterstiitzung gebeten. Zwei Minner aus der Gemeinde reisten
von Ort zu Ort, um Liebessteuern zu sammeln. Sie waren so
gliicklich, dem Fonds 2003 fl. beilegen zu kénnen. Da zudem. die
Gemeinde Ennenda ziemlich volkreich war, ,,und allemahl in
Landessteuerr: ein gut Theill beitragen thut, auch dem Land weder
mit ihreu Armen noch in andern Sachen so wenig als immer
ein Tagwen beschwirlich ist, so sollen demselben an ihre neu-
zuerbauenden Kirchen ans dem Evang. Landsseckel als eine Steur
100 schreibe ein hundert neuwe Dublonen (= 1050 fl) ver-
ordnet seyn.” Damit waren nun reichlich Mittel vorhanden, den
Bau auszufithren. Sowohl Kirche als Pfarrhaus fielen zu allseitiger -
Befriedigung aus, und zu erwihnen ist, dass iiber alles hinaus
" noch ein Ueberschuss von 4112 fl. blieb, der als Grundlage fiir
einen” Pfarrfonds bestimmt wurde. Am 30. November 1774 fand
die Einweihung der Kirche unter ansehnlicher Beteiligung der
obersten Ratsmitglieder statt. |

1779 wiinschte die Gemeinde Linthal einen Augenschein ihrer
Kirche, die oft der dussersten Wassergefahr ausgesetzt sei. Bei
diesem Augenschein sollte es sich zeigen, ob es nicht ratsamer ware,
die Kirche an einem neuen, sichern Ort aufzubauen. Die Rite
 der Gemeinden Dorf und Matt versprachen fiir ihren Kirchenbau
bereits 1200 fl. an Steuern, auch waren sie willens, 6 Jahre lang
zu dessen Gunsten auf ihre Pensionen und Friedensgelder zu
verzichten. Schon war ein Platz in Aussicht genommen, doch
die Ennetlinther, die dadurch um ihre Kirche kamen, erkldrten
sich nicht einverstanden. Durch eine Kommission sollte cine
freundliche Vergleichung eingeleitet werden. — Da die Auswahl
des Platzes die Hauptschwierigkeit bildete, iibertrugen die Linthaler

11} Heer Gottir., Die Kirchen des Landes Glarus. Glarus 1890. S. 52 53.
' 13




194

den Entscheid der hohen Obrigkeit und baten sie, ihnen cinen
Bauplatz anzuweisen. Diese zeigte ihrerseits keine grosse Lust,
die Wahl zu treffen, sie ermahnte vielmehr die Kirchgenossen,
ohne Entzweiung selbst einen Platz auszuwahlen und die Kirche
an einen sichern, allen Teilen bequemen Ort zu stellen. Da
sich die Gemeindeglieder trotzdem nicht einigen konnten, wurde
~ die Bauangelegenheit erst wieder ernstlich aufgegriffen, als der
Turm der Kirche bei der Ueberschwemmung der Linth 1731
stark unterfressen wurde und die Not zur Beschleunigung des
Baues zwang. Am 13. August 1781 erschienen die Kirchgenossen
von Linthal vor dem evangelischen Rat, um in aller Geziemen-
heit vorzutragen, ,,wie dass ledsteren Sontag abends das grosse
Wasser Ihr Kirch Thurm und Frithof fast gédnzlichen rouiniert, und
ein glocken verschwemmt habe; deswegen MgdH. und Obern
gebetten, eine Ehren Commission zuverordnen den augenschein
einzunehmen und einen angemessenen ohrt ausfiindig zumachen,
wo etwan eine neue Kirch gebauen werden solte. Haben MgdH.
und Obern erkent, dass 4 von denen vordersten Hochgeacht
und Hochgeehrten Herren geordnet sejn sollen den augenschein
auf einen gelegenen Tag an obbemeltem ohrt einzunehmen, und
ein gutachten auf Ratification abzufassen.* Beim Augenschein
zeigte sich die dringende Notwendigkeit, die Kirche an-einem
sichereren Ort aufzubauen. Den Kirchgenossen wurde befohlen,
sich im Zeitraum von 14 Tagen wenigstens auf zwei Platze zur
engern Wahl zu einigen. Da der Turm der alten Kirche in gefdhr-
lichem Zustand und der Kirchhof nicht sicher eingewuhrt war,
~wurde ihnen aufgetragen, den Turm entweder sofort abzu-
‘brechen oder ,sonsten sicher zu stellen’ und auch den Kirchhof
“einzuwuhren, ,,damit das alte Gottshaus um einmahle? noch be-
sucht, und die gebeine der Todten nach Christin. gebrauch ge-
sicheret sejen.“ — In Linthal hatten sich unterdessen drei Parteien
gebildet, von denen jede einen andern Platz fiir den Kirchen-
~bau wiinschte, was unter den Gemeindegliedern immer wieder
zu Rauf- und Schlaghindeln fithrte und die Ursache war, dass
sich die Obrigkeit am 22. Oktober 1781 gendtigt sah, ,dises
Geschift in der gegenwirtig misbeliebigen Laage von der Hande
zuweisen‘, bis sich die verschiedenen Teile einigen wiirden.




195

Es war ein- Gliick, dass sich wenigstens die Katholiken ruhig
-verhielten und nicht auf den 1598 erhobenen rechtlichen Ein-
sprachen, nach Welchen_ im Gebiete der Gemeinde Linthal keine
- Kirche erbaut werden diirfe, beharrten. — Endlich am 26. No-
vember vereinbarte sich die Kirchgemeinde auf den vorgeschla-
genen Platz in Thomas Stiissis Hoschet. Ende April 1782 wurde
der Eckstein der Kirche gelegt. Alle minnlichen Kirchgenossen
von iiber 16 Jahren mussten beim Kirchenbau durch Frohn-
dienste mithelfen. An diesem Gemeinwerk arbeiteten 301 Ménner
je 54 Tage. In der neuen Kirche konnte man den Taufstein
und zwel Glocken des alten Gotteshauses verwenden, die dritte
‘Glocke, welche beim Einsturz des Turmes von den Wellen weg-
geschwemmt worden war, kam nicht mehr ans Tageslicht. Im
Dezember 1782 wurde die Kirche eingeweiht. : _

Da das wohlhabende Ennenda und frither andere Gemeinden
so reichlich Unterstiitzung  fiir ihre Kirchenbauten gefunden hatten,
ist es begreiflich, dass auch dem bedringten Linthal willige Liebes-
steuern fiir seine Kirche zuflossen. Die evangelische Landsgemeinde
vom April 1782 gab die Erlaubnis, auf der Kanzlei Empfehlungs-
schreiben an die andern evangelischen Stinde auszufertigen und
eine Sammlung zu veranstalten, die dann iiber Erwarten gut aus-
fiel. Die Obrigkeit von Glarus spendete 100 neue Dublonen aus
dem evangelischen Landesseckel, Ziirich Stadt und Landschaft
300 Pfd., Bern den gleichen Betrag, Biel 2 Louis d’or, Basel und
Muhlhausen je 8 Louls d’or, Neuenburg Stadt und Land iiber
850 fl. (hauptsidchlich -durch Sammlungen in den Kirchen Neuen-
burgs), Schaffhausen 40 fl., St. Gallen 50 fl., Appenzell 10 Louis
d’or, Winterthur 6 Thaler und Chur 8 Baierthaler.

Sehr verschiedenartig sind die Besoldungen der Glarner
Geistlichen der damaligen Zeit. Meistens bestritten die Gemein-
den den Hauptbetrag derselben. Aus dem ‘gemeinen Ilandes-
seckel erhielten nur die Pfarrherren von Glarus, Betschwanden,
Linthal, Matt, Mollis, Niederurnen und Bilten grossere oder
kleinere Beitrage. Ein weiterer Zuschuss wurde mancherorts den
Pfarrherren aus dem Schulgut bezahlt und zwar nicht nur in den-
jenigen Gemeinden, wo die Geistlichen selbst Schule halten
mussten (Mitlodi, Luchsingen, Miihlehorn, Niederurnen, und Bilten),




196

sondern auch in Glarus (68 fl) und Betschwanden (30 fl),
wo besondere Lehrer die Schule besorgten und von den Pfarr-
herren nur einige Mithilfe beim ‘Unterricht erwartet wurde. In
‘Linthal, Elm und Matt hmgegen mussten die Pfarrherren ohne
extra Vergiitung Schule halten, d. h. dieser Dienst war in der
Pfarrbesoldung inbegriffen. Ausser Haus und Garten kam den
Pfarrherren in vielen Gemeinden ein Stiick Wiesland fiir 1—2 Kiihe
Wmterung, ein Obstgarten und an manchen Orten geniigend
Holz zu. In allen Gemeinden, mit Ausnahme von Miihlehorn,
Netstal, Mollis und Niederurnen, besassen die Pfarrherren das
, Tagemen-*“ oder Gemeinderecht.

Folgende Beispielel2) aus verschiedenen Gemeinden gewahren
uns noch einen bessern Einblick in die damaligen Besoldungs-
verhiltnisse: '

,,Glarus, Pfarrer.
Collator. Die Gemeind. -
Einkonften.

An baarem Geld aus gemeinem Landsekel 116 fl. 10 Gutbazen.
Aus dem Kirchengut evangel. Religion 265 fl. 10 Gutbazen.
Aus dem Schulgut 68 fl. Sint 1786 Zusaz aus dem
Gemeindgut, 100 fl. — Summa 550 fl.

Sodann:

Haus und- Garten, und beym Haus ein schones Stiickli Wisen,
mag an Heu und Emd wohl 4 Klafter, also nach jetzigem Schlag
und Geld 24 fl. abwerfen, mit einem schonen Obswachs. Ferner,
das Tagemen- oder Gemeind-Recht wie ein Tageman, das ist,
das Rechi, im Sommer eine Kuhe auf die Gemeind-Weiden zu
treiben, und in circa 80 bis 100 Klafter Land, Erdapfel oder

andere Frucht zu pflanzen. Holz keines.

_ Schulen 2 im Haupt-Flecken,
mit denen der Pfarrer aussert freywilligem Besuch nichts zu
thun hat.

. Kirchgenossen.
Glarus, Rieden, Ennetbiihl, Sturmigen.

Anzahl der Seelen circa 3000.

12) Aus: Einkommen der Geistlichen Pfruenden von Joh. Hofmeister 1789.
Seite 177—1809.



197

Glarus, Diaconat. 1665 errichtet.
Collator. Die Gemeind.
, Einkonften.

Von der Gemeind 220 fl. Aus dem Schulgut 80 fl. Sint weniger
Zeit Verbesserung aus verschiedenen Quellen, 100 fl. Summa
| 400 fl. |
Haus und Garten, und ein kleines Héoschetli oder Wisli beym
Haus, mit etwas Obswachs. Tagemer—Recht, Holz keines.

Luchsingen.
Erst seit 1753 zu einer eignen Gemeind geordnet, ehedem zu
Schwanden gehérig. -
Collator. Die Gemeind.
Einkonften.
Von der Gemeind 170 fl. Seit 1772 Zusaz 24 il. Summa 194 fl.
Von der Schul, d1e der Pfarrer das ganze Jahr Vormittag halten
muss 45 fl. '
Haus und Garten, und seit 1785 ein kleines Hoscheth oder Wisli
beim Haus, giebtiin circa 21/ Klfter Heu und Emd. Tagemer-Recht.
Holz genug ohne Kosten.
Kirchgenossen.
Luchsingen, im Adlenbach, und Leuggelbach emlge Hauser.
Anzahl der Seelen 429,

Mollis, Pfarrer.
Collator. Die Gemeind.
: Einkonften. ;

Von der Gemeind 250 fl. Zusaz seit emlgen Jahren 50 fl.
Aus dem Landsekel bekommt er 21 fl. 10 Gutbazen.
Summa 321 fl. 10 Gutbazen.

Haus und Garten, und ein kleines Wisli beym Haus. Es wird
diese Behausung fiir diessmalen Herrn Diacon iiberlassen, weil

Herr Pfarrer seine eigne Familien-Behausung hat.
Schulen. I. ,
Am Ort, mit deren Herr Pfarrer nichts zu thun hat.




198

Kirchgenossen.
Mollis, Beglingen.
Anzahl der Seelen circa 2000.
Mollis, Diacon.
Collator Die Gemeind.

A Einkonften.
Von der Gemeind 200 fl.

_Nettstal.
Collator. Die Gemeind.
' Einkonften.
Von der Gemeind 200 fl.
Schulen 1.
Am Ort, mit deren der dermalige Herr Pfarrer nichts zu thun hat
Anzahl . der Seelen circa 300.

Elmm.
Collator. Die Gemeind.
‘ : Einkonften.
Von der Gemeind 316 fl. Item Haus und Garten, aber schlecht.
Fine Wise beym Haus, ertragt 50 fl. Holz genug ohne Kosten.
Tagemer-Recht.
Schulen. ‘
Eine im Dorf, die der Pfarrer in obiger Besoldung von Martini
~ bis Ostern Vor- und Nachmittag halten muss.
Kirchgenossen.
Elmm, Hinterstein im Bach, Schwendi, Sulzbach.
Anzahl der Seelen 765.

Miillihorn.
Collator. Die Gemeind.
Einkonften.
Von der Gemeind 150 fl. Von der Schul, wann sie der Pfarrer
' selbst haltet, 40 fl. '
Haus und Garten. Holz genug ohne Kosten.
Anzahl der Seelen 250.¢




199

Verschiedene Bestimmungen, die Besoldung betreffend, sind
uns ebenfalls in den 1780 und 1797 in Ziirich erschienenen
Biichern iiber das , Einkommen der Geistlichen Pfriinden‘‘ iiber-
liefert worden. Sie sollen hier zur [llustration und Erginzung
‘der Glarnerischen Besoldungsverhiltnisse beigefiigt werden:

,,Jn Ansehung der oben beschriebenen fixen Einkonften aller,
ist folgendes zu observieren: ' ,

a) Dass dieselben von dem Collatore, bey jedesmaliger Er-
wihlung eines neuen Pfarrers, Diacons, oder Schulmeisters (so
auch die Geschifte), oder auch wohl wihrend der Zeit seines
Diensts, entweders von neuem vestgestzt, oder aber vermehrt,
oder vermindert werden, nach Belieben und QGutfinden des
Collatoris. _ 1

b) Geschehen die Bezahlungen dessen, was die Gemeinde
zahlt, von einem jeweiligen Kirchenvogt oder Kirchmeyer, an
einigen Orten fronfastenlich, an den mehreren Orten aber in
2 Zahlungen, nemlich gemeiniglich im May und Wintermonat, an
etwelchen Orten aber auf einmal.

¢) Was aus dem Landsekel bezahlt wird, wird auf den all-
jahrlichen Synodus bezahlt, wo noch zu bemerken, dass jeder
Pfarrer und Diacon des Lands, an vorbemeldten Tagen, und aus
vorbemeldter Quelle, auch 2 fl. erhidlt, nemlich die, die sonst
nichts daraus empfangen.

d) Dass die vorbeschriebenen_ fixen Emkonften, auch bey-
nahe alle Einkonften der hiesigen Geistlichen sind, denn die
Accidentien sind an den meisten und wiirklichsten grosten Orten
nicht betrichtlich, in den sogeheissnen Thalgemeinden ist der
Butter das meiste und wichtigste, dessen im May bald ein jeder
Pfarrer fiir seinen Hausbrauch genug, und folglich einige mehr
als genug bekommen. |

e) Die sogeheissnen Jura Stollae, sind hier zu Land kaum
dem Namen nach bekannt. '

f) Fiir eine Kuh Winterung wird gegenwirtig 40 bis 45 fl.
gerechnet und bezahlt.13)

%) Hofmeister Joh., Einkommen der Geistlichen Pfruenden, Ziirich 1789,
Seite 186.



200

Zu bemerken ist noch, dass es den Pfarrherren im Kanton
Glarus verboten war, irgendwelche Handelschaft oder weltliche
Geschafte zu betreiben, und wurde der Diakon von Schwanden
1790 und 91 von der Synode verwarnt, ,,dass er sich mechanischer
und anderer weltlicher Geschifte enthalte‘.

Dic Pfarrpiriinden in den Werdenbergischen und Wartauischen
Landvogteien waren dem Glarnerischen Synodus einverleibt und
- wurden vom gemeinen Rat zu Glarus vergeben; doch galten
dort in Beziehung auf die Besoldungsverhiltnisse andere Be-
stimmungen. Die Bezahlung bestand entweder gar nicht oder zum
kleinsten Teil in barem Geld, mehr in landwirtschaftlichen Pro-
dukten. Die dortigen Pfarrherren waren iiberhaupt darauf an- -
gewiesen, wenn auch in kleinem Ma@Bstab, Landwirtschaft und
Viehzucht zu betreiben. — Die Erwerbung der vier Pfarrstellen in
Wartau, Grabs, Sevelen und Buchs war mit ziemlich grossen
Kosten verbunden, denn derjenige, welcher zum Pfarrer gewaihlt
wurde, musste an jedes Mitglied des gemeinen Rates in Glarus
und an jeden Amtsdiener ein bestimmtes Sesselgeld bezahlen, das
zusammen ungefihr den Betrag eines Jahreseinkommens aus-
machte. Doch waren bei diesen Pfarrpfriinden die sogenannten
»Jura Stolae‘‘ eingefithrt und auch die Accidentien ziemlich gross.

Bei den Pfarrwahlen kamen die sog. ,,Gauzereien‘’, die bei
den politischen Wahlen eine so bedeutende Rolle spielten, eben-
falls vor, obgleich das Stimmwerben und Kaufen bei Pfarr-
wahlen schon 1766 wie bei den Landesimtern verboten worden
war. Die evang. Landsgemeinde von 1787 beschloss wiederum:
Bei Vergebung von geistlichen Pfriinden soll sowohl das ,,Bitten
Brétlen als auch das geben und nehmen nach den Wahlen, wie
vor den Wahlen, bestehe es in Vergabung an Gemeindgiiter
oder Bezahlung Essens und Trinkens, oder was es immer seyn
mochte, des ganzlichen und durchaus verbotten seyn; auf die
ganz gleiche art und weis, wie solches zu Landsamtern auch
verbotten ist.‘14) Die Bestechungen von Seiten einiger Pfarrer

") Evang. Landsgemeindeprotokoll 1770—1799. Evang. Landsgemeinde
vom 25. April 1787. Art. 6. ‘ :

Folgendes Beispiel von 1772 beweist die Notwendigkeit dieser Verfiigung :
Im genannten Jahr. erkannte der evang. Rat: ,Ueber die im letztern Jahrslauf,




201

brachten es mit sich, dass sich in den betreffenden Kirch-
gemeinden verschiedene Parteien bildeten, deren Feindschaft sich
oft in Schligereien und Raufereien Luft machte. 1794 brachen
anlisslich “des Riickrittes des Pfarrers Zollikofer in der Kirch-
gemeinde Matt ernste Streitigkeiten aus, die sich sogar bei ver-
sammelter Kirchgemeinde in Schlaghindel auslosten. Der evang.
Rat fand es deshalb fiir notig, bis auf weitere Dispositionen
samtlichen Kirchgenossen zu Matt und Engi, jungen und alten
ohne Ausnahme bei Ehr und Eid den Landfrieden zu gebieten,
damit niemand sich unterstehe, weder mit Worten noch Werken
etwas Widriges gegen einander zu unternehmen. Damit alles Ge-
schehene wieder ,,briiderlich vergessen und wahre vertraulichkeit
Freundschaft und Eintracht eingefithrt wiirde‘, so wurden die

verlaut nach hoéchst strafbare, vorgegangen seyn sollende Irregularititen bei
letzterer Pfarr Wahl zu Niederurnen, sind nunmehro die auf eydtliches An-
sinnen eingenohmenen Informationen ablesend angehért und daraus vernohmen
worden, welchergestalten vor Vergebung dieser Pfrund ein starkes Betreiben,
und sehr ohnanstindiges Herumlaufen beschechen, auch dass nach der Wahl
unter dem Titel zu gratulieren, oder zu bittenbrdtlen am gleichen Sonntag
. viele Kirchsgenossen von Niederurnen in Hr. Ratsherr Schlittlers Haus zusam-
men gekommen seyen und allda gegessen und getrunken, auch die Uerthen
nicht bezalt haben, nicht anzeigende, u. auch nicht fragende, Wer solche
bezallen werde, u. dass die Uerthen dermahlen noch ausstehen Thue, zudem
ergiebet sich aus der von Chorrichter Joh. Heinrich Streiff unter dem Herbst-
monat ohnaufgefordert Gestindnis, dass Sie nach der Wahl sich erkundiget,
wie es mit dem vorhinigen Pfarrer gehalten worden seye u. da es sich er-
scheint habe, dass derselbe auf einen pfarrgendssigen Landtmann 9 Bazen
zu verzehren gegeben, so haben sie sich vor ihren neuerwidhlten Hr. Vetter
Pfarrer u. Feldprediger Streiff hienach gerichtet, u. ohne eine allgemeine Ab-
theilung zu machanﬂ—e.hngefahrllch soviel zu verzehren gegeben. Bey solcher
Beschaffenheit und nach Ablesung des diesfilligen anno 1766 gemachten
Landesarticulus haben MgH. u. Oberen aus Mangel genugsamen Liechts be-
funden, hierin nichts fehlerhaftes vorgegangen sey u. also die Sach einstellen
“wollen.”

Auch im Jahr 1781 wurden die Pfarrer von Niederurnen und Bilten an-
~geklagt, dass sie ihren Wihlern Essen und Trinken hitten zukommen lassen.
Sie gestanden es- ein und entschuldigten sich damit, dass ihre Vorginger
dasselbe getan und sie nicht gewusst hitten, dass es verboten sei. Die
Synode nahm diese Entschuldigung an, erliess nun aber die Bestimmung,
dass man in Zukunft auch nach den Wahlen den Wihlern nichts zukommen
lassen diirfe.



202

Obern der. besagten Gemeinde aufgefordert, ,eine’ friedfertige
Gemeinde abzuhalten und in Gottes Nammen zu einer Pfarwahl
um so ehnder zu schreiten, weilen die Probpredigten von unsern
wiirdigen Herren Geistlichen, welche sich um die Pfrund melden,
bereits angehért worden sind und hofentlich eine gliickliche
Wahl getroffen werden wird. — Noch mehr Umtriebe brachte
die Pfarrwahl in Bilten im Jahr 1795 mit sich. Um Schligereien
vorzubeugen, beschloss der Rat im Januar: Ueber die neuerdings
eingenommene, abgelesene Klage, herrithrend von der Wieder-
besetzung der vacant gewesenen Pfarrstelle in Bilten haben MgH.
‘aus Landesviterlicher Vorsorge fiir notig befunden und erkannt,
per Mandat den dortigen Kirchgenossen und Einwohnern, jungen
und alten bis auf fernere Verordnung den Landfrieden und
zwar Dei Ehr und Eid anzusagen, damit Ungliick und Schlag-
‘hindel verhiitet werden. — Um die erledigte Pfarrstelle be-
warben sich die Pfarrer Steinmiillerts) und Schmid. Steinmiiller
war beschuldigt, dem Tagwenvogt Elmer 15—20 Dublonen ge-
geben zu haben, damit dieser fiir seine Wahl titig sei. Er sollte
auch gesagt haben, wenn er Pfarrer in Bilten wiirde, so wiirden
ihn 50 Dublonen nicht reuen. Schon am 26. Januar 1795 wurden
-eine Menge Biltner Biirger zur Verantwortung gezogen. FEiner
sollte gesagt haben (was er iibrigens bestitigte), ,,der seye des
Teufels,” der dem Pfarrer Steinmiiller nicht helfen wiirde, und
ein anderer ,es sey ihme 10 Dublonen Schaden, nur weil er
~sein Kind nicht zum Pfarrer Steinmiiller in die Schul schicken
konne. In der Ratssitzung vom 28. Juni 1795 hofite man die uner-
quickliche Pfarrwahl endlich zum Abschluss zu bringen. Die
Fehlbaren, die sich fiir Pfarrer Schmid verwendet hatten, wurden
bestraft. Ein Jakob Zweifel, der gesagt haben sollte, »man muss
ein Ding nicht so hoch nehmen, dan an der Landsgemeind,
wenn man den Eyd schwore, so seye der eint da der andere
an einem andern ort, mithin zu sagen, wenn man heutigs
Tags dem Eyd und denen Gesezen wolte ordentlich nachgehen, so
kdme man nicht durch die Welt*, wurde mit seiner Frau zu einer
Busse von 40 Dublonen verurteilt, ferner musste Zweifel unter

%) Es handelt sich hier nicht um den bekanﬁten Johann Rudolf Stein-
miiller, auch nicht um Jakob Steinmiiller, von 1748—1782 in Matt.




203

dem Bild einen Zuspruch anhoren und wurde fiir 3 Jahre von
»Ehr und Gwehr‘ gesetzt; die Frau erhielt einen Zuspruch neben
dem Ofen stehend. Der Wirt Heussi, der als ein gefihrlicher
Mann - angesehen wurde, da er des oftern im Interesse des
Pfarrers Schmid von seinen Gisten keine Bezahlung angenommen
hatte, wurde zu 20 Dublonen Busse verurteilt. Da die Unter-
suchung gezeigt hatte, dass ,,ein und andere gesezwidrige Sachen
unterlaufen seyen, wurde die Wahl einstweilen aufgehoben. - In
Bilten gab es jedoch immer noch keinen Frieden, so dass der
Rat, um endlich Ruhe zu bekommen, beschloss, keinen der beiden
genannten Pfarrer in die neue Wahl zu nehmen. Am 3. Juli
wurde endlich bestimmt, dass die neue Wahl am kommenden
Sonntag in Anwesenheit von drei vom Rat abgeordneten Herren
vorgenommen werden solle. |

Auch die Linthaler beschiftigte eine unangenehme Pfarr-
angelegenheit. Ueber ihren Pfarrer Sonderegger lagen in der
evang. Ratssitzung vom 13. Februar 1792 Klagen vor, die schwer-
wiegend genug waren, um den Vorschlag zu rechtfertigen, ihn
mm seinem Amte zu suspendieren. Eine Untersuchung bewirkte,
dass Altlandammann Zweifel in der Ratssitzung vom 5. Mirz
1792 den Auftrag erhielt, dem Pfarrer ,einéen nachtrucksamen
Zuspruch® zu machen, ihm das obrigkeitliche Missfallen {iber
sein beharrlich unfriedliches Eheleben und erfolgte” Streitig-
keiten auszudriicken, ,zweitens solle er die Regula Tschudi als
Hauptursacherin des Ehestreits weder in ihrem Haus besuchen
noch sie, unter was Vorwand es wire, in das Pfarrhaus mehr
kommen lassen, drittens solle er des unterrichts in der Heb-
ammenkunst und des arzney gebens sich missigen, mithin so
lange er eine Pfrund zu versehen habe, sich dem Predigtamt
widmen und demselben abwarten, ferner soll er bey Angab der
Hochzeiten die Nachfrage um die Verwandtschaft nicht mehr
unterlassen, noch ohneheliche Kinder ohn vorwiissen der Raite
taufen.“16¢) Die Kanzel durfte er wieder besteigen, doch mit
der Warnung, falls neue Klagen einlaufen wiirden, sofort sus-
- pendiert zu werden. Viele Biirger von Linthal, die nach diesen Be-
begebenheiten nicht mehr das gleiche Zutrauen zu ihrem Pfarrer

K 16)—lfvamg,f. oberkeitl. Ratsprotokoll 1787—93. Rat vom 5. Mirz 1792,




204

hatten, gingen in andere Gemeinden zur Kirche und zum z\bend-‘
mahl Deshalb wurde den leghederrr des Stillstandes in Linthal

-~ am 16. Februar 1795 befohlen, ,dass Sie diejenigen Persohnen,

welche schon fiiber jahr und Tag in ihrer gemeind nicht mehr
zur Kirch gehen, u. sogar das heilige abendmahl in andern ge-
“meinden genossen haben, vor sich kommen lassen und sie zur
Besuchung des Gottesdienstes in der eignen gemeind anhalten
u. fahls sie solchem nicht folge leisten sollten, selbe M. g.H. an-
zeigen.*17) Der evang. Rat vom 7. Mirz 1796 urteilte iiber
Pfarrer Sonderegger, ,,dass obwohl er di¢ ausgefelte Urtheil nicht
gehorig beobachtet, dannoch keine solche Fehler auf bemeltem
Hr. Pfarrer liegen, welche ihn des geistlichen Karakters entsezen
oder verlustig machen konne, indessen aber, weilen bemelter H_t.
Pfarrer die Pfrund Linthal selbst freiwillig aufgegeben hat und
seither niemals formlich wiederum angenommen worden, im
Gegentheil grossen Streit und Widerwirtigkeit unter denen Ge-
meindegenossen wegen dem Herrn Pfarrer Sonderegger ent-
standen sind, so wollen M. g. H. durch die Mehrheit der Stimmen
erfahren, ob Sie den Hr. Pfarrer Sonderegger ferners als Pfarrer
in Linthal beibehalten oder entlassen wollen, diese Wahl soll
aber durch eine heimliche Wahl wie Letzthin zu Bilten‘18) ge-
schehen. Wie die Sache endete, ist aus den Ratsprotokollen nicht
zu ersehen. Tatsache ist, dass Pfarrer Sonderegger nur bis 1706
Pfarrer in Linthal war.1?)

Das evangelische glarnerische Ministerium gehdérte im 16. Jahr-
hundert zur Synode von Ziirich. Nach 1531 zihlte die glarnerische
Geistlichkeit nur sieben Pfarrer. Wihrend dieses Jahrhunderts
waren die meisten im Lande angestellten Pfarrer geborene
Ziircher und es kam vor, dass ihre Vaterstadt ihnen die Existenz
in den glarnerischen Gemeinden durch Zulagen zu der dort aus-
gesetzten Besoldung erleichterte. Im 17. Jahrhundert &anderte
sich die‘Sachlag'e dahin, dass sich nun ofters Glarner dem Stu-
dium der Theologie widmeten und auch die Zahl der Pfarr-

') Evang. oberkeitl. Ratsp'rotokoll 1793—97. Rat vom 16. Februar 1795.
'®) Evang. oberkeitl. Rathsbuch 1793—1797. Rat vom 7. Mirz 1796.

) G. Heer, Die evang. Geistlichkeit des Landes Glarus. Schwanden 1908.
Seite 55,



205

stellen grosser wurde. Im 18. Jahrhundert, besonders in der
zweiten Hilfte desselben, herrschte sogar bisweilen Ueberfluss -
an Glarner Geistlichen. Die Vorbedingungen zum Studium waren
jetzt im eigenen Lande leichter zu erreichen als frither. Die
hohern Studien absolvierten die zukiinftigen Geistlichen in Ziirich
und fast noch haufiger in Basel. .

Im 17. Jahrhundert griindete die Glarner Geistlichkeit eine
eigene Synode. Was sie dazu bewog, war hauptsachlich die
grossere Anzahl der Pfarrherren, die weite Entfernung von Ziirich
und die beschwerliche Reise dorthin. Mitglieder .dieser Synode
waren alle im Amt stehenden Pfarrer und Kandidaten des Kan-
tons (letztere sine voto et sub lege silintii), ferner die Geistlichen

der Landvogtei Werdenberg (Buchs, Grabs und Sevelen) und der
~ Herrschaft Wartau, die sich ebenfalls den glarnerischen Synodal-
gesetzen unterwerfen mussten. Die Pfarrherren von Werden-
bern und Wartau fehlten meistens an der Synode, da sie den
weiten Weg scheuten; deshalb wurde ihnen erlaubt, dass von
den vier Geistlichen jeweils nur zwei zu erscheinen hitten. Auch
diese Anordnung wurde nicht innegehalten, regelmissig fehlten
entweder beide oder doch der eine dieser Pfarrherren.

Ausser den Geistlichen und Kandidaten nahmen an der
Synode auch die sogenannten Assessoren, Vertreter des Staates,
teil. Zu diesen gehorten: der Landammann oder Landstatthalter,
die Alt-Landammainner, der Pannerherr, der Landseckelmeister,
der Landshauptmann und zwei Ratsherren, die von den Geist-
lichen der Synode dazu berufen wurden, wobei man unter den
verschiedenen Gemeinden abwechselte. Dekan der Synode war
gewohnlich der édlteste Pfarrherr, der in freier Wahl bestatigt
wurde. | :

In Beziehung auf die Rechte der weltlichen Assessoren gab
es im Laufe der Jahre verschiedentlich Reibereien. Besonders
unklar war man iiber die Rechte des evang. Standesoberhauptes.
Nach Beschliissen aus den Jahren 1751, 52, 55 und 57 wurde
nach manchen Streitigkeiten die erste Anrede im Gegensatz zur
bisherigen Uebung an das weltliche Oberhaupt, nicht an den
Dekan der Synode gerichtet; desgleichen musste der Eid der
Neuaufgenommenen zuerst dem evangelischen Standesoberhaupt



206

‘und erst in zweiter Linie dem Dekan geleistet werden. Als
im Jahr 1772 Pfarrer Kubli, der an die Pfrund in Linthal ge-
wihlt worden war, Bedenken trug, das Handgeliibde zuerst dem
‘Amtslandammann abzulegen, bemerkten die weltlichen Abge-
ordneten der Synode von 1773: ,Solches haben hoch dieselben nit
allein befromdend vernohmen, sondern auch angemessen be-
funden, solch Betragen gegen ermeltem Herrn in obrigkeitl
Namen resentiren zu lassen. Auch zu Beybehaltung guter Ord-
nungen - darauff zu beharren, dass ein jeder Geistlicher, bey
Erhaltung einer neuen Pfrund, auch Reception in den Synodum
oder andern Fillen, das Handgeliibd vorziiglich einem jeweiligen
Tit. Standesprasidenten prastieren solle.

Bei der Griindung waren jihrlich zwei Synoden angesetzt
worden, doch wurde dieser Beschluss wahrscheinlich schon sehr
bald aufgehoben, denn mindestens seit 1631 fand jahrlich nur noch
eine Synode statt, und zwar im Friihling, seit 1742 zehn Tage nach
‘Ostern. Von 1722 an traten die geistlichen Mitglieder der Synode
im Herbst zu einem. ,Konvent‘“ zusammen.

" Am Tage vor der Synode wurde von den Geistlichen eine
Prosynode abgehalten ohne Beisein der weltlichen Assessoren.
Diese Prosynode bestimmte zuerst die Zeit des Beginns der
Synode. Hierauf erfolgten die sogenannten Zensuren iiber die
einzelnen Geistlichen, d. h. nachdem der betreffende Geistliche
samt seinen Verwandten bis ins dritte Glied abgetreten war,
befragte man zuerst die Nachbarkollegen und dann die tibrigen
‘Anwesenden iiber seine Amts- und Lebensfithrung. Nach den
Zensuren wurden die Gravamina behandelt; darunter verstand
‘man die Zuéammenstellung der Beschwerden und Wiinsche der
Geistlichen, die an der Hauptsynode vorgebracht werden sollten.

Vor ‘dem eigentlichen Beginn der Hauptsynode wurde ein
Synodalgottesdienst abgehalten, dessen Prediger jeweils an der
‘vorhergehenden ‘Synode ernannt wurde. Die Synode, welche
‘im Schul- oder Pfarrhaus tagte, wurde durch -eine- erbauliche
Rede des Dekans eingeleitet. Nach dieser hielt der Amtsland-
‘ammann oder in dessen Abwesenheit das hochste anwesende
“'Glied " des evang. Schrankens, ebenfalls eine Rede, in welcher
ikin' wohlehrwiirdiges Ministerium der landesviterlichen aller-



207

besten Gesinnung unserer gnadigen Herren wversichert wurde.
— Bei der nun stattfindenden ,,Reception‘‘ mussten die neu auf-
genommenen Mitglieder der Synode ihre Zeugnisse vorlegen, ihren
‘Dank aussprechen und einen Beitrag ans Kapitelsgut ent-
* richten. | | ‘

Auch die Pfarrwahlen unterlagen der Genehmigung der
Synode, und da es im 18. Jahrhundert zu Zeiten Ueberfluss
an Theologen gab, wurde auch von der Synode untersucht, ob
die Gewahlten ohne Bestechung und Bezahlung von Trink-
gelagen zu ihrem Amt gekommen waren.

Ein Haupttraktandum bildete die Zensur, bei welcher die
Ehrendeputierten iiber die Geistlichen zu Gericht sassen, wie es
in der Prosynode unter den geistlichen Kollegen gegenseitig
geschah. Dabei ist bemerkenswert, dass die Geistlichen in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts sittlich hoher standen als
frither und selten mehr schwerwiegende Fille erortert werden
mussten.

Nach der Zensur folgte die Antwort der Regierung auf die
in vorjahriger Synode vorgebrachten Gravamina, die Wiinsche der
Regierung an die Seelsorger und die neuen Gravamina der
Geistlichen. Die Wiinsche und Beschwerden der Synode betrafen -
‘hauptsichlich die Form des Gottesdienstes, die Sonntagsfeier, die
herrschende Unzucht, die Ehen in verbotenen Graden, die Bet-
teleien bei Hochzeiten etc, in teuren Zeiten die Abhilfe der
“Armutf, Kinderzucht und Schulbesuch, Stubetenthalten, nicht-
lichen Lirm und Mutwillen, die Kilbenen, die Unterstiitzung zer-
streuter und verfolgter Protestanten, denn schon damals liessen
die Reformierten ihren Glaubensbriidern in der Diaspora Un-
terstiitzung zukommen.2?) — Aeusserst selten wurden von der

*) Im Jahre 1772 z. B. wurde von den neun Orten der reformierten Ge-
‘meinde in Maria Kirch 100 fl., Treffnis auf Glarus 3 fl., der reformierten Ge-
meinde zu Strassburg das ,proponierte* von 200 fl., Treffnis auf Glarus 6 fi.,
bezahlt. Die reformierte Kirche in Gross-Polen und Polnisch-Preussen erhielt
von Glarus den gewohnten Beitrag von 6 fl. Im Uebrigen wurde der Ge-
meinde in Gross-Polen angesichts der -besonders driickenden Verhiltnisse
‘von den evang. Stinden aus 600 fl. gesteuert, was auf den Kanton Glarus
18 fl. ausmachte.



- 208

Synode dogmatische Fragen behandelt, ihre hauptsichlichsten Be-
stimmungen galten der &ussern Kirchenzucht.

‘Im Jahr 1711 waren von der Synode die sogen. Stillstinde
emgefuhrt worden. Darunter verstand man Zusammenkiinfte der
Ratsherren der Gemeinde mit ihren Geistlichen im Pfarrhaus.
Durch diese Vereinigungen sollte den Raten Gelegenheit ‘gegeben
werden, jahrlich zwei-, drei- oder viermal mit ihren Geistlichen
beratschlagen zu kénnen, was zur Ausrottung des Lasters, zur
Hebung der Tugend und zur Befestigung der Kirche ausgefiihrt -
werden konnte. Diese Stillstinde scheinen sich aber nicht allzu
grosser Beliebtheit erfreut zu haben. Schon frither war geklagt
worden, dass sie von vielen Ratsherren nicht besucht wiirden,
und im Jahr 1777 richtete sich aufs neue der Vorwurf gegen
letztere, dass sie in verschiedenen Gemeinden an den Still-
stinden mit sehr kleinem Eifer und nicht vollzihlig teilndhmen.

‘Mehr Erfolg als die Stillstinde hatten zwei andere Insti-
tutionen, die durch die Synode ins Leben gerufen worden: Die
- glarnerische Landesbibliothek und die geistliche Hilfskasse (Ka-
pitelsgut). Schon 1751 war die Griindung einer Bibliothek zur
Sprache gekommen. Pfarrer Tschudi von Mitlodi griff den Ge-
" danken in der Prosynode von 1756 von neuem auf, indem er
versprach, eine Schiltli-Dublone zur Aufrichtung einer Bibliothek
oder fiir andere fromme Zwecke zu stiften,- wenn er definitiv
zum Kammerer der Synode ernannt werde. 1758 gab die Synode
den Auftrag, fiir die zu errichtende Bibliothek ein Projekt aus-
zuarbeiten, das dann an nichster Synode bestitigt werden sollte.
Was Pfarrer Tschudi von sich aus angeboten wurde im Jahr
1776 fiir andere zum Gesetz gemacht, indem beschlossen wurde,
dass ein neugewihlter Dekan und Kammerer bei seiner Er-
nennung je eine Schiltli-Dublone fiir die Bibliothek bezahlen
miisse. Ein Geistlicher, der mit Ueberspringung der Kammerer-
wiirde sogleich zum Dekan vorriickte, war verpflichtet, fiir diese
rasche Beforderung zwei Schiltli-Dublonen zu entrichten. Fiir die
Bibliothek wurden auch ,weltliche Mitglieder’* geworben, aber
trotzdem blieben den Geistlichen die grossten Opfer dafiir iiber-
‘lassen. Waihrend einiger Jahre war es um diese Institution
finanziell schlecht bestellt. Um ihren Fortbestand zu sichern, be-




209

schlossen sdmtliche Geistlichen 1779, die zwei Gulden, die jeder
alljahrlich aus dem Landesseckel fiir die Mahlzeit an der Synode
bezog, der Landesbibliothek zu fiberlassen. Dieser Beschluss
wurde vom Rat mit Zustimmung aufgenommen und gebiihrend
gelobt. :
Ein Pfarrer von Matt hatte 1647 den ersten Grund zum
Kapitelsgut gelegt, indem er fiir dieses auf sein Ableben hin
50 fl. stiftete. Die Geistlichkeit war darauf bedacht, den Be-
stand dieser Kasse zu vermehren, so dass sie bis 1766 auf-
167%/2 fl. angewachsen war.

Bis gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts waren von den
Pfarrherren fortlaufende Predigttexte, welche die Synode in dieser
Art vorschrieb, behandelt worden, wahrend in den letzten Jahr-
zehnten desselben Jahrhunderts wahrscheinlich die Behandlung
freier, meist kurzer Texte iiblich wurde. Diese Texte gingen der
Predigt voraus, ohne jedoch in derselben eingehend behandelt
zu werden. In der glarnerischen Kirche und Schule wurde die
ziircherische Bibeliibersetzung bentitzt. Auch bediente sich die
Glarner Geistlichkeit der in Zirich gebrauchlichen Liturgie. Als
diese dort eine Aenderung erfahren hatte, sollte die neue Li-
turgic auf den Wunsch einiger Geistlichen 1772 auch im Kanton
Glarus eingefithrt werden. Es erhob sich aber dagegen so
grosser Widerspruch, dass die Synode fiir gut fand, bei den
alten, bisher iiblichen Kirchengebeten zu verbleiben. ,,Wann aber
dennoch der eint oder andere von den Pfarrern die neue Li-
turgie seiner Gemeinde beliebt machen wollte oder konnte, -
wolleri u.g.H. solches nicht hindern.‘

Nachdem Zwingli jeden Gesang aus der reformierten Kirche
verbannt hatte, verging mehr als ein Jahrhundert, ehe er in
der glarnerischen Kirche wieder Einlass fand. Im Jahre 1626
fithrte Biltern als erste Gemeinde den Kirchengesang wieder
ein, und in den ndchsten Jahrzehnten folgten andere Gemein-
den diesem guten Beispiel. Unter diesem Singen ist kein Ge-
meindegesang in unserm Sinne zu Vérstehen, sondern das Singen
von Psalmen, die durch einen kleinen Chor junger Minner ein-
geiibt und dann im Gottesdienst der Reihe nach gesungen
wurden. Dass durch diese Einrichtung zwischen Gesang und

’ 14:‘



210

Predigt nicht immer eine Uebereinstimmung im Gedankengang
bestand, liegt auf der Hand. Erst im Jahr 1767 wurde z. B.
in Betschwanden folgender Beschluss gefasst: ,,Da man gewohnt
war, bis anhin die Psalmen, wie solche nach -einanderen folgen,
in der Kirche abzusingen, als ist dissertwegen die Abanderung
zu allgemeiner besserer Erbauung dahin gemacht worden, dass
hinfiiro ein jeweiliger Herr Pfarrer den Psalmen nach seinem
Gutdiinken bestimmen und dann von dem Gesangschreiber an
seine Behorde notirt werden solle.‘‘?t)

Da dieser Kirchengesang einzig Sache der Méanner war, er-
freute er sich bei den Frauen keiner grossen Beliebtheit. Die
Synode hatte, wie in fritherer Zeit, so auch noch im Jahr
1780 dariiber zu klagen, dass das ,,Weibervolk‘ ohne den Schluss-
gesang abzuwarten vor Vollendung des Gottesdienstes aus
der Kirche liefe. FEine gute Abhilfe dieser Unsitte wire die
Einfiihrung des ,neuen Gesangs‘‘ gewesen, der auch die Frauen-
stimmen beizog, indem der Tenor die Melodiefithrung dem Sopran
iiberliess. Schon 1760 hatte Lavater eine Sammlung geistlicher
Lieder zusammengestellt und 1786 entstand das ziircherische Ge-
sangbuch, das von Professor Diniker und Diakon Niischeler in
Ziirich herausgegeben wurde und ausser 70 der alten Psalmen
auch 346 Lieder von neueren Dichtern enthielt. Die glarne-
rischen Geistlichen waren darin einig, dass es von Vorteil ware,
,das neuc Gesang‘* auch in der Glarner Kirche einzufithren,
stiessen aber beim Volk auf grosse Vorurteile. Es wurde ihnen
sogar der Vorwurf gemacht, dass sie Menschenwort an Stelle
des gottlichen setzen wollten. Daher ging das 18. Jahrhundert zu
Ende, ohne auf dem Gebiet des Kirchengesangs eine Aenderung
gebracht zu haben.

Orgeln gab es bis 1800 in keiner evangehschen Kirche des
Kantons Glarus, ausser seit 1747 in derjenigen der Stadt
Glarus. '

Das Abendmahl wurde an den drei hohen Festtagen, Weih-
nachten, Ostern und Pfingsten, ausgeteilt, und zwar in den,
meisten Gemeinden im Vor- und Nachmittagsgottesdienst. Im

21y Heer Gottfr.,, Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche
Ziirich 1904. Seite 28.



211

Jahr 1768 fiihrte Ziirich die Herbstkommunion als viertes Abend-
mahl ein, und die Glarner Geistlichkeit sprach sich in der Pro-
synode und Synode 1769 auch dahin aus. Die Ehrendeputierten
der Synode, die den Wunsch der Pfarrherren im Jahreslauf iiber-
dachten, erklirten aber an der Synode von 1770: ,dass sie
glauben, man konnte ohne Nachteil bey der alten Ordnung diss-
fahls verbleiben: theils weil grosse Gemeinden hierzu 2 Tage
brauchen miissten, theils im ganzen Land zur selbigen Zeit noch
viele Leuth auff den Alpen sich befinden, auch mehr an dem
witrdigen als dem offtermaligen Empfang des h. Abendmahls
gelegen. Als wurd den wolehrwiirdigen Pfarrherren rekommen-
diert, sich hauptsichlich dahin zu bestreben, dass durch dero
nachtrucksamme Vorstellungen ihre Zuhorer mochten bewogen
werden, sich auf die zur Kommunion bestimmten drei h. Feste zu
wiirdigem Empfang dess h. Abendmahls recht vorzubereiten etc.
Einiche von den Herren Ministris gaben dagegen nochmalen zu
verstehen, dass sie die Einfithrung der 4. Kommunion nétig
und nutzlich funden, neben andern Griinden auch hauptsichlich
desswegen, weilen in den weitliduffig zerstreuten Gemeinden im
Winter oder iiber das h. Weihnachtsfest wegen beschwerlichen
Wegen und ungiinstiger Witterung oft viele alte und iibel-
mogende zuriickbleiben, konten dan solche an den Herbstbittagen
leichter bey der Kommunion erscheinen etc. Man liess so diese
Sach fiir diess Jahr gestellt seyn, mit Vorbehalt iiber ein Jahr danne
wiederum und mit Mehrerm dariiber zu reflektieren.??) Ein Jahr
spater sprachen sie sich wieder im gleichen Sinne aus, doch
wurden sie von den Pfarrherren nochmals um Erwigung dieser
Angelegenheit gebeten. 1772 wurde endgiiltig von der 4. Kom-
munion abgesehen. Die g. H. erklarten, ,,dass hochdieselbe die
Einfithrung der vierten oder Herbstkommunion dissmal weder
nothig noch dienlich findind, man liesse so diese Sache fiir ein-
mal gestellt seyn.2?) Glarus behielt die ,,wandelnde‘ Kommunion
bei, auch dann noch, als in den Ziircher Landgemeinden 1768

**) Heer Gottfr.,, Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche
Ziirich 1904, Seite 43.

*%) Heer Gottfr.,, Der evangelische Gottesdienst in der glarner. Kirche.
Ziirich 1904. Seite 43.




212

die in der Stadt- schon lianger gebriauchliche ,sitzende Kom-
munion* eingefithrt worden war. — Fremde Personen, die am
Abendmahl teilnehmen wollten, sollten sich vor den hohen Fest-
tagen beim Pfarrer mit ihren Taufscheinen anmelden, welche
Vorschrift aber keinen grossen Erfolg hatte. Im Jahr 1787 wurden
ahnliche Bestimmungen erlassen in Bezug auf die vielen fremden
Weber, die sich im Land aufhielten. Im selben Jahr erging ein
Mandat, dass keine fremden Minner oder Weiber zum - Abend-
mahl zugelassen werden sollen, man habe denn dieselben zuvor
in ihren ,Religionsbegriffen‘‘ gepriiit. :

Die Konfirmation als Vorbedingung zur Teilnahme am
h. Abendmahl war damals noch nicht im heutigen Sinne ein-
gefithrt. Der Religionsunterricht, der der ,,Admission‘‘ zum Abend-
mahl voraus ging, dauerte wahrscheinlich von Martini bis Ostern.
Am Schluss dieses Unterrichts wurde im Pfarrhaus ohne An-
wesenheit der Gemeinde, hochstens im Beisein von Vorstehern,
ein Examen abgenommen und ein Gelitbde geleistet, worauf der
Teilnahme am h. Abendmahl nichts mehr entgegenstand.

Bei der Taufe wurden in der Regel vier Taufzeugen ge-
nommen. Als dann verschiedene andere Stinde die Taufzeugen
auf zwei reduzierten, kam dies auch in der glarnerischen Synode
von 1779 zur Sprache, indem es hiess, ,,es haben viele ehrliche
gemeine Landleute, denen es zur Last falle, wenn sie ent-
weder genoétigt sind, selbsten fiir ihre neugebornen Kinder Tauf-
- zeugen aufzusuchen, oder sich als solche erbiatten zu lassen,
schon lang gewiinscht, dass nach dem Beispiel der meisten evan-
gelischen Kirchen in der Schweiz die Anzahl der Taufzeugen
bei dem heil. Tauf von 4 auf 2 mochte herabgesetzt werden.‘‘24)
Als diese Frage 1780 vor die evangelische Landsgemeinde kam,
zeigte es sich aufs neue, wie schwer sich die Mehrheit des
Glarnervolkes vom Althergebrachten 16ste, denn ihr Entscheid
lautete folgendermassen: ,,Ueber den Memorials massigen An-
zug, dass nach dem Beispihl anderter Lo6bl. Stinden kiinftig-
hin zur heiligen Taufe an Platz 4 Gevaterleuthen nur 2 genohmen
werden mochten, haben die Herren Landleuth erkant, deswegen

*) Heer Gottir, Der evangelische Gottesdienst in der glamer. Kirche.
Ziirich 1904. Seite 56. ' '




213

nichts neues einzufiihren, sondern es lediglich beim alten ver-
bleiben zulassen.“?’) Wahrscheinlich iiberliess man spiter die
Entscheidung dieser Frage den einzelnen Gemeinden oder den
Eltern, denn im Jahr 1789 kam es manchmal vor, dass nur zwei
Taufzeugen genommen wurden. Zur Vorschrift gemacht wurde
diese Verminderung der Paten 1790 in Mitlodi, 1792 in Elm,
Ennenda und Netstal, 1794 in Linthal und Luchsingen, 1790
in Bilten und 1797 in Betschwanden.

Die ‘Hochzeiten wurden hiufig auf die Tage der Wochen-
predigten gerichtet, womit dem Pfarrer eine spezielle Hochzeits-
predigt erspart blieb. Hingegen war es verboten, am Sonntag
eine Ehe einzusegnen, fehlbare Pfarrherren wurden mit einer
Schiltli-Dublone Busse bestraft. Die Pfarrer waren verpflichtet,
ein Verzeichnis der kopulierten Gemeinde-Angehorigen der Obrig-
keit einzugeben.

Bei Begribnissen verlangten die glarnerischen Gesetze aus-
driicklich, dass auf den Kanzeln keine Personalien gebraucht
wiirden; es war aber von Zeit zu Zeit notig, die Geistlichen
wieder daran zu erinnern. 1775 bemerkten die Ehrendeputierten
der Synode. ,es solten bei den Leichenbegingnissen alle Per-
~sonalien vollig weggelassen und von den Verstorbenen auf den
Kanzeln weder Gutes noch Boses gesagt werden.“ Auch 1776
und 1786 wurden &dhnliche Vorschriften fiir nétig erachtet. —
Selbstmorder wurden in der Regel ausserhalb des Friedhofes,
ohne kirchliche Ehren und ohne Glockengeliute beerdigt. Eine
Ausnahme -machte man nur bei solchen, denen nachgewiesen
~werden konnte, dass sie den Tod in einem Zustand geistiger
Umnachtung gesucht hatten. _

Einen Teil des sonntiglichen Gottesdienstes bildete die Ver-
lesung der Obrigkeitlichen Verordnungen und Mandate. Da diese
Mitteilungen die Stelle unseres heutigen Amtsblattes vertraten,
so war es auch fiir die Mdnner notwendig, die Kirche regelmissig
zu besuchen. — Fiir die Aufmerksamkeit auf die Predigt war
manchmal auf besondere Weise gesorgt, indem leichtfertige
Weibspersonen, Diebe oder Verbrecher mit der Rute in der Hand

*%) Evang. Landsgemeindeprolokoll 1770—99. Evangel. Landsgemeinde
vom 26. April 1780. Art. 9.




214

wihrend des Gottesdienstes am Taufstein oder an der Kirchen-
tiire stehen mussten und dem Pfarrer aufgetragen war, eine
den Umstinden entsprechende Predigt zu halten und das Ver-
brechen mit scharfen Ruten zu geisseln.26) Nach dem Tode von
Biirgern liess man ,,den Kirchenruf ergehen, d. h. die Glaubiger
des Verstorbenen wurden aufgefordert, in kiirzester Frist ihre
Rechnungen einzugeben.

Zur Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung an Sonn-
tagen, zum fleissigen Besuch des Gottesdienstes und zum Halten
der Feiertage wurden die Glarner immer wieder durch obrig-
~ keitliche Mandate angehalten. Als gegen einen Biirger von Riiti
die Klage eingelaufen war, dass an der letzten Auffahrt weder
er noch seine Frau zur Kirche gegangen seien, wurde er vor den
Rat zitiert und mit zwei Kronen Busse bestraft.

~ Zu den wichtigsten Obliegenheiten der Geistlichen gehorten
die Besuche der Kranken und Sterbenden. Als an der Synode von
1782 - die Pfarrherren an diese ihre Pilicht erinnert wurden,
da geklagt worden war, dass einige die Kranken ,,gar nicht oder
schlecht’* besucht hitten, wehrten sich die Geistlichen, indem
sie verlangten, dass die einzelnen Fehlbaren genannt werden
sollten, und nicht der gesamten Geistlichkeit diese Anschuldi-
gung vorzuwerfen sei. — Anders stand es mit den Hausbesuchen,
die bis 1760 erlaubt, von da an aber zur Pflicht der Geistlichen
gemacht werden sollten. Man ‘wollte ihnen vorschreiben, sich bei
diesen Hausbesuchen zu erkundigen, welche Hausandachts-
itbungen gehalten wiirden und welche Biicher zur Erbauung der
Hausgenossen vorhanden seien. Die Geistlichen antworteten den
Vertretern der Obrigkeit, dass sie damit nicht iiberall gern gesehen
seien, und dass diese Sache vor die Landsgemeinde gebracht
werden sollte. An der Synode von 1770 bestanden die welt-
lichen Mitglieder wieder auf dem gleichen Wunsche. Sie mussten
sich auch 1771 wieder dieselben Einwendungen der Pfarrherren
gefallen lassen, was sie jedoch nicht hinderte, 1772 auf ihrem
Begehren von neuem zu beharren. Im Herbstkonvent 1772 wurden
die Pfarrherren ermahnt, dem Wunsche der Obrigkeit nachzu-

) Kirchendisziplin siehe Seite 42.



215

kommen, sich eine genaue Kenntnis ihrer Gemeinden zu ver-
schaffen, ein Verzeichnis der Haushaltungen ihrer Gemeinden zu
fiihren, wichtige Ereignisse, Geburten etc. in  demselben zu
notieren, die im betreffenden Haus befindlichen Andachtsbiicher
aufzuschreiben, die man bei Kranken- oder freundschaftlichen
Besuchen in Erfahrung bringen kénne usw. 1773 und 1774 wurden
die Wiinsche der Obrigkeit wiederholt und die Pfarrherren, die
vermutlich die Hausbesuche inzwischen probiert hatten, behaup-
teten, ,,dass eine allgemeine Offentliche Hausbesuchung ohne Con-
sens der Gemeinden in unserem gefreyten Land wo nit unmog-
lich, doch gewiss sehr schwer sei.“ Die Assessoren beharrten an
den Synoden von 1775, 1776 und 1777 dennoch darauf. Schliess-
lich mussten sie sich mit dem Versprechen der Piarrherren, dass
“jeder je nach den Umstinden und der Menge seiner Amts-
geschifte sein Moglichstes tun wolle, zufriedengeben.

- Trotzdem in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts das
Schulhalter: in einigen Gemeinden besondern Schulmeistern {iber-
geben wurde, ¢ trifit man doch noch an sehr vielen Orten den
Pfarrherrn zugleich als Schulmeister. Der Unterricht der Jugend
bildete haufig ein Traktandum der Synode, so z. B. 1773: ,,Da
auss unterschiedlichen Gemeinden die vielfaltige Klag einge-
gangen, dass an vielen Orten die Kinder gar schlecht in die
Schulen, auch wenig in die Unterweisungen geschickt werden,
als werden unsere gn. Herrn von einem Wohlehrwiirdigen Mini-
sterio hofflich ersucht, diesfahls durch ein auszukiindendes Man-
dat sonderlich nichst vor Anfang der Winterschulen die Eltern
zu erinnern, die Kind fleissiger als bisher in die Schulen und
Unterweisungen zu schicken, mit beizufiigendem Vermelden, man
werde keine mehr zum h. Abendmahl admittieren, bis sie lesen
konnind.* '

Der Zeitgeist des 18. Jahrhunderts, der in der Literatur,
Kunst, Philosophie und Theologie eine maichtige Stromung her-
vorbrachte, machte sich auch im Kanton Glarus bemerkbar. Be-
sonders die Geistlichen zeichneten sich auf den meisten Gebieten
durch einen grossen Bildungstrieb aus. Viele erfiillte ein mach-
tiger Wunsch nach Gedankenaustausch; sie unterhielten einen
regen Briefwechsel mit ihren Kollegen, hauptsichlich mit den-



216

jenigen vor Ziirich. Zur Ehre der Geistlichkeit der damaligen
Zeit muss man sagen, dass sie sich wenig mit sensationellen
Tagesiragen befasste, vielmehr bildete alles, was die damaligen
fithrenden Geister in Literatur, Philosophie und Theologie aufge-
bracht hatten, den Gegenstand der Unterhaltung und Belehrung.
Was immer auf dem Biichermarkt erschien, wurde von den Theo-
logen gelesen, beurteilt und gegenseitig miindlich und schriftlich
die Meinung dariiber ausgetauscht. Da die Biicher in der da-
‘maligen Zeit teurer waren als heute und es manchen Pfarr-
herren nicht moglich war, alles zu kaufen, was sie interessierte,
so liessen sie sich ofters durch ihre Freunde gewisse Biicher
von den Ziircher Leihbibliotheken kommen.

XII. Die Schule.

Fiir die Kulturentwicklung der Schweiz bedeutete die Kirchen-
trennung des 16. Jahrhunderts ein tief einschneidendes Ereignis.
Ihr verdankt vor allem die Volksschule, wenn auch nicht direkt
ihren Anfang, doch jene schirfer ausgeprigten Umrisse, an die
sich iiberall weitgehende Bestrebungen fiir ihre Entwicklung an-
schliessen konnten. Fine Volksschule in unserm Sinn, die ihren
Zweck hauptsichlich in der allgemeinen Bildung sucht, hat die
Reformation allerdings nicht geschaffen. Das Schulwesen wurde
dem Geist der Zeit entsprechend direkt unter kirchliche Vor-
mundschafi gestellt. Dieser Zustand dauerte im grossen Ganzen
bis in das 18. Jahrhundert. Erst die geistige Bewegung, die
diesem ihr Geprige gab, wurde die Ursache, dass man sich auch
im Glarnerland der Schule mit grosserem Eifer annahm. Zwar war
es noch nicht die Obrigkeit, die sich um die Schulen bemiihte,
weshalb noch in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts in den-
jenigen des Kantons Glarus kein &dusserer oder innerer Zu-
sammenhang bestand. Jede hatte ihre Sonderstellung inne, und
jede Gemeinde ihre eigenen Verfiigungen fiir sie zu treffen.

Vor allem waren es die Geistlichen, die sich um die Schule
interessierten und eine Art Schulzwang einzufithren suchten, der




	Die Kirche

