
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 37 (1911)

Artikel: Kirchengeschichte des Kantons Glarus [Fortsetzung]

Autor: Heer, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHENGESCHICHTE
DES KANTONS GLARUS

VON

GOTTFRIED HEER





6?) (S3 S3 S3 S3 S3m SS

IX. Separatistische Bewegungen.

®IP$ie aus ^er Schweizergeschichte bekannt sein dürfte,
haben in der Reformationszeit Zwingli und dem grossen
Rat von Zürich die Wiedertäufer, welche in der Rückkehr

zum Evangelium den Reformator überboten und aus der

„neuen Lehre" in mehrfacher Beziehung extreme, zum Teil
revolutionäre, zum Teil auch kindische Schlüsse zogen, nicht geringen
Kummer und Aerger bereitet. Es scheint, dass 1530 ein Versuch
gemacht wurde, ihre Lehre auch nach dem Lande Glarus zu
verpflanzen. In einem Brief an Zwingli1) meldet Bovillus2) von
Wesen, unterm 29. November 1530, dass ihm ein kaum ganz
unbegründetes Gerücht (fama non vulgaris) zugekommen sei, ein

gewisses altes Weib aus der Familie der Wiedertäufer (anus
ex catabaptistarum familia) von Zollikon3) sei, indem sie die durch
ihren Sohn gefertigten hölzernen Gefässe (vasa lignea) zum
Verkauf herumtrug, in Glarus und Umgebung in Häuser einfältiger
Leute geschlichen und habe da die Lehre ihrer ganz verdorbenen
und vergifteten Sekte auszustreuen versucht. Es scheint aber,
dass sie in Glarus kein günstiges Erdreich für ihren Samen
gefunden. Valentin Tschudi, der bei Anlass die Wiedertäufer in

Zürich, St. Gallen und Appenzell erwähnt, weiss augenscheinlich

]) Zwingli op. (v. Schuler und Schulthess), Tom. VIII, pag, 555.
2) Ohne Zweifel Johannes Oechsli, der seit den Tagen von Einsiedeln,

wo er mit Diebold Geroldseck, dem er auch in dem obzitierten Briefe Grüsse
meldet, und Abt Konrad von Rechberg zu Zwingiis Freundeskreis gehörte
(Rudolf Stähelin, Huldreich Zwingli I, 93 f.) mit Zwingli im Briefwechsel stund
(Zwingli op. VIII, 50, 438, 561, 586 und 623).

3) Rud. Stähelin, Huldreich Zwingli, I, 478 ff.



4

von dieser Mission in Glarus nichts. Und so hören wir denn
auch die folgenden Jahrhunderte hindurch nichts von sektiererischen

Bestrebungen im Lande Glarus. Wohl schreibt 1729

Pfarrer Joh. Heinrich Tschudi1) von Schwanden, in Antwort auf
eine an ihn gerichtete Anfrage, ein Sendschreiben über den

Pietismus; er muss aber einleitend bekennen, dass er die Pietisten
nur vom Hörensagen oder aus ihren Schriften kenne: „Es sey,
wie ihm wolle, so muss auf euern dictatorischen Befehl euch

zwar etwas antworten, aber auch zum Bevoraus sagen, dass

wenn es euch ein Ernst seye, ein unparteiisches und gründliches
Urtheil von den Pietisten zu hören, so müsst ihr euch an einen
andern Ort und bei einem andern Mann anmelden als bei mir.
Warum? In meinem Vaterland weisst man von keinen Pietisten,
ungeachtet sie vor etlichen Jahren her nicht nur in vielen andern

Landen, sondern auch, so viel ich weiss, bald in allen übrigen
Orten der Evangelischen Eidgenossschafft, fast nur allzuviel
Aufsehens und Lärmens gemachet. Sind alle Pietisten und alle
rechten Christen Synonyma, so sind wir elend daran, und

unglücklicher [als fast alle andern Stätte und Länder, indem wir
gar keine derselben haben, und man kann sagen, wir leben in

einer dürren Wüste, da keine Strömlein von den Gnaden-Wassern
des Geistes fliessen. Sind aber die Pietisten alle Phantasten,
Schwermer, Irrgeister, so sind wir glücklicher als andere, und

wir dörffen uns gratulieren, dass wir noch bis datho von sothanen
Leuthen unverworren geblieben."2)

') G. Heer, Evang. Geistlichkeit des Landes Glarus, pag. 7, 51.

2) Da sein Auftraggeber ein Werturteil über die Pietisten von ihm
gewünscht hatte, meldet er ihm, dass ein berühmter Theologe und Hofprediger,
den er um seine Meinung über diese Leute angefragt, ihm schon vor etlichen

Jahren die Antwort habe abfolgen lassen: „Was in specie den Pietismus
angeht, so halte ich darvor, wir haben dessen beyde zuviel und zuwenig. Man

hat unter den Pietisten dreyerley Arten unter uns wahrgenommen: 1. Solche

Leuthe, die sich bemühen wahrhaftig fromm zu seyn, und das dissfahls
verfallene Christenthum zu verbessern. 2. Solche, die einen äusserlichen Schein
der Pietät annehmen, um ihrer eitlen Interessen und anderer falschen
Absichten willen. 3. Phantasten, welche unter dem Schein der Frömmigkeit allerhand

Irrthum und Schwermerey einführen, und in der Christenheit Sekten
anrichten. Wann wir diese drey wol unterscheiden, ist aus der Sach leicht zu



5

Wenn J. H. Tschudi sonach die Pietisten nur vom Hörensagen

kannte, so hatten auch Rat und Synode des Landes Glarus
nur insofern Gelegenheit, sich mit ihnen zu beschäftigen, als in
ihren Untertanenländern separatistische Bestrebungen auftauchten.
So hat 1716 Glarus gemeinsam mit Zürich, Bern und Appenzell
„den Hrn. Landvögten in gemeinen Herrschaften Befehl erteilt,
auf Hans Ulrich Gietzendanner1), einen Goldschmied von Lichtensteig

aus dem Toggenburg, der in dem Land herumvagiert und
göttliche Inspirationen zu haben, vorgegeben, fleissig zu vigilieren
und selbigen auf Betreten aus ihren Regierungsbezirken
wegzuweisen".s) Und anderseits wird in der Synode von 1738 der
Dekan beauftragt, über die Pietisten in der Herrschaft Werdenberg

Nachfrage zu halten und 1740 bitten die Herren Pastoren
von Werdenberg und Wartau, dass „denen sogenannten Finen
die heimlichen Conventikel hochobrigkeitlich abgestrickt werden".
Unter diesen „Feinen" wird gelegentlich ein Kandidat Eggen-
berger (ordin. 1727) mit Namen genannt, als einer, der auch mit
andern sich vom öffentlichen Abendmahl zurückziehe. Aber anderseits

wird auch (1752) gegen Pfarrer Streiff in Buchs geklagt,
dass er die Wochenpredigten eingestellt, „obschon Kandidat
Eggenberger sie um ein Geringes ihm abgenommen hätte."
Darnach erschien Eggenberger der Synode doch auch nicht als
ein Feind der Kirche, und gleichzeitig scheint ein Teil der
Werdenbergischen Geistlichkeit „feiner" empfindenden Pfarrgenossen
wirklich Grund gegeben zu haben, sich an ihrem Benehmen zu
stossen und darum ausser der Kirche in besondern Versammlungen

Erbauung zu suchen.
Aus dem Lande Glarus selbst höre ich dagegen durch das

ganze 18. Jahrhundert und bis in die 1840 er oder vielmehr
1850 er Jahre hinein nichts von Separation. In den 1840 er Jahren

kommen." Tschudi schliesst sich diesem Urteil seines berühmten Theologen
an : „So viel ich nun sint etlicher Zeit bemerket, lassen sich die Pietisten
auch in den näheren Orten in die drey gemeldte Classen sehr wohl
unterscheiden. Ich wil von allen etwas, doch von denen letzteren zuerst reden."

') Hadorn, Geschichte des Pietismus, pag. 178 ff. Blösch, Geschichte der
schweizer, reform. Kirche, IL, pag. 52. 53.

2) J. J. Hottinger, Helvet. Kirchengeschichte IV., pag. 237 f.

2



6

sammelte in Mollis1) eine Frau Weber Nachbarsleute zu gemeinsamen

Andachten. Dabei scheint aber jeder Gedanke an
Separation ferne gelegen zu haben, indem lediglich das Bedürfnis
gemeinsamer Erbauung, der Wunsch nach mehr Förderung in der
Erkenntnis biblischer Wahrheit, als die öffentlichen Gottesdienste
sie boten, die Beteiligten, einfache stille Leute, zusammenführte.
Und dasselbe war wohl auch der Fall bei den Versammlungen,
die in den 1850 er Jahren im „Weinrain", im Hause des Ratsherr

Joh. Heinrich Zwicki-Streiff (Vater des 1906 verstorbenen,
gut landeskirchlich gesinnten Pfr. Lebr. Zwicki) statt hatten. Erst
in den 1860 er Jahren kamen dann von Bern aus Sendboten der
„Evangelischen Gemeinschaft" oder „Albrechtsbrüder", einer Abart

der methodistischen Kirche, auch nach Mollis, wo die
Versammlungen aus dem „Weinrain" nach der Gerbe2) verlegt
wurden, und ebenso nach Glarus ; während sie sich gerne zum
voraus an die religiös lebendigen Glieder der Landeskirche
wendeten, suchten sie dieselben zu geschlossenen Gemeinschaften
zu organisieren. In Glarus standen längere Zeit Verhörschreiber
Britt und Lehrer G. Beglinger (Mollis) an der Spitze. 1878
erfolgte die Erbauung einer eigenen Kapelle, welche seither natur-
gemäss den Mittelpunkt für die verschiedenen evangelischen
Gemeinschaften bildete, indem ihre Prediger auch in Mollis, in Niederurnen,

sowie im Hinterlande (in Schwanden3) und Linthal, eine
Zeitlang auch in Diesbach) Gottesdienste hielten. Je nach der
Richtung dieser Prediger4), z. T. auch je nach dem Verhalten
der landeskirchlichen Geistlichen3) war (und ist) das Verhältnis

') Ich verdanke die über Mollis mir gewordenen Mitteilungen Hrn. Pfarrer
Streift in dorten. Aehnliche Mitteilungen wurden mir durch die Herren Pfarrer
Marti, Glarus, Trüb, Ennenda, und Kind, Schwanden, zu Teil.

2) Im Hause des später nach Basel übergesiedelten Ingenieurs und
Wassertechnikers Arn. Schindler, der auch noch 1910 in Sachen der Runsen-
verbauung trotz seiner 80 Jahre noch mit jugendlichem Eifer in der Presse
seine Stimme erhob.

3) Hier soll vor allem das etwas stürmische Auftreten von Pfarrer
Schönholzer der Veranstaltung von Separatgottesdiensten gerufen haben.

4) Statutengemäss haben die Prediger der Gemeinschaft alle 4—6 Jahre
ihre Posten zu wechseln.

5) In Mollis suchte Pfarrer Meyer durch Gründung eines Jünglingsvereins
den „evangelisch Gesinnten" — im Publikum noch häufiger als „Stündeier"



7

dieser Gemeinschaften zur Landeskirche ein verschiedenes. Nur
ein kleiner Teil der in der evangelischen Gemeinschaft Verbundenen

ist förmlich aus der Landeskirche ausgetreten, indem sie

an deren offenbaren Mängeln — dem in der Tat wenig christlichen

Charakter mancher Abendmahlsgenossen oder dem offenbar

unsittlichen Verhalten irgend eines Kelchhalters — sich
stiessen oder auch, ihrer eigenen Frömmigkeit voll, über die

gewöhnlichen Christen sich erhaben dünkten. Andere Glieder
stehen unschlüssig zwischen inne, während noch andere sogar
sehr fleissige Besucher der landeskirchlichen Gottesdienste
blieben und, innerhalb der Landeskirche bleibend, für sie ein

Salz zu werden suchten. Durch Gründung und Leitung von
Sonntagsschulen, sowie durch ihren Eifer für die Mässigkeits-
sache hat die evangelische Gemeinschaft auch da und dort nicht
bloss Propaganda für ihre speziellen Gemeinschaftszwecke
gemacht, sondern die Landeskirche selbst an bisher versäumte
Pflichten erinnert und zu ähnlichem Vorgehen veranlasst.

In grösseren und zum Teil prinzipiellen Gegensatz zur
Landeskirche stellten sich die Glieder der baptistischen Gemeinschaft1),

der „Taufgesinnten", welche die Kindertaufe als
unbiblisch verwerfen und deshalb auch von solchen, die in der
Landeskirche als Kinder getauft worden, eine zweite Taufe
verlangen, wenn sie vollgültige Glieder ihrer Gemeinschaft werden
und das Abendmahl mit ihnen feiern wollen. Ihren Mittelpunkt
hat diese heute bekanntlich in Ennenda. Dagegen hatte auch
sie in Mollis bereits in den 1850er Jahren ihre Vorläufer. Ein
Frid. Schindler, Sohn des Organisten Kaspar Schindler, kam als

benannten — entgegenzukommen, während Pfarrer A. Marti sie eher aus der
Kirche herauskomplimentiert haben soll. Das letztere soll in Glarus Pfarrer
Wilh. Freuler getan haben, während sein Kollege Pfarrer Pfeiffer durch
Einführung von Bibelstunden ihre berechtigten Wünsche erfüllen wollte, aber
dadurch bei strammen Anhängern der Landeskirche heftigen Widerspruch
hervorrief.

') Im Kirchenzettel der Glarner Blätter nennen sie sich jeweilen „freie
Gemeinde" (s. Ennenda, Mollis, Nittum). Es deutet dieses wie anderes darauf
hin, dass sie die dogmatische Differenz gegenüber der Landeskirche bei
ihrer Werbearbeit möglichst in den Hintergrund treten lassen.



8

Baptist aus Amerika zurück und hielt im Elternhause grössere
Versammlungen mit Nachbarsleuten (namentlich Frauen). Später
fanden die Zusammenkünfte bei Kaspar Schindler im Bögeli
(Hinterdorf) statt. Es kamen von Zeit zu Zeit Prediger, zum
Teil sehr tüchtige, aus Hamburg und Männedorf. Immerhin
zählte damals die Gemeinde noch zur Landeskirche. Eine
bedeutende Aufregung entstand, als dem K. Schindler ein Kind
geboren wurde. Der Vater selbst wie der Prediger wollten,
dass dassélbe nicht getauft werde; die Frauen im Hause wollten
dagegen dem Kinde die Taufe zukommen lassen und brachten

es deshalb, während der Vater schlief, in die Kirche, um es

taufen zu lassen. Auch in Nitfurn hatte sich schon früher als
in Ennenda eine ganz kleine baptistische Gemeinschaft gebildet
(Fr. Kundert, ein Vielleser, der seine Bücher sogar in die Fabrik
mitnahm und während der Arbeit darin las, ein Stecher
P. Blumer und eine Familie Böniger) ; sie erscheint auch heute
noch regelmässig im Glarner Kirchenzettel, soll dagegen ihrer
allmählichen Auflösung entgegensehen. Ihren festen Mittelpunkt
aber erhielten die Taufgesinnten wie schon bemerkt in Ennenda.
1871/72 Hessen sich im Mühlefuhr bei Ennenda als Gründer
einer Buntweberei die baptistisch gesinnten Fabrikanten Fröhlich
und Brunschweiler (von Hauptwil, Kt. Thurgau) nieder. Als sie
mit ihren Familien nach Ennenda übersiedelten, war, wie E. F. in

seinem Nachruf auf den am 21. März 1909 verstorbenen Samuel
Gerson Fröhlich mitteilt (pag. 10), ihre Frage, „ob es auch in

diesen Bergen Seelen gebe, die den Weg der Nachfolge Jesu

Christi kannten", und da nach ihrer Anschauung solcher Seelen

offenbar nur wenige sich fanden, schlössen sie sich mit diesen

wenigen Gleichgesinnten, die sie entdeckten, zu einer Gemeinschaft

zusammen und gaben schon im Januar 1876 dem Kirchenrat

Ennenda die Erklärung ab, dass sie nicht der Landeskirche,
sondern der freien taufgesinnten Gemeinde angehören; Oktober
1887 erklärten sieben weitere Personen dem Kirchenrat Ennenda

dasselbe, und gleiches geschah in den 1890 er Jahren durch

einige weitere Personen. In der Zwischenzeit — 1894 — war
in der Nähe des Bahnhofes eine eigene Kapelle erbaut worden ;

deren Prediger Meili pastoriert aber auch die Taufgesinnten von



9

Mollis und Nitfurn1). Seit Erbauung der Kapelle wurde auch

von den Gliedern der Gemeinschaft, gestützt auf Artikel 45 der
Bundesverfassung, jeder Beitrag an die Kirchensteuer abgelehnt,
während bis dorthin noch die Hälfte der Kirchensteuer bezahlt
worden war. Ebenso werden die Kinder der Taufgesinnten
konsequent vom Religionsunterricht der Landeskirche ferngehalten
und bei Begräbnissen auf die Mitwirkung des landeskirchlichen
Geistlichen verzichtet. Dagegen haben verschiedene Vorkommnisse

bewiesen, dass auch die behauptete „Geistestaufe" und
Abschluss gegen die Kinder der Welt, d. h. der Landeskirche,
vor sittlichen Verirrungen nicht bewahren, auch auf dem
Gemeinschaftsacker das Unkraut neben dem guten Waizen
aufwächst2), da dann solche Vorkommnisse da umso hässlicher
erscheinen, wo man sich selbstgerecht über die andern glaubte
erheben zu dürfen3).

Zur evangelischen Gemeinschaft und Taufgesinnten kam als

dritte4) seit den 1890er Jahren, aus England stammend, noch
hinzu die Heilsarmee, die wider unser Erwarten auch im Lande
Glarus ein Trüpplein von eifrigen Anhängern und Anhängerinnen
gefunden hat. Gegenüber den beiden erstgenannten Sekten hat
sie wohl voraus, dass sie nicht zunächst an die religiös schon

Lebendigen sich wendet, um sie der Landeskirche zu entziehen,
sondern dass sie vor allem die „Verlorenen" zu suchen,
Heruntergekommene und Verwahrloste zu retten, „die an den Zäunen
herbeizurufen" sich angelegen sein lässt ; ebenso ist bekannt
und anerkannt, dass sie anderwärts, namentlich in Grosstädten»
für soziale Werke, Besserung sozialer Notstände, einen
wohltätigen Eifer zeigt. Dagegen scheint sie, ihren anfänglichen

1) Er soll auch ausser dem Kanton in Rapperswil und in Wald pastorieren.
2) Matth. 13, 29.
s) In den Predigten des Baptistenführers soll immer wieder die Auf"

forderung wiederkehren, „trotz Verfolgungen dem Worte- Gottes treu zu
bleiben" — obschon niemand sie „verfolgt", das Martyrium nur ein
eingebildetes ist, aber umso angenehmer zu sein scheint.

4) Ausser den Obgenannten haben zeitweise auch Sabbatisten, Darbisten,
Swendenborgianer, Apostolische, Mormoren, „Christliche Wissenschaft" und
Zeltmission ihre Vorstösse nach dem Lande Glarus unternommen, doch
meines Wissens ohne irgend nennenswerten Erfolg.



10

Grundsätzen entgegen, da und dort doch den Austritt aus der
Landeskirche zu veranlassen; vor allem aber muss ihr
marktschreierisches Wesen, ihre Profanation des Heiligen und
Innerlichen, religiös feiner angelegte Naturen abstossen, ebenso wie
sie den Spott anderer herausfordert. Ihr Auftreten steht doch
im lauten Gegensatz zu dem, von dem Jesaias verheissen: Er
wird nicht schreien noch rufen auf den Gassen. Immerhin mag
auch die Heilsarmee die Landeskirche an unterlassene Pflichten
erinnern und sie mahnen, Versäumtes nachzuholen1).

X. Die katholische Kirche. 1532—1900.
Nachdem wir in fünf vorausgehenden Kapiteln die

Entwicklung der reformierten Kirche seit den Tagen der Reformation
erzählt haben, ist wohl auch noch einiges aus der Geschichte
der katholischen Kirche unseres Kantons zu berichten, soweit
davon nicht bereits in Kapitel IV („Konfessionelle Grenzstreitigkeiten",

1531—1900) die Rede war. Dabei darf ich aber, indem
ich mangels an einschlägigen Quellen aus der Not eine Tugend
mache, mich ungleich kürzer fassen, als dies in der Geschichte
der reformierten Kirche geschehen ist, nicht bloss, weil die Zahl
der Katholiken ungleich kleiner war (eine Zeitlang war sie sogar
auf V» der gesamten glarnerischen Bevölkerung heruntergegangen2),

sondern auch, weil in diesen letztverflossenen Jahrhunderten

ihr Kultus und ihre kirchliche Verfassung, wie ihre Lehre

ungleich weniger Veränderungen unterworfen war, als dies in
der protestantischen Kirche der Fall ist. Die katholische Kirche

h Es ist eine bekannte Erscheinung, dass namentlich „Verschupfte",
Töchter z. B„ welche von ihren Altersgenossen aus irgend einem Grunde

zur Seite gestossen werden, sich zu den Sekten hingezogen fühlen, weil sie

hier „Anschluss finden", während sich die Landeskirche zu wenig um sie
kümmert.

2) S. histor. Jahrbuch XXXV, pag. 48 f. Nach Mitteilung von Prof. Dr.
G. Mayer zählte 1745 die katholische Kirchgemeinde Glarus (inklus. Netstal,
Ennenda und Mitlödi) 756, Näfels-Oberurnen 1400 und Linthal 50, alle drei
Gemeinden also 2206 Seelen, 1769 sogar nur 2082. Bei der Volkszählung
von 1870 dagegen zählte der Kanton Glarus 6896 Katholiken und 1900 waren
es sogar 8006.



11

rechnet sich ja als Ruhmestitel an, gegenüber den wandelbaren
und vergänglichen Einrichtungen dieser Zeit in ihrer Lehre und
ihrem Kultus als die eine „unwandelbare" Institution zu gelten,
indem in Hauptsache1) ihre Gottesdienste auch in Spanien und

Portugal dieselben seien wie in Mäfels und Linthal, so dass den

aus einer Gegend Wegziehenden, den am neuen Wohnort gar
manches fremdartig anmutet, in der Kirche Heimatluft anwehe.
Gerade allezeit war es allerdings auch nicht so. Vor allem war
es das Konzil von Trient'1), das 1545—1563 in drei Intervallen
tagte3), das ihr dieses Gepräge der Unveränderlichkeit und

Allgemeingültigkeit gegeben hat4), das „in einem aus einem

h Auch für die katholische Kirche gilt es : Keine Regel ohne Ausnahme.
Neben dem römischen Ritus bestehen verschiedene andere Riten zu Recht
(wie der mailändische und die verschiedenen orientalischen Riten). „Die
kirchliche Lehre dagegen ist einheitlich und unveränderlich".

2) Kaiser Karl V wünschte dasselbe in deutschen Landen, um durch den

Ort der Versammlung das Vertrauen der Deutschen zu gewinnen; der Papst
dagegen wünschte die Versammlung in Italien. Die Berufung nach Trient,
das dem Namen nach zu Deutschland gehörte und dessen Bischof Mitglied
des Reichstags war, das aber sprachlich, national und geographisch Italien
näher lag als Deutschland, galt schon als äusserstes Zugeständnis nach

dieser Seite hin.
s) Wegen der Religionskriege in Deutschland, sowie einer, pestartigen

Krankheit wegen wurde es zweimal unterbrochen.
4) Dr. Stammler (zurzeit Bischof von Basel-Solothurn) bemerkt in

seiner Kirchengeschichte pag. 137: „Die Beschlüsse wurden durch eine Reihe

trefflicher Gottesgelehrter in vielen Beratungen vorbereitet. In Glaubenssachen

wurde die katholische Lehre über die von den Neuerern angegriffenen
Punkte genau und eingehend auseinandergesetzt und die entgegenstehenden
Lehren in kurzen Sätzen verworfen (verbannt). Die Verfassungsbeschliisse
handelten von der Bildung und Anstellung, dem Leben und der Tätigkeit der

Geistlichen, von der Amtstätigkeit der Bischöfe, der Verkündung des Wortes

Gottes, den Klöstern u. s. w. Durch dieselben wurden vorhandene Missbräuche

abgestellt und heilsame Vorschriften gegeben. Nach und nach wurde die

kirchliche Verbesserung wirklich erreicht. Das kirchliche Leben nahm einen

neuen Aufschwung und aus dem Boden der Kirche erwuchs eine herrliche
Reihe heiliger Männer und Frauen, grosser Gelehrter, trefflicher Bischöfe

und neuer Orden." Wenn Dr. Stammler als den herrlichsten dieser heiligen
Männer seinen Lesern Karl Borromeo, Erzbischof von Mailand, vorstellt,
können wir als Schweizer diesem Werturteil schwerlich beipflichten; der

Stifter des borromäischen oder goldenen Bundes hat unserm Vaterlande zu

tiefe Wunden geschlagen.



12

einzigen Grundgedanken konsequent herausgearbeiteten Gesetzbuch

zusammenfasste, was in alter Zeit immer noch schwankend

und zweifelhaft gewesen, in der letzten grossen Revolution1)
fast verloren gegangen war. Statt vielbewegter Streitfragen
erhielt man Dogmen, statt schwankender Ueberlieferungen feste
Lehrsätze, in Glaubenssachen und Kirchenzucht wurde eine

Gleichförmigkeit aufgerichtet, die man bisher nicht gehabt und
damit dem rüttelnden Sektengeist und Neuerungsdrang ein
unerschütterliches Bollwerk entgegengestellt"2).

Bekanntlich hatte vor allem Kaiser Karl V. auf die

Einberufung eines allgemeinen Konzils gedrungen, in der Hoffnung,
dadurch eine Einigung der getrennten Brüder zustande zu

bringen und auch im Lande Glarus hatte man „einer allgemeinen
Kirchenversammlung" lebhafte Hoffnungen entgegengebracht.
Ein Landammann Paulus Schuler und andere „Neugläubige"
gingen in dem Versprechen, dem Spruche einer wirklich
allgemeinen christlichen Kirchenversammlung sich unterwerfen zu
wollen, sogar sehr weit — für unser heutiges protestantisches
Denken sogar zu weit. Schon die vorbereitenden Schritte
für Einberufung des Konzils zeigten aber, wie der Kaiser
bemerkte, dass man „zu sehr auf Verdammung der Ketzer statt
auf Verbesserung der Kirche bedacht sei"b). Deshalb unterliessen

es die neugläubigen Glarner, wie die Zürcher und Berner, an
demselben direkt oder indirekt sich zu beteiligen4). Dagegen
erklärten die altgläubigen Glarner dem Bischof von Como, der
ihnen namens des Papstes die Einladung zum Konzil
überbrachte: Quidquid per Generale Concilium, quod ad communem

pacem et tranquillitatem atque almae nostrae fidei unitatem spec-
tare posset, concluderetur, accepturos5) (alles, was das Konzil
zu allgemeiner Ruhe und Einigkeit ihres Glaubens beschliessen

würde, anzunehmen).

') Die Reformation.
2) Ludwig Häussers Geschichte des Zeitalters der Reformation, pag. 299

(Wessenberg, die grossen Kirchenversammlungen IV, pag. 201 ff).
3) Hausser, a. a. O., pag. 295. 4) Hottinger, helv. Kirchengesch. III, 864.

s) In dem Breve, das Papst Paul III. an sämtliche 13 Orte (die Stände

Zürich, Bern, Basel, Schaffhausen, Glarus und Appenzell inbegriffen) richtete,



13

Auch im Namen der katholischen Glarner begab sich deshalb

Ritter Melchior Lussi, Landammann von Nidwaiden, mit
den Abgeordneten der eidgenössischen Prälaten, Abt Joachim
Eichhorn von Einsiedeln und dem st. gallischen Kanzler, nach
Trient, wo sie von fast 60 Prälaten eingeholt und am 20. März
1562 durch eine schwungvolle Rede1) dem Konzil vorgestellt

um sie zur Teilnahme am Konzil einzuladen, heisst es u. a. (s. G. Mayer,
Das Konzil von Trient, I, pag. 16 f): „Zum Schmerze des Papstes sei es
verschmitzten und arglistigen Leuten (vafri et insidiosi), Umstürzern des
Rechts und der guten Sitten und Verderbern der katholischen und apostolischen

Religion, mit Hilfe des Feindes des Menschengeschlechtes gelungen,
einige der dem Papst teuersten Nation (der Eidgenossenschaft) abwendig zu
machen und zu trennen. Dies könne der Papst als liebender Vater nicht
genug beklagen und all sein Sinnen und Trachten sei dahin gerichtet, sie
wieder zur Vereinigung mit Gott und dem heiligen Stuhl zurückzuführen. —
Der Papst könne dem Verderben der Seelen, welches das Gift der Häresie
anrichte, nicht länger zusehen und sehe sich genötigt, zu den Waffen zu
greifen. Nun sei auch der Kaiser, welcher stets den kathol., apostolischen
Glauben geschützt, durch die Schmach, welche ihm zugefügt werde,
veranlasst, gegen die Häretiker mit bewaffneter Hand einzuschreiten. Papst
und Kaiser werden also zusammen vorgehen. Dies habe der Papst ihnen
offenbaren wollen, um mit ihnen die Sorge und Beschwerde gemeinsam zu
besprechen, und sie zu ermahnen und zu bitten, in gottliebendem Gemüte
mit Gott und der christlichen Religion zu sein. Wie grosse Taten auch von
ihnen gerühmt werden, so wäre doch keine grösser, als wenn sie mit Gott
die alte Freundschaft ihrer Vorfahren erneuerten." Den Zürchern, wie den
evangelischen Glarnern konnte nicht verborgen sein, wer die Verschmitzten
und Arglistigen sein sollten, die mit des Teufels Hilfe die Religion verderben.
Bullinger riet ihnen daher, der Einladung nicht zu folgen. Man wisse, was
in Konstanz dem Huss geschehen sei. Die Prediger wären, wenn sie nach
Trient gingen, gleich Schafen, die sich die Wölfe zu ihren Richtern wählten,
Christus allein sei ihr Herr und nicht der Papst.

') Adamantius, ein Eremit-Augustinermönch, der die eidgenössischen
Abgeordneten begrüsste, rühmte von ihnen und ihren Landsleuten : „Obschon die
Feinde des Glaubens nicht nur ihre Nachbarn, sondern auch eng mit selbigen
verbunden seien, haben sie doch deren Lehr niemals annehmen wollen, obschon
sie von denselben täglich auf alle mögliche Weis angegriffen werden. Vielmehr
haben sie selbigen immer widerstanden und als wahre Israeliter sich mit denen
verfluchten Moabiten (execratis Moabitis) nicht befreunden wollen, zumal sie
wegen der Religion mit ihnen einen Krieg angefangen, in welchem sie den aller-
ärgsten und schlimmsten Kirchenfeind, den Erzketzer Zwingli getötet, unter dem
Haufen der Erschlagenen hervorgenommen u. verbrennt." Hottinger, a.a.O. III, 865,.



14

wurden. Die Erklärung der katholischen Glarner, alles
anzunehmen, was zur Erklärung, Beschützung und Verteidigung ihres
Glaubens (pro Religionis elucidatione, accommodatione, tuitione
ac defensione) beschlossen werde, trägt das Datum vom 6. Mai
1562 und wurde von Lussy1) in der Generalkongregation vom
6. Juni übergeben. Die von ihnen gewünschte Beifügung des

glarnerischen Landessiegels war ihnen nicht gestattet worden ;

in Ermanglung desselben wandten sie auf den Rat der fünf Orte
ihr eigenes Siegel an2). Lebhaften Anteil nahm an dem Gange
des Konzils vor allem auch Landammann Aegidius Tschudi, der
deshalb mit Lussy und Abt Joachim fleissig korrespondierte und
Letzterm ein Manuskript „Collectaneen, etlicher streitigen Sachen
halb, so ich mit Kummer dieser Zyten zum theil zusammengezogen",

übersandte3). Tschudi machte sich grosse Hoffnungen

vom Konzil, speziell für das Land Glarus. Er bat deshalb
den Abt Joachim, auf Beschleunigung der Konzilsverhandlungen
zu dringen, indem er beifügt: „Uns ist die Hand unterm Fass;
langer Verzug bringt uns täglichen Schaden." Seine Hoffnungen
konnten allerdings nur zum kleinsten Teil sich erfüllen, indem
die Evangelischen die Anerkennung der vom Konzil gefassten
Beschlüsse, des über die evangelische Lehre ausgesprochenen
Anathems, ablehnen mussten. Dagegen anerkannte katholisch
Glarus die tridentinischen Beschlüsse ganz und ohne jede
Einschränkung. Sie haben diese ihre Geltung bei den Katholiken
von Glarus ohne offenen Widerspruch auch bis heute behauptet.

Ein weiteres für alle katholischen Gemeinden unseres Landes

wichtiges Ereignis war wohl die 1675 erfolgte Gründung

]) Trotz des ehrenvollen Empfanges bekam Lussy bald allerlei Verdruss
wegen der ihm zugewiesenen Rangordnung, so dass er vor der Zeit das
Konzil verliess. Und noch früher, schon am 16. Juli 1562, hatte Abt Joachim
„gesundheitshalber" Trient verlassen, da ihm die dortige Luft und der Aerger
über den schleppenden Gang der Konzilsverhandlungen offenbar nicht wohl
bekamen. Er zog sich zunächst nach St. Gerold, Vorarlberg, zurück, um
von da nach Pfäffikon am Zürichsee zurückzukehren. G. Mayer, a. a. O. I, 73.

2) G. Mayer, a. a. O. I, pag. 64.
3) G. Mayer, a. a. O. I, pag. 69. Ebenso berichtet Tschudi dem Abt, er

habe „bei Herrn Heinrich, unserm Priester" erwirkt, dass er alle Sonntage
von der Kanzel zum Gebet mahne, damit Gott dem Konzil Gnade verleihe,
allen Glaubensspan beizulegen, und damit dem, was das Konzil erkenne,
„Bestattung geschehe."



15

eines Kapuzinerklosters in Näfels. Bis dahin waren jährlich
viermal Kapuziner von Rapperswil ins Land gekommen. Den
meisten Weltgeistlichen schien das auch zu genügen, da, wie
verschiedene Aeusserungen zeigen1), ihnen die Konkurrenz der
Kapuziner keine besondere Freude bereitete. Dagegen verwendete

sich der Churer Bischof Ulrich VI. für die Gründung eines
Klosters in Wesen, ,,zur Befestigung der Katholiken im Kt. Glarus
und im Gaster, sowie zur bessern Befriedigung ihrer Seelsorgs-
bedürfnisse." Das reizte die katholischen Glarner. Wesen
gehörte wie das ganze Gaster zum Herrschaftsgebiet der Glarner,
und darum durfte, wenn ein Kloster gegründet werden sollte,
dasselbe nicht in Wesen, dem Untertanenstädtchen, erstehen;
es konnte nur in Näfels, der Residenz von katholisch Glarus,
errichtet werden. Ein Kloster in Näfels, das lag aber den
evangelischen Glarnern wieder nicht recht; sowohl die Synode, als
der Rat erhoben dagegen heftigen Widerspruch2). Der katholische

Rat blieb aber bei seinem Schluss, und so wurde am
19. August 1675 die Erbauung eines Hospitiums der Kapuziner
begonnen, ohne die Erledigung der vom evangelischen Rat
erhobenen Einsprachen abzuwarten. Am 15. Juli 1676 konnte
bereits der Dachstuhl der Kirche aufgerichtet und am 24. Juni
1677 das Hospizium definitiv von den Patres bezogen werden.
Am 15. Oktober 1679 wurde es durch den Weihbischof von
Konstanz, Georg Sigismund Müller, feierlich eingeweiht.3) Im

folgenden Jahr 1680 wurde die Zahl der Kapuziner auf 10

erhöht (8 Patres, 2 Laienbrüder). Der katholische Rat erteilte hiezu
seine Einwilligung, er machte die Bedingung, dass in Zukunft
auch in den Pfarreien des Gasterlandes und in Reichenburg von
Seiten des Klosters Aushilfe in der Seelsorge geleistet werde4).

h J. G. Mayer, die Einführung der Kapuziner in Näfels, im histor. Jahrb.,
Heft XX, pag. 104, 105 f. Dr. N. Tschudi, die Gründung des Kapuzinerklosters
in Näfels, historisches Jahrbuch, Heft XVI, pag. 7—30.

2) G. Heer, die konfessionellen Streitigkeiten, histor. Jahrb. XXXV, 31 ff.
3) G. Mayer, a. a. O., pag. 116.

4) Bis dahin hatte die Niederlassung unter dem Titel „Hospitium"
bestanden, nun aber führte sie den Namen Kloster, und die Vorsteher hiessen
Guardiane. Im Jahr 1761 gab es in Näfels sogar 15 Kapuziner, nämlich 11

Patres, 2 Kleriker und 2 Laienbrüder. 1847 waren es nach den Angaben des
Appenzeller Kalenders noch 8 und 1863 noch 6 Patres und 1 Laienbruder.



16

Dass, wie wir vorhin berichteten, der Weihbischof von
Konstanz bei der Weihefeier des Klosters amtete und nicht der
Bischof von Chur, der doch zuerst die Gründung eines Klosters
in die Wege geleitet, für die Stiftung eines Klosters in Wesen
sich bemüht hatte, dürfte daran erinnert haben, dass zwar
Wesen und das Gaster unter dem Regiment des Churer Bischofs
stund, Näfels und das Land Glarus1) dagegen von jeher zum
Kapitel Zürich2) und zum Bistum Konstanz gehörte.

h Nicht zum Bistum Konstanz, sondern zum Bistum Chur gehörten die

vormals zu Schänis gehörigen Gemeinden Bilten, Niederurnen und Kerenzen.
2) Seit der Reformation nannte sich das Kapitel Zürich-Rapperswil.

„Zu demselben gehörten ausser dem Kanton Glarus noch die March, Höfe,
Einsiedeln, Rapperswil und Uznach. 1556 erscheint als Dekan der Pfarrer
von Glarus, Heinrich Schuler, der 100 fl. für ein ewiges Jahrzeit in Glarus
stiftete. Das Kapitel war in Bezirke eingeteilt, dem je ein Sextar vorstand.
Der Kanton Glarus bildete ein eigenes Sextariat. Der katholische Rat stellte
wiederholt an den Bischof von Konstanz das Ansuchen um Errichtung eines

eigenen bischöflichen Kommissariates für den Kanton Glarus, damit die
katholischen Landleute nicht fernerhin genötigt wären, bei Ehestreitigkeiten
den weiten Weg zum Dekan in Rapperswil zu machen. Dieser Bitte
entsprach er durch Dekret vom 3. November 1678.

Fürstbischöfliche Kommissare waren seither:
Joh. Heinrich Galtati, Kammerer und Pfarrer in Glarus. 1678—80.

Ulrich Tschudi, Dr. theol., Sextar und Pfarrer in Glarus. 1681—87.

Joh. Jakob Gartner, v. Schänis, Pfarrer in Näfels, 1687—1701.

Joh. Heinr. Gallati, Lie. theol., Kammerer u. Pfarrer in Glarus. 1701—14.

Jakob Franz Müller, von Näfels, Dr. theol., Notarius Apostolicus, Pfarrer
zu Glarus, 1714—25.

Joh. Jakob Boss, von Oberurnen, Pfarrer in Näfels, 1725—53.

Jakob Franz Feldmann, von Näfels, Propst des Kollegiatstiftes Bischofszell,

Sextar und Pfarrer in Glarus, 1753—85.

Rudolf Guggenbühl, von Rapperswil, Pfarrer in Näfels, 1785—1815.

Klemens Etter, von Menzingen, Pfarrer in Glarus, 1815—23.

Nach dem Tode des Letztern wurde für Glarus kein Kommissar mehr
ernannt. Der Kommissar der March ist seither auch solcher für Glarus.
Alle Vierteljahre fanden Konferenzen im Sextariatsbezirk Glarus, alle Jahre

Versammlungen des gesamten Kapitels Zürich-Rapperswil statt. Der Dekan
nahm alle 2 Jahre eine Pfarrvisitation vor und von Zeit zu Zeit erschienen

von Konstanz der Weihbischof oder der Generalvikar zur Visitation. Als
Resultat derselben erliessen diese ausführliche Rezesse über Wandel und

Amtsverrichtungen der Geistlichen, Einrichtungen der Kirchen u. s. w." Korref.
v. Prof. Dr. Mayer.



17

Im zweiten Jahrzehnt des vorigen (19.) Jahrhunderts sollte
dieses seit Jahrhunderten bestandene Verhältnis gelöst werden.
Das Bistum Konstanz wurde damals von zwei Männern
verwaltet, welche in Rom und bei dem damals in Luzern residierenden

Nuntius, ihrer freiem Richtung wegen nicht personae
gratae waren ; es waren das der geistreiche, feingebildete Bischof
Karl Theodor von Dalberg1) und sein Generalvikar, der edle
und wahrhaft fromme Ignaz Heinrich von Wessenberg2). Sie
ihres Amtes zu entsetzen, fehlte absolut jeder Grund; dagegen
fand der Nuntius, ein gewandter Diplomat, Wege, um sie ihres
Einflusses zu berauben. Zu diesem Zwecke brachte er in
Vorschlag, dass die bisher zum Konstanzer Bistum gehörigen
Schweizerkantone von demselben losgelöst werden sollten. Um
dieses Vorhaben beliebt zu machen, wurde den Regierungen der
katholischen Kantone vorgestellt, dass, wie die Schweiz in
politischen Dingen vom Ausland unabhängig sei, so sollten ihre
Gebiete auch in kirchlicher Beziehung nicht von einem
nichtschweizerischen Bischofssitz abhangen. Man redete sogar eine
Zeit lang sehr verführerisch von einem schweizerischen Nationalbistum8)

und verbarg damit, dass bei Gelegenheit der Loslösung
von Konstanz und direkter Unterstellung von Rom bisher
besessene Freiheiten und Rechte eingebüsst wurden. Mehrere
Stände, wie Luzern, Zug und vor allem Aargau widersetzten
sich anfänglich dem Plane des Nuntius. Durch verschiedene
Listen3) wurde dieser Widerstand überwunden und 1814 die
bisher mit Konstanz verbundenen Gebiete von diesem losgelöst,
zunächst durch einen apostolischen Generalvikar — Göldlin von
Tiefenau, Propst von Beromünster — verwaltet, nach dessen
Tod provisorisch mit Chur verbunden. Glarus wie die Urkantone
waren von Anfang an bereitwillig auf die Pläne und Wünsche
des Nuntius eingegangen. Sie blieben dann auch, als 1828 das
Bistum Basel wieder erstand und Zug und Luzern diesem sich

]) Dändliker, Schweizer-Geschichte III, 484. 571.
2) Er ist Verfasser des trutzig-fröhlichen Osterliedes: Seele dein Heiland

ist frei von den Banden. S. Hagenbach, Kirchengeschichte VII, 603 f.
3) Dr. Ludwig Snell, Dokumentierte pragmatische Erzählung der neuern

kirchlichen Veränderungen, pag. 36 ff.



18

anschlössen, mit dem Bistum Chur verbunden. Dagegen erhielt
dieses Verhältnis schon 1838 einen jähen Abbruch.

Im Jahr 1835 hatte die gemeine Landsgemeinde beschlossen,
die Fahrtsfeier wieder, wie früher d. h. bis 1656, gemeinsam zu
feiern. Mit Berufung auf das Tridentinum verbot aber der
Bischof von Chur den glarnerischen Geistlichen, an der Fahrtsfeier

von 1836, bei welcher zum ersten Mal wieder ein
reformierter Geistlicher (Dekan Balthasar Marti von Ennenda) die
Festpredigt halten sollte, teilzunehmen. Dem bischöflichen Befehl
gemäss blieben auch in der Tat sämtliche katholische Geistliche

der Feier fern und nur ein Kapuziner von Näfels konnte
wenigstens für das übliche Hochamt gewonnen werden. Durch
dieses Vorgehen geärgert, beschloss die gemeine Landsgemeinde
des Jahres 1836 mit umso grösserer Entschiedenheit Aufhebung
der Verträge von 1683 und der durch diese geschaffenen
Regimentsteilung. Ebenso beschloss die Landsgemeinde, die
Geistlichen sollten gleich den übrigen Landleuten den Bürgereid

schwören. Mit Ausnahme eines Kaplan Rud. Stähli erklärten
aber sämtliche katholische Geistliche des Kantons, sie könnten

den Eid nur mit der Einschränkung „der Religion und den
Rechten der katholischen Kirche unbeschadet" schwören und
da man eine solche Einschränkung nicht entgegennehmen wollte,
lehnten sie die Aufforderung zur Eidesleistung entschieden ab1).

h „Bei der Eidverweigerung kommt insbesondere die Strafprozessordnung

vom 29. Mai 1836 in Betracht. § 89 derselben lautete: Von dieser
Verpflichtung (nämlich der Zeugenaussage! sind ferner befreit die katholischen
Geistlichen bezüglich des in der Beichte ihnen anvertrauten Geheimnisses.
Sollten indes die Ausführung oder die Folgen eines Verbrechens dadurch
verhütet werden können, so sind sie zur Anzeige verpflichtet."

„Damit wurde von den Geistlichen gefordert, dass sie unter Umständen
Angaben, die sie in der Beichte vernommen, zur Anzeige bringen Würde
z. B. jemand beichten, er habe einem andern Gift geliefert und wisse, dass
dieser damit eine bestimmte Person töten wolle, so müsste der Beichtvater
davon den Behörden Mitteilung machen. Nun ist das Beichtgeheimnis nach
der Lehre und den Gesetzen der katholischen Kirche ein absolutes. Der
Beichtvater darf unter keinen Umständen etwas aussagen, was er in der
Beichte vernommen hat. Auch dann darf er es nicht tun, wenn er selbst
oder andere im Unterlassungsfalle den grössten Schaden leiden würden. Der
Eid, welcher von den Geistlichen gefordert wurde, hätte sich nun auch auf



19

Ebenso blieben sie auch 1838, da wieder ein reformierter Geistlicher

den Fahrtsgottesdienst halten sollte, neuerdings von der
gemeinsamen Fahrtsfeier fern. Dadurch empört, beschloss der
Rat, von Stund an die Verbindung mit dem „bischöflichen
Administrator", G. Bossi in Chur, abzubrechen und demzufolge
wurde demselben jede Einmischung in die katholisch-kirchlichen
Angelegenheiten des Kantons Glarus untersagt; gleichzeitig
wurde „allen geistlichen und weltlichen Angehörigen und
Einwohnern unsers Landes bei schwerer Verantwortlichkeit
verboten, von genanntem Herrn Bossi hiefür irgendwelche
amtliche Mitteilungen anzunehmen, zu verbreiten oder auf irgend
eine Weise bekannt zu machen."1) Ebenso wurden die renitenten
Geistlichen — Marianus Ferdinand Tschudi, Pfarrer von Glarus,
Etzinger, Pfarrer von Linthal, Franz Xaver Reithaar und Pfarrer
Jost Fridolin Fischli, Kaplan von Näfels — dem Kriminalgericht
überwiesen und dieses erklärte alle vier Eingeklagten ihrer
hiesigen Pfründen entsetzt; die Nichtkantonsbürger Etzinger und
Reithaar wurden überdies für 4, resp. 8 Jahre, sofort aus dem
Lande verwiesen, dem Pfarrer Tschudi aber für 10 und Kaplan
Fischli für 8 Jahre die Ausübung pfarramtlicher und priesterlicher

Verrichtungen in hiesigem Kanton untersagt.
Da nach kanonischem Rechte Staatsbehörden das kirchliche

Amt „weder verleihen noch entziehen" können, blieben die durch
diese Urteilssprüche vakant gewordenen Pfründen unbesetzt, bis
sie entweder durch Tod oder freiwillige Resignation erledigt

den erwähnten § 89 der Strafprozessordnung bezogen. Die Geistlichen hätten
sich eidlich verpflichtet, das Beichtgeheimnis zu verletzen. Sie konnten also
den Eid ohne schwere Belastung des Gewissens nicht leisten. Später wurde
die Strafprozessordnung geändert und auch der Eid nicht mehr urgirt."
Korreferat v. Prof. Dr. Mayer. Es ist wohl zuzugeben, dass die durch
Vorstehendes gegebene Rechtfertigung der Eidverweigerung keineswegs
unbegründet ist und dürfte die glarnerische Regierung in ihrem Eifer zu weit
gegangen sein. Anderseits musste die schroffe Ablehnung der gemeinsamen
Fahrtsfeier und das inquisitorische Vorgehen von Pfarrer Tschudi gegen
Kinder, die an der gemeinsamen Fahrtsfeier sich beteiligt hatten, als
Provokation gelten, die erbitterte und dadurch eine Verständigung über die
Frage des Priestereides erschwerte.

') „Publikation zu verlesen Sonntags, den 22. April 1838."



20

wurden. Sie wurden in dieser bösen — nicht kaiser-, aber
priesterlosen — Zeit „durch die Väter Kapuziner ersetzt", die
dadurch in dieser kritischen Zeit um Kirche und Volk sich
verdient machten1). Im Hauptort Glarus dauerte dieses Interregnum,
d. h. die Zeit, bis wieder ein rechtmässig gewählter Pfarrer sein
Amt antreten konnte, sogar 17 Jahre, bis zu dem 1855 erfolgten
Tode von Pfarrer Mar. Tschudi. Hat sonach im Kanton Glarus
die katholische Kirche schon in den 1830 er Jahren ihren Kulturkampf

bestanden, den die Kirchen anderer Kantone erst in den
1870er Jahren durchkämpften, so blieb sie 1870 meines Wissens
von tiefer gehenden Differenzen, die an andern Orten zur Gründung

christkatholischer Gemeinden führten, verschont. Wohl
erschienen auch in den glarnerischen Blättern einige scharfe
Artikel gegen Syllabus und Unfehlbarkeitsdogma — aber ohne
nachhaltige Wirkung.

Was aber den 1838 erfolgten Abbruch der offiziellen
Verbindung mit dem Bistum Chur betrifft, fanden bereits 1842 und
noch entschiedener 1844 und 1848 Versuche statt, um aufs
Heue eine offizielle Verbindung der glarnerischen Gemeinden
mit dem Bischof von Chur herzustellen. Dieselben führten aber
zu keinem positiven Resultat2). Erst 1857 (7. Sept.) erzielten die
zwischen Vertretern der glarnerischen Regierung (Standeskommission)

und des Bischofs von Chur wieder erneuerten
Unterhandlungen ein besseres Resultat, indem eine Uebereinkunft
getroffen wurde, welche bestimmte: Die Angehörigen des Kantons

Glarus katholischer Konfession werden wiederum unter
die kirchliche Oberleitung des bischöflichen Stuhles von Chur
gestellt; immerhin sollte auch diese am 24. Hovember 1857 vom
dreifachen Landrat und am 5. Dezember gleichen Jahres vom

') Ich denke, dass die Erinnerung an die Dienste, welche die Kapuziner
damals den Gemeinden leisteten, mit dazu half, dass 1842 die von Dr.
N. Tschudi beantragte Aufhebung des Klosters und ebenso 1875 das von
demselben beantragte Verbot für Erteilung von Unterricht von Landrat und
Landsgemeinde abgelehnt wurden.

2) Als 1848 nach 12jährigem Unterbruch der Bischof von Chur zum
ersten Mal wieder zur Firmelung nach Glarus kam, fand man noch für nötig,
öffentlich zu erklären, er tue das nicht als Landesbischof, jeder andere
Bischof wäre dazu ebenso kompetent.



21

Bischof von Chur ratifizierte Uebereinkunft vorerst nur
provisorischen Charakter haben, d. h. die Katholiken von Glarus sind
nicht förmlich dem Bistum Chur einverleibt, sondern stehen
unmittelbar unter dem päpstlichen Stuhl ; der Bischof von Chur
ist nur „provisorischer Administrator". Dieses Provisorium
dauert nun aber schon 53 Jahre, ohne dass die Kirche oder die
katholischen Gemeinden oder die einzelnen Katholiken darüber
Schaden gelitten hätten. In allen kirchlichen Fragen, die einer
bischöflichen Entscheidung bedürfen, wenden sich die glarne-
rischen Geistlichen an den Bischof von Chur als ihren
Oberhirten, der im Namen des Papstes ihnen auch seine Weisungen
zukommen lässt; ebenso kommt er zur Firmelung oder zur
Weihe neuer Kirchen ins Land, von den glarnerischen Gemeinden

mit Glockengeläute und z. T. auch mit Kanonendonner
als ihr Bischof begrüsst. Immerhin sind heute wie mit Uri
und Unterwaiden, so auch mit Glarus Unterhandlungen
eingeleitet, um definitiven Anschluss an das Bistum Chur auf

Grundlage der Gleichberechtigung herbeizuführen.
Wir haben aber damit bereits die uns gesetzte Zeitgrenze,

die Schwelle des 20. Jahrhunderts, überschritten und kehren
deshalb schleunigst ins 19. Jahrhundert zurück. Am 11. Mai

1873 hat die Landsgemeinde ein die kirchlichen Verhältnisse
betreffendes Gesetz angenommen, das einen Protest des Churer

Bischofs veranlasste. Das Gesetz vom 11. Mai 1873 (Landsbuch

11, pag. 658) unterwirft die Geistlichen beider Konfessionen
der Wiederwahl durch die Gemeinde („die anzustellenden Geistlichen

beider Konfessionen werden von den Kirchgemeinden auf

eine Amtsdauer von drei Jahren gewählt"). Damit sprach die

Landsgemeinde den Kirchgemeinden ein Recht zu, welches
dieselben in frühern Jahren stets für sich in Anspruch genommen
hatten. So nehmen im Kapellenbrief von Näfels vom 30. Mai

1413 die Landleute von Glarus für sich das Recht in Anspruch,
die Pfründ zu leihen, welchem Priester sie wollen, es sei für
lange oder kurze Zeit, „es si ze besetzen oder ze entsetzen."1)
Ebenso dürfte bekannt sein, dass der berühmte Gelehrte Loretti

') Urkundenbuch des Kantons Glarus III, pag. 13 (Histor. Jahrb. XXVII).
3



22

oder Glareanus deshalb nicht Priester werden wollte, weil es
ihm widerstrebte, jährlich gleich einem Ziegenhirten um sein

Amt anhalten zu müssen. Dagegen hat das Tridentinum diese

Praxis der Wiederwahl oder Entsetzung als einen sträflichen
Missbrauch und Eingriff in die bischöflichen Rechte verurteilt.
Wohl möge den Obrigkeiten oder den Gemeinden das Recht

zugestanden werden, dass sie einen Geistlichen wählen oder
vielmehr nach der Terminologie des kanonischen Rechtes dem

Bischof einen tauglichen Mann zur Wahl präsentieren1); und

den Gemeinden des Kantons Glarus hatte durch Bulle vom
27. Dezember 15122) Papst Julius II dieses Präsentationsrecht
für alle Benefizien ihres Gebietes zugesprochen (das Gleiche

tat er auch für Uri, Schwyz und Unterwaiden). Dagegen bestritt
die Kirche je und je das Recht der Wiederwahl und auch

Bischof Nikolaus Franziskus von Chur erhob gegen das Gesetz

vom 11. Mai 1873 Einsprache, aber natürlich mit demselben

Erfolg, mit dem der Bischof von Basel gegen ähnliche Gesetze von

Aargau und Baselland (1871), sowie Solothurn (1872) Einsprache
erhoben hatte. Natürlich ist es Sache der Gemeinden, ob sie

von dem ihnen zugesprochenen Recht der Wiederwahl resp.
NichtWiederwahl faktisch Gebrauch machen wollen oder, durch
die Weisung des Bischofs resp. die Bestimmung des Tridentinums

gebunden, die Wiederwahl nur als Formsache abtun.

Fügen wir noch bei, dass seit 1866 die katholischen
Gemeinden des Kantons auch einen kantonalen Kirchenrat
besitzen, in welchen nach den Bestimmungen von 1878 Näfels 5,

') G. Mayer, a. a. 0. II, pag. 91 : „Dazu (zu den Rechten der Kirchenpatrone,

in unserm Falle der Gemeinde) gehört insbesondere die Berechtigung,

für die erledigte Pfründe dem Bischöfe eine geeignete Persönlichkeit

zu präsentieren. Wenn diese die erforderlichen kanonischen Eigenschaften

hat, so darf der Bischof sie nicht zurückweisen." Infolgedessen hiess

präsentieren so viel als wählen.
2) Die im Landesarchiv noch erhaltene Urkunde bestätigt „consulibus

et universitati oppidi Glaronae" auf ihr Ansuchen die nach ihrer Behauptung
seit unvordenklichen Zeiten bestehende Gewohnheit, für die Pfründen in der

Stadt Glarus, Diözese Konstanz, Provinz Mainz, und auch die andern Pfarreien

und kirchlichen Aemter die tauglichen Personen „nominare seu prae-
sentare".



23

Glarus und Oberurnen je 2 und Linthal und Netstal je ein

Mitglied wählen.
Indem wir der vorausgehenden Besprechung der gemeinsamen

Angelegenheiten noch Einiges über die einzelnen
Gemeinden und deren Geistlichkeit beifügen, erinnern wir uns, wie
durch den Landesvertrag von 15321) die Kirchen von Näfels
und Linthal ausschliesslich für den katholischen Kultus,
diejenigen von Glarus und Schwanden für gemeinsamen Gébrauch
durch beide Religionsparteien bestimmt wurden.

Für Näfels traf es sich günstig, dass die 1389 als Denkmal
für den siegreichen Kampf vom 9. April 1388 gestiftete Kapelle
1523 einen Um- oder noch wahrscheinlicher Neubau erfahren
hatte (Val. Tschudi meldet § 4 kurz und gut: „Diss jars ward
die Cappel zuo Näfels gebuwen"). Als laut Abkommen vom
Dreikönigstag 1532 die bisherige Kirchhöri Mollis in eine katholische

Gemeinde, deren Gottesdienst in Näfels statthatte, und
eine reformierte, welche die bisherige Pfarrkirche in Mollis für
sich in Anspruch nahm, sich trennte, konnte die neuerbaute

Kapelle als Gotteshaus für die dem „alten Glauben" treu
verbliebenen Bewohner von Näfels und Oberurnen dienen. Sie
erhielt am 2. Oktober 1534 die bischöfliche Konsekration2)
und wurde dadurch, wie ich denke, zur Pfarrkirche der neu

') Histor. Jahrb. XXXV. pag. 3.

2) P. Justus Landolt. „Auf die erste Zentenariumsfeier der Kirche von
Näfels", pag. 18. Ueber die Führer der damaligen Gemeinde Näfels erzählt
P. Landolt a. a. O. pag. 17: „Auch unsere Mutterkirche Mollis trat, nachdem
sie den Anfechtungen lange widerstanden, endlich im Jahr 1530 zu den

Neuerungen über. Hiemit war denn auch die Lostrennung von ihr für die Filiale
Näfels-Oberurnen eine gebotene Sache. Denn diese beiden Gemeinden hatten
das unschätzbare Glück, im heiligen katholischen Glauben bewahrt zu bleiben.

Näfels hatte eine Hauptstütze an dem rühmlichst bekannten Fridolin
Dolder, gewesener Landvogt im Aargau. Er arbeitete für die heilige Kirche
nicht bloss bei den einzelnen Familien in seiner neuen Heimatgemeinde; er
trat auch als einer der Hauptredner für die Erhaltung des katholischen
Glaubens an der denkwürdigen Landsgemeinde zu Mitlödi den 15. März 1528

auf. Als vorzügliche Eiferer für den wahren Glauben erwiesen sich in Näfels
neben Dolder Matthäus Landolt und Kaspar Landolt. Der Letztere, „der
Lange" genannt, nahm sich hauptsächlich der schwer bedrängten fünf Orte

an; er brachte ihnen Lebensmittel mit Todesgefahr. Den lobwürdigsten Eifer



24

konstruierten Kirchgemeinde erhoben. „Dagegen fehlte," wie

P. Justus Landolt meldet, „noch ein geweihter Friedhof, weshalb

noch viele Leichen, gross und klein, auf den noch immer
geweihten Friedhof nach Mollis zur Beerdigung getragen wurden."

1592 erbaute sich Oberurnen eine eigene Kapelle, wofür
ihr „von der Oberkeit auch ein Urkund ausgewürckt wurde,

um eine Beysteuer bey den Lobl. Cathol. Orten einzusammeln."1)
In derselben hatten der Pfarrer und Kaplan von Näfels wöchentlich

zweimal Messe zu lesen. Durch ein grossartiges Geschenk

wurde dann 1708 die Kapelle von Oberurnen in den Stand

gesetzt, einen eigenen Kaplan anzustellen. Wie die bezügliche
Urkunde vom 23. Mai 1708 berichtet, bestimmte „Hr. Jost Brendle,

Brigadier und Obrist, zu Einpflanzung einer ewigen heiligen
Mess zu Oberurnen in der Kapell der Allerheiligsten Dreifaltigkeit,

eine Viertelstundt von des Orths Pfarrkirchen zu Nefels

gelegen, laut dessen hierüber gerichtlich ausgefeiter so genannter

Eidturkund d. d. 31. Januar 1707 mit Einwilligung und

Genehmhaltung einer ganzen Ehrsammen gemeindt zu gedachtem
Nefels und auch der Hrn. Capeligenossen zu Oberurnen

Ergedachter Herr Oberist herzu schiessen und zu bezahlen

versprochen 4361 gut Gulden." Aus den Erträgnissen dieses

Kapitals sollte ein eigener Kaplan besoldet werden, der wöchentlich

drei Messen dem „Hrn. Oberist als primario fundatori und

den Seinigen, wie auch dessen künftiger Posteritet und zwei

den Herren Capellgenossen von Oberurnen zu deren allerseits

Leibs- und Seelen-Wohlfahrt zu applicieren" hatte. Zwei weitere

Messen mochte er „ihm selbst oder wem er sonst wollte, ap-

für die heilige Sache bekundeten auch Rudolf Gallati und Heinrich Arzet-

huser. Oberurnen, das nach mündlicher Ueberlieferung im heiligen
katholischen Glauben noch fester blieb als Näfels, hat diese Festigkeit und

Glaubenstreue vorzüglich den Bemühungen Ulrich Stuckis zu verdanken. Ein

Mann von tiefer Religiosität und seltener Ueberzeugungskraft, arbeitete er

Tag und Nacht für Erhaltung des köstlichsten Glaubensgutes, und sämtliche

noch lebenden Oberurner Geschlechter schlössen sich freudigst an ihn an.

Auch auf Näfels übte diese Glaubenstreue einen höchst wohltätigen Einfiuss.

Darum blieb das Andenken Ulrich Stuckis ewig ruhmvoll in beiden Gemeinden."

') Heinr. Tschudi, Glarner Chronik, pag. 520. Im Pfarrarchiv zu Oberurnen

findet sich auch noch das Verzeichnis der damals eingesammelten Gaben.



25

plicieren." Dafür sollte ihm für jede Woche 3 fl. 9 bazen
gegeben werden. Die Collatur betreffend, sollte der Kaplan das
eine Mal vom Hrn. Oberst'), das andere Mal von den Herren
Kapellgenossen gewählt werden. Dieses alternative Wahlrecht
sowie die zwei zu ihren Gunsten gelesenen Messen wurden den

Kapellgenossen zugestanden, weil sie mit grossen Unkosten
allbereits ein Pfrundhaus erbaut. Die Rechte und Pflichten der
Pfarrkirche von Näfels „bleiben vorderhand dieselben, bis es
die Mittel gestatten werden, sich von der Mutterkirche
auszukaufen."

Das Letztere, der Auskauf von Näfels und die Erhebung
zur selbständigen Gemeinde, liess noch mehr denn 150 Jahre
auf sich warten; 1867 wurde statt der bisherigen Kapelle die

jetzige Kirche erbaut, am 2. Februar 1868 eingesegnet und am
30. Oktober 1872 zur Ehre von St. Georg eingeweiht. Gleichzeitig

wurde Oberurnen zur selbständigen Kirchgemeinde erhoben.
Ihre Muttergemeinde Näfels hatte sich schon 70 Jahre

vorher seine jetzige stattliche Kirche erbaut, die am 16. Juli 1781

durch den Weihbischof, Wilh. Jos. Leopold von Baden, „in der
Ehre der heiligen Maria, Fridolin und Hilarius" ihre Weihe
erhalten. Die vorher schon erwähnte Kaplanei war 1642 gestiftet
worden. Von Geistlichen der Gemeinde Näfels haben wir bereits
bei frühern Anlässen erwähnt Pfarrer Hans Grass, der um 1540

von Näfels aus einen Versuch machte, in Schwanden Messe zu
lesen2), und Pfarrer Joh. Jak. Gartner, der 1695 in der damaligen
konfessionellen Polemik sich hervortat3). Durch die von Minister
Stapfer 1799 erhobene Enquête lernen wir kennen Jos. Rudolf
Guggenbuohl, bischöfl. Kommissär und Kapitels-Vizesextar von
Rapperswil, „welcher 4 Jahre zu Rapperswyl, 2 Jahr zu Pfäffers,
1 zu Augsburg, 1 zu Luzern, 2 zu Fischingen und 2 Jahr zu
Konstanz gestudiert, wegen vielen Pfarrgeschäften keinen
besondern Lieblingsstudien sich widmen kann und bereith 7 Jahre
auf der Pfrund Naefels, vorher 3 Jahre Pfarrei versehen im

vordem Wäggithal, Frühmesser zu Wangen, zuerst aber Vicari

') In der Folge ging das Patronatsrecht an die Familie Bachmann über.
2) Histor. Jahrb. XXXV, pag. 6.

3) Histor. Jahrb. XXXV, pag. 39.



26

in Busskirch" war. Als Kaplan steht ihm zur Seite Jakob
Clemens Röllin, von Menzigen, Zug, der „die untern Schulen
durch drei Jahr zu Sitten besuchte, dann während 2 Jahren
Philosophie in Solothurn und 4 Jahre Theologie in Luzern
studiert hat" und nun ausser seinen kirchlichen Funktionen täglich

4 Stunden Unterricht in der lateinischen Schule zu erteilen
hat. In Oberurnen amtete 1799 Leonz Moser, der „alle seine
Studien bis zur Theologie in Mailand absolvierte, diese aber
auf der Universität zu Pavia in der Lombardei während der
Zeit von 9 Jahren."

Für 1838 lernten wir vorhin als Pfarrer von Näfels kennen
Fr. Xaver Reithaar und als Kaplan Jost Frid. Fischli. Der erstere
gab seine Resignation als Pfarrer von Näfels ein und hätte
dadurch für Näfels die definitive Wiederbesetzung der Pfarrstelle

ermöglicht. Trotzdem erfolgte erst 1847 die Wahl eines

Pfarrers, indem 1838—47 die Pastoration durch das Kloster
in Näfels besorgt wurde. Seit 1847 amteten als Pfarrer in
Näfels :

1847—57 Joh. Blumenthal, von Rodels, Domleschg, geb. 1810

(gest. 1861 als Pfarrer von Glarus).
1857—77 J. M. Holdener, v. Schwyz, geb. 1828, gest. 20. Nov. 1877.

Seit 1878 Meinrad Schönbächler, von Willerzell, Einsiedeln, ge¬

boren 1843, Sextar und seit 1909 Canonicus.
Als Kapläne von Näfels amteten (laut Mitteilung von Herrn

Pfarrer Schönbächler):
1838—40 Jost Fridolin Fischli, von Näfels.
1840—54 Werner Kälin, von Einsiedeln.
1854—56 Josef Isenegger, von Luzern.
1856—57 Karl Dominik Heinzer, von Muottathal.
1857—59 Severin Pfister, von Tuggen, Schwyz.
1860—64 Jos. Biscuolm, von Brienz, Graubünden.
1864—65 Karl Kälin, von Einsiedeln, gest. Februar 1865.

1865—71 Meinrad Dominik Kälin, von Einsiedeln, bisher Kaplan
in Rothenturm, geb. 1839, kam 1871 als Pfarrer nach
Linthal.

1871 —• 78 Meinr. Schönbächler, seit 1878 Pfarrer von Näfels.
1879—81 Melchior Schulbert, von Muottathal.



27

1882—91 Victor Dittli, von Altorf.
Seit 1891 Alois Fässler, von Unter-Yberg, Schwyz, geb. 1863.

Als Kapläne von Oberurnen') amteten:
1838—41 Jos. Anton Kressig, von Vättis, später Kaplan in Bütsch-

wil und Gossau, starb 1885 als Pfarrer v. Berg, St. Gallen.
1841— Jos. Anton Kälin, von Einsiedeln, bisher Kapuziner.
1844—49 Alois Wild, v. Freienbach, kathol. Schulinspektor, starb

als Pfarrer von Au, Kt. St. Gallen, auf dem Weg zu einem

Kranken.
1849—50 Pet. Jos. Fässler, von Ingenbohl, Schwyz.
1850—60 J. P. Schrofer, v. Trümmis, Graubünden, geb. 1803. Er

hatte mit der Gemeinde Oberurnen Anstände, starb 1873

als Pfarrer von Lissberg, Bern.
1860—61 Crist. Joh. Martin Alig, von Obersaxen, Graubünden,

geb. 1836, nachher an verschiedenen Orten Kaplan, zurzeit
Benefiziat im Johannisstift in Zizers.

1861—68 Anton Wechsler, v. Willisau, Luzern, geb. 1802, gest.
1878 als Kaplan in Au, Aargau.

Als erster Pfarrer von Oberurnen amtete:
1869—1871 Albert Diethelm, v. Galgenen, geb. 1840. Von Ober¬

urnen kam er Oktober 1871 als Pfarrer nach Dietikon,
Zürich, wurde Dekan des Kapitels Zürich. Ihm folgten

1872—89 Joh. Georg Mayer, v. Balzers, geb. 1845, bisher Kaplan
in Horgen, seit 1889 Professor am Priesterseminar Chur,
Verfasser verschiedener historischer Arbeiten (die oben

zitierte Gesch. der Einführung des Kapuzinerklosters Näfels;
St. Luzi bei Chur; Leben und Schriften des P. Moriz
Hohenbaum van der Meer; das Stift Rheinau und die

Reformation; das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz 1 und II ; Gesch. des Bistums Chur I).

Seit 1889 Franz Dominik Schilter, geb. 1851, von Steinerberg,
Schwyz, 1876 Professor am Kollegium Schwyz, 1882 bis

1884 am Kollegium Freiburg, 1884—89 Pfarrhelfer in Gersau.

h Als erste kapläne in Oberurnen amteten Heinrich Fridolin Freuler,

von Glarus (1708—11) und Fridolin Boss von Oberurnen (geb. 1682, war 1745

schon fast blind, stand aber 1755 noch im Amt).



28

In Glarus, dem auch die Katholiken von Netstal, Ennenda
und Mitlödi eingepfarrt waren, war und blieb die Kirche gemeinsame

Kultusstätte beider Konfessionen, sie blieb es, obschon

dann und wann über die Zeiteinteilung Reibereien entstanden1)
und obschon nach dem Brand von Glarus von 1861 von aussen,

vor allem durch den bekannten Pat. Theodosius, die Versuchung
nahegelegt worden, für jede Religionspartei ein besonderes

Gotteshaus zu bauen, um für die verschiedenen Bedürfnisse
beider Parteien in der ihnen geeignet scheinenden Form und zu
der ihnen passenden Zeit sorgen zu können. Der Gedanke, dass

man 37* Jahrhunderte in dem gleichen Gotteshaus zusammengewohnt

und darum nicht in den Tagen der Trübsal auseinandergehen

dürfe, siegte über die auf Trennung abzielenden
Bestrebungen. Die Seelenzahl der gesamten katholischen Gemeinde,

die Filiale Netstal inbegriffen, gibt 1799 die Beantwortung des

Stapferschen Fragebogens auf 900 an. Für ihre Pastoration

waren 1799 in Glarus ein Pfarrer und zwei Kapläne und in

Netstal ein dort wohnender Kaplan tätig. An letzterm Ort war
1706 an Stelle der seinerzeit von Landammann Netstaler
gestifteten Kapelle eine neue, grössere erbaut und am 10. Oktober
1708 durch den Konstanzer Generalvikar Konrad Ferdinand von
Geist eingeweiht worden. 1876 wurde sie zur selbständigen
Pfarrkirche erhoben.

Als Pfarrer von Glarus lernten wir bei frühern Gelegenheiten

kennen Heinrich Schuler2), der in den 1540 er Jahren als

Messpriester von Glarus amtete, dabei mit Meister Agricola in

Fehden kam und denen von Schwanden versuchsweise einige-
male Messe las. 1799 amtete als Pfarrer von Glarus Franz

Michael Weber, von Zug, der an Minister Stapfer einen überaus
ausführlichen Bericht3) über seinen Pfarrdienst eingesandt hat,

h Zu deren Vermeidung wurde schon 1564 bei Anlass des betreffend

Schwanden stipulierten Abkommens (Histor. Jahrb. XXXV, pag. 19) vertraglich
festgesetzt: In der Kirche zu Glarus halten die Katholiken an Sonn- und

Festtagen zuerst Gottesdienst, der im Sommer um 8, im Winter um 9 Uhr
beendet sein soll.

2) S. o. pag. 14 und Histor. Jahrb. XXXV, pag. 6. 15.

s) Histor. Jahrb. XXX, pag. 40—47.



29

was auch nicht zu verwundern ist, da er nach diesem seinem
Bericht 18 Jahre „gestudiert" hat1), nämlich 7 Jahr in Zug, 2 in

Luzern, 7 in Solothurn und 2 in Freiburg im Uechtland. Sein

erster Kaplan, Christian Zey von Ragatz, hat wenigstens 11

Jahre studiert (6 zu Pfefers, 3 zu Solothurn und 2 zu Augsburg),
der zweite Kaplan, Jo. Jos. Franz Krieg von Schübelbach, und der
zweite Frühmesser von Netstal, Aloysius Zeuger von Lachen,
je 10 Jahre.

In den 1830 er Jahren spielte eine bedeutsame, für seine

eigenen Partei- und Glaubensgenossen unheilvolle Rolle Pfarrer
Marianus Ferdinand Tschudi, Haupt und Wortführer der in-

transigenten Partei2), den deshalb (s. o. pag. 19) auch 1838 die
härteste Strafe — 10 Jahre Ausschluss von allen priesterlichen
und pfarramtlichen Funktionen — traf. Da er nicht wie Reithaar
in Näfels freiwillig auf seine Pfarrstelle in Glarus verzichtete,
musste bis zu seinem Tode 1855 die Pfarrstelle von Glarus
lediglich durch Verweser besorgt werden. 1855 folgte dann als-

erster Pfarrer nach dem Interregnum Jos. Isenegger, von Hochdorf,

Luzern, 1857 Joh. Blumenthal, früher in Näfels (s. o.);
1862—63 amtet wieder als Pfarrverweser Leopold Kappeler,.

') Sein Kollege, Pfarrer Anton Wilhelm von Reichenburg, fällt allerdings-
über Pfarrer M. Weber trotz dessen vielen Studienjahren kein schmeichelhaftes

Urteil: „Vor 12 jähren war er noch Pfarrer im vordem Weggital. Dort
trieb er in Benedizierung des kranken Viehes die skandalösesten Possen. Er

gab den Leuten mit einigen Worten beschriebene Zettelchen, die sie dem

kranken Vieh zu fressen geben mussten, wenn er sich nicht selbst die
Mühenahm, zum kranken Vieh zu gehen." Histor. Jahrb. XXX, pag. 6.

2) Er starb 63 jähre alt am 22. Juli 1855 auf einer Wallfahrtsreise nach
Mariazell (Tyrol). Prof. Dr. G. Mayer hat ihm an der Frühjahrs-Hauptversammlung

des katholischen Volksvereins Glarus einen seither gedruckten Vortrag
gewidmet. Ausser seiner Ueberzeugungstreue und unbeugsamen Willenskraft
rühmt er ihm grosse Wohltätigkeit nach : „Armen Kranken gab er Kleidungsstücke

vom eigenen Leibe weg. Vielen Armen stellte er Anweisungen aus

an einen Bäcker für 5 Pfund Brod. Die bezüglichen Beträge wurden ins
Brodbüchlein eingetragen und da dies häufig vorkam, so glaubte seine Familie
einschreiten zu müssen und gab dem Bäcker Weisung, ohne ihre Erlaubnis-
niemandem mehr Brod auf Rechnung des Pfarrers zu geben. Arme Kinder
erhalten im Pfarrhause Suppe und Brot, ebenso Christenlehrkinder, welche,
eine halbe Stunde weit herkamen" (a. a. O., pag. 4f).



30

Kapuziner; 1863—65 als Pfarrer Dr. Franz Seraph Schmeizel,

von Straubing, Bayern, geb. 1830; 1865—66 ist Pfarrverweser
Pater Anastasius von Arth (später Provinzial). 1866—69 amtete

als Pfarrer von Glarus Franz Rampa (geb. 1832), von Puschlav,

später Bischof von Chur, 1870 bis zu seinem Tode (20. April
1903) Josef Balthasar Reichmuth (geb. 1837).

Als Oberkaplan hatte 1838 und schon seit 1823 geamtet
J. R. Stähli (geb. 1791). Er war der einzige Weltgeistliche
gewesen, der 1836 der Aufforderung der Obrigkeit gehorcht und

den Bürgereid geleistet hatte. Allerdings wurde er dann sofort
nach Chur zitiert und zur Zurücknahme des getanen Eides

aufgefordert. Die glarnerische Obrigkeit erklärte aber den getanen
Eid als geleistet und für Stähli als verbindlich, und so blieb

Stähli von der gegen seine Kollegen eingeleiteten Klage und

Verurteilung ledig und bis zu seinem Tode im Amt. 1864—67

folgte ihm Joh. Anton Steinegger (geb. 1840) und 1867—1905

Heinr. Frid. Freuler (geb. 1831, gest. 3. Sept. 1905). Bis zum
Brand von Glarus bestand, wie schon im 16. Jahrhundert1) und

auch 1799 noch, die Stelle eines Unterkaplans. Als solcher

amtete bis 1856 zugleich als Pfarrverweser von Linthal C. Tschudi,

der ziemlich regelmässig alle Samstag Abend unser Grosstal

durchwanderte und um seiner Kniehosen und anderer
Sonderbarkeiten willen uns Grosstalbuben auffiel; 1856—57 folgte ihm

Dominik Lüondt, von Sattel, Schwyz, Musiker, der deshalb als

Organist nach Dissentis berufen wurde, und 1857—61 Ferdinand

Räss, von Appenzell, der nach Amerika verreiste.
In Netstal amteten als Kapläne: 1836—39 Aloys Bruhin,

1840—47 Melchior Schwitter, von Näfels, später Pfarrer von

Flawil, 1848—50 J. Müller, von Näfels (demissionierte), 1850—53

Beda Ithen, von Unter-Aegeri, 1855—67 Heinr. Frid. Freuler

(geb. 1831), von Glarus (1867 als Kaplan nach Glarus berufen),
1867—69 Kaplan Jmfanger, 1870—71 Severin Schwitter, von
Näfels (starb 8. April 1871 als Opfer seines Berufes an den

schwarzen Blattern, angesteckt durch die internierten
französischen Soldaten, die er, weil der französischen Sprache kundig,

pastorierte). 1872—76 Jos. Leupi, von Wikon bei Reiden,

') Histor. Jahrb. XXXV, pag. 19.



31

dato Direktor des Mädcheninstitutes von Wikon. Seit 1. Januar
1876 amtete Leupi als erster Pfarrer von Netstal, 1877 folgte
ihm als solcher Beat Diethelm, von Galgenen (vorher kurze
Zeit Pfarrverweser von Churwalden, starb an Lungenschwindsucht

1898), seit Oktober 1898 Theodor Seiler, von Ritzingen
(Wallis), geb. 1856, Kaplan in Morel 1879—81, Pfarrer in
Ulrichen 1881—93, Missionspfarrer in Oerlikon 1893—98.

Je mehr wir in Kap. IV unserer glarnerischen
Kirchengeschichte (,,die konfessionellen Streitigkeiten") über Schwanden
und die seinetwegen mit den fünf Orten geführten Streitigkeiten
zu erzählen hatten1), desto kürzer kann unser Bericht sein,
wenn es sich darum handelt, die Geschichte von katholisch
Schwanden bis 1900 zu erzählen. Bis 1862 bezahlte Schwanden
an katholisch Glarus jährlich 81 Fr. an die Besoldung des

Unterkaplans und erinnerte die in der reformierten Kirche von
Schwanden aufbewahrte Kiste mit den alten Paramenten an die
in den Verträgen von 1564 und 1594 niedergelegte Verpflichtung,

auf erstes Verlangen die Kirche von Schwanden dem
katholischen Kultus wieder zu öffnen und einen katholischen Priester
zu besolden. 1862 schien diese Möglichkeit der Wiedereinführung

des katholischen Gottesdienstes so ferne, dass katholisch
Glarus nach dem Brand von 1861 gerne bereit war, Schwanden

gegen eine bescheidene Auskaufssumme (1500 Fr.) von jenen
Vertragsbedingungen definitiv zu entlasten. Betrug doch nach
der Volkszählung von 1850 die Zahl der in Schwanden
wohnenden Katholiken nur 20 und auch auf Sool, in Haslen, Nit-
furn und Luchsingen fanden sich nur erst 37 Katholiken. Aber
bald sollte sich das Verhältnis ändern. Infolge Zuzug fremder
Arbeiter fanden sich 1880 in Schwanden schon 158 und in den
Gemeinden des Eschentagwens und Haslen weitere 91 Katholiken,

1888 aber war die Zahl der Katholiken in Schwanden auf
292, diejenigen von Nitfurn (23), Leuggelbach (10), Haslen (100)
und Luchsingen (179) auf 312, zusammen auf 604 gestiegen.
Infolgedessen fanden seit 1869 in Mitlödi für die Katholiken von
Mitlödi und Schwanden katholische Gottesdienste statt; 1887

') Histoj. (ahrb. XXXV, pag. 5, 6, 13, 14, 18, 19.



32

aber konstituierte sich unter dem Präsidium von Pfarrer EL

Reichmuth ein Verein von 7 Mitgliedern zum Zwecke der Gründung

einer Missionsstation Schwanden. Die Katholiken von

Mitlödi hätten die neue Kirche allerdings gerne in ihrer Mitte

gehabt, anerboten dafür auch bedeutende Opfer und glaubten
überdies, weil in Mitlödi die katholische Einwohnerschaft nicht
bloss aus Niedergelassenen und Aufenthaltern, sondern

altangestammten Geschlechtern bestehe, den Anspruch erheben,

zu dürfen, dass die neue Kirche in Mitlödi gebaut werden sollte.

Mit Rücksicht auf dessen zentrale Lage entschied aber der

gedachte Missionsverein zu gunsten von Schwanden. Mitlödi blieb
deshalb bei der Mutterkirche von Glarus, dagegen wurden die

Katholiken des Eschentagwens, von Hätzingen, Haslen, Sool und

Schwändi, sowie des Sernftals nach Schwanden eingepfarrt. Am
12. August 1894 fand die Grundsteinlegung für die über der

Dorfschaft Schwanden in prächtiger Lage zu erbauende Kirche

statt, am 11. August des folgenden Jahres konnte auch bereits

ihre Einweihung statthaben, am 26. Oktober 1902 die Glockenweihe

folgen. Die Kosten des Kirchenbaues beliefen sich (ohne

Bauplatz) auf 92,000 Fr. : das Geläute samt Glockenstuhl kostete

weitere 12,095 Fr. Diese Kosten wurden zum grössten Teil

durch freiwillige Beiträge und Kollekten des Pfarrers in der

ganzen katholischen Schweiz bestritten, ca. Ys der Kosten trug
der „Schweiz. Verein für inländische Mission" bei. Eigentümer
der Kirche war bis 1909 der 1894 gegründete katholische Kir-
chenbauverein Schwanden (Rechtsnachfolger des 1887 gegründeten

Missionsvereins). Am 16. Oktober 1909 löste sich
derselbe aber auf und wurden Aktiven und Passiven, Rechte und

Servituten nicht etwa an eine „Kirchgemeinde Schwanden",
sondern an den „Diözesan-Kultusverein Chur" übertragen, der

mithin Eigentümer von Kirche und Pfarrhaus Schwanden ist.
Erster und gegenwärtiger Pfarrer von Schwanden ist Zeno Eigel,

von Arth, Schwyz, geb. 1870.

Einen ähnlichen Gang wie in Schwanden nahmen die Dinge
auch für katholisch Linthal, nur dass hier die Familie der

Fischli durch alle Jahrhunderte hindurch dem väterlichen Glauben

treu blieb und, gestützt durch den Vertrag und die ihn



33

garantierenden fünf Orte, ihre Kirche für den katholischen Kultus
•erhielt.') Dagegen war es auch hier bis in die 1850er Jahre
hinein ein überaus kleines Trüpplein, dem diese Aufgabe zufiel.
So bestand 1799 die Gemeinde katholisch Linthal aus einzigen
sieben Familien2). Erst mit der Erbauung eines Kosthauses für
Fabrikarbeiter in Rüti, resp. der Herbeiziehung fremder Familien
und namentlich katholischer Kinder in der „Anstalt" für die

Fabriken der Firma Becker fy Milt, begann sich ihre Zahl zu
vermehren. 1880 zählte Linthal-Rüti doch bereits 447 Katholiken,

1900 waren es 490 und die Volkszählung von 1910 hatte
ein noch stärkeres Anwachsen der katholischen Bevölkerung zu
konstatieren (Linthal 471, Rüti 240). Schon 1876 wurde daher

von katholisch Linthal für ihr altes Kirchlein die Erbauung eines

neuen grössern Schiffes unternommen ; in unserm 20. Jahrhundert

aber genügte auch dieses nicht mehr, durfte die Gemeinde,
d. h. vor allem ihr energischer Pfarrherr den Bau einer neuen,
stolzen Pfarrkirche und eines ebenso stolzen Pfarrhofes wagen,
so dass nun am Kirchenstock drüben nur noch ein einsamer
Kirchturm von längst vergangenen Zeiten träumt und erzählt.

Dagegen muss ich es unterlassen, meinerseits vom Bau und

der Einweihung der neuen Kirche zu berichten, da ich damit
-die Grenzlinie dieser Kirchengeschichte (das Jahr 1900) wieder
überschritte. Also noch einen Augenblick zurück in frühere
Zeiten.

Die Kleinheit der Gemeinde brachte es mit sich, dass im
17. und 18. Jahrhundert der Posten eines „Messpriesters in

Linthal" kein begehrter war, dass man öfters mit minderwertigen
Leuten sich zufrieden geben musste und öfters auch die Stelle

längere Zeit unbesetzt blieb. Im 17. Jahrhundert (1630—45)
wurde sie sogar mit Absicht 15 Jahre lang nicht wieder besetzt,

um unterdessen die Mittel für dringend nötige Kirchenreparaturen
zu sammeln. 1798 fand sich in Linthal ein Pfarrer geller, der

wegen seiner Lästerungen über die helvetischen Repräsentanten
vom Kantonsgericht zu vierjähriger Deportation verurteilt wurde3).

') Kap. IV, Histor. ]ahrb. XXXV, pag. 7 ff, 12 f.

2) Histor. Jahrb. XXX, pag. 70.

3) Histor. Jahrb. XXX, pag. 70.



34

Sein Nachfolger, Mich. Blas. Brandenberger, von Zug, der 1799

den Stapferschen Fragebogen zu beantworten hatte, gesteht in
seiner Antwort, dass „Moral und Geschichte" sein Lieblings-
Studium seien, dass er aber gelehrten Gesellschaften „noch
nicht" angehöre. In der kritischen Zeit der 1830er Jahre amtete,
wie wir schon sahen, Pfarrer Joh. Etzinger, der 1838 durch

Richterspruch für vier Jahre des Landes verwiesen wurde und

bald darauf starb. Linthal wurde daraufhin längere Zeit, 1839

bis 1856, wie vorhin schon bemerkt wurde, von Glarus aus
durch den dortigen Unterkaplan C. Tschudi besorgt. Ihm folgte
1858 Jos. Bücheler (geb. 1811), von Mogeisberg, St. Gallen, 1861

Thomas Bernrieder (geb. 1828), ein jovialer Kapuziner von Alt-
ötting, Bayern, 1866 Chrysost. Amrhyn (geb. 1832), von Oberkirch,

Luzern, ebenfalls Kapuziner, 1867 Karl Benzinger (geb..

1845), jvon Einsiedeln (wurde als Pfarrer nach Reichenburg
gewählt), 1871 Dominik Kälin (vorher Kaplan in Näfels, nun
Pfarrer in Wäggithal) und seit 1882 Albert Oswald (geb. 1855),,

von Oberurnen.

XI. Das kirchliche Finanzwesen.
„Der Mensch lebt nicht vom Brot allein," d. h. er hat nicht

bloss sinnliche, materielle, sondern auch geistige Bedürfnisse,
das ist wohl der Rechtstitel der christlichen Kirche, welche die

Verwalterin nicht materieller, geistiger Güter sein will. Wo die

Kirche das vergisst, wo sie auf Kosten der andern grosse
Reichtümer „in toter Hand" sammelt, oder wo Kirchenräte ihre

ganze Sorgfalt der Wahrung finanzieller Interessen widmen und

zur Beratung und gründlichen Besprechung sittlich-religiöser
Fragen nur selten oder nie Zeit finden, da vergessen die
Vertreter der Kirche ihre eigentliche Aufgabe. Wenn aber der
Mensch nicht vom Brot allein lebt und die Sorge für nicht
materielle Güter das Hauptanliegen der Kirche sein soll, so
trifft allerdings das andere für sie auch zu, dass sie nicht bloss

von geistigen Gütern lebt, sondern doch auch des Brotes, der
materiellen Güter bedarf. Schon die Erbauung von Kirchen
stellte an die Opferwilligkeit der Gemeinden grosse Anforde-



35

rungen, wie wir in Kap. V an etlichen Beispielen deutlich
gesehen haben1). Meben einer grossen Zahl von Gemeinwerken,
welche für das Rüsten und den Transport der Baumaterialien
geleistet werden mussten, galt es den Kirchgenossen auch je
nach ihrem Vermögen und da und dort fast über Vermögen,
Baarbeiträge zu leisten, und auch die Unterstützung von
Glaubensgenossen in und ausser dem Kanton bis nach Neuenburg
und Mühlhausen musste verschiedentlich in Anspruch genommen
werden. Aber auch, wenn die Kirchen gebaut waren, galt es
fortwährend für kirchliche Zwecke Opfer zu bringen. Nicht nur
wollten die Kirchen selbst unterhalten sein und legten dadurch
den Gemeinden je und je neue Lasten auf; es mussten auch
für die Geistlichen Häuser (Pfarr- oder Pfrundhäuser) erstellt
und für den Lebensunterhalt der Geistlichen selbst, für deren
Besoldung gesorgt werden.

Dabei darf kaum gesagt werden, dass im Lande Glarus
diese Besoldungen so hoch gestellt worden seien, dass durch
übermässige Ansprüche der Geistlichen die Kirchgenossen zu
sehr in Anspruch genommen wurden. Das Gegenteil ist wohl
vielfach geschehen. So kann Pfarrer Frid. Brunner (1532—55
Pfarrer in Betschwanden) seinem Freunde Mykonius in Basel
schreiben :2) „Aus dem Kirchengut beziehe ich jährlich 52
Gulden3) ; aber diese reichen zu den Bedürfnissen meiner
Haushaltung nicht hin ; meine Frau muss alles, was sie mit Handarbeit

gewinnt, ins Haus verbrauchen, statt etwas fürs Alter
vorzusparen. So bleibt mir im Alter, wenn ich für mein Amt
keine Kraft mehr habe, nichts übrig als zu betteln. Es ist nicht
lange seither, dass ein Pfarrer bei uns starb, der, als er lebte,
zwar die Seinigen erhalten konnte, aber nach seinem Tode ist
seine ganze Haushaltung gezwungen zu betteln. Die Oberkeit
sorgt nicht für die Pfarrer." Und ähnliche Klagen werden auch
im 17. Jahrhundert laut. Wenn die zürcherische Obrigkeit dortige

Kandidaten der Theologie an glarnerische Gemeinden ab-

') A. a. O. (histor. Jahrb. XXXV), pag. 57, 60, 62, 66, 69.
2) Melch. Schuler, Geschichte des Landes Glarus, pag. 185.

r) Fünfzig Jahre später — 1592 — soll der Pfarrer von Mollis einen
Gehalt von 92 fl. erhalten haben.



36

gab1), so musste sie ihnen zugleich finanziell nachhelfen, weil
das, was die glarnerischen Gemeinden ihnen gaben (geben
konnten), nicht ausreichte2).

Im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts erfolgte dann
allmählich eine wesentliche finanzielle Besserstellung der
Geistlichen. Wie wir durch Joh. Hofmeisters Schriftchen über die

„Einkommen der geistlichen Pfründen" von Zürich, Glarus, Appenzell

und Toggenburg erfahren, zeigen pro 1789 die Besoldungen
der reformierten Geistlichen hiesigen Kantons folgenden Bestand :

Glarus: Pfarrer 550 fl. nebst Haus, Garten und Wiesland (etwa
vier Klafter Heu ertragend). Diakon 400 fl. nebst Haus,
Garten und kleinem Höstetli.

Ennenda : 450 fl. nebst schönem Haus und Garten.
Mitlödi : 221 fl., nebst Haus und Garten, und 91 fl. für das

Halten der Schule.
Schwanden: Pfarrer 282 fl.. nebst Haus, Garten, Gut (40 fl.)

und 4 Klafter Holz. Diakon 280 fl. nebst Haus und Garten.

Luchsingen: 194 fl. nebst Haus, Garten und Höstetli (2'/a Klafter
Heu und Emd) und Holz.

Betschwanden: 308 fl. 10 Batzen nebst Haus, Garten, schöner
Wiese und Holz.

Linthal: 308 fl. 10 Batzen nebst Haus, Garten, Wiese für eine

Kuh, Winterung und schönem Obstwachs und Holz genug.
Elm: 316 fl. nebst Haus und Garten, aber schlecht; eine Wiese

(Ertrag 50 fl.) und genug Holz.
Matt: 321 fl. 10 Batzen nebst Haus, Garten, Baumgärtli und

grossem Gut (fast für 2 Kühe), auch genug Holz.

') Kap. VIII (Die evangel. Geistlichkeit) pag. 3, 12 f.
2) Histor. Jahrb. XXVII, pag. 62 f und XXVIII, pag. 95. Aus den

Mitteilungen von Pfarrer Bächtold in der Einleitung zur Schaffhauser Chronik

von J. Rüegger, pagina 3, ersehen wir, dass auch Schaffhausen ein Aehnliches
tat. Die Gemeinde Mollis hatte 1569 den spätem Chronisten Hans Jakob

Rüeger zu ihrem Pfarrer gewählt; da sie aber ausserstande wäre, ihm einen
rechten Gehalt auszusetzen, ersuchte der Zürcher Antistes Bullinger die

Schaffhauser Schulherren, den Rüeger sein bisheriges Stipendium (8 fl.) weiter
beziehen zu lassen, und die Schulherren von Schaffhausen gewährten nicht
bloss diese Bitte, sondern erhöhten dasselbe sogar auf 40 fl., schickten ihm
auch 1571 eine Sendung Korn und 1573 eine Extrazulage von 40 Gulden.



37

Netstall: 200 fl.
Mollis: Pfarrer 321 fl. 10 Batzen nebst Haus, Garten und kleines

Wiesli. Diakon: 200 fl.
Niederurnen: 201 fl. 10 Batzen, nebst Haus, Garten, kleines Gut

und für Holz 45 fl.
Bilten: 278 fl. 10 Batzen nebst Haus, Garten, Hostet (30 fl.)

und von jedem Kirchgenoss 7* Klafter buchenes Holz.

Kerenzen: 291 fl. 13 Batzen nebst Haus, Garten und genug Holz.

Mühlehorn: 150 fl. nebst Haus, Garten und Holz und falls er
selbst die Schule haltet, weitere 40 fl.
Auch 1789 stunden die Pfarrbesoldungen des Kantons Glarus

hinter denen des Kantons Zürich durchschnittlich um 50—60 °'0

zurück, und auch diejenigen des Kantons Appenzell A.-Rh. sind

den glarnerischen doch etwas voraus. Ueber die weitere
allmähliche Steigerung der Pfarrbesoldungen gibt nachfolgende
Tabelle Auskunft1).

Barbesoldung 1799 1810 1850 1861 1905

fl. fl. fl. Fr. Fr.

Elm 2467s 500 600 1340 2400 L.

Matt 313 650 6832/« 1800 3000

Evang. Linthal 300 00 550 1600 3070 L.

Kathol. Linthal 233 264 — 4528/9 2000

Betschwanden 340 592 650 1800 2900

Luchsingen 209 434 400 1000 3000 L.

Schwanden, Pfr. 349 472 781 2000 4000

Diak. 349 446 651 2000 3200

Mitlödi 350 436 600 1700 3000

Ennenda 550 590 750 1670 3500

Ev. Glarus, Pfr. 550 600 1000 2225 4500

Diak. 400 430 800 2000 4000

') Die Daten pro 1799 sind den Antworten des Stapferschen
Fragebogens entnommen; die Daten pro 1810, soweit es die reformierten
Geistlichen betrifft, einer Zusammenstellung von M. Schuler, diejenigen pro 1850,

1861 und 1905 solchen der evangelischen Kirchenkommission und, soweit es

sich um katholische Geistliche handelt, den fr. Mitteilungen von Hrn. Ffarrer

Eigel, Schwanden.
2) L unentgeltl. elektrische Beleuchtung; H — Holz.

4



38

Barbesoldung 1799 1810 1850 1861 1905
fl. fl. fl. Fr. Fr.

Kath. Glarus, Pfr. 390 Ys 42429/so 42429/so 1143 2200

„ Ob.-Kapl. 2961 s 2457s 3297s 890 1750

„ U.-Kapl. 269 Ys 2207s 241 '/, 600 —
Evang. Netstal 400 400 600 1600 3200 L. H.
Kath. "Netstal 160 — 342'Vio 835 1700

Mollis, Pfr. 396 385 621 1100 3500
Helfer 254 555 630 1050 —

Näfels, Pfr 298 — 337 1043 1790. 75

„ Kapl. 150 — — 961 1730. 30
Oberurnen 80 — — 1300 1600
Niederrrnen 275 502 550 1500 3000
Bilten 323 384 416 925 3000
Obstalden 350 650 500 1200 2700
Mühlehorn 208 440 450 1100 2400

Neben den Pfarrbesoldungen, sowie den Ausgaben für
Instandhaltung der Kirchen und der Pfarrhäuser nehmen heute
auch die Vergütungen an die Kirchenbediensteten, vor allem
Siegristen und Organisten, die finanziellen Kräfte der
Kirchgemeinden in Anspruch. Es erhebt sich deshalb die Frage, in
welcher Weise die Kirchgemeinden alle die ihnen erwachsenden
Ausgaben in vergangenen Zeiten deckten und heute decken.
Indem wir die verschiedenen Einnahmequellen vorführen, gestatte
ich aus historischen Gründen den Vortritt den

Beiträgen des Landes.

In dem schon mehrfach erwähnten Antwortsschreiben2) auf
den Stapferschen Fragebogen hat 1799 Pfarrer Franz Michael
Weber dem helvetischen Kultusministerium mitgeteilt, dass das
Land Glarus bisher an die Pfarrbesoldung des katholischen
Pfarrers von Glarus jährlich 220 fl. geleistet habe und Pfarrer
Weber verbindet damit die zuversichtliche Erwartung, dass die

Verwaltungskommission des Kantons Linth inskünftig dasselbe

') Der reiche Pfarrer von Mollis verzichtete zu gunsten des Diakons
auf Verbesserung seines Gehaltes.

2) Histor. jahrb. XXX, pag. 43.



39

tue. Ueberdies hatte der Gemeine Landseckel „den Pfarrhof
und übrige Pfrundhäuser bauen und ausbessern zu lassen, weil
sie Landeshäuser sind."

Aus Hofmeisters Zusammenstellung der geistlichen
Einkommen ersehen wir, dass (1789) evangelisch Glarus aus
gleicher Quelle 116 fl. 10 gute Batzen erhielt. Derselbe Landesseckel

leistete nach Hofmeisters Mitteilungen an die Kirche
Betschwanden jährlich 28 fl. 10 Batzen, an Mollis, Niederurnen
und Obstalden je 21 fl. 10 Batzen, an evangelisch Linthal und

Matt, sowie an das Diakonat von Schwanden je 8 fl. 10 B. und

an Bilten 6. 10.

Dass der Hauptort — und hier in erhöhtem Mass die katholische

Pfarrei — weitaus am reichsten bedacht wurde, war wohl
ein durch das Alter geheiligtes Herkommen, herrührend aus

jener Zeit, da das ganze Land Glarus nur erst eine Gemeinde
bildete und deshalb das ganze Land für deren Bedürfnisse
aufzukommen hatte und den „Pfarrhof und übrige Pfrundhäuser"
als Landeshäuser betrachtete. Diese Unterstützung des Landes

blieb ihr auch, als nun Gemeinde um Gemeinde sich von ihr
loslöste; auch da fuhr das Land fort, der Muttergemeinde die

bisherigen Beiträge zufliessen zu lassen, während es die ungleich

bedürftigern Tochtergemeinden mit kleineren Beiträgen abfand.

Die 1609 gegründete Kirche von Bilten war die letzte, die noch

jährliche Landesbeiträge erhielt. Die später sich ablösenden

Gemeinden Netstal, Mitlödi, Luchsingen, Mühlehorn und Ennenda"

wurden durch einmalige Kapitalbeiträge, die bei der Erbauung
ihrer Kirchen als Aussteuer verabreicht wurden, abgefunden').
Weshalb aber nicht nur Mollis, sondern auch Niederurnen und

Obstalden besser bedacht wurden, als die doch früher gegründeten

Gemeinden von Matt und Linthal, kann ich nicht sagen,
ich habe darüber lediglich „zollfreie Gedanken", d. h. blosse

Vermutungen. Dass Betschwanden nächst dem Hauptort den

grössten Landesbeitrag erhielt, scheint fast darauf zu deuten,

als wäre die dortige Kirche doch älter als diejenige von Schwanden');

weshalb aber die Pfarrei Schwanden ganz leer ausging

') Kap. V (Histor. Jahrbuch XXXV), pag. 63, 65, 70.

2) Kap. I jHistor. Jahrb. XXXI), pag. 27.



40

und nur das 1669 gegründete Diakonat mit einem Landesbeitrag
von 8 fl. 10 Batzen bedacht wurde, entzieht sich wieder meinem
Wissen.

Durch ein Abkommnis vom 20. April 1805 wurde der
jährliche Beitrag an katholisch Glarus auf 350 fl. festgestellt, dagegen
dieses „den Unterhalt der zwei Pfrund- und Schulhäuser, sowie
die bisher an ihren Herrn Pfarrer, dem Kirchenvogt und dem

Siegrist bezahlten verschiedenen Summen übernimmt." Durch
gleiches Abkommnis wurde festgestellt:

der evangelischen Kirche zu Glarus jährlich 116 fl.

dagegen selbe die bisher an den Herrn Pfarrer
bezahlte Summe, so auch den Unterhalt des

evangelischen Pfrund- und Schulhauses übernimmt.

der gemeinen Kirche Glarus den bisher
bezahlten Jahrzins 12 fl. 7 '/2 Btz.

den 15 Kirchen unsers Landes, mit
Ausnahme von Glarus und Näfels, jeder fl. 6, macht 90 fl.

allen Herren Geistlichen evang. Religion,
dermalen 20, à 2 fl. für jeden, 40 fl.

der Kirche Betschwanden jährlich 20 fl.
der Kirche Mollis jährlich 15 fl.
der Kirche Niederurnen jährlich 15 fl.
der Kirche Kerenzen1) jährlich 15 fl.
der Schule in Näfels jährlich 16 fl.
den 4 Siegristen von Linthal, Glarus, Oberurnen

und Näfels für den Farbmantel alle 10 Jahr
à 15 fl., trifft für alle 4 jährlich 6 fl.

Diese Beiträge richtete das Land, wie es scheint, bis 1842

jährlich an genannte Pfarreien aus; dann aber kaufte es sich
durch Kapitalzahlung von diesen jährlichen Beiträgen los.
Betschwanden z. B. erhielt 1842 ein letztes Mal die stipulierten 26

') Mollis, Niederurnen und Kerenzen erhielten durch obgedachte
„Reformation" eine kleine Aufbesserung (15 plus 6 plus 2 23 fl., statt der 21 fl.
10 Batzen von 1789; Betschwanden dagegen erlitt eine kleine Einbusse
(20 plus 6 plus 2) 28 fl. statt der 28 fl. 10 Batzen von 1789.



41

„Sonnenkronen", zugleich aber „laut Reformationsvertrag von
1805" entsprechende Kapitalabfindung 533 fl.

Wie die 1842 erlöschenden Landesbeiträge auf die frühere
Einheit von politischem und kirchlichem Leben (Staat und Kirche)
hinweisen, so auch eine zweite der in unsern Tagen ebenfalls
versiegten Einnahmequellen :

Die Beiträge der Tagwen.

Wenn z. B. 1842 die Kirche Betschwanden infolge von
baulichen Reparaturen am Pfarrhaus, Prozesskosten wegen der
Schulstube im Pfarrhaus und Baukosten in der Schulstube,
sowie der von Pfarrer Leonhardi versäumten Tauf-, Ehe-, Toten-
und Konfirmandenregister1) ein Defizit von 2089 fl. erzielte,
zahlte der Tagwen Rüti (für 202 Mann) 434 fl. 482/s Schilling,
Betschwanden (96 Mann) 206 fl. 36 Schilling, Diesbach (168 Mann)
361.38 und Hätzingen (154 Mann) 331.30'/s, und 1843 griffen
sie nochmals in ihre Taschen, um weitere 877 fl. an die Kirche
zu leisten. Aber auch noch 1869, als die Kirchgemeinde
Betschwanden ein neues, stolzes Pfarrhaus baute, das samt Auf-
dammung und Garten 47 020 Fr. kostete, zahlten die 4 Tagwen
ohne Widerrede diese Kosten (Rüti 15757 Fr., Betschwanden
6195 Fr., Diesbach 11550 Fr., Hätzingen 13248 Fr.). Von Keren-
zen wurde bei früherm Anlass1) bereits mitgeteilt, dass dortiger
Tagwen an den Kirchenbau von Mühlehorn 570 fl. beigetragen9).
Ebenso erfahren wir aus dem Stapferschen Fragebogen von
1799, dass wenigstens in Mollis, Miederurnen und Obstalden die
Gemeindekassen dem Kirchengut für Ausrichtung der
Pfarrbesoldungen mit namhaften Beiträgen (in Mollis z. B. 104 fl.)
zu Hilfe kamen. Ein Gleiches meldet 1789 Hofmeister auch in
Rücksicht auf evangelisch Glarus (Beitrag der Gemeindekasse
100 fl.). Und Aehnliches taten wohl auch noch andere Gemeinds-

resp. Tagwenskassen, wenn uns auch darüber bestimmte
Zahlenangaben fehlen. Wenn aber nach der oben mitgeteilten Zu-

') Pfarrer Leonhardi hatte von 1809—41 keine Register geführt, diese
mussten deshalb, so gut es ging, durch -Vorsteher nachgetragen werden.

L') Histor. Jahrb. XXXV, pag. 66.



42

sammenstellung der Pfarrbesoldungen von 1789 die meisten
Pfarrer genug Holz unentgeltlich erhalten, so geschah das
selbstverständlich auch aus den Wäldern des Tagwens. Ebenso führt
j. Hofmeister in seiner mehrerwähnten Zusammenstellung von
1789 ausdrücklich an, dass die evangelischen Pfarrer von
Ennenda, Mitlödi, Schwanden, Luchsingen, Betschwanden,
Linthal, Elm, Matt, Obstalden und Bilten das „Tagemer-Recht"
genossen, also unentgeltlich Land für Gemüse- und Hanfpflanzungen

erhielten und ihre Rühe mit den Bürgern des Orts auf
die Allmend treiben durften.

Heute dürften infolge der in den letzten Jahrzehnten überall

durchgeführten Trennung von kirchlichen und politischen (d. i.

Bürger-) Gemeinden wohl alle irgend nennenswerten Leistungen
der Tagwensgüter an die Kirchen dahingefallen sein1). Und
noch früher — mit dem Jahr 1798 — kamen in Wegfall

Pensionen und Auflagen.

Aus der Glarnergeschichte dürfte allgemein bekannt sein,
dass in frühern Jahrhunderten alljährlich an die Schweizerkantone

bedeutende Summen zur Verteilung gelangten für das

von den Kantonen erteilte Recht, auf ihrem Gebiete (glarne-
rischerseits also im Lande Glarus und der Grafschaft Werdenberg)

Werbungen für die französischen Kriegsdienste zu
veranstalten'2). Diese Gelder wurden, soweit sie nicht in die
Taschen m. Gn. H. u. O. flössen, im Lande Glarus an die
oberjährigen Landleute verteilt und hiessen Pensionen. Ebenso
hatten diejenigen, welche von der Landsgemeinde mit einem
Amte betraut wurden, für die ihnen zugefallene Ehre ihren
Wählern gewisse Abgaben zu entrichten. So hatte nach Be-

schluss der evangelischen Landsgemeinde vom Jahr 1751 der

h Ausser einigen „Saaten", die da und dort (z. B. in Schwanden) dem

Pfarrer zur Benützung überlassen werden, dürften die Leistungen des Tagwens
Glarus zu gunsten der „Gemeinen Kirche" und solche des Tagwens Näfels
zu gunsten von Kirchenreparaturen wohl die letzten Ueberreste sein der
früher von den Tagwen allgemein geleisteten Beiträge.

2) G. Heer, Geschichte des Landes Glarus 1, pag. 204.



43

neuerwählte Landsfähnrich Cosmus Heer ausser seinen

anderweitigen Leistungen (in evang. Landseckel 100 Cronen, in evang.
Schatz 20 Cronen, ins evang. Zeughaus 80 fl.) jedem

evangelischen Landmann ob 16 Jahren auf Martini 12 '/2 Batzen, der

zum Landvogt nach Werdenberg ernannte Lieut. Fridolin Streift

jedem evangelischen Landmann sogar je einen Gulden zu

bezahlen1). Diese Beiträge, welche die Landsgemeinde jeweilen

vor der Wahl als Taxen für die Wahlkandidaten festsetzte, den

Gewählten auferlegte, hiessen „Auflagen". In verschiedenen

Gemeinden wurden auch Gemeindebeamte, v. a. diejenigen, die

als Ratsherren neu gewählt wurden, mit „Auflagen" bedacht.
Ebenso hatten „neue Landleute", d. h. Niedergelassene, welche
ins glarnerische Bürgerrecht aufgenommen werden wollten, hiefür

jedem Landmann ihrer Confession ihre Beschwerden oder

Auflagen abzutragen.

Mancherorten gingen diese Auflagen und Pensionen in Rauch

auf, d. h. sie wurden von ihren Empfängern baldmöglichst in

Wein, Schnaps und Tabak verwandelt. An andern Orten aber
wurden sie durch Gemeindebeschluss zum Voraus für öffentliche
Zwecke bestimmt, für den Ankauf von Allmenden oder auch

für kirchliche Zwecke. So wurde in Betschwanden 1654 „von
gemeinen Kirchgenossen erkent, Laut Briefs, dass der vierte

Pfennig der Auflagen, so von Vogty und neuwen Landlüthen

herfliessen, der Kirchen zu gut komme und sol wehren, so lang
das Los gebraucht wird." In Netstal aber beschloss die

evangelische Gemeinde bei Gründung ihrer Kirche 1697, „so lange
der Stand der Dinge es erfordert, alle Pensionen und Auflagen
dahin zu verwenden." Ein Gleiches beschloss 1774 die Gemeinde
Ennenda. Wie schon bemerkt, kamen seit 1798 Pensionen und

Auflagen glücklicherweise in Wegfall und ist demgemäss für die

Kirchgemeinde auch diese Einnahmsquelle versiegt. Indem seit
1842 die Landesbeiträge ausgekauft und seit 1874 ebenso die

') Gleiches geschah selbstverständlich auch katholischerseits. So hatte
1767 der als Landvogt nach Utznach gewählte Hauptmann Placid Hauser

ausser den Gaben an das katholische und Gemeine Zeughaus (50 resp. 15 fl.)
jedem oberjährigen kath. Landmann 24 Batzen Auflage zu leisten.



44

Tagwensbeiträge wohl überall allmählich in Abgang gekommen,
werden für die Bedürfnisse der Kirche vor allem noch zwei

Einnahmequellen fliessen: die Zinserträgnisse der Kirchengüter
und die Kirchensteuern. Reden wir zunächst von den

Kirchengütern.
Der haushälterische Sinn der Glarner brachte es von jeher

mit sich, dass die Gemeinden darnach trachteten, nicht bloss

jeweilen auf Schluss des Jahres „säubern Tisch zu machen",
d. h. ihre Schulden zu bezahlen, sondern wennmöglich etwas
auf die Seite zu legen, d. h. eine Reserve zu schaffen, um
durch deren Erträgnisse die Zukunft ihrer Kirchen sicher zu
stellen.

Wir haben bei früherer Gelegenheit1) schon der „Jahrziten"
gedacht, der vielen kleinen Schenkungen, welche in der Regel
als dingliche Lasten auf Grundstücke gesetzt wurden „mit dem

Geding", dass man für die Donatoren, in der Regel auch für
ihre Angehörige an ihrem Todestag Messe lese. Die verschiedenen

Jahrzitbücher der alten Kirchen verzeichnen uns diese

Vergabungen mit peinlicher Genauigkeit. Die daraus her-
fliessenden einzelnen Abgaben waren an und für sich meist
recht gering, durch ihre Menge machten sie aber doch ein
ordentliches Sümmchen aus. Dass in den katholischen Gemeinden

diese Abgaben auch nach der Reformation weiterflossen,
war wohl selbstverständlich ; dagegen ist es begreiflich, dass in
den reformierten Gemeinden das Recht für den Weiterbezug der

„Jahrziten" in Frage gestellt wurde. Denn da in der
evangelischen Kirche keine Seelenmessen mehr gelesen wurden,
konnten die Besitzer der mit Abgaben belasteten Grundstücke
mit einem gewissen Rechte geltend machen, da die Kirche die

Bedingungen nicht mehr erfülle, an welche jene Abgaben
geknüpft wurden, seien diese auch dahingefallen. „Es ward auch

gehandelt", meldet Valentin Tschudi aus Anlass der
Landsgemeinde vom 2. Juli 1531 (§ 233) „von Kilchengütern. Dann die-

wyl die Kilchenordnung abgetan, woltend vil ire Gaben und (die)
irer Vorderen (Vorfahren) wider han (haben). Da ward zuo mer

') Histor. Jahrb. XXXI, pag. 65 f.



45

(zum Mehr), dass alle Gaben der Küchen Gottesgaben blyben
söltind; uss denen sölt nun eim Predikanten von minen Herren
ein Besoldung gestellt werden; das ander solt den Armen
gehören nach Usteilung einer jeden Küchhöri."

In Uebereinstimmung mit diesem Beschluss der
Landsgemeinde meldet das von Pfarrer Brunner 1542 erstellte Kirchenurbar:

,,Es sy mencklich zu wüssen, das die kylcher zuo
Bettschwanden übereyn komen sind, und mit einhelligem meer
beschlossen habent, dass die nachfolgenden kylchensätz und gült,
uff den ackeren, daruff sy gesetzt sind, unzerteilt allerweg
belieben söllent, es sy dann, das einer die sinen weit ablösen."

Es lag in Pfarrer Brunners eigenem persönlichen Interesse,
in dem von ihm errichteten Urbar die der Kirche zustehenden

Abgaben genau einzutragen, dasselbe zeigt aber auch, dass nach
und nach die Besitzer der mit Abgaben behafteten Grundstücke
durch entsprechende Kapitalzahlungen von ihren jährlichen
Abgaben sich befreiten. Diese Kapitalzahlungen bildeten dann den

Grundstock des Kirchengutes. Und wenn zu seiner Vermehrung
keine Jahrziten mehr dazu kamen, so war die Kirchgemeinde
jederzeit gerne bereit, zur Aeuffnung ihres noch schwachen

Kirchengutes grössere und kleinere Geschenke und Legate
entgegenzunehmen. Das Kirchenurbar hat denn auch mancherlei
Anlässe, solche Bereicherungen des Kirchengutes zu verdanken. Wenn
ich als Beispiel den Zeitabschnitt von 1620—40 wähle, finden sich

folgende Legate eingetragen: Hr. Hans Balthasar Sutter, Pfarrherr

zu Betschwand und Linthal (1620) 10 fl., Georg Vögeli,
wegen seiner Schwieger, die es bey Lebszeiten versprochen
(1624), 100 Pfund, Hr. Jakob Heffti (1625) 100 Pfund, Maria Cloter
(1625) 4 fl., Frau Regula Schmidin, Hr. Johannes Heitzen Hausfrau

(1629) 10 fl., Hr. Küchenvogt Johannes Heitz (1633) 50 fl.,
Frau Anna Wichser (1633) 50 fl., Frau Anna Stüssi 5 fl., Frau
A. Maria Legier 2 fl., Frau Anna Brunner, Hr. Ulrich Störis
Hausfrow (1634) 10 fl., Frau Anna Schaub, Meister Fridli Zellers
Hausfrow, (1636) 100 Pfund, Jung Mathias Störy (1640) 100 fl.
Das sind, wenn wir den damaligen Geldwert ins Auge fassen,
doch recht bedeutsame Vergabungen. Das grösste Legat aber
wurde nicht bloss der Gemeinde Betschwanden, sondern allen



46

evangelischen Gemeinden des Landes zugewendet durch, den
„edlen, frommen, vesten, fiirnemmen und weisen Herrn Sekel-
meister )oh. Peter Milt von Bilten des Raths zu Glarus, der aus
ruhmwürdigem und gottseligem Trieb und guter Gemütsbewegung

ein namhaftes und grosses Testament aufgerichtet und
gemachet hat, allso das solches ein Exempell ohne Exempell
und sein cognomen wahrhaft gewesen ein guetes Omen, Milt
von Geschlecht und Taht." Durch dieses Testament wurden
jeder Kirchgemeinde 600 fl. zugewendet, je 250 fl. der Kirche
selbst, 250 fl. den Armen der Gemeinde zur Verteilung von
Brot an den heiligen drei Festen Ostern, Wienacht und Pfingsten
und 100 fl. armen Kindern, welche begehren, die Schrift zu
lehrnen. Im Mai 1701 ist gemelter Herr Milt, an Alter, Reichtum

und Ehren satt, aus dieser Zeitlichkeit in die selige Ewigkeit

versetzt worden, da dann auf Martini gemelten Jahres das
Testament der 6000 fl. durch den Herrn Tochtermann, Herrn
Hauptmann Caspar Zwiggy den Kilchen ordentlich und zu höchstem

Dank und Vernügen ist ausgericht und bezahlt worden."
Da die freiwilligen Gaben den Bestand der Kirchengüter

immerhin nicht so schnell vermehrten, als die Gemeinden wohl
wünschten, mussten vor allem Erbfall-^ oder Todesfallsteuern
diesem Zwecke dienen. So beschloss 1697 die neugegründete
evangelische Gemeinde von Metstal, dass „wenn eine Person,
was Standes und Alters dieselbe immer wäre, dass wann Gott
der Allmächtige selbige zu seiner göttlichen Gnaden berufen
thete, und ledig gefallen Gut hinterliesse, so sollend dann die
hinterlassenen Erben, wer sy immer wärend, von des Verstorbenen

Gut auf jedes fünfzig Guldi so viel bezalt werden, als
zächen Kreuzer." Und gleichzeitig wurde auch bestimmt, dass
dieser Beschluss fünfzig Jahre lang unveränderlich in Kraft bleiben
solle. Wer vor Ablauf der 50 Jahre auf Abänderung dieser
Ordnung antrüge, solle in eine Busse von 5 Kronen verfallen.
Nach Ablauf dieser ersten 50 Jahre wurde 1747 derselbe Be-

b Im Mittelalter hatten bekanntlich Klöster und andere Grundherrschaften
das Recht, beim Hinschied ihrer Untertanen den „Fall" (das beste Stück

Vieh oder Kleider) zu erheben. An ihre Stelle traten durch die Erbfallsteuer
zunächst die Kirchgemeinden, nachher die Schule.



47

schluss für weitere 50 Jahre bestätigt. Ebenso beschloss
Luchsingen 1753 zu gunsten seiner neuen Kirche eine Todesfallsteuer
von 2%o (10 Batzen von 100 fl). Ennenda aber beschloss 1774

nach Gründung seiner eigenen Kirche eine Todesfallsteuer von
3 fl. auf 1000 fl. und 15 Batzen auf 100 fl. Aber nicht etwa

nur neugegründete Gemeinden beschlossen die Erhebung von
Todesfallsteuern, um sich ein Kirchengut anzulegen, auch die

alten Kirchen bedurften derselben Nachhülfe. So erkannten die

Kirchgenossen von Betschwanden 1667 „lauth Schrift, dass von
jedem hunderth Gulden, so erblich fallen und nach Tod hinterlassen

(werden), der Kirch 3 Batzen1) zukommen soll, und soll

weren (Gültigkeit haben) bis man 1700 zeit, und ist hochobrigkeitlich

ratifiziert; damals waren Kirchenvögt neben vor und

obbemeltem Joh. Kunderth, Jörg Vögeli, Fridli Heffti, Joachim

Vogell, Joh. Balthassar Streiff und David Legier." Später wurde
der Steuersatz von 2°/oo noch erhöht. 1864 steht er sogar auf

4°/oo. 1873 betrug das Ergebnis der Todesfallsteuer für
Betschwanden 403 Fr., im folgenden Jahr 247 Fr. und 1875 sogar
805 Fr. und da als Grundsatz galt, dass die Erträgnisse der
Todesfallsteuer jeweilen kapitalisiert werden sollten, half sie

allerdings nicht unwesentlich zur Vermehrung des Kirchengutes.
Und was vorstehende Zahlen für Betschwanden beweisen, gilt
wohl auch für die mehrern andern Gemeinden des Landes, für
manche sogar in erhöhtem Masse.

Noch 1869 hatte die Landsgemeinde beschlossen: „Den
Gemeinden bleibt das alther gebrachte Recht, für Kirchen- oder
Schulzwecke von dem Erbnachlass ihrer Bürger eine Todesfallsteuer

zu beziehen, gewährleistet." Die Kompetenz der Kirch-
und Schulgemeinden wurde, um Bürger gegen allzustarke,
willkürliche Belastung zu schützen, lediglich dahin beschränkt, dass

beigefügt wurde: „Werden die bisherigen Ansätze erhöht, so

haben diejenigen Bürger, welche den neuen Ansatz zu hoch

finden, das Recht, binnen Monatsfrist bei Landammann und Rat

Beschwerde zu führen und es wird dann diese Behörde, nach

Anhörung beider Teile und in billiger Erwägung aller Verhältnisse

') D. i. auf 1500 Batzen 3 Batzen 2%o.



48

entscheiden, ob und in welchem Masse die beschlossene
Erhöhung des Ansatzes gerechtfertigt und statthaft sei."

Dagegen blieb die 1869 ausgesprochene Gewährleistung
nicht allzulange in Kraft, da bald darauf die Landsgemeinde
ausschliesslich den Schulgemeinden das Recht und die Pflicht
zusprach, eine Todesfallsteuer von 5%>o zu erheben.

So blieben denn fortan den Kirchgemeinden für die weitere
Aeuffnung ihrer Kirchengüter nur noch geringe Mittel zur
Verfügung. Dass die Kirchgemeinden sich das Recht der
Niederlassung durch einen kleinern oder grössern Beitrag an das

Kirchengut bezahlen Hessen1), ist natürlich schon längst absolut
geworden; aber auch die Verleihung des Kirchenrechtes (kirchliches

Stimmrecht), das man noch anno 1850 und 1860 an
„verdiente" Niedergelassene „schenkte", um dafür von den
Beschenkten ein Gegengeschenk zu erhalten war seit der gesetzlichen

Verleihung des Stimmrechtes an die Niedergelassenen
(1875) ausser Gebrauch gesetzt. Aber auch die Legate und

freiwilligen Geschenke werden seit der 1866 erfolgten Einführung

der Vermögenssteuer für Schul- und Kirchenzwecke nicht
mehr sehr zahlreich11) sein, da bekanntlich Testatoren ihre Legate
lieber Zwecken zuwenden, die auf die Freiwilligkeit angewiesen
sind, weil für sie das Recht der Erhebung von Vermögenssteuern
nicht besteht. Ehe wir noch von diesen — den Kirchensteuern
überhaupt — reden, fügen wir dem Gesagten eine Zusammenstellung

der Kirchengüter in den Jahren 1798, 1849, 1861, 1893

und 1905 bei.

') Als Beispiel für Obiges führe ich an, dass 1610 in Betschwanden
laut Urban „von gesamten Kilchgenossen auff- und angenommen worden,
das jeder, der in unsere Gmeind zuge, soll schuldig sein, der Kirch zu geben
20 Pfund Gelts."

2) So schenkte 1864 die Kirchgemeinde Betschwanden den Herrn
J. Becker-Hefti und Hilarius D. Bäbler das Kirchenrecht; der Erstere erwiderte
dieses Geschenk durch eine Gabe von 300 Fr., die Letztere durch eine solche

von 200 Fr.
3) Dass solche immerhin von den Gemeinden mit Dank

entgegengenommen werden, ist seibstverständiich. So durfte Betschwanden 1881 ein

solches von 5000 Fr. als Andenken des in Livorno verstorbenen Kaufmanns
Matteo Kundert in Empfang nehmen.



49

Zusammenstellung der Kirchengüter.
1798 1849 1861 1893 1905
Gulden Gulden Franken Franken Franken

Elm 11 000 20 000 47 604 55 910 54 409

Matt 18 200 42 604 96 213 75 349 76 700

Evang. Linthal 5 000 50 000 151 000 53 233 51 798

Kath. Linthal 4 000 — 10 023 6 580 7 411

Betschwanden 13 285 18418 57 534 68 725 66 288

Luchsingen 6 100 13 000 47 273 60 780 63 936

Schwanden 14 237 39 251 97 246 104 747 104 747

Mitlödi 7 828 19 000 48 000 72 300 78 300

Ennenda 11 980 17 651 50 904 91 182 98 357

Evang. Glarus 17 000 39 788 94 164 110 900 115 120

Kathol. Glarus 60 000 75 409 211 883) 134140 138 662

Evang. Netstal 10 200 10311 25 016 51 423 50 401

Kathol. Netstal 1 600 6 104 16 306 28 769 35 440

Mollis, Kirchengut 2,357 j 12 000
37 984

} 52 913 49 027
„ Helferei 3713 9 000

Näfels 18318 29 939 82 003 97 136 125 942

Oberurnen — — 21 848 20 457 17 498

Niederurnen 5 694 8 182 19 070 21 589 26 436

Bilten 5 428 7 100 28 901 29 092 29 065

Obstalden 6 840 11 832 29 600 63 465 66 465

Mühlehorn 3 700 6 500 18 041 27 477 30 882

Die Kirchensteuern.
Bei der Erbauung von Kirchen, aber auch andern

ausserordentlichen Anlässen, wie der Anschaffung von neuen Glocken,
einer Orgel o. ä., hat, wie wir bei verschiedenen Anlässen
bemerken konnten, die Opferwilligkeit der Kirchgenossen in der

Regel höchst Erfreuliches geleistet, indem alle Klassen und
Stände miteinander wetteiferten, für die Ehre der Gemeinde das

Ihrige beizutragen. Dagegen reichte die Freiwilligkeit nicht aus,

„Das Treffnis der Assekuranzsumme, herrührend vom grossen Brand,
war bei dieser Summe mitinbegriffen; seither wurde das Pfarrhaus etc. daraus

erstellt und bei erfolgter Trennung an Netstal 20,000 Fr. abgegeben."
(Mitteilung von Herrn Lehrer Bauhofer.)

9 Die Angaben betr. Kirchengüter von katholisch Netstal und Oberurnen
verdanke den Mitteilungen des Korreferenten, Herrn Pfarrer Eigel.



50

um die ordentlichen, jährlich wiederkehrenden Ausgaben zu
bestreiten. Auch die an den hohen Festtagen eingesammelten
Steuern zeigten, wo sie nicht für spezielle Zwecke, sondern für
Befriedigung der laufenden Bedürfnisse verwendet wurden, an
den meisten Orten nicht gerade grosse Beträge. Und doch muss-
ten auch dergleichen Bedürfnisse befriedigt, Schulden bezahlt
werden. Dafür mussten also irgendwie obligatorische Steuern
erhoben werden. So haben 1753 die Kirchgenossen von
Luchsingen erkannt und auch billig und recht zu sein befunden:
„Ursachen dessen, weil in der Dorfschaft Luchsingen sich eint
und andere Persohnen befinden, die nichts an der Kirchenbaut
habend wollen contribuieren noch bezahlen und danach sich
doch des heil. Gottesdienstes mit und nebend ihnen bedient und
so habend die Kirchgenossen auf jedi Persohn ein bilichen
Auflag gelegt, welches sie aljährlich zu bezahlen haben, nämlich
auf jede Weibs- und Mannspersohn 121/2 Batzen". Ennenda
beschloss 1774 u.a.: „Endlich solle jeder Knab, wenn er das
erste Mal zur heiligen Kommunion geht, der Kirche bezahlen
1 Gulden und eine Tochter 25 Batzen ('/2 fl.) und zwar am
Charfreitag, damit der Einzug keine Kosten verursache und
sicher geschehe." Dasselbe Ennenda beschloss 1841 die
jährliche Erhebung einer Communicanten-Steuer. Dieselbe wurde
1849 nach Verhältnis des Vermögens billig abgestuft, um nicht
alle gleich zu belasten; es wurden 5 Klassen gemacht von 10
Batzen bis 20 Batzen, doch so, dass kein Zwang gegen solche
Kirchgenossen geübt werden sollte, welche sich selbst in eine
tiefere Klasse zu setzen veranlasst glaubten oder lieber weniger
zahlten. Trotz dieses Nachsatzes verweigerten Landammann
und Rat die Sanktion dieser — doch gewiss nur billigen —
Klasseneinteilung, indem sie am bisherigen Modus einer
einheitlichen und gleichartigen Besteuerung festhielten. Daher
wurde von der Gemeinde 1850 eine Eingabe an das
Landsgemeindememorial zur gesetzlichen Regelung dieser und
ähnlicher Angelegenheiten beschlossen. Aber die Landsgemeinde
lehnte diesen Antrag mit grosser Mehrheit ab, „weil man es für
bedenklich hielt, auf das in unserm Lande ganz neue System
von Gemeindesteuern einzutreten, welche namentlich in kleinern



51

Gemeinden, wo nur eine geringe Zahl von Steuerpflichtigen
vorhanden sind, zu grossen Uebeiständen führen könnten."

Eine ähnliche Eingabe gelangte 1859 an die Landsgemeinde.
In manchen Gemeinden unsers Landes seien Kirchen- und Schulgüter

so schlecht dotiert, dass die erforderlichen und mit der
Zeit immer anwachsenden Ausgaben nicht anders als mit Hilfe
lästiger Schulgelder oder drückender Kommunikantensteuern
bestritten werden können. Anstatt solcher Auflagen, die namentlich

auf der ärmern Volksklasse lasten, wäre es billiger, nach
dem Beispiel der Landessteuer, die Steuerpflicht nach der Steuer-
kraft abzustufen. Deshalb sei den Kirchen- und Schulgemeinden
zu gestatten, zur Deckung allfälliger Rückschläge eine mit einer
Kopfsteuer verbundene Auflage auf Hab und Gut zu legen. Mit
ähnlicher Begründung, wie 1851, begutachtete der Landrat auch
1859, die Einführung der Vermögens- und Kopfsteuer für Kirchen-
und Schulzwecke abzulehnen und auch die Landsgemeinde ihrerseits

pflichtete diesem Antrag bei. Als dann der Brand von
Glarus auch im Hauptort das Bedürfnis nach einer Vermögenssteuer

für Schul- und Kirchenzwecke wachrief, gelangte 1864

der Antrag auf deren Einführung neuerdings an das

Landsgemeindememorial. Der Landrat verharrte auch diesmal auf
seinem 1851 und 1859 eingenommenen Standpunkt; dagegen
zeigte die Landsgemeinde eine Aenderung ihrer Ansicht, indem
sie dem Landrat den Auftrag erteilte, ihr ein Gesetz betreffs
Kirchen- und Schulsteuern vorzulegen. 1865 hatte dann der
Landrat diesen Auftrag auszuführen, indem er einen sachbezüglichen

Gesetzesentwurf ausarbeitete, aber immerhin seinerseits
mit 56 gegen 40 Stimmen dessen Ablehnung empfahl. An der

Landsgemeinde trat zunächst Landstatthalter J. Weber von Netstal
für den Entwurf ein : Eine Reihe bedeutender Gemeinden
besitzen unzureichende Fonde für Kirche und Schule; wenn sie
den Bedürfnissen der jetzigen Zeit genügen wollen, müssen sie

das Vermögen „aufbröselen." Diesen Gemeinden müsse man
aufhelfen. Man verweise die Gemeinden auf freiwillige Steuern ;

allein die Erfahrung zeige, dass diese Hilfe nicht genüge, und
sie sei auch unbillig, weil nur der Gute gebe, die Kargen aber
die Hand verschliessen. Auch die Kommunikantensteuer, die



52

in mehrern Gemeinden bestehe, sei nicht das rechte Hilfsmittel.
Sie treffe die ärmern Leute stärker als die reichen. Dr. Jenni,
von Ennenda, ein Radikaler der 30 er Jahre, aber nun konservativ

geworden, trat gegen den Antrag Webers und für den

Ablehnungsantrag des Landrates ein. Er verwies auf die frühern
ablehnenden Entscheide der Landsgemeinde; sie habe damit
gesagt, dass es mit der Einführung der Gemeindesteuern nicht
pressiere. Wenn der Gesetzesvorschlag auch die Steuern nur
beim Eintritt von Defiziten gestatte, so sei das nicht beruhigend
genug; wenn eine Gemeinde-Mehrheit frei schalten und walten,
könne, so werde es bald Defizite geben. Es sei höchstens in
drei Gemeinden der Fall, dass die Steuer für ihr Kirchen- und
Schulwesen wünschbar wäre. Warum sollen wir nun dieser
wenigen Gemeinden wegen ein Landesgesetz mit dem
zweischneidigen Schwerte einführen? Heute komme das Gesetz in
der unschuldigen Gestalt einer Kirchen- und Schulsteuer, bald
aber werde die ganze Flut der Gemeindesteuern anströmen ;

der Grundsatz wäre für immer entschieden. Diesen Tagwens-
steuern, die anderwärts so drückend sind, möchte er das „ThörlK
nicht öffnen. Dem volkstümlichen Votum von Dr. Jenni traten
— im Interesse der meistbeteiligten Gemeinden Glarus und
Netstal — Präsident Dr. N. Tschudi und Tagwenvogt Leuzinger
entgegen. Sie vermochten aber diesmal noch nicht
durchzudringen. Die Landsgemeinde vom 7. Mai 1865 wiederrief den
1864 erteilten Auftrag und lehnte die Einführung von Kirchen-
und Schulsteuern nochmals ab. Immerhin geschah das erst,
nach dreimaligem Abscheiden. Das gab den Anhängern der
Neuerung den Mut, schon im nächsten Jahre wiederzukommen..
Und diesmal drang nun der Antrag auf Einführung von
Vermögens- und Kopfsteuern zu Schul- und Kirchenzwecken
siegreich durch. 1874 wurde diese Kompetenz dahin limitiert, dass.

Kirchen- und Schulsteuern zusammen nicht mehr als 2 vom
Tausend Vermögen und vom Kopf beanspruchen dürfen. Da
aber das Schulgesetz von 1873 die Schulgemeinden, welche ihre
Defizite zu a/* durch das Land decken lassen, zu einer Schulsteuer

von 1.50 verpflichtete, mussten die Steuern für
Schulzwecke und diejenigen zu gunsten der Kirche getrennt werden ;;



53

und da in den sogenannten Defizit-Gemeinden für die Kirchensteuer

nur noch 50 Rappen vom Tausend des Vermögens und
vom Kopf verblieben ^wären, dieser Satz aber für einzelne
Kirchgemeinden nicht ausreichte, erfolgte 1877 eine abermalige Revision

des 1866 er Gesetzes. Aus dieser ging dann das heute
giltige Gesetz für Erhebung von Kirchensteuern hervor,
demzufolge die Kirchgemeinden zur Deckung ihrer Defizite Steuern
bis zu einem Franken vom Tausend des Vermögens und vom
Kopf, und wo das nicht genügt, auch noch Haushaltungssteuern1)
erheben dürfen. Damit war den Kirchgemeinden eine Kompetenz
eröffnet, die allen ihren Wünschen und Bedürfnissen gerecht
wurde. Laut Amtsbericht von 1900,01 haben 1900 die glarne-
rischen Kirchgemeinden nachfolgende Kirchensteuern erhoben:

Steuerfuss vom Ertrag der
Taus. Vermögen Kirchensteuer2)
und vom Kopf 1900

Fr. Fr.
Elm — —
Bilten — —
Evang. Glarus —. 15 7 289. —
Ennenda —. 40 9 163.—
Mollis —. 45 4 795. —
Betschwanden —. 60 3 832.—
Luchsingen —. 80 2 833. —
Schwanden —.80 12 749.—
Evang. Netstal —. 80 5 764. —
Matt-Engi 1. — 2 104.—
Evang. Linthal 1. — 1 769.—
Mitlödi 1. — 6 586. —
Niederurnen 1, — 4 872. —
Kath. Glarus 1. — 1 609. —
Kath. Linthal 1. — 784.—
Kath. Netstal 1. — 1 465. —
Näfels 1. — 4 382. —
Oberurnen 1. — 2881.—
Obstalden 1, — } 4 096. —Mühlehorn 1. —

Total 76 973. —
') Von der Kompetenz, Flaushaltungssteuern zu gunsten der Kirche zu

erheben, machen 1910 Gebrauch die Kathol. Kirchgemeinde von Linthal (5 Fr.),
Schwanden (4 Fr.), Netstal (6 Fr.), Näfels (5 Fr.) und Oberurnen (5 Fr), sowie
Mühlehorn.

2) Flaushaltungssteuer inbegriffen, ob. Anm. 1.



54

Erwähnen wir zum Schlüsse, nachdem von den Finanzmitteln
der einzelnen Gemeinden geredet worden, auch noch der Fonds,
welche den beiden Konfessionen des Kantons angehören und

wenigstens zum Teil deren kirchlichen Bedürfnissen entgegenkommen.

Als Erbe aus der Zeit, da das Land Glarus in zwei
konfessionelle Gemeinwesen geteilt war, besitzen die Angehörigen
des reformierten Glaubensbekenntnisses den sog. evangelischen
Reservefond, der bis 1856 auf 103 447 Fr. angestiegen war und

von welchem 1858 Fr. 70 000, als „neuer evangelischer Reservefond"

für Krankenzwecke bestimmt, abgelöst wurden, während
der Rest, als „alter evangelischer Reservefond", weiterhin dem

bisherigen Zwecke dienen, seine Zinsen zu gunsten der
evangelischen Kirchenkommission (in der Regel jährlich 250 Fr.), der

Landesbibliothek, der evangelischen Hilfsgesellschaft
(Knabenerziehungsanstalten) verwendet werden sollten1). Vom neuen
evangelischen Reservefond, der bis zum Jahr 1877 auf 168 193 Fr.

angewachsen war, wurde 1878 die Hälfte für Gründung eines

Kantonsspitals verwendet, während die andre Hälfte unter dem
Namen „neuer evangelischer Reservefond" weiterlebte und auch

Jahr um Jahr sich vermehrte. Ein Antrag, den die Synode
(ausserordentliche Versammlung vom 13. Dezember 1897) stellte,
um ca. 94—100 000 Fr. für landeskirchliche Zwecke
auszuscheiden, wurde vom evangelischen Landrat abgelehnt und blieb
der Fond bis heute unzerteilt. 1900 hatte derselbe die Höhe von
191 451 Fr. erreicht, während der alte evangelische Reservefond,
dessen Zinsen ziemlich regelmässig für die Bedürfnisse der
evangelischen Kirchenkommission und vor allem der evangelischen
Hilfsgesellschaft (jährl. Beitrag von 1000 Fr.) verwendet werden,
34 765 Fr. betrug. Aus den Zinsen der beiden Fonds übergab die

Regierung (deren evang. Mitglieder) 1900 an die evang.
Kirchenkommission 1500 Fr. (1000 Fr. als Besoldung des Kantonshelfers,
500 Fr. für verschiedene Bedürfnisse der kant. Kirchenbehörde)
und 493 Fr. verausgabte sie zugunsten der Konkordatsprüfungen2).

') Der bezügl. Beschluss des Landrates wurde bei der Abstimmung in
den evangelischen Gemeinden mit 1528 gegen 947 Stimmen gutgeheissen.

2) S. Kap. VIII (die evangelische Geistlichkeit), pag. 11 f. Indem jeder der
Konkordatsstände einen Abgeordneten an die Konkordatsprüfungen entsendet,
hat er diesen seinen Abgeordneten selbst zu honorieren, ebenso an die gemeinsamen

Unkosten des Konkordates sein Teil nach der Seelenzahl beizutragen.



55

Die katholische Kirche ihrerseits besitzt einen „katholischen
Diözesenfond", der 1900 auf 7,312 Fr. stund und im Jahr 1900

von seinen Zinsen „für den hochwürdigen Bischof von Chur
120 Fr. und für die Wallfahrt nach Einsiedeln 39.50" verausgabte,

118.81 vorschlagen konnte.

Ich stehe am Schlüsse, meiner glarnerischen
Kirchengeschichte. Möge der Rückblick auf die vergangenen Zeiten,
auf den zurückgelegten Weg, den Glauben stärken, dass die
Kirche trotz all der Mängel und Gebrechen, welche an ihr zu

tage getreten, eine ernste Aufgabe zu erfüllen hat, an der
sittlichen und religiösen Erziehung des Volkes zu arbeiten, und
dass sie, ob auch mannigfach noch irrend und fehlend, mithelfen
darf zum Wohle des Landes.



56

Uebersicht der Kirchengeschichte
des Kantons Glarus.

Das altglarnerische Heidentum.1)
St. Felix und Regula.2)
St. Fridolin, der Apostel Alamanniens.3)

Kap. I. Die glarnerische Kirche zur Zeit der Säckinger¬
herrschaft4).

Kap. II. Die glarnerische Kirche von der Schlacht bei

Näfels bis zur Reformation5).
Kap. III. Die Reformation6).
Kap. IV. Die konfessionellen Streitigkeiten 1531 —19007).

Kap. V. IX. Die evangelische Kirche 1532—1900.
V. Die Gründung neuer evang. Gemeinden und

Erbauung reformierter Kirchen8).
VI. Der reformierte Gottesdienst von den Tagen

der Reformation bis zur Gegenwart9).
VII. Die evangelische Synode10).
VIII. Die evangelische Geistlichkeit11).
IX. Separatistische Bestrebungen12).

Kap. X. Die katholische Kirche 1532—190013).

Kap. XI. Das kirchliche Finanzwesen14).

') Zürich, Schulthess 1887.
2) Zürich, Schulthess 1889 und Histor. Jahrb. XXVII, 1—7.

3) Zürich, Schulthess 1889.
4) Histor. Jahrb. XXXI, 3—41.
5) Histor. Jahrb. XXXI, 41—74.
c) Glarus. Bäschlin 1900, pag. 1—148.

') Histor. Jahrb. XXXV, 3—50.
8) Histor. Jahrb. XXXV, 51-76.
9) Zürich, Schulthess 1904, pag. 1—76.

10) Schwanden, A. Aebli-Streiff, 1906, pag. 1—62.

") Schwanden, A. Aebli-Streiff, 1908, pag. 1—65.
12) Histor. Jahrb. XXXVII, pag. 3—10.
,3) Histor. Jahrb. XXXVII, pag. 10—34.
M) Histor. Jahrb. XXXVII, pag. 34—55.


	Kirchengeschichte des Kantons Glarus [Fortsetzung]

