
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 35 (1908)

Artikel: Kirchengeschichte des Kantons Glarus [Fortsetzung]

Autor: Heer, Gottfried

Kapitel: 4: Konfessionelle Grenzstreitigkeiten : 1531-1900

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Konfessionelle Grenzstreitigkeiten. 1531—1900.

Durch die Verträge von 1531 und 1532 war, wie im
vorausgehenden Kapitel erzählt wurde, der Besitzstand der beiden
Konfessionen dahin festgestellt worden, dass von den bisherigen neun
glarnerischen Kirchgemeinden ihrer 5 — Elm, Matt, Betschwanden,
Niederurnen und Kerenzen — dem reformierten Kultus überlassen
blieben, Linthal ebenso ausschliesslich für den katholischen Gottesdienst

reserviert wurde, während Schwanden, Glarus, mit dem
auch Netstall, Ennenda und Mitlödi fernerhin verbunden blieben,
und Mollis, dem bisher auch Näfels und Oberurnen eingepfarrt waren,,
als paritätische Gemeinden erkannt waren. Für letztere Gemeinde

war aber durch einen schon am Dreikönigstag 1532 abgeschlossenen
Separatfrieden1) die Parität so gelöst worden, dass die bisherige
Kirche von Mollis dem reformierten Gottesdienst überlassen blieb,
während die frühere Kapelle von Näfels, welche gerade zur rechten
Zeit einen Neubau und damit jedenfalls eine namhafte Vergrösse-

]) Derselbe wurde abgeschlossen unter den Auspizien von Landammann
Hans Aebli und Landvogt Bernhard Schiesser. In Bücksicht auf das Besitztum
der bisherigen gemeinsamen Kirche wurde „abgeredt, dass si der dri Pfründen.
Gütter und Gült mit einanderen theillen, dass jedem Theil gleichviel werd,.
und soll jedwedre Parthi die Gült nemmen in seinem Tagwen gelegen und
die Gült verglichen, und was Jahrzit den Pfaffen uf den drien Pfründen zu-
stat, soll auch gleich theilt werden ; auch soll jeder Theil seine Pfaffenhüser
han, ussgnon der Seelmess zu Muilis Huss ist in die Summ gerechnet, d.h..
gehört zu gemeinsamem Besitz" (über die drei Pfründen von Mollis siehe

Histor. Jahrbuch XXXI, pag. 68 f.). Auch die Kirchenzierden und Paramente
(Messgewänder etc.) wurden geteilt, sogar das Jahrzitbuch auseinander
gerissen (Näfels erhielt den ersten Teil bis Ende Sept., Mollis den Best).



4

rung erfahren hatte1), ebenso ausschliesslich dem katholischen
Kultus gewidmet sein sollte. Dabei wurde ausdrücklich bestimmt,
„dass ein jeder Kilchgenoß mag sy zu Neffeis und Urnen oder zu
Mullis, an welchem Ort einer will, also dass einer von Näfels und
Urnen zu Mullis und dagegen einer von Mullis zu Neffeis
Kilchgenoß si mag." Mehr als dieses an vielen andern Orten zur
Reformationszeit der Fall war2), ward also jedem Kirchgenossen die
Glaubensfreiheit gewahrt; auch Bürgern von Näfels und Oberurnen

war es gestattet, sich der reformierten Gemeinde von Mollis an-

zuschliessen, und ebenso ist es den Bürgern von Mollis vertraglich

zugesichert, Kirchgenossen von Näfels zu sein, d. h. dem alten
Glauben anzuhangen. Und noch überraschender mag klingen, was
in demselben Vertrag vom 6. Januar 1532 „abgeredt worden: und
ob Sach wär, das eintwederen Theil kein Priester hette, so soll
der Priester in die andere Kilchhöri, wann es vonnöthen, das Volch
versehen, es wäre mit dem Sacrament, Tauf oder Gotswort zu
verkünden; da soll aber kein Gefärd brucht werden mit dem Priester
anzunemmen, wann er den finden und ankommen mög." Dass
der Fall als möglich galt, dass der Priester der einen Gemeinde
für den Priester der andern Gemeinde (der katholische Priester
von Näfels für die Reformierten von Mollis und umgekehrt) für
Sakrament-(Abendmahl) Spendung, für Taufen, Beerdigungen etc.
in Funktion treten würde, zeigt uns deutlich, dass —so heftig auch
während der Reformationszeit der Kampf hin und her wogte —
die beiden Parteien doch nicht in dem Maße gegen einander
abgegrenzt waren, wie dies später der Fall war; noch mochten ja
in manchen Familien die einen Glieder dem alten Glauben, die

b Zum Jahr 1523 bemerkt Val. Tschudi (S. 4): „dis Jars ward die Kappel
zu Näfels gebuwen". Es geht daraus wohl deutlich hervor, dass erst die

Glaubenstrennung ihre Erhebung zur Pfarrkirche mit sich brachte.
2) Bekanntlich galt damals fast durchweg der Grundsatz: cujus regio,

•ejus religio (wessen Gebiet jemand zugehört, dessen Religion gehört er an).
Es galt schon als ein weitherziges Entgegenkommen, wenn es den Gemeinden
überlassen wurde, ob sie dem alten oder neuen Glauben anhangen wollten.
Diesen Gemeindebeschlüssen hatten dann aber die Einzelnen sich zu fügen —

oder, wenn ihnen das nicht beliebte, auszuwandern. Für den Kanton Glarus
dagegen wurde individuelle Glaubensfreiheit — eine damals seltene
Sache — gewährt.



5

andern dem neuen Glauben zugetan sein, die Eltern die Messe

besuchen, die Kinder dagegen die Predigt bevorzugen. Sogar
20—30 Jahre später lebte auf beiden Seiten noch die Hoffnung,
dass man doch noch wieder zusammenkommen könnte.1)

Die für Mollis-Näfels getroffene Lösung der konfessionellen

Frage, wonach jede Partei ihr besonderes Gotteshaus hatte, war
bei dem entschiedenen Vorherrschen des reformierten Bekenntnisses

in Mollis und der noch entschiedenem Anhänglichkeit an

den „alten Glauben" in Näfels und Oberurnen wohl die

glücklichste, die durch die Verhältnisse unbedingt nahe gelegt war,
und wir hören in der Folgezeit auch wenig von konfessionellen

Streitigkeiten zwischen den beiden Gemeinden. Indem katholisch

gebliebene Einwohner von Mollis mit der Zeit über die Linth zu

ihren Glaubensgenossen nach Näfels übersiedelten und ebenso

neugläubige Einwohner von Näfels ihren Wohnsitz bei passender

Gelegenheit nach Mollis verlegten, wurde mit der Zeit für beide

Gemeinden immer mehr die vollständige „Gleichförmigkeit", d. h.

eine fast ausschliesslich katholische Bevölkerung für Näfels und

Oberurnen und die fast vollständige Herrschaft des reformierten

Bekenntnisses für Mollis erreicht.

Ungleich grösser waren die konfessionellen Schwierigkeiten

für Schwanden, wo der Überzahl der Reformierten noch längere

Zeit ein kleines, aber entschlossenes Häufchen von Katholiken,,

durch den Vertrag von 1532 gedeckt und durch den Beistand der

V Orte gehoben, Trotz bot. So hat Valentin Tschudi am Schlüsse

seiner Chronik aus dem Jahr 1533 noch von einer neuen

„Insolenz", welche die wenigen Altgesinnten von Schwanden sich

gestatteten, zu berichten2): „In unserm Land war es ein Wil zim-

lich gut und rüewig, Zänken halb, dass man auch den Friden

abliess, der etlich Jar gmeinklich gebotten war, dass jederman,

gegen anderen im Friden stüend. Nachwerts habend si widerum

1)~Als die Altgläubigen von den Evangelischen Unterwerfung unter die

Beschlüsse des tridentinischen Konzils verlangten, lehnten die Evangelischen

nicht prinzipiell die Unterwerfung unter die Aussprüche eines Konzils ab,

sondern bestritten nur, dass das tridentinische Konzil als ein allgemeines

gelten könne; einem wirklich allgemeinen Konzil würden sie sich unterwerfen.

2) a. a. 0. § 296 (Ausgabe von Strickler, pag. 147).

8) Yergl. Glarner Reformationsgeschichte, pag. 67.
^



6

zu Schwanden ir alte Wis an zu haderen und zu tratzen. Etlicb
mutwillig Gsellen trügend den Predigstul uss der Kilchen heimlich

in ein Matten ushin, und so solichs geklagt eim Rat, man
sölt si darum strafen und verschaffen, dass si den wider in die
Kilchen antwurtind ^ da man wol innen wurd, wer sölichs getan,
ward er darnach witer getragen und zerschlagen. So ward von
etlichen nach Ruwen gestellt, dass nun zu vilZänggen Ursach gab."

Infolge Wegsterbens etlicher meist älterer, angesehener
Anhänger des alten Glaubens2) schmolz im Laufe der 1530er und
anfangs der 1540er Jahre die Zahl der Altgläubigen so sehr

zusammen, dass die Anstellung eines eigenen Priesters und schliesslich

auch das Halten von Messen durch Priester von Glarus und
Näfels unterblieb.3) Umso unnötiger war es allerdings, dass 1548
der damalige reformierte Pfarrer von Schwanden, Laurentius Meier
(latinisiert: Agricola) durch seine Schmähungen eine konfessionelle
Fehde4) veranlasste, die auch den Rat beschäftigte.

J) zurückbrächten.
2) J. H. Tschudi, Glarnerchronik, nennt als solche Yogt Luchsinger

(vergl. m. Reformationsgesch., pag. 86), Yogt Schuler (Vater des neugläubigen
Landammann Paulus Schuler), Baumeister Tönssi u. a.

*) So wird berichtet, dass „der Pfarrer von Näfels, Herr Hans Grass,
einsmahls von ihnen erbetten worden, dahin zu kommen und Mess zu halten,
wie er aber am Abend zuvor dahin geritten, haben etliche einen solchen
Rumor darüber angestellt, dass die guten, andächtigen Seelen genötigt worden,
ihn noch selbigen Abends fortzuschicken, und der Priester froh gewesen, dass

er ohne Schaden darvor kommen. — Die höffliche Protestation, die dieser
Priester nachmals getan haben soll, als man ihn widerum dahin zu kommen
angesprochen, wollen wir hier ungemeldet lassen." J. H. Tschudi, Glarnerchronik,

pag. 469.

*) Laurentius Agricola, ein Mann, der mit Rücksicht auf seine Vergangenheit

Ursache gehabt hätte, zu schweigen und vor der eigenen Türe zu kehren,
hatte auf der Kanzel von „beschornen Buben" geredet; der Messpriester von
Glarus, Heinrich Schuler, bezahlte ihm Gleiches mit Gleichem, indem er ihm
unzüchtige Handlungen vorwarf. Agricola reiste nach Zürich, um sich Zeugnisse

und Bullingers Rat zu holen. Letzterer, dem Agricolas Vergangenheit
nicht unbekannt war, riet ihm jedenfalls die Anhebung eines Prozesses ernstlich

ab, verwandte sich dagegen bei Aegidius Tschudi, den er als Geschichtsforscher

kannte und schätzte, um gütige Vermittlung, die dieser auch
bereitwilligst übernahm, um einen für beide Parteien (Aeg. Tschudi gesteht, dass
auch sein „Vetter und Tischgenosse" Schuler ein „gächsehütziger" Mann sei)
wenig ehrenvollen Handel möglichst rasch und still zu beenden, cf. Histor.
Jahrbuch VII, pag. 18.



7
*

Ueberraschender noch als die Einstellung der Messe in
Schwanden war die Verschiebung des konfessionellen
Besitzstandes in Linthal. Während der Reformationszeit hatte die
Bevölkerung von Linthal in sehr entschiedener Weise am alten
Glauben festgehalten. Es war das so sehr der Fall gewesen, dass
bei den Ratswahlen vom Mai 1530 die dortige schroff-katholische
Partei auch einen Landvogt Bernhard Schiesser aus dem Rat
entfernte, obschon dieser wiederholt die Sache der Altgläubigen auf
eidgenössischen und konfessionellen Tagen vertreten hatte und
auch von den V Orten, nach dem zweiten Kappelerkrieg, als guter
Katholike anerkannt und deshalb als Ersatzmann für den von
ihnen abberufenen Thurgauer Landvogt Philipp Brunner gebilligt
wurde.1) Dennoch war er der Mehrheit in Linthal nicht
„altgläubig" genug gewesen. Darum war auch 1532 Linthal von allen
bisherigen neun glarnerischen Kirchgemeinden die einzige, die
ganz und ausschliesslich dem katholischen Kultus vorbehalten
wurde. In eben dieser bisher so gut katholischen Gemeinde fand
nun aber in den 1530er und 1540er Jahren allmälig ein solcher
Umschwung statt, dass auch die dortige Kirche sich dem reformierten
Gottesdienst öffnete und längere Zeit der katholische Kultus in
ihr sogar ganz verstummte.

„Nachdem Anno 1531", berichtet darüber J. H. Tschudi 2),

„in Linthal die Meß widerum eingeführet worden, haben die
Evangelischen daselbst biß auf diese Zeit (d. h. bis 1543) den Reformierten
Gotts-Dienst in der benachbarten Gemeind Bettschwanden
besucht, die anderen aber ihre eigene Meßpriester gehabt. Als aber
in diesem Jahr eine schwere Pest in dem Land eingerissen, welche
vil Volcks, und darunter auch den Priester im Lintthal
hingenommen, an dessen statt aber die Linthaler nicht so bald einen
andern bekommen möchten3), auch keiner grossen Lust hatte, an
diesem Orth Meß zu lesen, wo die, so derselbigen noch angehanget,
fast ausgestorben, und nur Evangelische überig gebliben; so er-

') Vergl. m. Geschichte der Reformation, pag. 69, 73, 85, 86, 91.
0 Glarnerchronik, pag. 468 f.
s) Ein Aktenstück von 1562 bemerkt freilich: hätten sie einem Priester

eine gute Besoldung gegeben, so hätten sie zehn für einen bekommen, aber
für einen Gulden wöchentlich wollte niemand zu ihnen kommen.



8

mehrten die Kilchgenossen Herren Fridolin Brunner '), damahligen»
Pfarrer in Bettschwanden, bittlich zu ersuchen, dass er ihnen das-

Wort Gottes verkündigen, und insonderheit auch die Kranknen,
in noch anhaltender Pest besuchen wollte. Sie haben auch bey denen
zu Bettschwanden angehalten, ihnen ihren Pfarrer zu vergünstigen.2)
Es wolte aber dieser fürsichtige Herr Fridolin Brunner, solch
aufgetragnen Beruff nicht annemmen, bis auf gnugsame Versicherung,
dass die Kilchgenossen alle einhellig und sich niemand darnieder
setze, und nachdem er solches erhalten, liesse er die Sach für Rath
kommen, ohne dessen Vorwüssen und Einstimmung er nichts tun
wolte. Weil nun auch die Oberkeit ohne jemands Widersprechen
ihm und den Kilchgenossen gewillfahret, hat er beides denen im
Linthal und Bettschwanden geprediget, bis auf seinen Abscheid
Anno 1555, da er von dannen gen Glarus beruften worden."

Wenn nach diesem Bericht das Eingehen des katholischen Kultus-
lediglich der Pest zugeschrieben wurde, so darf doch wohl
angenommen werden, dass andere Faktoren ebenso sehr mitwirkten:,
es wird auch hier wie anderwärts geschehen sein, dass die jüngere
Generation sich mehr der Reform zuneigte und deshalb mit dem

h Glarner Reformationsgesch., pag. 141.

*) Was die von Näfels 1532 als Möglichkeit voraussahen (ob. pag. 4) —

dass sie bei eintretender Vakanz die Aushilfe des neugläubigen Pfarrers
begehren könnten — ist also hier tatsächlich geschehen. Bei den öfteren
Vakanzen des Pfarramtes Linthal hatte Pfarrer Brunner auch schon vor 1543

in Linthal bei Taufen administriert. Brunner schreibt darüber bereits am
20. November 1538 an Bullinger: Seit einem Jahr haben die Linthaler wieder
keinen Priester und habe er unterdessen ihnen wieder, wie früher, in
Verwaltung der Taufe treulich und willig gedient. „Nun aber scheint mir in
dieser Sache", fährt er fort, „übergenug willfahrt zu sein; mit deiner
Zustimmung werde ich in Zukunft die Taufe verweigern; hauptsächlich, weil
sie nur die Taufe, nie aber GottesWort von mir begehren und empfangen,,
wenn ein Messpriester fehlt; besonders auch, weil sich der grössere Teil
verschworen hat, einen evangelischen Prediger auf die Kanzel ohne päpstliche
Messe nicht zuzulassen." Wahrscheinlich hat damals Bullinger geraten den
Schwachen zu dienen und mit Erteilung der Taufe fortzufahren (eine
Randglosse des Briefes legt diese Vermutung nahe). Dagegen ist vielleicht der
1543 eingetretene Stimmungswechsel, das einhellige Gesuch derer von Linthal
an Pfarrer Brunner und die Gemeinde von Betschwanden durch eine neuo
Weigerung Brunners, nur für Taufen nicht mehr zu kommen, gefördert worden.

Jedenfalls war Brunner an dem eingetretenen Stimmungswechsel kaum
so unschuldig, wie Tschudi in obigem Bericht es darstellt.



9

"Wegsterben der ältern Generation die Zahl der Altgläubigen
immer kleiner geworden. Dagegen ist es wohl auffallend, dass
-diese Vorgänge, die Einstellung des katholischen Gottesdienstes
in Schwanden und die Auslieferung der dem katholischen Kultus
ausdrücklich zuerkannten Kirche von Linthal an die Reformierten,
von den V Orten stillschweigend hingenommen wurden. Ohne
-Zweifel hatten die V Orte damals ohnedies genug Werk an der
Kunkel1), auch mochten Reklamationen vorderhand unterbleiben,
weil wirklich an beiden Orten niemand die Messe verlangte. —
Augenscheinlich war aber damals auch, wenigstens im hiesigen
Lande, eine irenische Stimmung vorherrschend.2) Das zeigt uns
deutlich ein Brief des Valentin Tschudi an den St. Galler J. Vadian
aus den Jahre 1545. Ein st. gallischer Bürger wollte die Stelle
eines Schulmeisters in Glarus übernehmen, falls ihm seine st.
gallischen Obern gestatteten, die Erfüllung einer mit der Schulmeistere!
verbundenen Obliegenheit beim katholischen Gottesdienst mit zu
übernehmen. In einem hierauf bezüglichen Briefe schreibt Valentin
Tschudi seinem einstigen Lehrer3): „Du weisst, wie jede Kirchenpartei

hier ihre besondern Gebräuche beobachtet und dies ganz
friedlich; denn die Gemüther sind des Streites übersatt geworden,
da er ihnen nur Verderben brachte. Der Schulmeister hat die

h Ich erinnere an den Streit über die Beschwörung der Bünde und den
Eid zu den Heiligen, an die Aufregung der V Orte über Gwalthers fünf Predigten
über den Antichrist, und weiterbin an den schmalkaldischen Krieg, der bei
aller Neutralität der Eidgenossen die konfessionellen Empfindlichkeiten reizte,
an die Eroberung von Konstanz und die Verhandlungen, die ihr in der
Eidgenossenschaft vorangingen, die Verhandlungen betreffend tridentinisches
Konzil etc.

"') So schreibt Brunner 1545 Januar: „Alles ist bei uns ziemlich
beruhigt." Dass es dabei an konfessionellen Scharmützeln ganz fehlte, soll nicht
gesagt sein. So schreibt der selbst recht kriegerische Laurenz Agricola
unterm 25. Juli 1548: „Es waren (im Rate) einige Söhne des Ephesin. Demetrius
anwesend, die dem Rat nicht ohne Stirnrunzeln und mit ellenlangen Worten
die Herrlichkeit der Kerze der Jungfrau (die nach Einsiedeln jährlich
gestiftete Kerze) auseinandersetzen; es fehlte auch im Rat nicht an einigen
.Männern von ähnlicher Sorte. Vom Rat wurde geantwortet, dies sei nicht
-Sache des Rates allein, sondern des ganzen Landes. Was die Landsgemeinde
einhellig beschliesst, das müsse gehalten werden."

*) M. Schuler, Geschichte des Landes Glarus, pag. 182.



10

Pflicht, beim Kirchengesang der andern Religionspartei Hilfe ztx

leisten ; davon geht sie nicht ab, hat sie aber nur auf die hohen.

Feste beschränkt, an denen der Schulmeister bei der Messe singen

muss. Obwohl dies unserer Partei beschwerlich ist, will sie doch

den gegenwärtigen Zustand nicht stören. — — Paulus ist auch

allen alles geworden, um Mehrere für Christus zu gewinnen. Es-

dient vielen zur Erbauung; das Gewissen bleibt frei; er wird von
der andern Partei Wohlwollen erfahren, denn sie (die Altgläubigen}
sind die Reichern und Mächtigern, Die Evangelischen besorgen,

wenn einer von der andern Partei dies Amt erhalte, so könnte-

derselbe ihrer Jugend Schädliches einflössen."

Ein Jahrzehnt später war die Stimmung eine andere

geworden und trat denn auch der Widerspruch gegen die dem Vertrag

widersprechende Einstellung der Messe in Schwanden und

Linthal hervor. Dass er jetzt, nachdem man 12 Jahre lang die

Sache schweigend hingenommen hatte, nun doch hervortrat, dürfte
verschiedene Gründe gehabt haben: Einmal hatte damals nicht
bloss für Glarus und nicht bloss für die Eidgenossenschaft, sondern

für die christliche Welt überhaupt der Geist der Gegenreformation
sich mächtig ans Werk gemacht. Seit 1545 hatte das Konzil von
Trient (concilium Tridentinum) seinen Anfang genommen, das in
verschiedenen Intervallen1) die Reform der Kirche behandelte,

und während es allerdings verschiedene, besonders in die Augen

fallende, allgemein gefühlte Missbräuche abstellte, die katholische

Kirche umsomehr gegen den Geist des Evangeliums abschloss-

und die Alleinherrschaft der päpstlichen Kirche, welche an den

Kapuzinern und Jesuiten2) ergebene Hilfstruppen erhalten hatte,,

zurückzuerobern versuchte, mancherorten dieses Ziel auch wirklich

erreichte. Wenn aber so auf katholischer Seite ein kampfes-

') 1545 beginnend, war es 1547 von Papst Paul III. unter dem Vorwande-

einer Pest nach Bologna verlegt und 1549 auch völlig aufgelöst worden.

1551 trat es unter Papst Julius III. aufs neue in Trient zusammen, um 1552

wieder ohne Resultat auseinander zu gehen. Erst 1562 trat es unter Papst

Pius IV. zum dritten Mal in Trient zusammen.

') Der von Ignatius von Loyola gegründete „Orden der Gesellschaft Jesu",

der den Kampf gegen die „Ketzer" mit rücksichtsloser Schärfe führte und

durch ein vollgerüttelt Mass von Gewissenlosigkeit und Gewissensbedrückung

grosse Schuld auf sich lud, erhielt 1540 seine Bestätigung durch Papst Paul III.



11

lustiger Geist erwucht war, bereit, jederzeit aus der Defensive
wieder zur Offensive überzugeben1), so traf es sieb, dass gerade
damals in Aussicht stand, es möchten in Glarus die Reformierten
des Hauptortes, die bisher nur sehr leise aufgetreten waren, für-
der etwas entschiedener ihren „neuen Glauben" geltend machen.
1555 war Valentin Tschudi gestorben, dem die Katholiken es
nachrühmen konnten, dass er „ein vast geschickter Mann war", der zwar
nicht mehr selbst Messe lesen durfte2), dagegen zur Messe ging, ihnen
auch „die Heiligen, die Mettinen und Fronfasten verkündt." An
die Stelle dieses Valentin Tschudi, der an seinem Teil beiden
Parteien gedient und so die Kluft zwischen Alt- und Neugläubigen
möglichst überbrückt hatte, wurde nun Fridolin Brunner gewählt,
der in Mollis und im Sernftal und seit 1532 in Betschwanden, seit
1543 auch in Linthal das Evangelium verkündet hatte und nicht
ohne Grund „der Reformator des Landes Glarus" genannt wird.
Nachdem Schwanden und Linthal sich ganz dem evangelischen
Bekenntnis zugewandt hatten, der katholische Kultus in beiden
Kirchen gänzlich abgegangen war, war es begreiflich, dass die
Altgläubigen von Glarus befürchteten, der Eintritt Fridolin Brunners
könnte zur Folge haben, dass auch in der Kirche des Hauptortes
es ähnlich gehen möchte, so dass auch hier der katholische Kultus
allmälig verdrängt würde. Diese Besorgnis trat schon bei der
Wahl selbst zu Tage. „Als M. Vallenthin im nechsten Sterbent
mit Thodt abgieng", meldet das Memorial der altgläubigen Glarner
vom 1. November 1560, „und es werender Pestilenz war, wellten
die Nüwglöubigen angantz?) ein andern Predicanten haben. Des
wir Inen nit vor warend. Und wie nun die Kilchgenossen uff

') Zu den Ereignissen, welche das Wirken desselben intoleranten Geistes,
der unter Paul III. die Inquisition gegen die Ketzer in Italien, Spanien etc.
ins Werk setzte, auch auf dem Gebiete der Eidgenossen bezeichnen, gehört
wohl in erster Linie die Vertreibung der evangelischen Locarner (1555), bei
der auch ein Glarner — Aegid. Tschudi — mitwirkte.

3l Glarn. Reformationsgeschichte, pag. 124. Auch von dem andern Leut-
priester, Meyster Hans Heer bezeugt das gleiche Memorial: „So er auch ge-
wibet hat und nit mer gefug war, Mess z'halten, ging er auch zu Mess, half
die gesungenen Aempter, Vesper, Salve und andern Kilchengesang singen
bis an sin Tod."

*)' sofort.



12

Herrn Fridly Brunner meretend, do rietend die Altgleubigen, man
sölt mit Her Fridly reden, das er unsern alten Glauben nit
schmutzti, noch schmechte und dem Lantzfriden und Vertrag
gemäss predigte. Und als wir nüt anders begerten, do fiel uns grad
der fürnemsten unsers Gegentheils einer in die Red und sagt:
man müsst ücb zwar predigen, was Ir gern hertind (hörtet). Darbi

mag man wohl spüren, was Willens man zu unserm alten Glauben

hatt, so wir doch nützet, dann die Billigkeit begert und uns nit von
einem schlechten, sondern von einem Achtparen diser Schmutz1)

öffentlich wardt. Also ward mit Herr Fridii geredt, das er dem

Landtzfriden-Vertrag und Zusagungen gemess predigen und den

alten Glauben nit schmechen noch verkleinern sölt. Das verhiess

er, aber er hielts nit lang. Den sidhar, das er darkommen, hatt
sich unser Religion gebösert, und haben für und für Zank und

Zepell mit einandern gehept von wegen das er unser Religion

stumpfiert."

So unbequem die Wahl Brunners nach Glarus2) den

Altgläubigen sein musste, hatte sie sich doch nicht abwenden lassen,

da den Neugläubigen seinerzeit die Wahl eines eigenen Prädicanten

zugestanden worden war. Umsomehr ergriff man aber diesen Anlass,

um die durch den Vertrag von 1532 versprochene Wiederaufrichtung

der Messe in Liuthal und Schwanden zu verlangen. Matthias

Bodmer, der in Betschwanden Brunners Nachfolger wurde und

infolgedessen auch für Linthal die Stelle eines evangelischen

Predigers und Seelsorgers vertrat, soll seinerseits auch nichts getan

haben, um den drohenden Sturm zu beschwichtigen ; im Gegenteil

soll er, „auf Verhetzung eines gewüssen Herrn in der Reuti",
wie der Chronist J. H. Tschudi3) meldet, „etwas zu scharff wider

') Beleidigung.
2) Aus den Ausführungen des obzitierten Memorials erhellt, dass im

Grunde Neu- und Altgläubige noch eine Gemeinde bildeten, die nicht bloss

eine gemeinsame Kirche besass, sondern auch für die Wahl der (evangel.)

Prädicanten und der (kathol.) Priester gemeinsam verhandelten, ebenso wie

Priester und Prädicant aus dem gemeinsamen Kirchengut besoldet wurden.

s) Glarnerchronik, pag. 476. Der „gewüsse Herr in der Rüti", den Tschudi

andeutet, dürfte wohl Sekelmeister Hans Wichser gewesen sein, der während

<ior Reformation eine bedeutsame Rolle gespielt hatte (Reformationsgesch.,



13

•den römischen Glauben gepredigt" haben. „Solches wolten
etliche Geschlechter, absonderlich die Dürstig, Voglinge und Fisch-
linge1) nicht leiden und begehrten, laut der Anno 1531 den V Orten
,gethanen Zusag einen Messpriester."

Schon am 28. Oktober 1555 wird auf dem Tag zu Baden unter
den Boten der VII Orte2) angezogen, wie die von Glarus nach
dem aufgerichteten Landsfrieden den V Orten wohl vieles
versprochen, namentlich in einigen Pfarrkirchen das. Amt der heiligen
Messe nach christlichen Gebräuchen wieder aufzurichten, das sei
aber nicht geschehen, sondern die Sache komme gegentheils für
und für in Abgang und der neue Glauben mache sich je länger
je mehr geltend, während in gleichem Maße die Altgläubigen
verschupft werden. Am 28. Juli 1556 aber tritt in Luzern eine

Konferenz der V Orte zusammen, welche den Beschluss fasst,
eine Gesandtschaft an die von Glarus abzuordnen und den

Vertrag und ihre Versprechungen vorstellen zu lassen. Solches
geschieht an der Landsgemeinde vom 23. August 1556. Dabei werden
den Glarnern auch noch wieder die alten Geschichten, ihr
Verhalten von 1531, zum Vorwurf gemacht und verlangt, dass die

Artikel von 1532 endlich auch in Schwanden und Linthal in Vollzug

gesetzt werden. In Antwort auf diese „hochen und scharpfen
Worten" wird evangelischer Seits erwidert3): Dass man in den
.2 Kilchen nie Mäß halte, sye bisharr (bisher) niemants derselben

Kilchgnossen wäder für Radt (Rath) noch Gemeind kommen, der
dise begert, sunst were inen dess nach Vermög unsers Zusagens
niemertt vor gsin; di wil denn uss der Kilchhöre Schwanden noch

hütigstags niemant sige, der der Mäß begere, pit (bitte) man sy

pag. 96) und der durch schroffe Äusserungen den Zorn der V Orte derart
wider sich erweckt hatte, dass 27. August 1532 beschlossen wurde, die V Orte
werden inskünftig nicht mehr neben ihm sitzen.

') Heute sind die Durst von Linthal ebenfalls sämtlich dem reformierten
Glauben zugefallen, während die Vogel dorten nicht mehr vertreten sind;
dagegen sind die Fischli von Linthal auch heute ausnahmslos katholisch. Eine

Zeit lang bildeten 3—4 Familien dieses Geschlechts die gesamte katholische

Kirchgemeinde von Linthal.
2) Ausser den bekannten V Orten auch Freiburg und Solothurn.
8) Manuscriptenband auf unserer Landesbibliothek, aus der Sammlung

von Dekan Zwicky in Mollis.



14

von Frid und Rüwen (Ruhe) wägen, inen die nit ufzetrengen."
Damals, als die Zusage gegeben worden, seien eben zu Schwanden
noch viele gewesen, darum sei die Zusage gemacht worden ; aber
jetzt, da die Messe von niemand mehr begehrt werde, möge doch
nicht auf ihrer Wiedereinführung beharrt werden. „Anträffencl
die von Lintal, wie wol sie damalen (1531) im alten Glauben vast
einhelig1), doch sithar irer kum mer der trit theil und unser
Religion die zwei Theil sigen; da aber die Altgläubigen nit dest
minder der Maß itz lut irer Zusagung begeren, so wellent inen
die Landlüt dise nit vor sin und müssent es also geschehen lassen,
mit Beger (mit dem Wunsche, dass), sy sich diser Antwort gütlich

fernügen lassen (sich damit zufrieden geben), denn sy die
geschwornen Pünt, den Lantzfriden und ir getane Zusagen trü-
lich und erlich halten wellent."

Von der Erklärung betreffend Einthal nehmen die Gesandten
Akt, während sie in Rücksicht auf die Wiedereinführung der Messe
in Schwanden den Entscheid der V Orte vorbehalten; dagegen
verlangen sie, dass Pfarrer Bodmer „one Mittel ferwisen", d. h„
ohne weitere Vermittlung aus dem Lande gewiesen werde. In
der Tat verlässt Bodmer noch im Jahr 1556 den Kanton2), und
ebenso können die glarnerischen Abgeordneten, Landammann
Paulus Schuler und Landstatthalter Aegid. Tschudi, an der
gemein-eidgenössischen Tagsatzung vom 1. Februar 1557 die Erklärung

abgeben3), dass laut Versprechen in Linthal ein Priester
angestellt, demselben ein genügendes Einkommen angewiesen und
Altar und Kirche gehörig ausgerüstet worden seien, dass sie auch
für Schwanden sich nach einem Priester umgesehen haben, aber
ohne Erfolg, dass übrigens in dieser Gemeinde kaum 3 oder 4
Katholiken seien und nicht einmal diese die Messe besuchen, wenn

') oben pag. 7.

2) Nach dem Taufbuch von Schwanden war Bodmer 1556 auch Pfarrer
von Schwanden. Falls diese Notiz richtig ist, versuchte man es wohl, ihn
auf diese "Weise im Lande festzuhalten, wurde aber Schwanden bedeutet,,
dass er durch die Verfügung der V Orte nicht bloss von Betschwanden,
sondern aus dem Lande „verwiesen" worden. In den bezüglichen Akten,
fand ich aber bisher keinerlei Andeutung, die diese Annahme bestätigen
würde.

3) Eidgen. Abschiede IV, 2, pag. 27.



15

eine gelesen werde, dass selbe ungehindert nach dem nicht gar
fernen Glarus zur Messe gehen können, sowie die von Mollis nach
Näfels gehen, dass sie aber trotzdem den Pfarrer Heinrich Schuler
zu Glarus angewiesen haben, alle Wochen 1 oder 2 Mal in
Schwanden Messe zu lesen. Augenscheinlich schenkten die Boten
der Y Orte der Versicherung, dass man für Schwanden keinen
Priester gefunden habe, keinen rechten Glauben, und es mussten
sich deshalb die neugläubigen Glarner dazu verstehen, 1559 wirklich

auch für die 3—4 Katholiken von Schwanden einen besondern
Messpriester anzustellen.

Auch diese Konzession wurde von den Y Orten, vor allem
der intransigenten, von Aegidius (Gilg) Tschudi und andern seines
Geschlechts') aufgehetzten Partei in Schwyz nicht genügend
erachtet, und noch 5 Jahre beschäftigte der konfessionelle Hader
das Land Glarus und die Eidgenossenschaft, indem von Glarus,
sofern es Glied des Eidgenossenbundes bleiben wolle, geradezu
Erfüllung der Zusagen von 1526 und 1527, resp. einfache Rückkehr

zum alten Glauben gefordert wurde. Selbst neben dem Katholiken

Landammann Hässi wollten Schwyz und Unterwaiden auf
eidgenössischen Tagen nicht mehr sitzen, und wirklich blieb Glarus
l1/2 Jahre lang infolge dieses konfessionellen Zwistes bei der
Tagsatzung unvertreten; Landammann Schorno von Schwyz, der
Schwager des Aegid. Tschudi, redete offen vom Krieg und auch
einen Fridolin Luchsinger, der zu den wenigen Katholiken von
Schwanden gehörte, welche standhaft beim alten Glauben
geblieben waren, wollte Schwyz nicht als Landvogt von Utznach
aufreiten lassen. Es ist aber hier nicht der Ort, all die
langwierigen juristischen Verhandlungen aufzuzählen2), bei denen die
Evangelischen vor allem durch Landammann Paulus Schuler, die
Katholiken durch den berühmten, bei seinen glarnerischen Landsleuten

infolge dieser von ihm heraufbeschwornen Fehden ver-
hassten Landammann Aegidius Tschudi vertreten waren und die
endlich auch den katholischen Ständen Uri, Unterwaiden, Luzern

') Deshalb hiess dieser böse Streit, der die Eidgenossenschaft mit einem
dritten Kappelerkrieg bedrohte, beim Volke: der Tschudikrieg.

2) cf. Histor. Jahrbuch, Heft XXVIII, pag. 15—50: Landammann Paulus.
Schuler und seine Zeit.



16

und Zug1) die Haltung des Landammann Schorno und seiner
Partei verleideten, so dass sie ihrerseits Schwyz zum Einlenken
nötigten.

Dagegen haben wir hierorts zu erwähnen, dass der konfessionelle

Zwist nicht bloss auf dem Rechtswege, durch Reden und
•Gegenreden der Vertreter beider Parteien, sondern auch durch
Religionsgespräche und Streitschriften geführt wurde. So

berichtet Frid. Brunner in einem Brief an Bullinger2), wie Tschudi
•auf einem Sonntag eine Versammlung in den Spital eingeladen,
da er ihnen Wichtiges mitzuteilen hätte; auch Pfarrer Brunner
hatte er dazu eingeladen, ohne beizufügen, was er vorbringen
möchte. „Als wir bi einandt versamlet sind, hett er ein lange
Vorred getan, des Inhalts, dass ich und die Predikanten iren
uralten christlichen Glauben nit ungeschulten lassint, dann wir kein
Predigt tügint, darin ir Glaub nit geschulten werd, des si nun
ganz unlideniich und wellint das kurzum nit mer liden. Und das

es also si, so hett er nach langer Tröwred min Apologiam in die
Hand genommen, die er vom Amman hat empfachen, und die er
"vor allen gelesen und ußgelegt, wie nemlich ich klar und heitter
inen die Walfart und Krützgäng geschulten habe." Darum habe

•er die Anhänger beider Religionsbekenntnisse sich an diesem Orte
versammeln lassen, damit er den wahren, christlichen Glauben
aus den Kirchenvätern und der Bibel öffentlich verteidigen und
•die Angriffe Brunners zurückweisen könne.

In längerer Rede und mit grosser Gelehrsamkeit versuchte
Tschudi sodann nachzuweisen, dass die Glaubenslehren der
katholischen Kirche göttlichen Ursprungs und teilweise von Christus
selbst aufgestellt seien. Vor allem aus war er bemüht, die An-

') Es darf Zug nicht vergessen werden, dass es, über das uneidgenössische,

hartköpfige Benehmen von Schwyz erzürnt, am 15. Juni 1563 erklärte,
es werde die von den Schiedsorten vorgeschlagenen Mittel annehmen und
dieser Sache wegen nun keine weiteren Kosten mehr haben, noch Tagsatzungen

besuchen (Eidgen. Abschiede IV, 2, pag. 256). Durch diese feste
Erklärung führte es eine Wendung herbei, indem Luzern bald seinem Beispiel
folgte und schliesslich auch Uri und Unterwaiden (.Juni 1564) sich gegen
Schwyz wandte.

s) J. Vogel: „Egid. Tschudi als Staatsmann und Geschichtsschreiber",

jag. 70.



17

sieht der Reformierten zu bekämpfen, dass die Wallfahrten und
die' Anrufung der Heiligen blosse Menschensatzungen und in den

heiligen Schriften nicht geboten seien. Den Vorwurf, dass die
Katholiken mit der Verehrung der Bilder Götzendienst trieben,
suchte Tschudi damit zu entkräften, dass er diese Verehrung der
Heiligen als eine Pflicht der Dankbarkeit erklärte, welche die
Nachwelt dem Verdienst und der Tugend der frommen Märtyrer
schuldig sei. Brunner seinerseits — auf den geschehenen Angriff
nicht vorbereitet — antwortete auf Tschudis Rede mit wenigen
Worten, so gut er eben konnte. Als er in der Folge nicht bloss,

von Tschudi, sondern auch noch von andern angesehenen Katholiken

wegen seiner Äusserungen getadelt wurde, übergab er seine

Apologie samt der betreffenden Predigt, welche man ihm zunx
Vorwurf gemacht hatte, dem Rat. Auf diese Verteidigung hin
blieb er ungestraft. Um Tschudis Vortrag noch kräftiger widerlegen

zu können, verfertigte Brunner eine besondere Schrift, welche
den Titel führt: „Antwurt uff Herr Ammann Tschudis
fürgebrachten Grund, beträffent die Religion, die Walfarten, Fürbit der

Heiligen und Abgestorbnen, auch von Anbätten, Vereerung der

helgen Bilder. Beschriben durch Fridli Brunner, Diener der Kilchen
zu Glarus. Anno 1561." Brunner teilt diese Schrift Bullinger mit,
welchen er in der Einleitung also anredet: „Selbigen Grund mines
Glaubens han ich in Gschrifft verfasst, schicken den üch zu, bitt
hiemit, Ir wellind das one Anfächtung läsen, erwägen und dan

urteilen. So das beschicht, dan werdint Ir erkennen, was die

Ursach sei, das ich die Römisch Kilch geurlaubt hab. Bitt uff
semlichs üwer Eerwürden min Schriben in bester Meinung ze em-

pfachen. Gott bewahr üch und alle Frummen in Gnaden zu Wolfart

unsers Vaterlands. Amen." Brunner bekämpft in seiner
Schrift die Ansicht seines Gegners „in freudlicherm Tone, als es

sonst bei den Polemikern seiner Zeit üblich war."
Zuerst verteidigt er sich gegen die Anschuldigung, als halte

er den Landfrieden nicht. Dann sucht er nachzuweisen, dass die

Wallfahrten und die Anbetung der Heiligen eine Satzung der

katholischen Kirche und in der heiligen Schrift nirgends geboten,
Christus aber der einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen

sei. Am Schluss seiner Schrift fordert der Verfasser seinen Gegner



18

Tschudi auf, ihm auch seine Ansicht über die Messe und das
Fegfeuer mitzuteilen; er werde nicht ermangeln, ihm dann wieder
zu antworten. Tschudi erfüllte später diesen Wunsch, und Brunner
erwiderte ihm in der Schrift: „Von der Bäpstischen Mäß Ytelkeit
und des man sich deren nit solle teilhafftig machen in kein Weg."

Wie vorhin erwähnt, war in Linthal seit 1556 und in Schwanden
seit 1559 die Messe wieder eingeführt und an beiden Orten ein
Messpriester angestellt worden. In Linthal war die Wiedereinführung

der Messe eine definitive, indem auch während des XVII.
und XVIII. Jahrhunderts immer ein, wenn auch noch so kleines
Trüppleinx) von Katholiken blieb, dem die Wohltat des Vertrages
von 1532 zu gute kam. In Schwanden dagegen schlief schon
nach 4—5 Jahren die Messe neuerdings ein. Da sich nach dem
früher Mitgeteilten in Schwanden nur noch 4—5 Katholiken
befanden, war die Stelle eines Messpriesters die reinste Faulenzerei
und ein Mann von irgend welchem Tatendrang und Selbstachtung
konnte sich deshalb nicht zur Übernahme dieses Postens ent-
schliessen, für einen Müssiggänger aber, der nur auf sein Wohlleben

sann, war die Stelle des geringen Gehaltes wegen nichts.
Überdies konnte es kaum fehlen, dass die Bürger von Schwanden
dann und wann über den auf öffentliche Kosten gefütterten
Messpriester spitze Bemerkungen machten. Wir wundern uns deshalb
kaum, dass 1564 (9. April) der Tagsatzung gemeldet werden musste,
der Messpriester von Schwanden hätte sich „wegen Friedbruch
und Schuldenmachen" über Nacht aus dem Staube gemacht. Da
bei der in Schwyz herrschenden Stimmung zu fürchten stand, dass
auch dieser Vorfall wieder zu Ungunsten von Schwanden
ausgebeutet würde, tat Schwanden wohl daran, ohne erst Reklamationen

abzuwarten, von sich aus der Tagsatzung von dem
Geschehenen Kenntnis zu geben, mit der Bitte, „man möchte es
ihnen nicht übel nehmen, wenn sie nicht auf der Stelle einen
andern bekommen." An der folgenden Tagsatzung aber erklären
sich Zug, Luzern, Uri und Unterwaiden einverstanden, dass, da
gegenwärtig in Schwanden niemand die Messe begehre, der Priester
von Schwanden inskünftig in Glarus Wohnung nehmen und den

x) Um 1680 waren es 40 Seelen.



19

•dortigen zwei Messpriestern in Ausübung des Gottesdienstes
behilflich sei, dieses in dem Sinne, dass Schwanden diesem dritten
Priester jährlich die Pflichtigen 52 Sonnenkronen ungeschmälert
zukommen lasse, und, wenn früher oder später wieder einige Landleute

zu Schwanden einen Priester und die Messe begehren, es
den Altgläubigen von Glarus anheimgestellt sei, diesen Priester
zu Zeiten nach Schwanden hinaufzuschicken, um Messe zu lesen,
oder ihn in Schwanden wohnen zu lassen ; im letztern Falle sollte
auch das Pfrundhaus ihm übergeben werden. Dreissig Jahre später,
1594, wurde dann dieses Abkommen von 1564 dahin abgeändert1),
dass in Glarus statt des dritten Priesters ein kathol. Schulmeister
angestellt werde und Schwanden an diesen jährlich 32 Sonnenkronen

bezahle. Da drei Priester für die doch kleine katholische
Bevölkerung zu viel waren, lag der Handel in beidseitigem Interesse.

Die Altgläubigen von Glarus erhielten ihren eigenen
Schulmeister und Schwanden hatte fürder statt 52 jährlich nur noch
32 Kronen zu bezahlen.2) Wenn aber Schwanden glaubte,
damit wäre die seit 1564 faktisch abgeschaffte Messe auch rechtlich
beseitigt, war diese Freude doch noch etwas verfrüht.

Noch stund in der Kirche von Schwanden der Messaltar, der
daran erinnerte, dass auch die Altgläubigen in der Kirche von
Schwanden Hausrecht besassen. In der Beglaubigung, dass mit
der Umwandlung des Priesters von Schwanden in einen
Schulmeister von Glarus die Messe definitiv beseitigt und der Altar
darum nur noch ein Ärgernis für die Reformierten sei, hatten
1595 „einige Privatpersonen sich understanden, den in der Kirche
daselbst annoch stehenden Altar zu schleissen und hinweg zu
thun. Ob nun gleich ein zweifacher Landrath nicht nur selbige
wegen ihres von selbst genommenen Gewalts um 100 Guldi Büß
angeleget, sonder sich auch noch dahin erkannt, dass wann über

') „Blätter zur G-eschiehte von Schwanden", pag. 109 ff.
2) Diese Verpflichtung verblieb Schwanden bis vor 40 Jahren. Erst 1862

kaufte sich Schwanden von der Verpflichtung, jährlich an Katholisch-Grlarus
81 Fr. bezahlen und die Kirche eventuell für den katholischen Kultus offen
halten zu müssen, rechtzeitig los. Ein paar Jahrzehnte später wären ihm wohl
ganz andere Opfer erwachsen, wenn es nicht Altäre und Bilder wieder in
seine reformierte Kirche hätte aufnehmen wollen.



20

kurtz oder lang einige weren, welche allda der Meß begehrten,,
alßdann der Altar widerum solte aufgerichtet werden, haben sieb
doch die Y Catholischen Orthe mit solchem Eifer in die Sach

gelegt1), dass man, um mehrere Weitläufigkeit zu verhüten, sieb

genöthiget sah, den Altar widerum herzustellen, und nach
Anweisung Herren Mattheisen selbigen in die alte Form bringen zu?

lassen."2)
Von dem letztangeführt,en Ereignis abgesehen, war sonst das

letzte Viertel des XVI. Jahrhunderts in konfessioneller Beziehung

ruhig verlaufen. Dagegen verschärften sich im XVII. Jahrhundert
die Gegensätze wieder zusehends. Dass auch auf reformierter
Seite das konfessionelle Bewusstsein sich steigerte, mögen ein

paar Notizen aus den Pfarrbüchern von Mollis aus dem Anfang
des XVII. Jahrhunderts beweisen: Am 10. März 1608 „hat Pfarrer
Wilbret Tobler den Altarstein aus der Kirche mit 15 Mann gethan
und zur Heerdplatten verwendet." — 1617 den 27. Juli „ward
Conrad Zwicky begraben, der erste ohne Kreutz auf das Grab,.

auf Rath des Pfarrherren."3) — 1617 den 12. August: „Die alte
steinerne Canzel, welche viel von den Catholischen für einen.

Altar hielten, hat der Pfarrherr an gemeltem Tag allein mit einem

Isenstecken zerbrochen, und samt seiner Frau, das alt Steinwerk,

aus der Kirchen getragen und gesäubert, und da oben auf dem

Canzelgemauer ein gehauener Schuh langer und mehr als-

tlg Schuh dicker Stein war, wurde dieser mit HilfWolfgang Leuzinger,
Stephan David Engelers und Baschli Hug aus der Kirchen geführt
und für (vor) die Pfarrhaus-Thür zu einem Antritt legen lassen..

Die Kirchen wurde also von alten Gebräuchen gereformiert."

Nicht lange bevor Pfarrer Werdmüller in Mollis diese grosse-

reformatorische Tat — die Entfernung eines gehauenen Steines,

h Bekanntlich hat der Okt. 1586 geschlossene „goldene" oder borromäische

(so genannt zu Ehren von Karl Borromœo, Erzbischof von Mailand, f 1587)-

Bund es sich zum Ziel gesetzt: bei dem römisch-katholischen Glauben

beständig und fest zu verharren und ihre „ewigen" Nachkommen unwiderruflich

daran zu binden, alle Anstifter des Abfalls aber „nach Verdienen" zm

bestrafen.
2) J. EL Tschudi, Glarnerchronik, pag. 527.

3) Hans Werdmüller von Zürich, 1616—22 Pfarrer von Mollis.



21

möglicherweise Altarsteines — vollbrachte, sollte sein Kollege auf
Kerenzen die konfessionelle Erbitterung katholischer Mitchristen
in handgreiflicher Weise erfahren. Von einem Besuch in Zürich
nach Kerenzen heimkehrend — Dezember 1616 — wurde Pfarrer
Bernhard Hofmann „bei Schännis überfallen und fast tot
geschlagen."1) Er erhielt dafür 50fl. Schmerzensgeld; dennoch sass-
ihm noch nach 8 Jahren der Schrecken, den er bei gedachtem;
Ueberfall erfahren, so heftig im Leibe, dass er 1622 eine Beförderung

zum Pfarrer von Richterswil2) aus Furcht vor den Katholiken,

in deren Nähe ihn eine Wirksamkeit in dieser Gemeinde,
wieder gebracht hätte, ablehnte.

Solche Vorfälle zeigen deutlich, wie gross die Spannung der
Gemüter war und wie gross eben darum die Gefahr war, dass
der Krieg, der 1618 jenseits des Rheines seinen Anfang nahm
und während 30 Jahren so unsäglich viel Elend über Deutschlands

Gaue brachte, auch die Schweiz in Mitleidenschaft zöge.
Es konnte ja bei der angezeigten konfessionellen Gereiztheit nicht
fehlen, dass die beiden kriegführenden Parteien Deutschlands bei
ihren Glaubensgenossen in der Schweiz lebhafte Sympathienffan-
den, Siege der Kaiserlichen in den V Orten freudig begrüsst
wurden, Siege der protestantischen Heere in Zürich und Bern
ebenso freudige Teilnahme erweckten. Zu verhüten, dass diese
Sympathien nicht zu aktiver Beteiligung der einen oder andern
und damit beider Parteien führten und infolgedessen dann die
Wellen des Kriegselendes über die helvetischen Lande
hereinbrächen, musste das Bestreben aller patriotisch gesinnten Schweizer
sein. Für eben diesen Zweck der Erhaltung des gemein-eidgenössischen

Friedens mussten auch die evangelischen Glarner ihre Opfer
bringen. Denn ein solches — und zwar ein entschieden grosses
Opfer — war es, dass die Glarner sich dem Spruch der Tagsatzung
von 1623 fügten3), welcher der katholischen Partei grosse Vor-

') Kasp. Wirz, Etat des Zürcher Ministeriums, pag. 61. cf. M. Schuler,
Geschichte des Landes Glarus, pag. 243.

2) 1617 war er von Kerenzen als Diacon nach Stein am Rhein gekommen-.
a) Mit Recht bemerkt der Chronist Trümpi (pag. 753) : „Nicht die

Mutlosigkeit der Väter, sondern die Läuffe der Zeiten, in denen die cathol. Stände
in hohem Tone sprachen, haben die Evangelische zurückgesetzt. Die Lage



22

rechte einräumte, bei der Besetzung der Landesämter ihnen einen
Anteil zugestand, der nicht „proportional", d.h. nicht im Verhältnis
zur Bevölkerungszahl stund. Hatten schon 1556 die Katholiken
grundlos1) geklagt, dass sie verschürpft werden und zu keinen
Ämtern gelangen, so erneuerten sie auch jetzt wieder dieselbe

Klage, obschon sie auch in den letzten Jahren reichlich mit Ämtern
bedacht worden waren. Äber während die katholische Bevölkerung

kaum x/4 der gesamten Seelenzahl ausmachte2), verlangten
sie geradezu die Hälfte der Beamtungen für sich und erhielten
dann auch durch den Landesvertrag von 1623 in Rücksicht auf
die Stelle des Landammanns 2/5, indem fortan innert 5 Jahren
die Evangelischen ihn je für 3, die Katholiken für 2 Jahre wählten,
in Rücksicht auf die Ämter eines Seckelmeisters, Landweibels,
Landschreibers, Landesbaumeisters, sowie der Vogteien x/3 und
in Rücksicht auf die lebenslängliche Stelle eines Pannerherren,
sowie die Vertretung an der Tagsatzung sogar wirklich die Hälfte.
Und während bisher nur eine einige und gemeinsame Landsgemeinde
die Wahlen getroffen hatte, finden fortan jeweilen am Sonntag
vor der gemeinen Landsgemeinde für die Wahlen konfessionelle
Landsgemeinden statt: die evangelische in Schwanden, die katholische

in Näfels. Dadurch war zwischen den beiden Konfessionen
nicht bloss eine kirchliche, sondern auch politische Trennung
vollzogen und die Grenzen zwischen den beiden Parteien so scharf
gezogen, dass eine Verschiebung im Besitzstand der beiden
Konfessionen, wie wir sie im XVI. Jahrhundert — auch nach 1532 —
wahrgenommen, nicht mehr stattfinden konnte. Dagegen kann
man nicht sagen, dass nach dieser 1623 veranlassten Trennung
das „schiedlich, friedlich" sich bewahrheitete. Im Gegenteil hören

des Landes war eben sehr bedenklich, noch bedenklicher die Eidgnossen-
schaft in Zerrüttung zu setzen, so lange noch leidenliche Friedensmittel auf
der Bahn".

') In der Zeit von 1532 — 1565 stand das Landammann-Amt während
14 Jahren bei den Katholiken, 19 Jahre bei den Evangelischen.

2) Von den glarnerischen Gemeinden waren Niederurnen, Bilten, Kerenzen,
Mollis, Matt und Elm, sowie Schwanden und Betschwanden ganz oder fast ganz
reformiert, in Linthal nach vorstehendem (oben pag. 14) 2/s reformiert, „kum
der dritt Teil" katholisch, auch in der Hauptpfarrei hatten die Evangelischen
die Mehrzahl, während nur Näfels und Oberurnen ganz katholisch waren.



23

wir durch das ganze XVII. Jahrhundert immer wieder von neuen
konfessionellen Händeln. In den 1640er Jahren war es das Fahrtsfest,

das die getrennten Brüder hätte einen sollen und statt dessen
heftigen Zwist hervorrief. Während seit 1564 das Fahrtsfest in
der Weise gefeiert wurde, dass das eine Jahr ein katholischer
Priester, das andere Jahr ein reformierter Pfarrer (wie es scheint,
zumeist der Dekan) die Fahrtspredigt hielt, kam es schon 1640
zu einer Trennung, so dass die Katholiken ihren Festzug in
gewohnter Weise veranstalteten, während die Reformierten den Tag
für sich feierten. „Es seind" (sind), berichtet Pfarrer Conrad Wirz
in einer von ihm verfassten Vorrede zu den 1662 im Druck
erschienenen 10 Jahrzeitpredigten ') des Dekan Joh. Ludwig Ammann,
„auf der Seiten deß Gegentheils" (i. e. der Katholiken) „nach und
nach eingeschlichen unerträgliche Sachen. Man ist nach und nach
aufgezogen mit vielen Creuz- und Fahnen, die Creutz tragen sie
voran, darauf folgen die Fahnen, und endtlich ein übergülter Sarck,
•darinnen etwas so genennten Heiligthumbs2) ligen soll. Nicht
minder ist auch geändert die Ordnung der Priesterschafft: Frömbde
Priester und Ordensleuth gehen zuforderst, und dann erst der
Papistische Pfarrer zu Glarus mit den vornembsten Geistlichen
im Land, allein in ihren Chorhembderen mit entdeckten Häupteren
und gewohntem Gesang. Ihnen seind vor disem gefolget die Herren
Kirchendiener in ihren Mäntlen stillschweigende und mit bedeckten
Häupteren. So die Papisten bey den eilf Creutzsteinen auf den
Knieen ihres Gebätt in Lateinischer Spraach verrichtet, haben die
Evangelischen Pfarrer, ein wenig beyseits, gebättet auch knieend,
ein jeder nach dem Ihnne Gott ermahnet. Der Gottesdienst, der
an solchen Tagen, ehe man sich von einanderen gesönderet, under
freyem Himmel verrichtet worden, war von schlechter Andacht,

') „Näfelser-Fahrt, in zehen erbaulichen Jahrzeit-Predigen zu schuldigem
Dank dem Höhesten, für den im Jahr 1388 gemeinen Landleuthen dess lobl.
-Eydgnössiscben Bundorths Glarus wider ihre Feind, bey und umb Nähefels
verliehenen Wundersieg, underschiedlicher Zeiten und Orthen gehalten durch
weiland Herren Joh. Ludwig Ammann, der Evangelischen Gemein im
Hauptflecken Pfarern und Decanum durch das Land etc., jetzo aber auf Begehren
•Gottliebender Leuthen, mit Beyfügung erforderlicher historischer Vorred
herausgegeben."

2) Die bekannte „goldene Trucke" mit einer Reliquie St. Fridolins.



24

und den gantzen Tag über war mehr Böses dann Guts getham

und verübet worden. Im Jahr 1639 haben die Papisten zum erstem

Mal auf den vergüldten Sarck gesetzt ein silbernes Bild St. Fridolin,,
ihres Lands-Patronen, dises Bild haben sie bey jedem Creutzstein

under dem Gebätt gegen dem Yolck umbgewendt, das die

Evangelischen selbigen Jahrs, weil man nichts darvon gewüsst biß dass

Bild auf den Platz kommen, gestatten müssen. Hierauf haben,

in folgendem 1640 Jahr die Evangelischen früh protestiert:
woman das Bild nit daheim lasse, wollen sie die Fahrt nit besuchen.

Alßdann auch, weil diß Orths bey dem Gegentheil nichts zu

erhalten gewesen, zwey Jahr einanderen nach, benandtlichen in

angeregtem 40. und 41. Jahr beschechen: da die Evangelischen beidemal

disen Fahrtag in einen Bättag verwandlet, in allen Kirchen

geprediget, Gott umb den ihren Vorderen verliehenen Sieg und.

alle andere Gutthaten gedancket, alle Wirtshäuser beschlossen

und alles auf Gottsforcht und Andacht gerichtet haben. Weilen

dise Aenderung denen zu Nähefelß an ihrem Gewinn und Wirthen*

Abbruch gebracht, haben sie sich von denen zu Glarus, deren das-

Bild allein gewesen, getrennet, und nach langem Zancken an einer

sonderbaren desswegen besammieten Lands-Gmeind mit der

mehreren Stimm erhalten, dass man die Evangelischen mit disem Bild,

fürbas nicht beschweren und sie bey der Fahrt widerumb zu

erscheinen bätten solle. Dise Sach ward auf Seyten der Evangelischen

für einen zweifachen Lands-Rath gebracht und nach vilem.

Für- und Widerreden gut befunden worden, dass man umb guter

Nachbarschafft willen bey dem alten, und dem Buchstaben des-

im Jahr 1564 aufgesetzten Vertrags bleiben solle."

Eine grössere Andacht kehrte allerdings auch nach der vor

allem durch das Interesse der Wirte in Näfels geforderten Rückkehr

zur gemeinsamen Fahrtsfeier nicht ein. Während heute die

gemeinsame Fahrtsfeier für uns immer etwas Erhebendes hat,,

ward sie damals aufs neue eine Quelle von viel Zank und wenig

Erbauung, so dass die Erinnerung an diese unerquicklichen

Vorgänge des 17. Jahrhunderts es uns dankbar empfinden lässt, dass-

die christliche Tugend der Toleranz trotz aller Schwankungen

eben doch ihre entschiedenen Fortschritte gemacht hat. „Wird
die Predigt von dem einen Theil gehalten", bezeugt Dekan Ammann.



25

in der von ihm 1648 (hei gemeinsamer Feier) gehaltenen Fahrts-
predigt, „so wird sie von dem andern verachtet, außgemacht, ge-
•lästeret und geschmächt, weil die Gmüther mit lauterem Vor-
urtheil eingenommen und ein jeder Theil das Sein für recht haltet,
•ohngeachtet weliches besser auss Gottes Wort bewährt werde
•oder nit. Deren zu geschweigen, die eintweder gar keiner Predig
zuhören, und stracks dem Dorff und den Kraamläden zulauffen,
oder wann sie gleich auf dem Platz seind, nit allein für ihre
Personen nit aufmercken, sonder mit ihrem Schwetzen, Lachen,
Märckten, Kauifen, Tauschen, Zotten- und Possenreissen und
anderem disem Orth unzimmenden Sachen andere in ihrer Andacht
•ärgeren, hinderen und verirren. Wann das fürüberen (vorüber), begibt
man sich in die Wirtzhäuser, isset, trinekt, springt, dantzet, und
-da man Gott dancken solt, darf man wol anheben zancken und

balgen, schweeren und fluchen, rauften und schlagen, anderen Un-

-raths, so auf disen Tag vorgehet, nur zu geschweigen." Dass an
dieser mangelnden Andacht die beidseitigen Geistlichen unschuldig
gewesen, kann wohl auch nicht behauptet werden. Hatte z. B.
1649 der katholische Geistliche an der Hand von Psalm 150, 1

•es unternommen, alles, was bei der Fahrtsfeier vorgeht (wohl vor
allem die an disem Tag üblichen katholischen Ceremonien)
„gutzumachen" und hatte man dabei hören müssen, „dass man zu
Vertheidigung diser Sachen vast keine andere Gründ habe, als

nur soliche, die entweders gar nit zur Sach dienen, oder nur das

probieren (beweisen), darumb niemalen weder Streit noch Frag
gewesen",1) so benützt Dekan Ammann im folgenden Jahr — an
der gemeinsamen Feier — die gleichen Textesworte, „um auß

eben disen Worten auch unsere Meinung von diser Fahrt, und
was derselben anhanget, grundtlich und bescheidenlich zu
eröffnen", d. h. „erstlich zu entdecken, wie sehr wir unsers Theils
dise Fahrt gut heissen, darnach und für das ander, was uns daran
nit unbillich irre (ärgere), und dannethin fürs dritt und letzte, auch
noch mit wenigem zu begegnen den fürnemmsten Einwürffen, so

uns darwider geschehen möchten."
Die theologische Fakultät der Basler, die doch 1501 bei ihrem

•Eintritt in den Eidgenossenbund die Verpflichtung übernommen

') Ludw. Ammann, a. a. 0. pag. 76.



26

hatten, hei inneren Zwistigkeiten stillezusitzen, i. e. zum Friede®

zu reden, hatte auch noch ein wenig Öl ins Feuer gegossen,
indem sie in einem Consultum vom 15. März 1643 ihrer Verwunderung

Ausdruck gab, „dass die evangelischen Fürgesetzten wälltun

d geistliches Standts sampt ihren Gemeinden dise Gewonheit
so lang und weit einwurzlen lassen", und sie damit den Wunsch
verband, „dass vor 4 Jahren als vom Gegentheil die Abgötter!
mit Aufstellung eines nüwen Götzens vermehrt, und also zu voll-
komner Sönderung kommlicher Anlass gegeben worden, man da-

mahlen bey der fürgenommnen anständigen und loblichen Sonderung

beständig verbliben wäre." Als dann ein „eifersüchtiger
Priester" neuerdings in der ihm übertragenen Fahrtspredigt „die
evangelische Lehre unbillich durchgezogen" und, den Verträgen
entgegen, nicht dazu verhalten wurde, den Evangelischen die

verlangte „Reparation zu tun", verzichteten die Letztern — seit 1656 —

endgültig auf gemeinsame Feier des Fahrtsfestes. Trotzdem gab
dasselbe noch weiterhin Anlass zu konfessionellem Hader.

So war 1675 die Fahrtspredigt von „dem Hochwürdig-gnädige®
Fürsten und Herrn, Hrn. Augustino, Abbten dess Fürstl. U. L-
Frauen Gottshauses zu den Einsidien" übernommen worden; während

derselbe aber das, was doch der Grund der Festesfeier war,,
die Schlacht von Näfels, einfach unberührt liess, benützte er de®

Anlass, um die das Fest ebenfalls besuchenden Reformierten für
seinen katholischen Glauben zu gewinnen oder doch recht gründlich

zu ärgern.!) Im Anschluss an Joh. 20,11—18 (Jesus begegnet
nach seiner Auferstehung der Mar. Magdalena) erörtert er das Thema,
welche der beiden Religionen „der wahre alleinseligmachende
Glaube" sei. „In allhiesigem Lobl. Eydgnoßischem Orth Glarus
ist bekant der Zweispalt deß Glaubens. Ist männigklich offen-

') Ähnliches scheint auch an früheren Fahrtsfesten geschehen zu sein.
So beklagt sich 1670 die evangelische Synode, dass am Fahrtsfest ihr „Gegentheil"

„unzimmende Disputierpredigen von weithin berufften Priestern und.

Ordensleuthen halten lasind." Ebenso wird an der Synode von 1674 geklagt
„wegen der an der Fahrt von fremden Pfaffen gethanen und immer con-
tinuirenden Schmäch- und Lasterpredigungen" und angeregt, „Rath zui

schaffen, disem Unrat mit allem Ernst abzuhelfen." "Wie viel diese

„Anregung" fruchtete, zeigt die besprochene Predigt von 1675.



27

bahr die Zerfcrennung zweyfacher Religionsbekantnuß. Nun ist ein
außgemachte Warheit des Glaubens: Quod sit unus Dominus, unus
Baptismus, una Fides. Ephes. 5. Es seye nur ein Herr und Gott,
nur ein Tauff und ein Glaub. So kann denn nit seyn, dass bey
diseren WiderWertigkeiten der Religion beyder Seits der wahre
christliche göttliche Glaube sich befinde. So ist eß aber unmöglich,

dass jemand ohne den wahren und göttlichen Glaub Gott
gefalle und seelig werde. Sine fide impossibile est placere Deo.
Heb. 11. Es ist ohnmöglich ohne den göttlichen Glauben Gott
gefallen. Ist derohalben nothwendig, dass eine euers löbl. Landts
Glarus Religion in solchem Stand seye, in welchem ohnmöglich
ist, Gott zu gefallen und hiemit seelig zu werden. Wann
derohalben so handgreifflich wahr, die einte euers Landts Religion
seye Gott missfällig, beraube seine Undergebne der Seeligkeit und
stürtze hiemit selbige in das ewige Verderben, in die ewige Ver-
damnus, so solt uns ja angelegen seyn, dem heutigen Exempel
Marise Magdalena nachzufolgen und Christum bey der wahren
Religion embsig zu suchen." Durch eine Masse gelehrter Citate
ausZwingli und Luther, Calvin, Melanchthon, Bullinger, Breitinger
und Heidegger, Danzius und Keckermannus u. n. a. beweist er
zunächst, dass die evangelische Religion in sich selbst zerspalten
und zerteilt sei und deshalb könne dieselbe nicht die wahre
Religion sein, da nur una fides, ein Glaube, die wahre Religion sein
könne. Allerdings könne ja auch in „Lehren, so niemahlen als
Glaubens Artickel von der heiligen Kirche seind erklähret worden,
under uns Catholischen Streit sein ; wann aber die heilige Kirche
in einem Allgemeinen, im Namen Christi versambleten und
hiemit Authoritate Christi vicaria gestifften Concilio einige Lehr als
ein Glaubens Artickel determiniert unnd erklähret hat, so mag
under den Catholischen kein Streit mehr statthaben, sonder alß-
dann heisst es: si Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut Ethnicus
et Publicanus. Math. 18, 17. So einer dann solchen von der
heiligen Kirchen erläuterten Glaubens Artickel bestreiten wolte, wird
er ein von der Kirchen abgeschnitnes Glid gehalten." Die
reformierte Lehre dagegen ist der Einheit des katholischen Glaubens
gegenüber ihrem eigenen Prinzip zu Folge die Zerspaltung. Im
weitern sucht er dann wieder durch eine reiche Zahl von Citaten



28

zu beweisen, dass der katholische Glaube der alte, von Augustin
und andern alten Kirchenlehrern verkündigte Christenglaube sei;
insbesondere möchte er das nachweisen mit Rücksicht auf das

Sacrament des Leibes Christi, die Verwandlung des Brotes im
Messopfer in den Leib und das Blut Christi. Er schliesst deshalb

mit der Aufforderung an die Reformierten, zurückzukehren zur alten
katholischen Religion, welche doch auch ihr Landssiegel, Panner
und Fahnen und vor allem auch ihr Landespatron St. Fridolin als

die wahre Religion bekennen. „Wer soll dann nit von Grund
seines Herzens anwünschen, dass, gleich wie nachdeme Christus

Magdalenam angeredt Maria, Christus euch in euerm Hertzen auch

zuruffe, und durch seinen göttlichen Beruft' euch mit dem Liecht
deß Alten wahren ungezweiffleten Glaubens erleuchte, und hiemit,
gleichwie Magdalena, als Christus sie berufen, sich umbkehret und
Christus erkennt, also ihr auch widerumb auf die alte eurer lieben
Voreltern Religion kehrten und hiemit die Warheit deß heiligen
Evangelii erkenneten."

Dass eine Predigt, die so ausschliesslich vom Anfang bis zum
Ende wider den evangelischen Glauben ausholte, Anstoss erregen
musste1), lag wohl auf der Hand, und da der hochwürdige Fürstabt

die Predigt auch noch durch den Druck verbreitete, musste
sie wohl einer Entgegnung rufen. Dieselbe übernahm in einem
noch im gleichen Jahr 1675 erschienenen, 360 Seiten starken Buche,
dem 1676 auch noch ein „Anhang" und eine „abgekürzte Widerlag

gehaltner Nähfelserfahrt-Predig" folgte, der Zürcher Dr. und
Professor Joli'. Heinrich Heidegger, nicht, weil im Land Glarus
keine „treöenlich gelehrte und eifrige Herrn und Brüder" gewesen
wären, die selbige grundtlich zu widerlegen, mit erforderlicher
Geschicklichkeit mehr als genug begäbet", wären, sondern „auß
höherem Befehl, und weil under denjenigen Reformierten
Theologen, welche Herr Prälat mit Namen angezapft, er, alß der aller-

') Die patriotischen Erinnerungen, welche mit dem Gang von Denkstein

zu Denkstein und der Versammlung auf dem Schlachtfeld sich
verbanden, wie die in Näfels statthabenden Belustigungen und Schaustellungen
brachten es mit sich, dass trotz der seit 1656 bestehenden Trennung immer
auch Evangelische in kleinerer oder grösserer Zahl (je nach der Witterung)
der katholischen Feier beiwohnten.



29

geringste, allhier in diser Bilgerschaft noch allein schwebe." —
Namentlich die Antwort auf den Vorwurf der Zerspaltung der
Protestanten war für Heidegger nicht eine leichte Aufgabe, da
-die schroffen Äusserungen, die Luther im Abendmahlsstreit wider
die „Sacramentirer" getan hatte, für Pater Augustin eine
köstliche Waffe gewesen. — Heidegger beruft1) sich gegenüber den
harten Urteilen Luthers „von dem durch unmässigen Zorn
Verzuckten auf den sittsamen und unpassionierten D. Luther."
Sodann sucht er darzulegen, dass der Streit der Meinungen nur die
Nebensachen betreffe, während sie in „dem Grund und den für-
nemsten Artickeln des Glaubens", in dem, was die Seligkeit
betreffe, sich eins wissen. Ganz besonders ist dieses bei den
„evangelisch Reformirten" der Fall, „wie die vilfaltige in dem Fundament
des Glaubens übereinstimmenden Glaubensbekantnussen aller
Reformirten Kirchen ein solches ausweisen."2) Allerdings wird die
-erstrebte und gewünschte Einheit des Glaubens auch bei den
Reformierten sich noch nicht in vollem Maße finden ; denn „hier in
diser streitenden Kirchen ist die Einigkeit nicht follkommen, sonder
zuweilen mit vilen Mängeln behaftet. Dann gleich wie der Glaub
und die Wüssenschafft selbst hie in Zeit unfollkommen ist, sitten-
weilen nach der Lehr des H. Apostels hie in Zeit unser Wüssen
Stuckwerk und unser Weissagen Stuckwerk ist, also ist auch die
Uebereinstimmungin dem Glauben unfollkommen." Das hat bereits
Augustinus — nicht der Prälat, sondern der h. Kirchenvater —
weislich gelehrt: „Es können die Frommen mit den Frommen,
wenn sie beiderseits follkommen sind, nicht mehr streiten. Aber
diejenigen, welche annoch zunemmen und unfollkommen sind,
'können so weit wider einandern streiten, dass (da das Fleisch
wider den Geist glustet und der Geist wider das Fleisch) der geistliche

Gelüst streiten kan wider eines andern fleischlichen, oder
her fleischliche wider eines andern geistlichen, eben als wie die
guten und bösen wider einandern kämpfen, oder auf das wenigeste
können die fleischlichen Gelüst zweyer Frommen, welche noch
nicht follkommen sind, wider einander streiten."

') Kurze Widerlag, pag. 14.

2) Kurze Widerlag, pag. 9.
3) Schutzschrift, pag. 26 f.



30

Herr Heidegger glaubt sogar den Vorwurf der Zweispaltigkeit

an die katholische Kirche zurückgeben zu können, da die

katholische Kirche fort und fort sich ändere, eine so ganz andere

geworden sei, als sie einst gewesen.1) Vor allem aber sei sie im
Widerspruch mit den Lehren der alten katholischen Kirche, d.

Inder Kirche der ersten Jahrhunderte und den Lehren der heiligen
Schrift.

Mehr als durch die Predigt des Prälaten Augustinus wurde
in demselben Jahr 1675 das Glarnervolk — Evangelische wie
Katholische — konfessionell erregt durch die Gründung eines

Kapuzinerklosters in Näfels2), die einen, weil sie davon neue Siege

*) Zum Beweise der Zweispaltigkeit in der jetzigen katholischen Kirche
stellt er die Frage in den Vordergrund: „Welches eigentlich sei die unmittelbare

Regel und Richtschnur unseres Glaubens? Wir unsertheils halten
dafür, das heilig geschribne Wort Gottes sei eine solche Regel einzig und
allein. Gegentheil aber beruft sich allhier auf die Zeugnuss und Endurtheil
der Kirchen. Gleichwol wird hierüber bei ihnen 'geführt ein fast unversühn-
licher Streit. Ob nämlich dise Zeugnuss der Kirchen endlich beruhe auf dem

Ausspruch der Goncilien oder dess römischen Papsts, das ist, wie sie reden: Ob das
Concilium über dem Papst oder der Papst über das Concilium sei." Schutzsch. 102 f.

3) cf. Dr. N. Tschudi: „Die Gründung des Kapuzinerklosters in Näfels"

(Histor. Jahrb. XVI, pag. 7 ff.), Pfarrer (jetzt Professor) G. Mayer: „Die
Einführung der Kapuziner in Näfels" (Histor. Jahrb. XX, pag. 98 ff.). Seit 1581

waren im Gebiet der Eidgenossenschaft eine Reihe von Niederlassungen des

Kapuzinerordens (eines Zweiges des Franziskaner- oder Minoritenordens)
entstanden (1581 Altorf, 1582 Stans, 1583 Luzern, 1585 Schwyz, 1588 Appenzell,
1588 Solothurn, 1591 Baden und Frauenfeld, 1595 Zug, 1598 Rheinfelden,
1602 Rapperswil, 1606 Sursee, 1651 Mels). Dagegen besass das Land Glarus

wie die angrenzenden Landschaften Gaster und March noch kein Kloster
(1489 hatte die Landsgemeinde von Glarus dem Abt von Rüti die Erlaubnis,

einer Klostergründung in Näfels verweigert). Bischof Ulrich VI. von Mont,
der seit 1661 dem Bistum Chur vorstund und zu dessen Diözese auch das

Gaster gehörte, hatte deshalb schon mindestens seit 1665 die Gründung eines

Kapuzinerklosters in Wesen eifrigst betrieben und hiefür auch die Zustimmung
des Kapuziner-Provinzials wie des Nuntius Borromeo, resp. des Papstes
erhalten. Als aber dieses Vorhaben zur Ausführung kommen sollte, fanden

die Katholiken von Glarus es nicht passend, dass die Untertanen der Glarner

das Kloster erhalten sollten, zu dessen Bau doch die Glarner wohl das meiste

Geld beisteuern mussten. Sie fanden deshalb, das Kloster gehöre notwendig
nach Näfels, und beharrten auf diesem Plane auch allem Abmahnen des

Bischofs von Chur zum Trotze, den es ärgerte, dass das von ihm so eifrig



31

der katholischen Kirche erhofften, die andern, weil sie neuen
vermehrten Hader fürchteten. So bezeugten an der evangelischen
Synode vom 13. April 1675 die Hrn. Fratres insgemein ihr höchstes
Missfallen, dass man sich „dem Gefahr, Verwirrung und grosse
Uneinigkeiten, treuwenden (drohenden) Bauw des Bettel-Capuziner-
Ordens, der zu Nefels ufgerichtet wirdt, nit mit mehrerem Ernst
entgegen setze und auff Evangelischer Seiten sich dahin bedenke,,
alle Mittel anzuwenden, selbigen an dem Orth, wo er allbereit an-

gespannet, zu hintertreiben, in Betrachtung, dass der Platz
gemeinem Landt, als mit dem Dägen ergwunnen1) und noch mit
Gelt erkauft, zuständig seige (sei). Was dessetwegen über curtz
oder lang für Unheil daraus entstehen möchte, sey hofentlich vor

betriebene Werk nun noch in der letzten Stunde aus seiner Churer Diöcese
in diejenige des Konstanzer-Bischofs verlegt werden sollte. Auch der Pro-
vinzial der Kapuziner hatte gegen die Verlegung nach Näfels Bedenken
erhoben, da „hier die Errichtung desselben leicht bei den Protestanten Tumult
erregen könnte." Ebenso fand es Schwyz nicht opportun, dass die Kapuziner
sich in Näfels niederlassen, wenigstens für die erste Zeit sollten sie in Wesen
Possess nehmen ; wenn sie dann zu seiner Zeit selbige nach Näfels begehren
werden, wollen m. g. H. u. 0. ihnen nicht dagegen sein, sondern hiezu
verhelfen." Dagegen warnte Landammann Freuler die Kapuziner dringend vor
einer Niederlassung in Wesen, „wenn sie sich nicht den Unwillen sämtlicher
katholischer Glarner zuziehen und dieselben zwingen wollen, behufs Abwendung

solcher Schmach an den Papst zu gelangen." Der katholische Rat von
Glarus aber erklärte unterm 20. Oktober 1674 dem Provinzial: „Im Falle dero
Absächen nach Wesen sollte gestellt sein, so würde der Rat dazu sein Plazet
nie geben, sondern obgleich er gerne tröstlich von den Patres möchte
bedient sein, doch lieber wie bisher mit dem Kloster in Rapperswil und der
Aushilfe von dorther sich begnügen, als dieses zugeben würde." Nach so

bestimmter Erklärung des Rates zögerten die Kapuziner allerdings nicht
länger, in Näfels einzuziehen; am 3. November 1674 kamen als erste die Patres
Gratian von Arth und Rudolf von Schwytz nach Näfels, um dortselbst
vorerst das von Landeshauptmann Freuler ihnen angewiesene Haus zu beziehen.

') Als Platz für den Klosterbau ward der „Burgstock" gewählt, auf dem
einst die Burg Stadion gestanden, welche die Glarner im Krieg von 1352

(nach dem Gefecht auf dem Rautifeld) „ergwunnen" hatten. Die Wahl dieses

Platzes, der einst der Unterdrückung der Glarner gedient hatte, für eine

Niederlassung, die den Zweck hatte, „die ketzerische Sekte der Reformierten
im Lande St. Fridolins wieder auszureuten" (Tschudi a. a. 0., pag. 14), galt
den reformierten Glarnern als eine besondere Herausforderung.



32

Gott und aller Ehrbaren Welt (bekannt, so dass) entschuldiget
seigind (seien) all, welche auff und nebent der Cantzlen solchem

sich widersetzet und ein Mehreres nit erhalten können, dann dass

'einmahl dieser Stein dess Anstosses da muss ligen bleiben, bis

der höchste und starcke Gott ihne zermahlen wirdt."

Wenn die Synode damit wohl vor allem dem evangelischen
Rate den Vorwurf machte, dass er nicht mit rechtem Ernst sich

der Niederlassung der Kapuziner in Näfels widersetzt habe, so

war dieser Vorwurf kaum ganz begründet. Derselbe hatte schon

im August 1674 gegen die geplante Niederlassung in Näfels seine

Einwendungen erhoben, ebenso am 18. Januar 1675 beschlossen,

„einen ausführlichen Bericht über die Anstände mit den Katholiken

wegen dem Klosterbau in Näfels nach Zürich zu senden und

die Regierung daselbst um ihren guten Rat anzugehen." Nach

dem Misserfolg, den Zürich und Bern sich im ersten Villmerger-
krieg (1656) geholt hatten, war aber in Zürich keine Neigung
vorhanden für neue konfessionelle Händel; ohne die Zustimmung
Zürichs durfte aber der evangelische Rat von Glarus es nicht zu
einem Konflikte mit den V Orten kommen lassen. Auch an der

Konferenz der evangelischen Stände brachte Glarus die Sache zur
Sprache, aber ebenfalls ohne Erfolg. Da so die evangelischen
Glarner bei ihren Glaubensgenossen keine Hilfe zu erwarten hatten,
während die Anhänger des Klosterbaus selbstverständlich getrost
auf die Unterstützung der V Orte zählen durften, gingen die
Vorarbeiten für den Bau ungehemmt weiter, und als am 29. Juli in
der Sitzung des Rates Statthalter Iseli den Antrag stellte, die

Kapuziner aus dem Lande zu weisen, beschlossen die katholischen
Ratsherren am 1. August in Näfels, „dem unbefugten Begehren
kein Gehör zu geben und eher alles daran zu setzen als die

Kapuziner wieder zu entlassen oder den Bau einzustellen. Die
Errichtung des Klosters sei der freien Religionsübung gemäss und
keine Verträge oder Konkordate stehen ihr entgegen."1)

In der Tat begannen die Katholiken am 19. August die
Erdarbeiten für den Klosterbau, ohne auf einen neuen Protest der

') Q-. Mayer, a. a. 0. pag. 113.



33;

Evangelischen irgendwie Rücksicht zu nehmen. ') Am 26. Augûsb
beschloss dann der evangelische Rat, die evangelischen
Kirchgemeinden darüber anzufragen, was in dieser Frage weiter getan-
werden sollte, „ob sie das hebe Recht darüber begehrendt walten
zu lassen oder ob sie die katholischen Herren mit dem Klosterbau

fürwerth fahren lassen wollend, auch dannethin der minder
Theil der Landlüthen dem mehreren Teil gehorsammen sollend*
was darüber erkennt wird werden." Da bei dieser Abstimmung
die Mehrheit sich für Gewährenlassen entschied, beschloss der

evangelische Rat am 3. September, die Errichtung eines Kapuzinerklosters

zu Näfels zu gestatten, jedoch unter folgenden
Bedingungen : „1° dass die Kapuziner sich dem Landsfrieden unterwerfen
und demselben gemäss wie die andern Geistlichen sich verhalten
sollen, 2°, dass der Bau keine Festung abgebe und 3°. dass man
gewisse Feiertage abthun und beim Kloster kein Kreuz aufrichten
solle." Die Katholiken sicherten die Erfüllung der zwei ersten

Bedingungen zu, verwarfen aber die dritte.2) Damit hatte sich
der Widerspruch der Reformierten erschöpft und schritten die

') Wie die „Chronik der Gründung des Klosters" erzählt, herrschte bei.
den Katholiken immerhin beständig Furcht, „die Reformierten möchten uns.
gäling überfallen, wie auch sonderlich diese Nacht durch die March und
Gaster auf die Los- und Für-(Feuer) zeichen ist geachtet und alle Verfassung
von den Unsrigen ist angestellt und die 5 katholischen Ort wie gemelt
berichtet und in allem Fall umb Beistand ersucht worden. Aus welcher der

Unsrigen Wachtbarkeit das erfolget, dass den nachfolgenden 27. Tag (August)
von wegen eines besorgten heimlichen Ueberfalls deren von Mollis auf
Anleitung etwelcher daselbst gesehenen Lichtern bey uns zu Näfels ein blinden
Lärmen umb Mitternacht entstanden, dass alles aufgeweckt und in den.

Wehren gestanden ist. Und ist zu einem allgemeinen Aufstand und Landkrieg

die Sache nur an dem gestanden, dass wir Kapuziner die Harzpfannen
angezündet hätten, welche uns in des Hrn. Hauptmann Fridli Hausers Haus

zum Lach heraus in dem Nothfall anzuzünden übergeben war, denen Unter-
thanen in der March und Gaster zu einem Warn- und Loszeichen des Kriegs.
Ist aber darum vermieden geblieben, dieweil wir gesagtes Fürzeichen ehend

nit haben geben wollen, als in gründlicher Gewissheit des wirklichen
Aufstandes. Und vernünftig, wie man das des Morgens erfahren hat, das die

von den Unsrigen gesehene hin- und herschwebende Lichter und der daraus

entstandene blinde Lärmen von wegen einer Noth und Gefahr leidenden

Kindbetterin zu Mollis sich erhebt habe." G. Mayer, a. a. 0. pag. 114.

2) G. Mayer, a. a. 0. pag. 115.



34

Katholiken mit dem Bau vorwärts. Am 15. März 1676 fand die

feierliche Grundsteinlegung statt, am 24. Juni 1677 konnte das

Oebäude von den Kapuzinern bezogen und am 15. Oktober 1679

auch die Klosterkirche eingeweiht werden.

Wir müssen es vorderhand unentschieden lassen, ob es wirklich,

wie Pfarrer G. Mayer will (a. a. 0. pag. 117), nur „post hoc"
und nicht doch auch ein wenig propter hoc1) war, dass auf den

Einzug der Kapuziner in Näfels und die Erbauung eines Klosters
auf Maria-Burg in der Tat, wie das vorausgesagt worden war,
weitere, heftige konfessionelle Händel folgten. Dieselben gingen
soweit, dass sogar „Landesteilung" nach dem Muster von Appenzell

verlangt wurde. Was für Zumutungen aber damals an die

Evangelischen gestellt wurden, illustriert am deutlichsten das erste

Teilungsprojekt von 1682, das die Linth einerseits, den Oberdorfbach

in Glarus anderseits als Grenze zwischen evangelisch und
katholisch Glarus voraussah und somit nicht nur den nördlichen
Teil des Fleckens Glarus, Riedern, Netstall, sowie Näfels und

Oberurnen, sondern auch Niederurnen und Bilten für die Katholiken

verlangte.2) Danach hätten aus Bilten 300, aus Niederurnen

438, aus Netstall 325 und aus übrigen Dörfern des

bezeichneten Bezirks 130, zusammen 1193 evangelische Einwohner
auswandern und in die den Evangelischen zugeteilten Bezirke
übersiedeln müssen. Katholischerseits hätte dagegen dieses Los,

') Das propter hoc ist doch wohl sehr naheliegend, wenn z. B. der evang.
Synode vom 15. April 1680 geklagt wird: „Sodann ist von den untern
Gemeinden Niederurnen und Bilten geklagt worden, dass diejenigen, die auss
der Landtscbafft March Fuhren und anderes an dem Capucinerkloster ver-
richtind in dem Zurückkehren mit Rüffen, Schryen und anderen Insolenzen

ganz unzimmend sich verhaltind, und wo disem Unwesen nicht abgeholfen
wurde, liecht Ungelegenheit daraus erwachsen konte." Noch mehr als diese

Insolenz Katholischer musste die Synode allerdings die Inkonsequenz
Evangelischer kränken, welche bei vorkommenden Diebstählen den Capucinern

„ganz gottsvergessner "Weis" nachlaufen, damit diese ihnen „die gestollnen
Ding wieder zubringen." „Solchem nun, als einem von Gott geschähnen
Abfall, sind die Herren Assessoren erbäten, Vorbereitung zu thun; wir die

Ministeri (sind) erinnert worden, unsern Zuhörern auss Gottes Wort zu
erscheinen (bezeugen), wass für eine grosse Sünd diss seige (sei) vor dem
heiligen Gott" (Evang. Syn.-Protokoll, pag. 98).

') N. Tschudi, a. a. 0. pag. 21.



35

Haus und Heimat verlassen zu müssen, nur 93 Seelen getroffen
„Darzu kombt noch die kommliche Gelägenheit zu ihrer Gwärb-
und Handelschaften, die ihnen keines Wägs könnten ersetzt
werden." Dass die Reformierten ein solches Ansinnen mit Entrüstung
ablehnen mussten, liegt auf der Hand. Sie wollten aber
überhaupt von einer Landesteilung nichts wissen, hoffend, dass man
es doch auch noch wieder lerne, sich im Frieden zu vertragen,
und lehnten deshalb auch ein zweites Projekt, das Niederurnen
dem evangelischen Landesteil zugeschieden und auch noch einige
andre Unbilligkeiten entfernt hätte, ab. Dagegen kam es nach
langen Verhandlungen, die noch wieder verschiedene Male die
eidgenössische Tagsatzung beschäftigten, statt zu der katholischer
Seits gewünschten „Landesteilung" wenigstens zu einer „Regi-
mentsteilüng", so dass fortan (d.h. von 1683 an) die beiden
Konfessionen nicht nur ihre besondern Landsgemeinden zur Besetzung
der ihnen zugewiesenen Amtsstellen, sondern auch ihre besondern

Gerichtsstäbe erhielten : evangelische Fünfer- und katholische
Fünferrichter, ebenso evangelische und katholische Neunerrichter,
für die Fälle aber, wo Angehörige der verschiedenen Konfessionen
miteinander in Prozesse gerieten, gemeine (gemischte) Fünfer- und
Neunergerichte.

Aber auch diese neue Konzession, welche die Evangelischen
sehiiesslich eingegangen, setzte den konfessionellen Reibereien kein
Ende, und dass dabei die patres capucini doch nicht bloss Frieden
predigten, beweist der Vorstoss, den 1695 Rudolf (Gasser) von
Schwyz, der am 3. November 1675 als einer der ersten1) Kapuziner
im Land eingezogen war und 1695 als Guardian des Klosters Näfels

amtete, unternahm. Durch seinen „kostbaren Schatz, das ist
fünffzehn gute Rathschläge eines wahren Freundes der evangelischen

Glarneren" suchte er seine Brüder die Evangelischen Glarner
für die katholische Kirche zurückzugewinnen. Dabei muss man
es Pater Rudolf lassen, dass er seine Sache ungleich klüger er-
fasste als s. Z. der hohe Prälat Augustinus2) getan hatte. Vor
allem redet er viel populärer, wirklich volkstümlich, unter Ver-

') oben pag. 31, Anm. 2.

') oben pag. 26 ff.



36

zieht auf gelehrte Citate, ebenso kommt er den Evangelischen
soweit wie möglich entgegen, um sie für seine Darlegungen zu
gewinnen. Sein erster Ratschlag lautet : „Herzliebster Bruder,
evangelischer Glarner nimm allhier die Prob, ob ich dein wahrhafter
und treuer Pründ sei", und sucht das Vertrauen des Lesers zu

gewinnen, dem er sich als Römisch-Katholisch bekennt, dem er
aber versichert, dass ihn das Evangelium verpflichte, auch die

Evangelischen als ein Freund und Bruder zu lieben. Der zweite
Ratschlag ermahnt den Leser: „Mein lieber Bruder, Evangelischer

Glarner, lasse Dir kein Religion allein mit Schwetzen ohne

vernünftige Prob leichtlich einblühen ; halte dannach steiff auf Deiner

Religion, aber folge derselben ernstlich nach." Hur wer glaubt,,
kann selig werden; das steht beiden — den Evangelischen wie
Katholischen — fest. Nun haben wir aber doch so ganz
verschiedenen Glauben. Ist es da nicht eine entsetzliche Sache „Es
kan ja nicht änderst sein, als, dass der einte aus uns beiden nit
den rechten, wahren Glauben hat; und also kan es änderst nit
sein, als dass des einten Fundament und Grund, darauf! wir die

Warheit unser Religion und Glaubens fussen, vor Gott und an

ihm selbst nothwendig falsch sei; und also ist auch unmöglich,,
dass wir beid Gott gefallen ; unmöglich, dass wir beide in Gottes

Huld und Gnad uns befinden: sonder der einte auss uns laufet
notwendig irr. 0, was sind wir dann für armselige Menschen!,

gehn wir also beid fort, ein jeder auff der Strass, auf dem Weg
seiner Religion: so gerahtet der einte auss uns (ich oder du)

unvermeidlich ins ewige Verderben. Ich mag nicht wissen, ob ich

dich erbarmete, wann ich der unglückselige und das verlohrne
Schäflein sein solte? Was mich belanget, so kann und darf ich.

bei meinem Gott bezeugen, dass (weilen ich dich liebe, wie mich
selbst) so wäre mir dein Unheil leid, wie mein selbst eignes."

Aber wer glaubt nun recht? Der evangelische Glarner ist
gebeten, zunächst nur recht nach seiner Religion zu leben. Diese

seine Religion lehrt ja Gewissensfreiheit! Also die musst du steif
halten. Weisst du aber, lieber Bruder, worin diese Gewissensfreiheit

hauptsächlich und recht eigentlich besteht? sie besteht

darin, dass dich niemand bezwingen soll noch kann. Bisher ist
das wohl geschehen; du hattest bisher keine freie Wahl, da du.



37

die katholische Religion gar nicht kanntest, indem dieselbe dir
nur verkleinert, verlümdet wurde. „Darum wiederhole ich: lieber

Bruder, evangelischer Glarner! lasse dir keine Religion weder die

Evangelische noch die Römisch-Catholische ohne sattsamen Grund

von niemand einschwatzen ; und hast kein Zweifel, dass nit dein

Evangelische die wahre Religion sei, so halte einmal annoch fest

darauf, und also lasse dir die Freiheit des Gewissens, welche dir
deine Religionslehre zugibt, von niemand benemmen." Wenn der

Evangelische so gemäss der von seiner Religion geforderten
Gewissensfreiheit aufgefordert ist, die Gründe beider Religionen zu

prüfen und gegeneinander abzuwägen, verhält es sich für die

Katholiken allerdings anders. Die römisch-katholische Kirche gibt
keine solche Gewissensfreiheit zu;1) sie kann das nicht zugeben.

Die Römisch-katholische Kirche lehrt als eine von Gott in seinem

Wort geoffenbarte göttliche Wahrheit, dass Gott wegen ver-

sprochnem Beistand des heil. Geistes nit zugebe und nit zugeben

könne, dass die ganze Gemeind seiner Gläubigen in einigen Glaubens

Irrthum falle ; so gestattet die Catholische römische Kirche ihren

Kindern keine solche Gewissensfreiheit, wie die evangelische Kirch
ihren Anhängern ; das ist, sie gestattet nit, dass ein jeder richte

und urteile in Glaubenssachen, sondern die catholische römische

Kirche erkennet allein für solche Richter die oberste Hirten und

Häupter, als welchen Gott in seinem Wort den Beistand des

heil. Geistes versprochen, dieselbige durch die Einsprechung des

h. Geistes zu leiten und nit irren zu lassen. Und gleichmässig

lehret die römisch-catholische Kirch nit (wie deine lehrt), dass

die Bibel einem jeden gnug verständlich; weilen sie kein andern

Verstand der heil. Schrifft erkennet und annimmt, als die

Auslegung derjenigen uralten heil. Väter, welche in den ersten 500

Jahren gelebt haben und also ungezweiflet wahre Lehrer gewesen

sind. Und also gebietet die römisch-catholische Kirch ihren

Kindern die demütige und einfältige Gehorsame, zu glauben, was

ihnen ihre Mutter die Kirchen vorschreibt und befilcht zu glauben,

aber mit sonderlichem Trost, weilen die Mutter die treue

Zusagung und Versprechung von Gott hat, dass er sie mit seinem

b a. a. 0. pag. 31.



38

heil. Geist fähren und leiten und im Glauben nit irren lassen

wolle." So gibt eben die katholische Kirche Gewissheit, während
die evangelische Kirche selbst zugesteht, dass sie irren könne,
und darum ihre Glieder auffordert, zu prüfen, also auch zu prüfen,
welche der beiden Konfessionen recht lehre. Dagegen bittet Pater
Rudolf den lieben evangelischen Bruder, dass er zuvor Gott bitte
um seines Geistes Licht. Denn wenn einer auch scharfe Augen
hätte, wie ein Adler, aber Sonne, Mond und Sterne wären
untergegangen, alles Licht ausgelöscht, so könnte er doch nichts sehen;
und so kann auch sein scharfer Verstand die göttliche Wahrheit
nicht erkennen, wenn nicht Licht von oben ihn erleuchtet. Und
nun zeigt Pater Rudolf dem so vorbereiteten Leser die Grösse
und Einheit, die Schönheit, Gewissheit und Wahrheit der
katholischen Lehre. Und dabei erweist er sich, um auf Evangelische
einen Eindruck zu machen, nicht bloss als einen frommen,
sondern auch als einen bibelkundigen Mann, der aus der von den

Evangelischen so hoch geschätzten heiligen Schrift ihre Irrtümer
ihnen nachweist. Sein Werk aber schliesst1) er mit der „Copie
der vierdten Zusagung dero von Glarus, so den fünff alten Catholi-
schen Orthen der Eydtgnoßschafft gethan worden", durch welche
die Glarner am 8. Juli 1532 die Rückkehr zum alten wahren
Glauben eidtlich zugesichert haben sollten, und welche deshalb
die Anhänger der reformierten Kirche als Eidbrüchige brandmarkt.
„Darum, lieber Bruder, hast die göttliche Gnad, die allein wahre
Religion zu erkennen, gebrauche dieselbe, umfange die Warheit,
welche dir das himmlische Licht weiset, und sei versichert (glaube
mir, deinem treuen Freund und herzlichen Liebhaber), die
göttliche Gnade wird dir in solchem Ueberfluss zufliessen, dass dich
alles leicht, lieblich und ring ankommen wird."

Wie der bald zu nennende Cl. Schobinger meldet2), hat die
Schrift des Rud. v. Schwyz noch 1695 vier Auflagen erlebt, wohl
ein deutliches Zeichen von dem Aufsehen, das sie erregt, dem
Beifall, den sie bei seinen Gesinnungsgenossen gefunden. Das

*) a. a. 0. pag. 228.
2) In der Zuschrift zu seiner „schriftmässigen Wagschale".



39

'Gleiche bezeugen die Gegenschriften, die sie hervorrief, h Zunächst
tritt Pfarrer Joh. Heinrich Fäsi in Niederurnen den Ratschlägen
Gassers entgegen in einem Anhang zu seinen „Sonnenblumen
göttlicher Wahrheit, das ist schrififtmässige Beantwortung eines
im katholischen Landt Glarus von Herrn Jacobo Gartner catho-
lisch-genandten Pfarr-Herrn zu Neffeis ungütlich ausgesprengten
Büchleins, genannt Messblumen." In einem Anhang zu dieser
wohl schon unter der Presse befindlichen Schrift entdeckt er:
„die Nichtigkeit der fünffzehn Rathschlägen P. Rudolfschen eines
Capuziners." Indem er die 15 Ratschläge der Reihe nach behandelt,
geht er namentlich auch der von Pater Rud. von Schwyz
produzierten „vierten Zusagung" als einer groben Geschichtsfälschung
scharf zu Leibe.

Rud. von Schwyz antwortet Pfarrer Fäsi in „seinem Augenspiegel

oder Nasen-Brüllen, für den Herrn Joann Heinrich Fäsi,
Prädicanten zu Niederurnen, damit er bei besserer Erdauerung
sehen möge, ob die fünffzehen Rathschläge Patris Rudolphi Capu-
zinern zu Schwyz so klein, ja gar nichtig, wie Herr Fäsi selbige
als nichtig bei dem gemeinen Mann verkleineret." Hatte er in
seinen 15 Ratschlägen die evangelischen Glarner mit Sammet-
pfötchen gestreichelt, so zeigt er jetzt schon deutlicher die Krallen ;

jetzt sind es nicht mehr die lieben evangelischen Glarner, sondern
durchgängig nur noch die evangelisch genannten Glarner; hatte
Fäsi ironisch bemerkt, das beste in des Capuziners erstem Rat-

*) Schon am 26. März 1595 ersuchte die evangelische Synode „unsere
gnädigen Herren, dass, weilen Joh. Jakob Gärtner, Pfarrer zu Näfels, und
der Capuzineren daselbst ihr Guardian Rudolf Gasser von Schweiz sich mit
schantlichem Schmächbüchlein erfrächtet, unsere heilige Religion wider den
Landsfriden zu schmützen und zu lästern, dass Sy hierüber ihren gebührenden
Eifer erzeigen und sich vor gemeinem Rath ernstlich dessen klagen und die
hieraus nur auff Misstrauen und Unfried abzihlenden bösen (Konsequenzen an
Tag legen wolten. Worgegen von unsern gnädigen Herren unserm ehrwürdigen
Ministerio de novo injungiert wurde, auff eine gründtliche und verständtliche
Refutation bedacht zu sein, eben wie sy gleich by Anlass der Gärtnerischen
Mässblumen durch einen oberkeitlichen Ehrenausschuss zu Glaris auf der
Schul uns eben diss ernstlich intimirt, mit Versicherung, dass die wegen
Anfertigung besagter Widerlegen angewennten Unkosten aus oberkeitlichepi

•Seckel bezahlt werden solten."



40

schlag sei, „dass er die Reformirten selbst nenne durch Christ?
Blut Erlöste, von der Gnad des heiligen Geistes im Tauf geheiligte-
Ebenbilder Gottes, kostbare Perlein Jesu, also könne es um sie
nit übel stehen", so erwidert jetzt Pater Rudolph: „Es stehet freilich

übel; obschon die Seelen, wo man selbige ohne den Irrthumb
betrachtet, alles das seynd, wie gemeldt worden, so seynd selbige
aber, durch den Irrthumb verwüstete Ebenbilder Gottes, entheiligte
Tempel, verlohrne Perlein, der Gnad Gottes beraubte und in
solchem Stand des Irrthumbs der theuren Erlösung Jesu Christi
unteilhaftige, verlohrne Schäfflein."

Statt der 15 „Ratschläge" sind es jetzt 15 „WortWechsel",„

in denen er die Erwiderung Pfarrer Fäsis auf seine 15 Ratschläge
behandelt. Auf die Anklage Fäsis, dass die von ihm reproduzirte
„vierte Zusage" nichts als eine grobe Fälschung, „hochbedenkliche,
hochsträffliche Luginen" seien, von denen man auch auf päpstlicher

Seite 150 Jahre lang nichts gesagt, erwidert er im 14.

Wortwechsel: „Warumb hat man zu der Glaubenslehre der so

genannten Evangelischen über die 1000 Jahr geschwiegen, bis dass.

Leo X. Römischer Papst den ungehorsamen Luther in Bann ge-
than? Gesetzt, es wäre wahr, was die Prädicanten erdichten,
dass ihre heutige Glaubenslehr über die 1000 Jahr under dem.

Bank verborgen gelegen sei, so müsste eines so langen Verbergs
eine Ursach sein; warumben aber hätte sollen die ganze wahre-

Glaubenslehr über 1000 Jahr können verborgen liegen, die

ermeldte vierdte Zusag aber nur nit 150 Jahr? Aber, mein Herr
Fäsi ermelte Zusag ist römischer catholischer Seithen niemalen

verborgen gewesen : Hat man euerseits so lange nichts davon ge-

wisst, so ist vileicht etwann die Ursach, dass die Prädicanten,
solche Zusag eben under jenen Bank geschoben, unter welchem,,
wie die Prädicanten lehren, die ganze wahre Glaubenslehr über
1000 Jahr soll verborgen gelegen sein. Also ist, was Herr Fäsi

anbringt, kein Prob, sondern nur ein Aufzug." s)

J) Von Seiten des Pfarrer Fäsi folgte als Replik: „Der nichtige und elende

Brillenmacher P. Rudolf" 1696, und dieser eine Duplik des allzeit
schlagfertigen Kapuziners: „Ungültiges Urteil, herausgegeben von Herrn Joh. Hernie.

Fäsi über die Nasen-Brüllen, die ihm aufgesetzt V. R. F. Rudolphus Suit. 1696.

(Er beginnt: „lieber Bruder, Evangelisch genannter Glarner: das gemeine,



41

Dem Nachweis, dass die sog. vierte Zusage eine Fälschung
•sei, widmet Antoni Tschudi, von Glarus, aufüster, ein Schriftchen:
„Nichtigkeit deren falsch erdichteten, wider den löbl. evangelischen
Stand Glarus zu gefahrlichen Un-Eidgnössischen Unruhen
angesponnenen, unter dem Nammen P. Rudolffs von Schweiz in offnen
Druck gegebenen Zusagungen zu schuldiger Ehrenrettung der
frommen Evangelisch-Glarnerischen Yorwelt vorgestellt;" in zwei
Sendschreiben häit er dagegen seinem Widerpart ein Sündregister
der katholischen Kirche — der Päpste insbesondere — vor.

Neben Pfarrer Fäsi und Anton Tschudi war aber auch ein
ehemaliger Ordensbruder — Claudius Schobinger gewesner Capuziner,
Pater Perfectus genennt, dißmahlen Prediger zu Zürich ') — wider
Pater Rudolf in die Schranken getreten. In seiner „schriftgemässen
Waagschale, darinn der vermeinte kostbahre Schatz Pater Rudolphi
treulich abgewogen und die darin enthaltene fürnemste Religionspunkten

heutiger römischer Kirchen in XV freundtlichen
Gesprächen zu leicht, aus eigner Erfahrung, erfunden worden", widmet
er den 15 „Ratschlägen" der Reihe nach eine eingehende Prüfung.
Hat Rudolf von Schwyz nur die Wahl gelassen, entweder gehen
die Evangelischen oder die Katholischen ewig verloren, so hofft
Schobinger, dass „Gott der Herr auch in dem finstern Papsttum
seine Auserwehlten, die erkennet, habe", und erinnert den eifrigen
Polemiker an ein Wort Maximilians II: es sei kein schwerere Sünd

dann über das Gewüssen herrschen wollen; und die ihnen selbsten

Gewalt über das Gewüssen nehmen und anmassen, die greifen
Gott in seinen Gewalt und wollen sich auf seinen Thron setzen."2)
Wenn Pater Rudolf behauptet, dass die römische Kirche die allein
wahre Kirche sei und darum nicht irren könne, hält er die Kirche

Sprüchwort sagt, ein Blinder solle nicht urtheillen von den Farben, vil minder
von den Augenspiegeln. So ist denn das Urthell ganz ungültig, welches
Herr Fäsi gefällt über die Nasen-Brüllen, die ich ihm laut meiner Vorrede
als einem vermeinten übelsehenden aufgesetzet"). ' 1700 erwidert Fäsi noch

mit einer „letzten Oelung für Hrn. Rudolf."

J) Von Luzern gebürtig, war er 1667 Kapuziner geworden und als solcher

Prediger zu Baden. 1684 kam er nach Zürich, trat zur evangelischen Kirche
diber und war 1686—1702 Pfarrer zu Oetenbach (Pfarramt für das städtische
Waisenhaus und die kantonale Strafanstalt).

2) a. a. 0. pag. 17.



42

der ersten Jahrhunderte und die der spätem Zeit einander gegenüber:

„So lang der Glauben verbliben in dem Fundament ohne
Fehler, der Gottesdienst ohne Aberglauben, das bischöfflicbe Ambt
ohne Ehrgeiz, die Regierung ohne Tyrannei und Gewüssenszwang,.
die Nachfolg in der Lehr der Apostel und nicht in weltlicher
Macht, Pracht und Hochheit, da die Priester einfältig und unsträflich,

die Bischöffe arm, Lehrer und Märtyrer, ist die römische
Kirch ein schönes Glid der wahren Kirchen Gottes gewesen. Da
aber die römische Kirch den Grund der Propheten und Aposteln,
da Jesus Christus selbst der Eckstein ist, verlassen, da sie die
Herrschaft Christi auf Erden, über seine Gemeind, die er mit
seinem Blut erworben, mit List und Gewalt an sich gezogen, das

Ansehen, die Gewüßheit und den wahren Verstand der h. Schrift
ihr selbst allein zugeeignet, die Heil. Schrift als ein unverständliches,

gefährliches Buch den Gläubigen, in der Muttersprach zu,

lesen, auß den Händen gerissen, da der Glauben in einen Aber-
glauben* der Gottesdienst in ein Götzendienst, die Religion in
einen schandlichen Gewünn und Kauffmannschaft, das

Kirchenregiment in Stolz und Pracht sich verwandelt, und man gesucht
über Keiser und König zu herrschen, da die christliche Freiheit
in ein Tyrannei und Gewüssenszwang ist verändert worden, da

man dem einfaltigen Christenvolk vil Gesaz zu halten, aufgetrungen,
als wann sie Gottes Gesaz selbsten weren, da sie ihnen selbsten
den Gewalt zugeeignet über Himmel und Erden, und was unter
der Erden ist, und hiemit sich selbsten erhebt über alles, was
Gott oder Gottsdienst genennt wird, — dass bei solchen Dingen
und anderen mehr die römische Kirch soll verbliben sein die wahre
Kirchen Gottes, und hiemit niemahl weder irren können noch
geirrt habe, das mag glauben derjenige auf sein Gefahr hin, der
villeicht aus stolzer Einbildung under seiner Kappen verruckt, die

Evangelischen aber wird dazu niemand durch solch eiteles Ge-

schwäz bereden mögen."
Auch dieser Abwehr gegenüber blieb der schneidige Kapuziner

die Antwort nicht schuldig, indem er 1696 erscheinen liessr:

„Der dreymahl auff die Capellen gesetzte, das ist: dreifach wol
unterforschte und der Welt vor die Augen gelegte Claudius
Schobinger, Prädicant am Oetenbach zu Zürich;" Dass er sich an,



48

der Person seines Gegners, als eines von der wahren Religion
Abgefallenen doppelt stossen würde1), konnte auch Schobinger

wohl erwarten. „Dises seltzamen Menschen 15 Gespräch scheinen

mich an", sagt Pater Rudolf in der Vorred, „wie ein wildes

Gestrüpp und dicke Hecken, voller eng durch einander geflochtenen

spitzigen Dörner, deren von gespitzter Feder geflossner, harter
Stichwörter, Ungeschicklichkeiten, öffentlichen Unwahrheiten, grossen

Unbescheidenheiten, voller argen Dücken, Listen, Ränken und

selzamer Sprüngen, deren nit der mindeste, dass er alles, was er

thut, mir gethan zu haben, zumisset, sich also hinter mich zu

verbergen, also gebraucht es etwas, recht hinter ihn zu kommen;
darumben ich disen Prädicanten durch dreifache Unterforschung

gleichsamb dreimahl auf die Capellen setze. — Also wird auss

disem, bei jeder Antwort dreimahl auf die Capell gesezten
Prädicanten allezeit herauskommen ein ungelehrter Theologus, ein

gewissenloser Hirt, und ein unbescheidner Mann."

So scharf und einlässlich wie in dieser durch Pater Rudolf

Gasser entflammten Fehde, waren wohl im Lande Glarus die

konfessionellen Gegensätze nie besprochen worden. Gemildert wurden

sie durch diese litterarische Fehde jedenfalls nicht. Yor allem

die angedichtete „vierte Zusage" mit den sich daran anschliessenden

Vorwürfen des Eidbruchs, der Treulosigkeit etc. erweckten

bei den Evangelischen Bitterkeit, die vielleicht vier Jahre nach-

*) Pag. 6 bemerkt er mit Beziehung auf 1 Joh. 2,19: „Claudius Schobinger

ist von uns Capuzinern aussgegangen, er war aber nit aus uns, er war
niemal ein wahrer Capuziner, sonder er hat nur wegen angetragnen Capuziner-

Rocks in den Augen der Menschen ein Capuziner geschinen; damit er aber

die Welt mit seiner Gleichssnerei ferner nit betrüge, sonder damit er sich

selbsten zu seiner eigner grösster Schand und Spott entdeckte und ei'klärte,

wer er zuvor heimblich gewesen, wie weit von dem, der er geschinen, wie

weit von dem Geist seines Ordensstifters enttehrnet, so hat der gerechte

Gott disen Fahl also über ihn verhenget und zugelassen, dem öffentlich

anzuhangen, was er schon zuvor heimblich mit bösem Willen umbfangen
gehabt, nemblich die Welt, das Fleisch, den eignen Willen, den Irrthumb. So

hat sich an Schobinger erwahret, was Gott unserm heiligen Vater als eine

sondere Gnad versprochen und zugesagt, nemlich, dass der, welcher im Orden

übel leben, im selbigen nit verharren, sonder ausser demselben sterben werde.

Und dass also der Orden solche Gleichssner, wie das Meer die Todten-Cörper,

zu seiner Reinigung auswerfen wurde."



44

her auch noch in dem an der Jahrhundertswende sich erneuernden

„Kalenderstreit' nachwirkte. Schon 1582 hatte bekanntlich Papst
Gregor XIII., da die Frühlings-Tag- und -Nachtgleiche wegen falscher

Berechnung der Schalttage sich in je vier Jahrhunderten um drei

Tage verrückte und deshalb im 16. Jahrhundert bereits statt auf
den 21. auf den 11. März fiel, verordnet, dass im Oktober jenes
Jahres 10 Tage bei der Zählung ausfallen sollten. Trotzdem diese

Anordnung wohl begründet war, lehnten die Protestanten es ab,

den gregorianischen Kalender ebenfalls einzuführen und blieben
deshalb fortab 10 Tage hinter den Katholiken zurück. Von 1700

ab hätte diese Differenz um einen weitern Tag sich vermehrt,
und es entschlossen sich deshalb die Protestanten Deutschlands,
vom 18. Februar sofort zum 1. März weiter zu schreiten. Auch
Zürich und Bern folgten 1701 dem Beispiel der deutschen
Protestanten. Die evangelischen Glarner dagegen verharrten eigensinnig

bei der alten Zählung, während die katholischen Glarner
nunmehr der vom Papst anbefohlenen Zählung folgten, so dass

von 1701 ab im Lande Glarus beide Zählungen nebeneinander

gingen. So konnte es geschehen, dass ein katholischer Handelsmann

seinen Brief auf den 12. Oktober datierte, während der
evangelische Geschäftsfreund die Antwort, die er ihm auf seine

Fragen werden liess, auf den 2. Oktober datierte. Um daraus
entstehende Missverständnisse zu vermeiden, schrieb man in vielen
Fällen beide Daten, z.B. 1./12. Oktober, 28. März/8. April, d.h.
28. März v. st. (veteris stili), 8. April n. st. (neuen Stils). Doppelt
ungeschickt machte sich die Sache an Festtagen, wie Weihnachten
und Neujahr, da der Katholike, der Neujahr feierte und dabei
seinen Glaubensgenossen gratulierte, das dem evangelischen Nachbar,

dem er begegnete, nicht tun durfte, weil dieser erst den
20. Dezember zählte und deshalb eine Neujahrsgratulation als
konfessionelle Beleidigung hätte auffassen können.

Dass sich diese verschiedene Zählung bei den Einwohnern
desselben engen Tales bis 1798 fortsetzen konnte, erklärt sich
aus dem „Beharrungsvermögen" einmal aufgerichteter Scheidewände,

ist aber doch um so auffallender, als im 18. Jahrhundert
ein milderer Geist einzog, der die konfessionellen Härten als-
gemach beseitigte und ein freundlicheres Verhältnis herbeiführte.



45

Einen Hauptwendepunkt in der Besserung der konfessionellen

Beziehungen bildete ohne Zweifel das Jahr 1712. *) Bisher hatten
die katholischen Glarner bei jeder Gelegenheit auf die Y oder

YII Orte sich berufen und dadurch mehr als eine unliebsame

Forderung durchgedrückt. Seit 1712, dem für die Reformierten

glücklichen Ausgang des Toggenburger- oder zweiten Vülmerger-
krieges2) war dieser Schrecken gebannt, und durften die Katholiken

sich zufrieden geben, wenn ihre im 17. Jahrhundert erlangten
•(sehr weitgehenden) Rechte unverkürzt blieben. Es kam dazu,
•dass auch in der katholischen Kirche selbst ein milderer Geist

einzog, wofür das Toleranzedikt in Oesterreich und die Aufhebung
des Jesuitenordens wohl die sprechendsten Zeugnisse sind. Chronist

Trümpi kann deshalb in seiner Glarnerchronik (1774) dem Glarner-
volk das Zeugnis geben3), dass die Konfessionen sich friedlich
vertragen. Nur da und dort spuckt noch einmal die Erinnerung
an die alten Zeiten, es sind aber gegen die Fehden des 16. und
17. Jahrhunderts nur noch kleine Geplänkel.4)

') Wie sehr noch kurz vor 1712 die konfessionelle Spannung die Geister

erregen konnte, zeigt, was J. H. Tschudi in seiner Chronik (pag. 728) uns aus
dem Jahr 1707 meldet: „Unter den Herren Catholiquen entstünde das

ungute Gerücht, so auch hin und wieder äussert Lands bei den Ihrigen
ausgebreitet worden, als hette man Evangelischer Seits einen Anschlag gehabt,
an unserer Frauen Abend in der Liechtmess, sie alle mit einanderen zu
überfallen und ellendiglich zu massacriren" (ein protestantisches Gegenstück zur
Bartholomäusnacht!). „Weil aber dies eine gottlose Calumnia (Verleumdung)
und Aufburdung einer solchen vorgenommenen Schandthat, worab auch die

Türcken, geschweige Evangelische Christen, ein Abscheuchen haben sollen,
hat man sich hierüber durch eine Commission vor einer Catholischen Rahts-
Versammlung sehr hoch beschweret, und die Erfinder dieses verlogenen
Gerüchts wüssen wollen. In einer durch eine andere Commission abgelegter
Replie der Herrn Catholiquen wurden vil und verschiedene Dinge auf unsere
Leuthe gelegt, doch könnte man auf keinen Grund kommen, noch die Ur-
Reber dieser unbillichen Zulage in Erfahrung bringen."

-) Über das Verhalten des Standes Glarus in diesem Krieg siehe Heer
Glarnergesch. II, pag. 39 ff.

8) a. a. 0., pag. 123 ff. cf. Heer, Glarnergeschichte II, pag. 62 ff.
4) In einem noch vorhandenen Tagebuch berichtet Landammann

J. Ch. Streiff: „Der Pfaff in Linthal, Brandenberg von Zug, hat mit unsern
Reuthen etwas Händel in Linthal beim N. Jahrsanlass (1750) gehabt, dass
er munter und braff abgeklopft worden." Das stille Vergnügen, das der Land-



46

Ein solches Geplänkel fand vor allem in den 1750er Jahren
statt. Neben verschiedenen andern untergeordneten Klagepunkten
hatten besonders zwei Convertiten 0 Anlass zu längern Verhandlungen

im Lande selbst und auch vor eidgenössischen Tagen
gegeben. „Ein gewisser J. E. war von der Evangelischen zu der
Catholischen Kirch übergetretten. Er hatte zugleich 2 minderjährige

Knaben mitgenommen, die in Näfels sollten erzogen werden,
da er in fremde Dienste getreten. Die nächste Anverwandte
waren sehr gekränkt, die von ihrem flüchtigen Vater verlassene
Kinder nun in fremden Händen zu wissen, gingen zu stiller Zeit
nach dem Aufenthalt dieser Knaben, nahmen sie hinweg. Die
Catholiken wollten dieß vast als Raub ansehen. Der Evangel.
Magistrat hatte mit dem Schritt der Anverwandten gar nichts
zu thun gehabt; da aber diese von ihrem Vater verlassene Knaben
nun in den Händen ihrer nächsten Anverwandten waren, in der
Evang. Kirch getauft, wohl zufriden mit ihrem Aufenthalt, so
glaubte man Evangelischer Seits auch nicht, dass die Knaben
zurückgefordert werden können. Diß war einer der ersten Steinen
des Anstosses."2)

Fürs andere war Pfarrer J. Melchior Streiff von Glarus, in
Schwanden, der wegen Ehebruch des Amtes entsetzt worden war
und überdies Klage wegen „unbefugtem Arznen" zu gewärtigen
hatte, zur katholischen Kirche übergetreten. Der katholische Rat
behauptete, durch seinen Übertritt zur katholischen Kirche sei er
unter den Stab des katholischen Standes getreten und habe
deshalb der evangelischen Obrigkeit über nichts mehr Red und Ant-

ammann beim Gedanken an den abgeklopften Pfaffen augenscheinlich
empfindet, ist bezeichnend, fast mehr noch als die Tatsache selbst, bei der einige
Mutwillige, denen der Neujahrswein zu Kopf gestiegen, die Hauptrolle
gespielt haben könnten.

b Namentlich beim Eingehen einer gemischten Ehe dürfte häufiger noch
als heute die Konversion des einen Teils erfolgt sein. So meldet das eben,
erwähnte Tagebuch des Landammann Streiff: ,*Dem Jakob Egger ist den
11. diess (Januar 1750) erlaubt, sich mit Ursula Freuler copuliren zu lassen;
sie hat sich zuvor in unserer H. Religion underrichten lassen, zu Weihnacht
zu Niederurnen communizirt und hernach sich öffentlich vor Raht zu unserer
h. Religion bekent, ist auch auf und angenommen und beglückwünscht worden."

J) Trümpis Glarnerchronik, pag. 613.



47

wort zu stehen; dadurch würde die Religionsfreiheit gefährdet,
weil die evangelischen Richter ihn bei solcher Gelegenheit seines

Abfalls wegen um so härter bestrafen würden. Der evangelische
Rat hingegen behauptete, für Vergehen, die Streiff vor seinem
Übertritt begangen, sei er noch der evangelischen Gerichtsbarkeit
verantwortlich ; denn ein Konfessionswechsel dürfe nicht als Mittel
dienen, um sich der Strafe zu entziehen.

Auch der Altar von Schwanden, der seit mehr als 200 Jahren,
keinen Zweck mehr hatte und deshalb die dortigen Evangelischen
nur ärgerte, gab nochmals Anlass zu Streit. Bei einer Renovation
der Kirche war er (1753) entfernt und in die Sakristei zu andern
Andenken aus früheren Jahrhunderten verwahrt worden. Die

Katholiken verlangten dessen Restitution. Mach langen Verhandlungen

gelang es, einen gütlichen Vergleich zu Stande zu bringen:
Nachdem der eine der beiden Knaben E. in der Zwischenzeit
gestorben und der andere unterdessen mündig geworden war, wurde
diesem freigestellt, selbst seine Konfession sich zu wählen, und

wählte derselbe, reformiert zu bleiben. Die Busse, zu der Pfarrer
Streiff vom evangelischen Richter verurteilt worden, sollte aus
dem evangelischen Landsseckel in den gemeinen hinüber gelegt
werden, überdies aber dem Gebüssten gestattet sein, den gemeinen
Rat um Nachlass der Hälfte dieser Busse anzugehen. Der Altar
von Schwanden aber sollte vorderhand in der Sakristei verbleiben,
immerhin mit dem Vorbehalt, dass die alten Rechte gewahrt
bleiben.

So unerquicklich immerhin die hierüber geführten Verhandlungen

waren, zeigt ihre Erledigung, wie 1757 ein anderer Geist
die Oberhand hatte als 1623 oder 1683. Ebenso zeigten die folgenden

Jahrzehnte mancherlei Erscheinungen, welche darauf deuteten,
dass man sich beiderseits näher zu kommen trachtete. Die

gemeinsame Not, welche das Ende des 18., wie der Anfang des

19. Jahrhunderts mit sich brachte, dürfte die konfessionelle
Annäherung gefördert haben. Freilich, als dann in den 1830er Jahren
Hand angelegt wurde, die ererbten Scheidewände niederzureissen,.
als Rückkehr zur gemeinsamen Fahrtsfeier und Aufhebung der

Verträge, d. h. Beseitigung der Regimentstrennung, der konfessionellen

Landsgemeinden und Gerichte beschlossen wurde, lehnte-



48

sich die Mehrheit der Katholiken noch entschieden dagegen auf
und veranlasste sogar eine Occupation des katholischen Hauptortes

Näfels. Da es sich aber bei diesem Kampf mehr um das

Verhältnis der katholischen Kirche zur Staatsgewalt als um das

gegenseitige Verhältnis der Konfessionen handelte, ist wohl eher
in einem spätem Kapitel, das von der Entwicklung der
katholischen Kirche seit den Tagen der Reformation erzählen soll, der

Ort, hievon zu reden. Wir konstatieren hierorts nur, dass nach
dem Kampfe von 1837 und 1838 ziemlich bald ein freundliches
Verhältnis zwischen der katholischen Kirche und dem Staate wie
-zwischen den beiden Konfessionen zurückkehrte. Auch die

Beseitigung einer 1837 noch belassenen Schranke, die Aufhebung
der konfessionellen Schulen ging als-Konsequenz der durch die

Bundesverfassung proklamierten Glaubens- und Gewissensfreiheit
-ohne Sturm vorüber und erst das letzte Jahrzehnt des zu Ende

-gegangenen Jahrhunderts brachte wieder etwas schärfere
Betonung der konfessionellen Unterschiede und grössere Abschliess-

ung durch konfessionelle, d. h. katholische Männer-, Jünglingsund

Jungfrauen-Vereine und katholische Krankenkassen. Aber
auch davon ist passender bei Besprechung der innern Entwicklung

der katholischen Kirche in der neuern Zeit zu berichten.

An dieser Stelle sei nur noch konstatiert, dass seit den 1830er
Jahren eine grosse Veränderung im Zahlenverhäitnis der beiden
Konfessionen erfolgte. Während im 17. Jahrhundert angenommen
wurde, dass die Seelenzahl der beiden Konfessionen etwa wie 1

zu 3 oder 4 sich verhalte, war im 18. Jahrhundert die Seelenzahl
•der Katholiken auf V7 heruntergegangen.x) So wurden 1751

evangelische Landleute über 16 Jahren 3446 gezählt, während 1758
sich 588 katholische Landleute ob 16 Jahren befanden. Und
1797 wurden 5783 evangelische und nur 719 katholische Landleute

über 16 Jahren gezählt.2) Bei der Volkszählung von 1837
aber standen, soweit die Konfession angemerkt wurde, 24,975

') An diesem Rückgang dürfte die grössere Beteiligung der katholischen
Bevölkerung bei den fremden Kriegsdiensten vor allem Schuld getragen haben,
aber auch die aristokratische Abschliessung einiger vornehmer katholischer
"Familien.

s) Gemälde des Kantons Glarus, pag. 275.



49"

evangelischen Einwohnern sogar nur 3242 Katholiken gegenüber,,

von denen 1702 in Näfels, 579 in Oberurnen, 391 in Netstal, 397

in Glarus und einzige 173 in den übrigen Gemeinden wohnten
(ganz Mollis zählte 2 einzige Katholiken, die grosse Kirchgemeinde
Schwanden auch nicht einen Katholiken, das Sernftal ihrer 21).

Dagegen fanden sich 1870 neben 28,238 Reformierten 6888 Kathol.
1880 „ 27,099 „ 7065 „
1888 „ 25,935 „ 7790 „
1900 „ 24,232 „ 8006 „

In Linthal, wo 1837 nur 43 Katholiken sich fanden, waren es

1888 ihrer 354, in der Kirchgemeinde Betschwanden, in der 1837'

nur ihrer 2 sich als Katholiken bekannten, waren es 1888 ihrer
324, und in der Kirchgemeinde Schwanden, welche 1837 ganz
intakt reformiert war, zählten 1900 die Katholiken 464 Seelen.

Dass diese Änderung vor allem in der Zuwanderung
Kantonsfremder1) — aus katholischen Kantonen oder Ländern — und der
Auswanderung hiesiger Bürger ihre Ursache hat, ist bekannt. Wir
besitzen allerdings über die seit 1837 stattgehabten Konversionen2)-

9 1837 fanden sich im Kanton Glarus
neben 28 217Kantonsbürgern 821 and. Schweizerbürger u. 310 Ausländer-

1870 dagegen 29 692 „ 4679 „ „ „ 777 „
1880 28117 „ 5065 „ „ „1033 „
1888 26 303 „ 6192 „ „ „1305 „
1900 24 465 „ 6268 „ „ „1564 „

Augenscheinlich ist der Rückgang der bürgerlichen Bevölkerung und

die Zunahme der niedergelassenen parallel mit dem oben dargestellten Rückgang

der evangelischen und Vermehrung der katholischen Einwohnerschaft..
2) Noch in den 1830er Jahren hat der Übertritt des Ratsherr Christ..

Tschudi zur reformierten Konfession grosses Aufsehen gemacht, nicht bloss

in- und ausserkantonalen Blättern Gelegenheit zu allerlei Erörterungen
geboten, sondern auch den katholischen Rat veranlasst, sich mit der Sache zu.

befassen und den evangelischen Rat — allerdings vergeblieh — darum

anzugehen, er wolle dafür besorgt sein, dass, wenn Ratsherr Chr. Tschudi für
seine Person reformiert werden wolle, doch wenigstens seine Kinder, weil
katholisch getauft, auch katholisch unterrichtet werden. Heute vollzieht sich

eine solche Konversion hüben und drüben ohne Aufsehen, umsomehr, da.

jedermann weiss, dass gemäss der eidgenössisch garantierten Glaubens- und

Gewissensfreiheit bei oberjährigen Konvertierten jeder Einspruch zum voraus
unnütz ist und beim Übertritt von Familien der Vater als des Hauses Haupt,
rücksichtlich der Erziehung der Kinder das entscheidende Wort hat.



50

keine statistischen Erhebungen, und ebenso wenig wissen wir
genau, welchen Anteil die beiden Konfessionen an den aus
gemischten Ehen hervorgegangenen Kindern haben. Aber auch ohne
solche statistischen Erhebungen liegt die Vermutung nahe, dass in
unserm Kanton mehr Konversionen zur evangelischen Konfession
als solche zur katholischen Kirche erfolgten und dass bei
gemischten Ehen mehr Kinder evangelisch getauft und unterrichtet
werden als katholisch, und hat schon deshalb die katholische
Kirche Grund sich gegen die gemischten Ehen auszusprechen.1)

Dagegen schliessen wir die Geschichte der konfessionellen

Grenzstreitigkeiten mit dem Wunsche, dass im Interesse des Volkes
und Vaterlandes, dem wir mit unsern Gaben dienen und das wir
gerne glücklich sehen möchten, aber auch im Interesse der christlichen

Wahrheit, des Evangeliums konfessioneller Zank immer
mehr verstummen möchte und wir alle der apostolischen Mahnung
immer besser nachkommen, der Wahrheit zu dienen in der Liebe.

Es strebe jeder von uns um die Wette
Die Kraft des Steins in seinem King an den Tag
Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,
Mit herzlicher Verträglichkeit, mit Wohltun,
Mit innigster Ergebenheit in Gott zu Hilf.

2) Die gemischten Ehen führen nach den Belehrungen der Statistik auch

häufiger zu Ehescheidungen als konfessionell ungemischte, (cf. P. Kind.
Referat an der Predigervers. v. 1901, pag. 14.)


	Konfessionelle Grenzstreitigkeiten : 1531-1900

