Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 35 (1908)

Artikel: Kirchengeschichte des Kantons Glarus [Fortsetzung]
Autor: Heer, Gottfried

Kapitel: 4: Konfessionelle Grenzstreitigkeiten : 1531-1900
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-584456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-584456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3 0 C l —0

Nirchenyeschichte des Kantons Glapus.

oc JOC

IV. Konfessionelle Grenzstreitigkeiten. 1531—1900.

Durch die Vertrdge von 1531 und 1532 war, wie im voraus-
gehenden Kapitel erzahlt wurde, der Besitzstand der beiden Kon- -
fessionen dahin festgestellt worden, dass von den bisherigen neun
glarnerischen Kirchgemeinden ihrer 5 — Elm, Matt, Betschwanden,
Niederurnen und Kerenzen — dem reformierten Kultus tiberlassen
blieben, Linthal ebenso ausschliesslich flir den katholischen Gottes-
dienst reserviert wurde, wahrend Schwanden, Glarus, mit dem
auch Netstall, Ennenda und Mitlodi fernerhin verbunden blieben,
und Mollis, dem bisher auch Néfels und Oberurnen eingepfarrt waren,
als paritétische Gemeinden erkannt waren. Fir letztere Gemeinde
- war aber durch einen schon am Dreikdnigstag 1582 abgeschlossenen
Separatfrieden!) die Paritdt so gelost worden, dass die bisherige
Kirche von Mollis dem reformierten Gottesdienst iiberlassen blieb,
wahrend die friihere Kapelle von Nafels, welche gerade zur rechten
Zeit einen Neubau und damit jedenfalls eine namhafte Vergrosse-

1) Derselbe wurde abgeschlossen unter den Auspizien von Landammann
Hans Aebli und Landvogt Bernhard Schiesser. In Riicksicht auf das Besitztum
der bisherigen gemeinsamen Kirche wurde ,abgeredt, dass si der dri Pfriinden.
Gitter und Giilt mit einanderen theillen, dass jedem Theil gleichviel werd,
und soll jedwedre Parthi die Giilt nemmen in seinem Tagwen gelegen und
die Gilt verglichen, und was Jahrzit den Pfaffen uf den drien Pfrunden zu-
stat, soll auch gleich theilt werden; auch soll jeder Theil seine Pfaffenhiiser
han, ussgnon der Seelmess zu Mullis Huss ist in die Summ gerechnet, d.h..
gehort zu gemeinsamem Besitz* (iiber die drei Pfriinden von Mollis siehe-
Histor. Jahrbuch XXXI, pag. 68 f.). Auch die Kirchenzierden und Paramente
(Messgewinder ete.) wurden geteilt, sogar das Jahrzitbuch auseinander ge-.
rissen (Nifels erhielt den ersten Teil bis Ende Sept., Mollis den Rest).



4

rung erfahren hatte?), ebenso ausschliesslich dem katholischen
Kultus gewidmet sein sollte. Dabei wurde ausdricklich bestimmt,
,dass ein jeder Kilchgeno8 mag sy zu Neffels und Urnen oder zu
Mullis, an welchem Ort einer will, also dass einer von Néfels und
Urnen zu Mullis und dagegen einer von Mullis zu Neffels Kilch-
genofl si mag.“ Mehr als dieses an vielen andern Orten zur Re-
formationszeit der Fall war?), ward also jedem Kirchgenossen die
‘Glaubensfreiheit gewahrt; auch Blrgern von Néfels und Oberurnen
war es gestattet, sich der reformierten Gemeinde von Mollis an-
zuschliessen, und ebenso ist es den Biirgern von Mollis vertrag-
lich zugesichert, Kirchgenossen von Néafels zu sein, d. h. dem alten
‘Glauben anzuhangen. Und noch tiberraschender mag klingen, was
in demselben Vertrag vom 6. Januar 15382 ,abgeredt worden: und
ob Sach wir, das eintwederen Theil kein Priester hette, so soll
-der Priester in die andere Kilchhori, wann es vonndthen, das Volch
versehen, es wire mit dem Sacrament, Tauf oder Gotswort zu
verkiinden; da soll aber kein Gefard brucht werden mit dem Priester
anzunemmen, wann er den finden und ankommen mog.“ Dass
der Fall als moglich galt, dass der Priester der einen Gtemeinde
fir den Priester der andern Gemeinde (der katholische Priester
von Niafels fir die Reformierten von Mollis und umgekehrt) fir
Sakrament- (Abendmahl) Spendung, fiir Taufen, Beerdigungen etc.
in Funktion treten wiirde, zeigt uns deutlich, dass — so heftig auch
wahrend der Reformationszeit der Kampf hin und her wogte —
‘die beiden Parteien doch nicht in dem MafBle gegen einander ab-
gegrenzt waren, wie dies spiter der Fall war; noch mochten ja
in manchen Familien die einen Glieder dem alten Glauben, die

) Zum Jahr 15623 bemerkt Val. Tschudi (S. 4): ,dis Jars ward die Kappel
zu Nafels gebuwen“. Es geht daraus wohl deutlich hervor, dass erst die
Glaubenstrennung ihre Erhebung zur Pfarrkirche mit sich brachte.

%) Bekanntlich galt damals fast durchweg der Grundsatz: cujus regio,
-ojus religio (wessen Gebiet jemand zugehort, dessen Religion gehdrt er an).
Es galt schon als ein weitherziges Entgegenkommen, wenn es den Gemeinden
iberlassen wurde, ob sie dem alten oder neuen Glauben anhangen wollten.
Diesen Gemeindebescliliissen hatten dann aber die Einzelnen sich zu fiigen —
-oder, wenn ihnen das nicht beliebte, auszuwandern. Fir den Kanton Glarus
-dagegen wurde individuelle Glaubensfreiheit — eine damals seltene
-‘Sache — gewihrt.



5

andern dem neuen Glauben zugetan sein, die Eltern die Messe
besuchen, die Kinder dagegen die Predigt bevorzugen. Sogar
20—30 Jahre spater lebte auf beiden Seiten noch die Hoffnung,
dass man doch noch wieder zusammenkommen konnte.?) |

Die fiir Mollis-Nafels getroffene Losung der konfessionellen
Frage, wonach jede Partei ihr besonderes Gotteshaus hatte, war
bei dem entschiedenen Vorherrschen des reformierten Bekennt-
nisses in Mollis und der noch entschiedenern Anhéanglichkeit an
den ,alten Glauben“ in Néafels und Oberurnen wohl die glick-
lichste, die durch die Verhaltnisse unbedingt nahe gelegt war,
und wir horen in der Folgezeit auch wenig von konfessionellen
Streitigkeiten zwischen den beiden Gemeinden. Indem katholisch
gebliebene Einwohner von Mollis mit der Zeit Gber die Linth zu
ihren Glaubensgenossen nach Néafels tibersiedelten und ebenso neu-
glaubige Einwohner von Néfels ihren Wohnsitz bei passender Ge-
legenheit nach Mollis verlegten, wurde mit der Zeit fir beide Ge-
meinden immer mehr die vollstindige ,Gleichférmigkeit®, d. h.
eine fast ausschliesslich katholische Bevolkerung fir Néfels und
Oberurnen und die fast vollstindige Herrschaft des reformierten
Bekenntnisses fiir Mollis erreicht.

Ungleich grosser waren die konfessionellen Schwierigkeiten
fir Schwanden, wo der Uberzahl der Reformierten noch langere
Zeit ein kleines, aber entschlossenes Héaufchen von Katholiken,.
durch den Vertrag von 1582 gedeckt und durch den Beistand der
V Orte gehoben, Trotz bot. So hat Valentin Tschudi am Schlusse
seiner Chronik aus dem Jahr 1533 noch von einer neuen ,In-
solenz®, welche die wenigen Altgesinnten von Schwanden sich
gestatteten, zu berichten 2): ,In unserm Land war es ein Wil zim-
lich gut und riewig, Zanken halb, dass man auch den Friden3)
abliess, der etlich Jar gmeinklich gebotten war, dass jederman
gegen anderen im Friden stiend. Nuchwerts hubend si widerum

1) Alg die Altgliubigen von den Evangelischen Unterwerfung unter die
Beschliisse des tridentinischen Konzils verlangten, lehnten die Evangelischen
nicht prinzipiell die Unterwerfung unter die Ausspriiche eines Konzils ab,
sondern bestritten nur, dass das tridentinische Konzil als ein ,allgemeines®
gelten konne; einem wirklich allgemeinen Konzil wirden sie sich unterwerfen.

?) a.a. 0. § 296 (Ausgabe von Strickler, pag. 147).
%) Vergl. Glarner Reformationsgeschichte, pag. 67.



6

zu Schwanden ir alte Wis an zu haderen und zu tratzen. Etlichk
mutwillig Gsellen trugend den Predigstul uss der Kilchen heim-
lich in ein Matten ushin, und so solichs geklagt eim Rat, man
solt si darum strafen und verschaffen, dass si den wider in die
Kilchen antwurtind?), da man wol innen wurd, wer solichs getan,
ward er darnach witer getragen und zerschlagen. So ward von
etlichen nach Ruwen gestellt, dass nun zu vil Zénggen Ursach gab.*

Infolge Wegsterbens etlicher meist dlterer, angesehener An-
hanger des alten Glaubens?) schmolz im Laufe der 1530er und
anfangs der 1540er Jahre die Zahl der Altglaubigen so sehr zu-
sammen, dass die Anstellung eines eigenen Priesters und schliess-
lich auch das Halten von Messen durch Priester von Glarus und
Néfels unterblieb.3) TUmso unndtiger war es allerdings, dass 1548
der damalige reformierte Pfarrer von Schwanden, Laurentius Meier
(latinisiert: Agricola) durch seine Schméahungen eine konfessmnelle
Fehde % veranlasste, die auch den Rat beschiftigte.

Y zuriickbriachten.

?) J. H. Tschudi, Glarnerchronik, nennt als solche Vogt Luchsinger
(vergl. m. Reformationsgesch., pag. 86), Vogt Schuler (Vater des neuglaublgen
Landammann Paulus Schuler), Baumeister Ténssi u. a. ,

®) So wird berichtet, dass ,der Pfarrer von Nifels, Herr Hans Grrass,
einsmahls von ihnen erbetten worden, dahin zu kommen und Mess zu halten,
wie er aber am Abend zuvor dahin geritten, haben etliche einen solchen
Rumor dariiber angestellt, dass die guten, andichtigen Seelen gendtigt worden,
ihn noch selbigen Abends fortzuschicken, und der Priester froh gewesen, dass
er ohne Schaden darvor kommen. — Die hofiliche Protestation, die dieser
Priester nachmals getan haben soll, als man ihn widerum dahin zu kommen
angesprochen, wollen wir hier ungemeldet lassen.“ J. H. Tschudi, Glarner-
chronik, pag. 469.

) Laurentius Agricola, ein Mann, der mit Riicksicht auf seine Vergangen-
heit Ursache gehabt hétte, zu schweigen und vor der eigenen Tiire zu kehren,
hatte auf der Kanzel von ,beschornen Buben“ geredet; der Messpriester von
Glarus, Heinrich Schuler, bezahlte ihm Gleiches mit (}leichem, indem er ihm
unziichtige Handlungen vorwarf. Agricola reiste nach Ziirich, um sich Zeug-
nisse und Bullingers Rat zu holen. Letzterer, dem Agricolas Vergangenheit
nicht unbekannt war, riet ihm jedenfalls die Anhebung eines Prozesses ernst-
lich ab, verwandte sich dagegen bei Aegidius Tschudi, den er als Geschichts.
forscher kannte und schitzte, um giitige Vermittlung, die dieser auch bereit-
willigst tibernahm, um einen fiir beide Parteien (Aeg. Tschudi gesteht, dass
auch sein ,Vetter und Tischgenosse“ Schuler ein ,géchschiitziger Mann sei)
wenig ehrenvollen Handel mdoglichst rasch und still zu beenden. cf. Histor.
Jahrbuch VII, pag. 18.



7

Ueberraschender noch als die Einstellung der Messe in
Schwanden war die Verschiebung des konfessionellen Besitz-
standes in Linthal. Wahrend der Reformationszeit hatte die Be-
volkerung von Linthal in sehr entschiedener Weise am alten
Glauben festgehalten. Es war das so sehr der Fall gewesen, dass
bei den Ratswahlen vom Mai 1530 die dortige schroff- kathohsche'
Partei auch einen Landvogt Bernhard Schiesser aus dem Rat ent-
fernte, obschon dieser wiederholt die Sache der Altglaubigen auf
eidgendssischen und konfessionellen Tagen vertreten hatte und
auch von den V Orten, nach dem zweiten Kappelerkrieg, als guter
Katholike anerkannt und deshalb als Ersatzmann fir den von
ihnen abberufenen Thurgauer Landvogt Philipp Brunner gebilligt
wurde.’) Dennoch war er der Mehrheit in Linthal nicht palt-
glaubig” genug gewesen. Darum war auch 1532 Linthal von allen
bisherigen neun glarnerischen Kirchgemeinden die einzige, die
ganz und ausschliesslich dem katholischen Kultus vorbehalten
wurde. - In eben dieser bisher so gut katholischen Gemeinde fand
nun aber in den 1580er und 1540er Jahren allméilig ein solcher Um-
schwung statt, dass auch die dortige Kirche sich dem reformierten
Gottesdienst offnete und langere Zeit der katholische Kultus in
ihr sogar ganz verstummte.

»Nachdem Anno 1581% benchtet dariiber J. H. Tschudi 2),
»i0 Linthal die Me( widerum eingefiihret worden, haben die Evan-
gelischen daselbst il auf diese Zeit (d. h. bis 1543) den Reformierten
Gotts-Dienst in der benachbarten Gemeind Bettschwanden be-
sucht, die anderen aber ihre eigene MeGpriester gehabt. Als aber
in diesem Jahr eine schwere Pest in dem Land eingerissen, welche
vil Volcks, und darunter auch den Priester im Lintthal hinge-
nommen, an dessen statt aber die Linthaler nicht so bald einen
andern bekommen mochten3), auch keiner grossen Lust hatte, an
diesem Orth Mef} zu lesen, wo die, so derselbigen noch angehanget,
fast ausgestorben, und nur Evangelische tiberig gebliben; so er-

") Vergl. m. Geschichte der Reformation, pag. 69, 73, 85, 86, 91.

?) Glarnerchronik, pag. 468 f.

%) Ein Aktenstiick von 1562 bemerkt freilich: hitten sie einem Priester
eine gute Besoldung gegeben, so hitten sie zehn fiir einen bekommen, aber
fur einen Gulden wochentlich wollte niemand zu ihnen kommen.



8

mehrten die Kilchgenossen Herren Fridolin Brunner!), damahligemn:
Pfarrer in Bettschwanden, bittlich zu ersuchen, dass er ihnen das
Wort Gottes verkiindigen, und insonderheit auch die Kranknen,
in noch anhaltender Pest besuchen wollte. Sie haben auch bey denen
zu Bettschwanden angehalten, ihnen ihren Pfarrer zu vergonstigen.?)
Es wolte aber dieser fursichtige Herr Fridolin Brunner, solch auf-
getragnen Beruff nicht annemmen, bis auf gnugsame Versicherung,
dass die Kilchgenossen alle einhellig und sich niemand darwieder
setze, und nachdem er solches erhalten, liesse er die' Sach fir Rath:
kommen, ohne dessen Vorwiissen und Einstimmung er nichts tun
wolte. Weil nun auch die Oberkeit ohne jemands Widersprechen
ihm und den Kilchgenossen gewillfahret, hat er beides denen im:
Linthal und Bettschwanden geprediget, bis auf seinen Abscheid
Anno 1555, da er.von dannen gen Glarus beruffen worden.”
‘Wenn nach diesem Bericht das Eingehen des katholischen Kultus
lediglich der Pest zugeschrieben wurde, so darf doch wohl an-
genommen werden, dass andere Faktoren ebenso sehr mitwirkten:
es wird auch hier wie anderwérts geschehen sein, dass die jingere
Generation sich mehr der Reform zuneigte und deshalb mit dem

1) Glarner Reformationsgesch., pag. 141.

%) Was die von Néfels 15632 als Moglichkeit voraussahen (ob. pag.4) —
dass sie bei eintretender Vakanz die Aushilfe des neugldubigen Pfarrers be-
gehren konnten — ist also hier tatsfchlich geschehen. Bei den o6fteren Va-
kanzen des Pfarramtes Linthal hatte Pfarrer Brunner auch schon vor 1543
in Linthal bei Taufen administriert. Brunner schreibt dariiber bereits am
20. November 1538 an Bullinger: Seit einem Jahr haben die Linthaler wieder
keinen Priester und habe er unterdessen ihnen wieder, wie friher, in Ver-
waltung der Taufe treulich und willig gedient. ,Nun aber scheint mir in
dieser Sache”, fahrt er fort, ,Ubergenug willfahrt zu sein; mit deiner Zu-
stimmung werde ich in Zukunft die Taufe verweigern; hauptséichlich, weil
sie nur die Taufe, nie aber GottesWort von mir begehren und empfangen,
wenn ein Messpriester fehlt; besonders auch, weil sich der grossere Teil ver- -
schworen hat, einen evangelischen Prediger auf die Kanzel ohne pépstliche
Messe nicht zuzulassen.“ Wahrscheinlich hat damals Bullinger geraten den
Schwachen zu dienen und mit Erteilung der Taufe fortzufahren (cine Rand-
glosse des Briefes legt diese Vermutung nahe). Dagegen ist vielleicht der
1543 eingetretene Stimmungswechsel, das einhellige Gesuch derer von Linthal
an Pfarrer Brunner und die Gemeinde von Betschwanden durch eine neue
‘Weigerung Brunners, nur fiir Taufen nicht mehr zu kommen, geférdert wor-
den. Jedenfalls war Brunner an dem eingetretenen Stimmungswechsel kaum
so unschuldig, wie Tschudi in obigem Bericht es darstellt.



9

“Wegsterben der &ltern Generation die Zahl der Altglaubigen
immer Kkleiner geworden Dagegen ist es wohl auffallend, dass
-diese Vorgénge, die Einstellung des katholischen Gottesdienstes
in Schwanden und die Auslieferung der dem katholischen Kultus
-ausdricklich zuerkannten Kirche von Linthal an die Reformierten,
von den V Orten stillschweigend hingenommen wurden. Ohne
Zweifel hatten die V Orte damals ohnedies genug Werk ‘an der
Kunkel !), auch mochten Reklamationen vorderhand unterbleiben,
‘weil wirklich an beiden Orten niemand die Messe verlangte. —
Augenscheinlich war aber damals auch, wenigstens im hiesigen
Lande, eine irenische Stimmung vorherrschend.?) Das zeigt uns
<deutlich ein Brief des Valentin Tschudi an den St. Galler J. Vadian
aus dera Jahre 1545. Ein st. gallischer Biirger wollte die Stelle
-eines Schulmeisters in Glarus tibernehmen, falls ihm seine st. galli-
schen Obern gestatteten, die Erfillung einer mit der Schulmeisterei
verbundenen Obliegenheit beim katholischen Gottesdienst mit zu
Ubernehmen. Ineinem hierauf beziiglichen Briefe schreibt Valentin
Tschudi seinem einstigen Lehrer®): ,Du weisst, wie jede Kirchen-
partei hier ihre besondern Gebraduche beobachtet und dies ganz
friedlich; denn die Gemiither sind des Streites tibersatt geworden,
da er ihnen nur Verderben brachte. Der Schulmeister hat die

!) Ich erinnere an den Streit iiber die Beschworung der Biinde und den
Eid zu den Heiligen, an die Aufregung der V Orte tiber Gwalthers fiinf Predigten
Uber den Antichrist, und weiterhin an den schmalkaldischen Krieg, der bei
aller Neutralitit der Eidgenossen die konfessionellen Empfindlichkeiten reizte,
an die Eroberung von Konstanz und die Verhandlungen, die ihr in der Eid-
genossenschaft vorangingen, die Verhandlungen betreffend tndentmlsches
Konzil ete.

’) So schreibt Brunner 1545 Januar: ,Alles ist bei uns ziemlich be-
ruhigt.” Dass es dabei an konfessionellen Scharmiitzeln ganz fehlte, soll nicht _
gesagt sein. So schreibt der selbst recht kriegerische ‘Laurenz Agricola
unterm 25. Juli 1548: ,Es waren (im Rate) einige Sohne des Ephesin. Demetrius
anwesend, die dem Rat nicht ohne Stirnrunzeln und mit ellenlangen Worten
die Herrlichkeit der Kerze der Jungfrau (die nach Einsiedeln jdhrlich ge-
stiftete Kerze) auseinandersetzen; es fehlte auch im Rat nicht an einigen
Minnern von ahnlicher Sorte. Vom Rat wurde geantwortet, dies sei nicht
Sache des Rates allein, sondern des ganzen Landes. Was die Landsgemeinde
<inhellig beschliesst, das miisse gehalten werden.”

%) M. Schuler, Geschichte des Landes Glarus, pag. 182.



10

Pflicht, beim Kirchengesang der andern Religionspartei Hilfe zu
leisten; davon geht sie nicht ab, hat sie aber nur auf die hohen
Feste beschriankt, an denen der Schulmeister bei der Messe singen
muss. Obwohl dies unserer Partei beschwerlich ist, will sie doch
den gegenwirtigen Zustand nicht stéren. — — Paulus ist auch
allen alles geworden, um Mehrere fiir Christus zu gewinnen. Es
dient vielen zur Erbauung; das Gewissen bléib_{;_ frei; er wird von
der andern Partei Wohlwollen erfahren, denn sie (die Altgldubz‘gm}
sind die Reichern und Méachtigern. Die Evangelischen besorgen,
wenn einer von der andern Partei dies Amt erhalte, so konnte
derselbe ihrer Jugend Schadliches einflossen.” |
Ein Jahrzehnt spater war die Stimmung eine andere ge-
worden und trat denn auch der Widerspruch gegen die dem Ver-
trag -widersprechende Einstellung der Messe in Schwanden und
Linthal hervor. Dass er jetzt, nachdem man 12 Jahre lang die
Sache schweigend hingenommen hatte, nun doch hervortrat, durfte
verschiedene Griinde gehabt haben: Einmal hatte damals nicht
bloss fiir Glarus und nicht bloss fiir die Eidgenossenschaft, sondern
fir die christliche Welt tiberhaupt der Geist der Gegenreformation
sich michtig ans Werk gemacht. Seit 1545 hatte das Konzil von
Trient (concilium Tridentinum) seinen Anfang genommen, das in
verschiedenen Intervallen?) die Reform der Kirche behandelte,
und wahrend es allerdings verschiedene, besonders in die Augen
fallende, allgemein gefiihlte Missbrauche abstellte, die katholische
Kirche umsomehr gegen den Geist des Evangeliums abschloss.
und die Alleinherrschaft der papstlichen Kirche, welche an den
Kapuzinern und Jesuiten?) ergebene Hilfstruppen erhalten hatte,
zuriickzuerobern versuchte, mancherorten dieses Ziel auch wirk-
lich erreichte. Wenn aber so auf katholischer Seite ein kampfes-

1) 1545 beginnend, war es 1547 von Papst Paul III. unter dem Vorwande
einer Pest nach Bologna verlegt und 1549 auch voéllig aufgelost worden.
1561 trat es unter Papst Julius III. aufs neue in Trient zusammen, um 1562
wieder ohne Resultat auseinander zu gehen. Erst 1562 trat es unter Papst
Pius IV. zum dritten Mal in Trient zusammen.

?) Der von Ignatius von Loyola gegrindete ,Orden der Gesellschaft Jesu®,
der den Kampf gegen die ,Ketzer“ mit riicksichtsloser Schirfe fihrte und
durch ein vollgeriiitelt Mass von Gewissenlosigkeit und (Grewissensbedriickung
grosse Schuld auf sich lud, erhielt 1540 seine Bestitigung durch Papst Paul I1I.



11

lustiger Geist erwacht war, bereit, jederzeit aus der Defensive
‘wieder zur Offensive tiberzugehen?), so traf es sich, dass gerade
damals in Aussicht stand, es mdchten in Glarus die Reformierten
des Hauptortes, die bisher nur sehr leise aufgetreten waren, fir-
der etwas entschiedener ihren pneuen Glauben“ geltend machen:
1555 war Valentin Tschudi gestorben, dem die Katholiken es nach-
rihmen konnten, dass er ,ein vast geschickter Mann war“, der zwar
nicht mehr selbst Messe lesen durfte?), dagegen zur Messe ging, ihnen
auch ,die Heiligen, die Mettinen und Fronfasten verkindt,“ An
die Stelle dieses Valentin Tschudi, der an seinem Teil beiden
Parteien gedient und so die Kluft zwischen Alt- und Neuglaubigen
moglichst tiberbriickt hatte, wurde nun Fridolin Brunner gewéahlt,
der in Mollis und im Sernftal und seit 1532 in Betschwanden, seit
1543 auch in Linthal das Evangelium verkiindet hatte und nicht
ohne Grund ,der Reformator des Landes Glarus® genannt wird.
Nachdem Schwanden und Linthal sich ganz dem evangelischen
Bekenntnis zugewandt hatten, der katholische Kultus in beiden
Kirchen génzlich abgegangen war, war es begreiflich, dass die
Alfglaubigen von Glarus beftirchteten, der Eintritt Fridolin Brunners
konnte zur Folge haben, dass auch in der Kirche des Hauptortes
es dhnlich gehen mochte, so dass anch hier der katholische Kultus
allmélig verdringt wiirde. Diese Besorgnis trat schon bei der
Wabhl selbst zu Tage. ,Als M. Vallenthin im nechsten Sterbent
mit Thodt abgieng® meldet das Memonal der altgldubigen Glarner
vom 1. November 1560, pund es werender Pestilenz war, wellten
die Nuwgloubigen angantz3) ein andern Predicanten haben. Des
~wir Inen nit vor warend. Und wie nun die Kilchgenossen uff

') Zu den Ereignissen, welche das Wirken desselben intoleranten Greistes,
der unter Paul III. die Inquisition gegen die Ketzer in Italien, Spanien ete.
ins Werk setzte, auch auf dem Gebiete der Eidgenossen bezeichnen, gehort
wohl in erster Linie die Vertreibung der evangelischen Locarner (1555), bei
der auch ein Glarner — Aegid. Tschudi — mitwirkte.

- ") Glarn. Reformationsgeschichte, pag. 124. Auch von dem andern Leut-
priester, Meyster Hans Heer bezeugt das gleiche Memorial: ,So er auch ge-
wibet hat und nit mer gefug war, Mess z’halten, ging er auch zu Mess, half
die gesungenen Aempter, Vesper, Salve und andern Kilchengesang singen
bis an sin Tod.“

3)-sofort. -



12

Herrn Fridly Brunner meretend, do rietend die Altgleubigen, man
s6lt mit Her Fridly reden, das er unsern alten Glauben nit
schmutzti, noch schmechte und dem Lantzfriden und Vertrag ge-
mass predigte. Und als wir niit anders begerten, do fiel uns grad
der firnemsten unsers Gegentheils einer in die Red und sagt:
man miisst Gch zwar predigen, was Ir gern hertind (hortet). Darbi
mag man wohl spiren, was Willens man zu unserm alten Glauben
hatt, so wir doch nitzet, dann die Billigkeit begert und uns nit von
einem schlechten, sondern von einem Achtparen diser Schmutz?)
offentlich wardt. Also ward mit Herr Fridli geredt, das er dem
Landtzfriden-Vertrag und Zusagungen gemess predigen und den
alten Glauben nit schmechen noch verkleinern solt. Das verhiess
er, aber er hielts nit lang. Den sidhar, das er darkommen, hatt
sich unser Religion gebosert, und haben fir und fir Zank und
Zepell mit einandern gehept von wegen das er unser Religion
stumpfiert.“

So unbequem die Wahl Brunners nach Glarus® den Alt-
gliubigen sein musste, hatte sie sich doch nicht abwenden lassen,
da den Neuglaubigen seinerzeit die Wahl eines eigenen Prédicanten
zugestanden worden war. Umsomehr ergriff man aber diesen Anlass,
um die durch den Vertrag von 1532 versprochene Wiederaufrich-
tung der Messe in Linthal und Schwanden zu verlangen. Matthias
Bodmer, der in Betschwanden Brunners Nachfolger wurde und
infolgedessen auch fir Linthal die Stelle eines evangelischen Pre-
digers und Seelsorgers vertrat, soll seinerseits auch nichts getan
baben, um den drohenden Sturm zu beschwichtigen; im Gegen-
teil soll er, ,auf Verhetzung eines gewiissen Herrn in der Reuti®,
wie der Chronist J. H. Tschudi®) meldet, ,etwas zu scharff wider

") Beleidigung.

) Aus den Ausfilhrungen des obzitierten Memorials erhellt, dass im
Grunde Neu- und Altglaubige noch eine Gemeinde bildeten, die nicht bloss
eine gemeinsame Kirche besass, sondern auch fiir die Wahl der (evangel.)
Pradicanten und der (kathol.) Priester gemeinsam verhandelten, ebenso wie
_Priester und Pridicant aus dem gemeinsamen Kirchengut besoldet wurden.

%) Glarnerchronik, pag. 476. Der ,gewusse Herr in der Riti“, den Tschudi
andeutet, diirfte wohl Sekelmeister Hans Wichser gewesen sein, der wahrend
dor Reformation eine bedeutsame Rolle gespielt hatte (Reformationsgesch.,



13

den romischen Glauben gepredigt® haben. ,Solches wolten et-
liche Geschlechter, absonderlich die Durstig, Voglinge und Fisch-
linge !) nicht leiden und begehrten, laut der Anno 1531 den V Orten
gethanen Zusag einen Messpriester.“ ,

Schon am 28. Oktober 1555 wird auf dem Tag zu Baden unter
den Boten der VII Orte? angezogen, wie die von Glarus nach
-dem aufgerichteten Landsfrieden den V Orten wohl vieles ver-
sprochen, namentlich in einigen Pfarrkirchen das Amt der heiligen
Messe nach christlichen Gebrduchen wieder aufzurichten, das sei
aber nicht geschehen, sondern die Sache komme gegentheils fir
und fir in Abgang und der neue Glauben mache sich je langer
je mehr geltend, wahrend in gleichem Mafle die Altglaubigen ver-
schupft werden. Am 28. Juli 1556 aber tritt in Luzern eine
Konferenz der V Orte zusammen, welche den Beschluss fasst,
eine Gesandtschaft an die von Glarus abzuordnen und den Ver-
trag und ihre Versprechungen vorstellen zu lassen. Solches ge-
schieht an der Landsgemeinde vom 23. August 15656. Dabei werden
den Glarnern auch noch wieder die alten Geschichten, ihr Ver-
halten von 1581, zum Vorwurf gemacht und verlangt, dass die
Artikel von 1532 endlich auch in Schwanden und Linthal in Voll-
zug gesetzt werden. In Antwort auf diese ,hochen und scharpfen
Worten“ wird evangelischer Seits erwidert®): Dass man in den
2 Kilchen nie MaB halte, sye bisharr (bisher) niemants derselben
Kilchgnossen wider fiir Radt (Rath) noch Gemeind kommen, der
-dise begert, sunst were inen dess nach Vermdg unsers Zusagens
niemertt vor gsin; di wil denn uss der Kilchhore Schwanden noch
“hiitigstags niemant sige, der der M&al begere, pit (bitte) man sy

pag. 96) und der durch schroffe Ausserungen den Zorn der V Orte derart
wider sich erweckt hatte, dass 27. August 1532 beschlossen wurde, die V Orte
werden inskinftig nicht mehr neben ihm sitzen.

1) Heute sind die Diirst von Linthal ebenfalls sémtlich dem reformierten
‘Glauben zugefallen, wihrend die Vogel dorten nicht mehr vertreten sind;
dagegen sind die Fischli von Linthal auch heute ausnahmslos katholisch. Eine
Zeit lang bildeten 8—4 Familien dieses Geschlechts die gesamte katholische
Kirchgemeinde von Linthal. '

?) Ausser den bekannten V Orten auch Freiburg und Solothurn.

%) Manuscriptenband auf unserer Landesbibliothek, aus der Sammlung
von Dekan Zwicky in Mollis. -



14

von Frid und Riwen (Ruhe) wigen, inen die nit ufzetrengen.®
Damals, als die Zusage gegeben worden, seien eben zu Schwanden
noch viele gewesen, darum sei die Zusage gemacht worden; aber
jetzt, da die Messe von niemand mehr begehrt werde, moge doch
nicht auf ihrer Wiedereinfiihrung beharrt werden. ,Antraffend
die von Lintal, wie wol sie damalen (1531) im alten Glauben vast
einheligt), doch sithar irer kum mer der #7i¢ theil und unser Re-
ligion die zwei Theil sigen; da aber die Altglaubigen nit dest
minder der M&[ itz lut irer Zusagung begeren, so wellent inen
die Landliit dise nit vor sin und miissent es also geschehen lassen,
mit Beger (mit dem Wunsche, dass), sy sich diser Antwort giit-
lich ferntigen lassen (sich damit zufrieden geben), denn sy die
geschwornen Piint, den Lantzfriden und ir getane Zusagen tit-
lich und erlich halten wellent.“

Von der Erklarung betreffend Linthal nehmen die Gesandten
Akt, wahrend sie in Riicksicht auf die Wiedereinfiihrung der Messe
in Schwanden den Entscheid der V Orte vorbehalten; dagegen
verlangen sie, dass Pfarrer Bodmer ,one Mittel ferwisen“, d. h.
ohne weitere Vermittlung aus dem Lande gewiesen werde. In
der Tat verlasst Bodmer noch im Jahr 15656 den Kanton?, und
ebenso konnen die glarnerischen Abgeordneten, Landammann
Paulus Schuler und Landstatthalter Aegid. Tschudi, an der ge-
mein-eidgendssischen Tagsatzung vom 1. Februar 1557 die Erkla-
rung abgeben?), dass laut Versprechen in Linthal ein Priester
angestellt, demselben ein geniigendes Einkommen angewiesen und
Altar und Kirche gehorig ausgeristet worden seien, dass sie auch
fir Schwanden sich nach einem Priester umgesehen haben, aber
ohne Erfolg, dass ibrigens in dieser Gemeinde kaum 8 oder 4
Katholiken seien und nicht einmal diese die Messe besuchen, wenn

) oben pag."7.

?) Nach dem Taufbuch von Schwanden war Bodmer 1556 auch Pfarrer
von Schwanden. Falls diese Notiz richtig ist, versuchte man es wohl, ihn
auf diese Weise im Lande festzuhalten, wurde aber Schwanden bedeutet,
dass er durch die Verfiigung der V Orte nicht bloss von Betschwanden,
sondern aus dem Lande ,verwiesen“ worden. In den bezfiglichen Akten
fand ich aber bisher keinerlei Andeutung, die diese Annahme bestitigen
wiirde. - :

%) Eidgen. Abschiede 1V, 2, pag. 27.



15

eine gelesen werde, dass selbe ungehindert nach dem nicht gar
fernen Glarus zur Messe gehen konnen, sowie die von Mollis nach
‘Néfels gehen, dass sie aber trotzdem den Pfarrer Heinrich Schuler
zu Glarus angewiesen haben, alle Wochen 1 oder 2 Mal in
Schwanden Messe zu lesen. Augenscheinlich schenkten die Boten
der V Orte der Versicherung, dass man fir Schwanden keinen
,Prlester gefunden habe, keinen rechten Glauben, und es mussten
sich deshalb die neugléubigen Glarner dazu verstehen, 1559. wirk-
lich auch fir die 3—4 Katholiken von Schwanden einen besondern
Messprlester anzustellen.

Auch .diese Konzession wurde von den V Orten, vor allem
der intransigenten, von Aegidius (Gilg) Tschudi und andern seines
Geschlechts') aufgehetzten Partei in Schwyz nicht gentigend er-
achtet, und noch 5 Jahre beschéftigte der konfessionelle Hader
das Land Glarus und die Eidgenossenschaft, indem von Glarus,
sofern es Glied des Eidgenossenbundes bleiben wolle, geradezu
Erfillung der Zusagen von 1526 und 1627, resp. einfache Riick-
kehr zum alten Glauben gefordert wurde. Selbst neben dem Katho-
liken Landammann Hé&ssi wollten Schwyz und Unterwalden auf
eidgendssischen Tagen nicht mehr sitzen, und wirklich blieb Glarus
1!/, Jahre lang infolge dieses konfessmnellen Zwistes bei der Tag-
satzung unvertreten; Landammann Schorno von Schwyz, der
Schwager des Aegid. Tschudi, redete offen vom Krieg und auch
einen Fridolin Luchsinger, der zu den wenigen Katholiken von
Schwanden gehorte, welche standhaft beim alten Glauben ge-
blieben waren, wollte Schwyz nicht als Landvogt von Utznach
aufreiten lassen. KEs ist aber hier nicht der Ort, all die lang-
wierigen juristischen Verhandlungen aufzuzahlen?), bei denen die
Evangelischen vor allem durch Landammann Paulus Schuler, die
Katholiken durch den berihmten, bei seinen glarnerischen Lands-
leuten infolge dieser von ihm heraufbeschwornen Fehden ver-
hassten Landammann Aegidius Tschudi vertreten waren und die
endlich auch den katholischen Standen Uri, Unterwalden, Luzern

') Deshalb hiess dieser bdse Streit, der die Eidgenossenschaft mit einem
dritten Kappelerkrieg bedrohte, beim Volke: der Tschudikrieg.

%) cf. Histor. Jahrbuch, Heft XX VIII, pag. 15—50: Landammann Pau]us
Schuler und seine Zeit.



16

und Zug!) die Haltung des Landammann Schorno und seiner
Partei verleideten, so dass sie ihrerseits Schwyz zum Einlenken
notigten.

Dagegen haben wir hierorts zu erwahnen, dass der konfessio-
nelle Zwist nicht bloss auf dem Rechtswege, durch Reden und
‘Gegenreden der Vertreter beider Parteien, sondern auch durch
Religionsgesprache und Streitschriften gefiihrt wurde. So be-
richtet Frid. Brunner in einem Brief an Bullinger?), wie Tschudi
auf einem Sonntag eine Versammlung in den Spital eingeladen,
da er ihnen Wichtiges mitzuteilen hatte; auch Pfarrer Brunner
hatte er dazu eingeladen, ohne beizufiigen, was er vorbringen
mochte. ,Als wir bi einandt versamlet sind, hett er ein lange
Vorred getan, des Inhalts, dass ich und die Predikanten iren ur-
alten christlichen Glauben nit ungeschulten lassint, dann wir kein
Predigt tigint, darin ir Glaub nit geschulten werd, des si nun
ganz unlidenlich und wellint das kurzum nit mer liden. Und das
es also si, so hett er nach langer Trowred min Apologiam in die
Hand genommen, die er vom Amman hat empfachen, und die er
vor allen gelesen und ufigelegt, wie nemlich ich klar und heitter
inen die Walfart und Kriitzging geschulten habe. Darum habe
er die Anhinger beider Religionsbekenntnisse sich an diesem Orte
versammeln lassen, damit er den wahren, christlichen Glauben
aus den Kirchenvatern und der Bibel offentlich verteidigen und
-die Angriffe Brunners zurtickweisen konne.

In lingerer Rede und mit grosser Gelehrsamkeit versuchte
Tschudi sodann nachzuweisen, dass die Glaubenslehren der katho-
lischen Kirche gottlichen Ursprungs und teilweise von Christus
selbst aufgestellt seien. Vor allem aus war er bemiiht, die An-

) Es darf Zug nicht vergessen werden, dass es, {iber das uneidgends-
sische, hartképfige Benehmen von Schwyz erziirnt, am 15. Juni 1563 erklérte,
es werde die von den Schiedsorten vorgeschlagenen Mittel annehmen und
dieser Sache wegen nun keine weiteren Kosten melr haben, noch Tagsatz-
ungen besuchen (Eidgen. Abschiede 1V, 2, pag. 256). Durch diese feste Er-
klarung fiihrte es eine Wendung herbei, indem Luzern bald seinem Beispiel
folgte und schliesslich auch Uri und Unterwalden (Juni 1564) sich gegen
Schwyz wandte.

%) J. Vogel: ,Egid. Tschudi als Staatsmann und Geschichtsschreiber,
pag. 70.



17

sicht der Reformierten zu bekdmpfen, dass die Wallfahrten und
die’ Anrufung der Heiligen blosse Menschensatzungen und in den
heiligen Schriften nicht geboten seien. Den Vorwurf, dass die
Katholiken mit der Verehrung der Bilder Gotzendienst trieben,
suchte Tschudi damit zu entkriften, dass er diese Verehrung der
Heiligen als eine Pflicht der Dankbarkeit erklidrte, welche die
Nachwelt dem Verdienst und der Tugend der frommen Martyrer
schuldig sei. Brunner seinerseits — auf den geschehenen Angrift
nicht vorbereitet — antwortete auf Tschudis Rede mit wenigen
‘Worten, so gut er eben konnte. Als er in der Folge nicht bloss
von Tschudi, sondern auch noch von andern angesehenen Katho-.
liken wegen seiner Ausserungen getadelt wurde, iibergab er seine.
Apologie samt der betreffenden Predigt, welche man ihm zum:
Vorwurf gemacht hatte, dem Rat. Auf diese Verteidigung hin.
blieb er ungestraft. Um Tschudis Vortrag noch kriftiger wider-
legen zu konnen, verfertigte Brunner eine besondere Schrift, welche
den Titel fahrt: ,Antwurt uff Herr Ammann Tschudis fiirge-
brachten Grund, betraffent die Religion, die Walfarten, Firbit der
Heiligen und Abgestorbnen, auch von Anbétten, Vereerung der
helgen Bilder. Beschriben durch Fridli Brunner, Diener der Kilchen
zu Glarus. Anno 1561.“ Brunner teilt diese Schrift Bullinger mit,
welchen er in der Einleitung also anredet: ,Selbigen Grund mines
Glaubens han ich in Gschrifft verfasst, schicken den tich zu, bitt.
hiemit, Ir wellind das one Anfichtung lasen, erwigen und dan
urteilen. So das beschicht, dan werdint Ir erkennen, was die
. Ursach sei, das ich die Romisch Kilch geurlaubt hab. Bitt uff
semlichs twer Eerwiirden min Schriben in bester Meinung ze em-
pfachen. Gott bewahr tch und alle Frummen in Gnaden zu Wol-
fart unsers Vaterlands. Amen.“ Brunner bekdmpft in seiner
Schrift die Ansicht seines Gegners ,in freudlicherm Tone, als es
sonst bei den Polemikern seiner Zeit tblich war.“

Zuerst verteidigt er sich gegen die Anschuldigung, als halte
er den Landfrieden nicht. Dann sucht er nachzuweisen, dass die
Wallfahrten und die Anbetung der Heiligen eine Satzung der
katholischen Kirche und in der heiligen Schrift nirgends geboten,
Christus aber der einzige Mittler zwischen Gott und den Menschen
sei. Am Schluss seiner Schrift fordert der Verfasser seinen Gegner:



18

Tschudi auf, ihm auch seine Ansicht tiber die Messe und das Feg-
feuer mitzuteilen; er werde nicht ermangeln, ihm dann wieder
zu antworten. Tschudi erfiillte spater diesen Wunsch, und Brunner
erwiderte ihm in der Schrift: ,Von der Bépstischen Maf} Ytelkeit
und des man sich deren nit solle teilhafftig machen in kein Weg.“

‘Wie vorhin erwahnt, war in Linthal seit 1556 und in Schwanden
seit 1669 die Messe wieder eingefiihrt und an beiden Orten ein
Messpriester angestellt worden. In Linthal war die Wiedereinfiih-
rung der Messe eine definitive, indem auch wahrend des XVIIL.
und XVIIL. Jahrhunderts immer ein, wenn auch noch so kleines
Tripplein?) von Katholiken blieb, dem die Wohltat des Vertrages
von 1632 zu gute kam. In Schwanden dagegen schlief schon
nach 4—5 Jahren die Messe neuerdings ein. Da sich nach dem
friher Mitgeteilten in Schwanden nur noch 4—5 Katholiken be-
fanden, war die Stelle eines Messpriesters die reinste Faulenzerei
und ein Mann von irgend welchem Tatendrang und Selbstachtung
konnte sich deshalb nicht zur Ubernahme dieses Postens ent-
schliessen, . fir einen Miissigginger aber, der nur auf sein Wohl-
leben sann, war die Stelle des geringen Gehaltes wegen nichts.
Uberdies konnte es kaum fehlen, dass die Biirger von Schwanden
dann und wann tiber den auf 6ffentliche Kosten gefiitterten Mess-
priester spitze Bemerkungen machten. Wir wundern uns deshalb
kaum, dass 1564 (9. April) der Tagsatzung gemeldet werden musste,
der Messpriester von Schwanden hitte sich ,wegen Friedbruch
und Schuldenmachen® iber Nacht aus dem Staube gemacht. Da
bei der in Schwyz herrschenden Stimmung zu fiirchten stand, dass
auch dieser Vorfall wieder zu Ungunsten von Schwanden ausge-
beutet wiirde, tat Schwanden wohl daran, ohne erst Reklama-
tionen abzuwarten, von sich aus der Tagsatzung von dem Ge-
schehenen Kenntnis zu geben, mit der Bitte, ,man mdchte es
ihnen nicht tbel nehmen, wenn sie nicht auf der Stelle einen
andern bekommen.“ An der folgenden Tagsatzung aber erklaren
sich Zug, Luzern, Uri und Unterwalden einverstanden, dass, da
gegenwéirtig in Schwanden niemand die Messe begehre, der Priester
von Schwanden inskinftig in Glarus Wohnung nehmen und den

) Um 1680 waren es 40 Seelen,



19

dortigen zwei Messpriestern in Ausiibung des Gottesdienstes be-
hilflich sei, dieses in dem Sinne, dass Schwanden diesem dritten
Priester jahrlich die pflichtigen 52 Sonnenkronen ungeschmilert
zukommen lasse, und, wenn frither oder spiter wieder einige Land-
leute zu Schwanden einen Priester und die Messe begehren, es
den Altglaubigen von Glarus anheimgestellt sei, diesen Priester
zu Zeiten nach Schwanden hinaufzuschicken, um Messe zu lesen,
oder ihn in Schwanden wohnen zu lassen; im letztern Falle sollte
auch das Pfrundhaus ihm tibergeben werden. Dreissig Jahre spater,
1594, wurde dann dieses Abkommen von 1564 dahin abgeindert?),
dass in Glarus statt des dritten Priesters ein kathol. Schulmeister
angestellt werde und Schwanden an diesen jahrlich 32 Sonnen-
kronen bezahle. Da drei Priester fiir die doch kleine katholische
Bevolkerung zu viel waren, lag der Handel in beidseitigem Inter-
esse. Die Altglaubigen von Glarus erhielten ihren eigenen Schul-
meister und Schwanden hatte fiirder statt 52 jahrlich nur noch
32 Kronen zu bezahlen.?) Wenn aber Schwanden glaubte, da-
mit wire die seit 1564 faktisch abgeschaffte Messe auch rechtlich
beseitigt, war diese Freude doch noch etwas verfriiht.

Noch stund in der Kirche von Schwanden der Messaltar, der
daran erinnerte, dass auch die Altglaubigen in der Kirche von
Schwanden Hausrecht besassen. In der Beglaubigung, dass mit
der Umwandlung des Priesters von Schwanden in einen Schul-
meister von Glarus die Messe definitiv beseitigt und der Altar
darum nur noch ein Argernis fir die Reformierten sei, hatten
1595 ,einige Privatpersonen sich understanden, den in der Kirche
daselbst annoch stehenden Altar zu schleissen und hinweg zu
thun. Ob nun gleich ein zweifacher Landrath nicht nur selbige
wegen ihres von selbst genommenen Gewalts um 100 Guldi Buf
angeleget, sonder sich auch noch dahin erkannt, dass wann iber

") »Blétter zur Geschichte von Schwanden, pag. 109 ff.

?) Diese Verpflichtung verblieb Schwanden bis vor 40 Jahren. Erst 1862
kaufte sich Schwanden von der Verpflichtung, jahrlich an Katholisch-Glarus
81 Fr. bezahlen und die Kirche eventusell fiir den katholischen Kultus offen
halten zu missen, rechtzeitig los. Ein paar Jahrzehnte spater wiren ihm wohl
ganz andere Opfer erwachsen, wenn es nicht Altire und Bilder wieder in
seine reformierte Kirche hitte aufnehmen wollen.



20

kurtz oder lang einige weren, welche allda der Mel begehrten,
alfdann der Altar widerum solte aufgerichtet werden, haben sich:
doch die V Catholischen Orthe mit solchem Eifer in die Sach:
gelegt!), dass man, um mehrere Weitlduffigkeit zu verhuten, sich.
genOthiget sah, den Altar widerum herzustellen, und nach An-
weisung Herren Mattheisen selbigen in die alte Form bringen zw
lassen.“ 2) | |

Von dem letztangefiihrten Ereignis abgesehen, war sonst das:
letzte Viertel des XVI. Jahrhunderts in konfessioneller Beziehung
ruhig verlaufen. Dagegen verschérften sich im XVII. Jahrhundert
die Gegensitze wieder zusehends. Dass auch auf reformierter
Seite das konfessionelle Bewusstsein sich steigerte, mogen ein
paar Notizen aus den Pfarrbiichern von Mollis aus dem Anfang
des X VIIL. Jahrhunderts beweisen: Am 10. Marz 1608 ,hat Pfarrer
Wilbret Tobler den Altarstein aus der Kirche mit 15 Mann gethan:
und zur Heerdplatten verwendet.“ — 1617 den 27. Juli ,ward
Conrad Zwicky begraben, der erste ohne Kreutz auf das Grab,
auf Rath des Pfarrherren.“%) — 1617 den 12. August: ,Die alte-
steinerne Canzel, welche viel von den Catholischen fiir einen
Altar hielten, hat der Pfarrherr an gemeltem Tag allein mit einem
Isenstecken zerbrochen, und samt seiner Frau, das alt Steinwerk
aus der Kirchen getragen und gesaubert, und da oben auf _dem
Canzelgemauer ein gehauener 6!, Schuh langer und mehr als
1/, Schuh dicker Stein war, wurde dieser mit Hilf W olfgang Leuzinger,
Stephan David Engelers und Baschli Hug aus der Kirchen gefiihrt.
und fiir (vor) die Pfarrhaus-Thir zu einem Antritt legén lassen..
Die Kirchen wurde also von alten Gebrauchen gereformiert.”

Nicht lange bevor Pfarrer Werdmdiller in Mollis diese grosse
reformatorische Tat — die Entfernung eines gehauenen Steines,

1y Bekanntlich hat der Okt. 1586 geschlossene ,goldene® oder borromdische
(so genanrt zu Ehren von Karl Borromao, Erzbischof von Mailand, 15687y
Bund es sich zum Ziel gesetzt: bei dem romisch-katholischen Glauben be-
stindig und fest zu verharren und ihre ,ewigen® Nachkommen unwiderruf-
lich daran zu binden, alle Anstifter des Abfalls aber ,nach Verdienen“ zw
bestrafen.

?) J. H. Tschudi, Glarnerchronik, pag. 527.

%) Hans Werdmiiller von Zirich, 1616—22 Pfarrer von Mollis.



23

moglicherweise Altarsteines — vollbrachte, sollte sein Kollege auf
Kerenzen die konfessionelle Erbitterung katholischer Mitchristen
in handgreiflicher Weise erfahren. Von einem Besuch in Ziirich
nach Kerenzen heimkehrend — Dezember 1616 — wurde Pfarrer
Bernhard Hofmann ,bei Schannis tberfallen und fast tot ge-
schlagen.“!) Er erhielt daftur 50 fl. Schmerzensgeld; dennoch sass
ihm noch nach 8 Jahren der Schrecken, den er bei gedachtem
Ueberfall erfahren, so heftig im Leibe, dass er 1622 eine Beforde-
rung zum Pfarrer von Richterswil?) aus Furcht vor den Katho-
liken, in deren N#éhe ihn eine Wirksamkeit in dieser Gemeinde
wieder gebracht héatte, ablehnte.

Solche Vorfalle zeigen deutlich, wie gross die Spannung der
Gemiiter war und wie gross eben darum die Gefahr war, dass
der Krieg, der 1618 jenseits des Rheines seinen Anfang nahm
und wihrend 30 Jahren so unsiglich viel Elend tber Deutsch-
lands Gaue brachte, auch die Schweiz in Mitleidenschaft zdge.
Es konnte ja bei der angezeigten konfessionellen Gereiztheit nicht
fehlen, dass die beiden kriegfiihrenden Parteien Deutschlands bei
ihren Glaubensgenossen in der Schweiz lebhafte Sympathienfan-
den, Siege der Kaiserlichen in den V Orten freudig begriisst
wurden, Siege der protestantischen Heere in Ziirich und Bern
ebenso freudige Teilnahme erweckten. Zu verhiiten, dass diese
Sympathien nicht zu aktiver Beteiligung der einen oder andern
und damit beider Parteien fiihrten und infolgedessen dann die
Wellen des Kriegselendes iiber die helvetischen Lande herein-
~ bréchen, musste das Bestreben aller patriotisch gesinnten Schweizer
sein. Fir eben diesen Zweck der Erhaltung des gemein-eidgendssi-
schen Friedens mussten auch die evangelischen Glarner ihre Opfer
bringen. Denn ein solches — und zwar ein entschieden grosses
Opfer — war es, dass die Glarner sich dem Spruch der Tagsatzung
von 1623 fiigten?®), welcher der katholischen Partei grosse Vor-

") Kasp. Wirz, Etat des Ziircher Ministeriums, pag. 61. cf. M. Schuler,
Greschichte des Landes Glarus, pag. 248.

) 1617 war er von Kerenzen als Diacon nach Stein am Rhein gekommen:.

?) Mit Recht bemerkt der Chronist Triimpi (pag. 758): ,,Nicht die Mut-
losigkeit der Véater, sondern die Liuffe der Zeiten, in denen die cathol. Stinde

in hohem Tone sprachen, haben die Evangelische zuriickgesetzt. Die Lage
. ok



22

rechte einrdumte, bei der Besetzung der Landeséimter ihnen einen
Anteil zugestand, der nicht ,,proportional®, d. h. nicht im Verhéltnis
zur Bevolkerungszahl stund. Hatten schon 1556 die Katholiken
grundlos?) geklagt, dass sie verschiirpft werden und zu keinen
Amtern gelangen, so erneuerten sie auch jetzt wieder dieselbe
Klage, obschon sie auchin den letzten Jahren reichlich mit Amtern
bedacht worden waren.. Aber wahrend die katholische Bevolke-
rung kaum !/, der gesamten Seelenzahl ausmachte %), verlangten
sie geradezu die Halfte der Beamtungen fiir sich und erhielten
dann auch durch den Landesvertrag von 1623 in Riicksicht auf
die Stelle des Landammanns 2/;, indem fortan innert 5 Jahren
die Evangelischen ihn je fiir 3, die Katholiken fiir 2 Jahre wahlten,
in Riicksicht auf die Amter eines Seckelmeisters, Landweibels,
Landschreibers, Landesbaumeisters, sowie der Vogteien !/; und
in Ricksicht auf die lebenslédngliche Stelle eines Pannerherren,
sowie die Vertretung an der Tagsatzung sogar wirklich die Halfte.
Und wahrend bisher nur eine einige und gemeinsame Landsgemeinde
die Wahlen getroffen hatte, finden fortan jeweilen am Sonntag
vor der gemeinen Landsgemeinde fiir die Wahlen konfessionelle
Landsgemeinden statt: die evangelische in Schwanden, die katho-
lische in Néfels. Dadurch war zwischen den beiden Konfessionen
nicht bloss eine kirchliche, sondern auch politische Trennung voll-
zogen und die Grenzen zwischen den beiden Parteien so scharf
gezogen, dass eine Verschiebung im Besitzstand der beiden Kon-
fessionen, wie wir sie im XVI. Jahrhundert — auch nach 1532 —
wahrgenommen, nicht mehr stattfinden konnte. Dagegen kann
man nicht sagen, dass nach dieser 1623 veranlassten Trennung
das ,schiedlich, friedlich“ sich bewahrheitete. Im Gegenteil horen

des Landes war eben sehr bedenklich, noch bedenklicher die Eidgnossen-
schaft in Zerrittung zu setzen, so lange noch leidenliche Friedensmittel auf
der Bahn*.

1) In der Zeit von 1532—1565 stand das Landammann-Amt wéhrend
14 Jahren bei den Katholiken, 19 Jahre bei den Evangelischen.

%) Von den glarnerischen Gemeinden waren Niederurnen, Bilten, Kerenzen,
Mollis, Matt und Elm, sowie Schwanden und Betschwanden ganz oder fast ganz
reformiert, in Linthal nach vorstehendem (oben pag. 14) ?/; reformiert, ,kum
der dritt Teil“ katholisch, auch in der Hauptpfarrei hatten die Evangelischen
die Mehrzahl, wihrend nur Néfels und Oberurnen ganz katholisch waren.



23

wir durch das ganze XVII. Jahrhundert immer wieder von neuen
konfessionellen Héndeln. In den 1640er Jahren war es das Fahrts-
fest, das die getrennten Briider hitte einen sollen und statt dessen
heftigen Zwist hervorrief, Wihrend seit 1564 das Fahrtsfest in
-der Weise gefeiert wurde, dass das eine Jahr ein katholischer
Priester, das andere Jahr ein reformierter Pfarrer (wie es scheint,
zumeist der Dekan) die Fahrtspredigt hielt, kam es schon 1640
zu einer Trennung, so dass die Katholiken ihren Festzug in ge-
wohnter Weise veranstalteten, wihrend die Reformierten den Tag
fir sich feierten. ,Es seind® (sind), berichtet Pfarrer Conrad Wirz
in einer von ihm verfassten Vorrede zu den 1662 im Druck er-
'schienenen 10 Jahrzeitpredigten ') des Dekan Joh. Ludwig Ammann,
w»auf der Seiten def Gegentheils® (i. e. der Katholiken) ,nach und
nach eingeschlichen unertragliche Sachen. Man ist nach und nach
aufgezogen mit vielen Creuz- und Fahnen, die Creutz tragen sie
voran, darauf folgen die Fahnen, und endtlich ein tbergiilter Sarck,
-darinnen etwas so genennten Heiligthumbs?) ligen soll. Nicht
minder ist auch geandert die Ordnung der Priesterschafft: Frombde
Priester und Ordensleuth gehen zuforderst, und dann erst der
Papistische Pfarrer zu Glarus mit den vornembsten Geistlichen
im Land, allein in ihren Chorhembderen mit entdeckten Hiupteren
und gewohntem Gesang. IThnen seind vor disem gefolget die Herren
Kirchendiener in ihren Méntlen stillschweigende und mit bedeckten
Héupteren. So die Papisten bey den eilf Creutzsteinen auf den
Knieen ihres Gebétt in Lateinischer Spraach verrichtet, haben die
Evangelischen Pfarrer, ein wenig beyseits, gebéttet auch knieend,
€in jeder nach dem Ihnne Gott ermahnet. Der Gottesdienst, der
an solchen Tagen, ehe man sich von einanderen gesonderet, under
freyem Himmel verrichtet worden, war von schlechter Andacht,

1) ,Nafelser-Fahrt, in zehen erbaulichen Jahrzeit-Predigen zu schuldigem
Dank dem H¢hesten, fir den im Jahr 1888 gemeinen Landleuthen dess lobl.
Eydgnossischen Bundorths Glarus wider ihre Feind, bey und umb Nahefels
‘verliehenen Wundersieg, underschiedlicher Zeiten und Orthen gehalten durch
weiland Herren Joh. Ludwig Ammann, der Evangelischen Gemein im Haupt-
flecken Pfarern und Decanum durch das Land etc., jetzo aber auf Begehren
Gottliebender Leuthen, mit Beyfiigung erforderlicher historischer Vorred
herausgegeben.*

*) Die bekannte ,goldene Trucke“ mit einer Reliquie St. Fridolins.



24

und den gantzen Tag Uber war mehr Boses dann Guts getham
und vertibet worden. Im Jahr 1639 haben die Papisten zum ersten:
Mal auf den vergiildten Sarck gesetzt ein silbernes Bild St. Fridolin,.
ihres Lands-Patronen, dises Bild haben sie bey jedem Creutzstein.
under dem Gebatt gegen dem Volck umbgewendt, das die Evan-
gelischen selbigen Jahrs, weil man nichts darvon gewtisst bif dass.
Bild auf den Platz kommen, gestatten miissen. Hierauf haben
in folgendem 1640 Jahr die Evangelischen friih protestiert: wo-
man das Bild nit daheim lasse, wollen sie die Fahrt nit besuchen.
AlBdann auch, weil dif Orths bey dem Gegentheil nichts zu er-
halten gewesen, zwey Jahr einanderen nach, benandtlichen in an-
geregtem 40. und 41. Jahr beschechen: da die Evangelischen beide-
ma)l disen Fahrtag in einen Battag verwandlet, in allen Kirchen
geprediget, Gott umb den ihren Vorderen verliehenen Sieg und:
alle andere Gutthaten gedancket, alle Wirtshéuser beschlossen
und alles auf Gottsforcht und Andacht gerichtet haben. Weilen:
dise Aenderung denen zu Néahefell an ihrem Gewinn und Wirthen
Abbruch gebracht, haben sie sich von denen zu Glarus, deren das-
Bild allein gewesen, getrennet, und nach langem Zancken an einer
sonderbaren desswegen besammleten Lands-Gmeind mit der meh--
reren Stimm erhalten, dass man die Evangelischen mit disem Bild.
fiirbas nicht beschweren und sie bey der Fahrt widerumb zu er-
scheinen batten solle. Dise Sach ward auf Seyten der Evange-
lischen fir einen zweifachen Lands-Rath gebracht und nach vilem.
Fiir- und widerreden gut befunden worden, dass man umb guter:
Nachbarschafft willen bey dem alten, und dem Buchstaben des.
im Jahr 1564 aufgesetzten Vertrags bleiben sdlle.”

Eine grossere Andacht kehrte allerdings auch nach der vor
allem durch das Interesse der Wirte in Nafels geforderten Riick-
kehr zur gemeinsamen Fahrtsfeier nicht ein. Wahrend heute die
gemeinsame Fahrtsfeier fir uns immer etwas Erhebendes hat,.
ward sie damals aufs neue eine Quelle von viel Zank und wenig.
Erbauung, so dass die Erinnerung an diese unerquicklichen. Vor-
gange des 17. Jahrhunderts es uns dankbar empfinden lasst, dass.
die christliche Tugend der Toleranz trotz aller Schwankungen:
eben doch ihre entschiedenen Fortschritte gemacht hat. ,Wird.
die Predigt von dem einen Theil gehalten®, bezeugt Dekan Ammann.



25

in der von ihm 1648 (bei gemeinsamer Feier) gehaltenen Fahrts-
predigt, ,s0 wird sie von dem andern verachtet, auigemacht, ge-
lasteret und geschmécht, weil die Gmiither mit lauterem Vor-
urtheil eingenommen und ein jeder Theil das Sein fiir recht haltet,
.ohngeachtet weliches besser auss Gottes Wort bewéhrt werde
-oder nit. Deren zu geschweigen, die eintweder gar keiner Predig
zuhdren, und stracks dem Deorff und den Kraamldden zulauffen,
oder wann sie gleich auf dem Platz seind, nit allein fiur ihre
Personen nit aufmercken, sonder mit ihrem Schwetzen, Lachen,
Mérckten, Kauffen, Tauschen, Zotten- und Possenreissen und an-
derem disem Orth unzimmenden Sachen andere in ihrer Andacht
argeren, hinderen und verirren. Wann das fiirtiberen (voriiber), begibt
man sich in die Wirtzhauser, isset, trinckt, springt, dantzet, und
da man Gott dancken solt, darf man wol anheben zancken und
balgen, schweeren und fluchen, rauffen und schlagen, anderen Un-
raths, so auf disen Tag vorgehet, nur zu geschweigen.“ Dass an
dieser mangelnden Andacht die beidseitigen Geistlichen unschuldig
gewesen, kann wohl auch nicht behauptet werden. Hatte z. B.
1649 der katholische Geistliche an der Hand von Psalm 150, 1
-eS unternommen, alles, was bei der Fahrtsfeier vorgeht (wohl vor
allem die an disem Tag iiblichen katholischen Ceremonien) ,gut-
zumachen® und hatte man dabei horen miissen, ,dass man zu
Vertheidigung diser Sachen vast keine andere Griind habe, als
nur soliche, die entweders gar nit zur Sach dienen, oder nur das
probieren (beweisen), darumb niemalen weder Streit noch Frag ge-
wesen®, 1) so beniitzt Dekan Ammann im folgenden Jahr — an
«der gemeinsamen Feier — die gleichen Textesworte, ,um aufl
.eben disen Worten auch unsere Meinung von diser Fahrt, und
was derselben anhanget, grundtlich und bescheidenlich zu er-
‘Offnen, d. h. ,erstlich zu entdecken, wie sehr wir unsers Theils
dise Fahrt gut heissen, darnach und fiir das ander, was uns daran
nit unbillich irre (argere), und dannethin flirs dritt und letzte, auch
noch mit wenigem zu begegnen den fiirnemmsten Einwiirffen, so
uns darwider geschehen mochten.“

Die theologische Fakultat der Basler, die doch 1501 bei ihrem
Eintritt in den Eidgenossenbund die Verpflichtung tibernommen

1) Ludw. Ammann, a. a. O. pag. 76.



26

hatten, bei inneren Zwistigkeiten stillezusitzen, i. e. zum Friedem
zu reden, hatte auch noch ein wenig Ol ins Feuer gegossen, in-
dem sie in einem Consultum vom 15. M&rz 16483 ihrer Verwunde-
rung Ausdruck gab, ,dass die evangelischen Fiirgesetzten wallt-
und geistliches Standts sampt ihren Gemeinden dise Gewonheit.
so lang und weit einwurzlen lassen“, und sie damit den Wunsch
verband, ,dass vor 4 Jahren als vom Gegentheil die Abgotteri
mit Aufstellung eines niiwen Gotzens vermehrt, und also zu voll-
komner Sonderung kommlicher Anlass gegeben worden, man da-
mahlen bey der fiirgenommnen anstindigen und loblichen Sonde-
rung bestindig verbliben wére.“ Als dann ein ,eifersiichtiger
Priester neuerdings in der ihm tbertragenen Fahrtspredigt , die-
evangelische Lehre unbillich durchgezogen“ und, den Vertragen
entgegen, nicht dazu verhalten wurde, den Evangelischen die ver-
langte ,,Reparation zu tun®, verzichteten die Letztern — seit 1656 —
endgiiltig auf gemeinsame Feier des Fahrtsfestes. Trotzdem gab-
dasselbe noch weiterhin Anlass zu konfessionellem Hader.

So war 1675 die Fahrtspredigt von ,dem Hochwiirdig-gnadigen:
Fiirsten und Herrn, Hrn. Augustino, Abbten dess Furstl. U. L.
Frauen Gottshauses zu den Einsidlen® tibernommen worden; wah-
rend derselbe aber das, was doch der Grund der Festesfeier war,.
die Schlacht von Néfels, einfach unbertihrt liess, bentitzte er den
Anlass, um die das Fest ebenfalls besuchenden Reformierten fiir
seinen katholischen Glauben zu gewinnen oder doch recht griind-
lich zu argern.!) Im Anschluss an Joh. 20,11—18 (Jesus begegnet.
nach seiner Auferstehung der Mar. Magdalena) erdrtert er das Thema,
welche der beiden Religionen ,der wahre alleinseligmachende
Glaube“ sei. ,In allhiesigem Lobl. Eydgnofiischem Orth Glarus.
ist bekant der Zweispalt def Glaubens. Ist méannigklich offen-

1) Ahnliches scheint auch an fritheren Fahrtsfesten geschehen zu sein..
So beklagt sich 1670 die evangelische Synode, dass am Fahrtsfest ihr ,Gegen-
theil” - ,unzimmende Disputierpredigen von weithin berufften Priestern und
Ordensleuthen halten lasind. Ebenso wird an der Synode von 1674 geklagt
,wegen der an der Fahrt von fremden Pfaffen gethanen und immer con-
tinuirenden Schméch- und Lasterpredigungen® und angeregt, ,Rath zu
schaffen, disem Unrat mit allem Ernst abzuhelfen.“ Wie viel diese ,An-
regung“ fruchtete, zeigt die besprochene Predigt von 1675. :



27

bahr die Zertrennung zweyfacher Religionsbekantnuf. Nun ist ein
aufligemachte Warheit des Glaubens: Quod sit unus Dominus, unus
Baptismus, una Fides. Ephes. 5. Es seye nur ein Herr und Gott,
nur ein Tauff und ein Glaub. So kann denn nit seyn, dass bey
diseren Widerwertigkeiten der Religion beyder Seits der wahre
christliche gottliche Glaube sich befinde. So ist el aber unmog-
lich, dass jemand ohne den wahren und gottlichen Glaub Gott
gefalle und seelig werde. Sine fide impossibile est placere Deo.
Heb. 11. Es ist ohnmdglich ohne den gottlichen Glauben Gott
gefallen. Ist derohalben nothwendig, dass eine euers 16bl. Landts
Glarus Religion in solchem Stand seye, in welchem ohnmoglich
ist, Gott zu gefallen und hiemit seelig zu werden. Wann dero-
halben so handgreifflich wahr, die einte euers Landts Religion
seye Gott missfallig, beraube seine Undergebne der Seeligkeit und
stirtze hiemit selbige in das ewige Verderben, in die ewige Ver-
damnus, so solt uns ja angelegen seyn, dem heutigen Exempel
Mariee Magdalen® nachzufolgen und Christum bey der wahren
Religion embsig zu suchen.“ Durch eine Masse gelehrter Citate
aus Zwingli und Luther, Calvin, Melanchthon, Bullinger, Breitinger
und Heidegger, Danzius und Keckermannus u. n. a. beweist er
zunéchst, dass die evangelische Religion in sich selbst zerspalten
und zerteilt sei und deshalb koénne dieselbe nicht die wahre Re-
ligion sein, da nur una fides, ein Glaube, die wahre Religion sein
konne. Allerdings konne ja auch in ,Lehren, so niemahlen als
Glaubens Artickel von der heiligen Kirche seind erklahret worden,
under uns Catholischen Streit sein; wann aber die heilige Kirche
in einem Allgemeinen, im Namen Christi versambleten und hie-
mit Authoritate Christi vicaria gestifften Concilio einige Lehr als
ein Glaubens Artickel determiniert unnd erklidhret hat, so mag
under den Catholischen kein Streit mehr statthaben, sonder alG-
dann heisst es: si Ecclesiam non -audierit, sit tibi sicut Ethnicus
et Publicanus. Math. 18, 17. So einer dann solchen von der hei-
ligen Kirchen erlauterten Glaubens Artickel bestreiten wolte, wird
er ein von der Kirchen abgeschnitnes Glid gehalten.“ Die re-
formierte Lehre dagegen ist der Einheit des katholischen Glaubens
gegentiber ihrem eigenen Prinzip zu Folge die Zerspaltung. Im
weitern sucht er dann wieder durch eine reiche Zahl von Citaten



28

zu beweisen, dass der katholische Glaube der alte, von Augustin
‘und andern alten Kirchenlehrern verkiindigte Christenglaube sei;
insbesondere mochte er das nachweisen mit Riicksicht auf das
Sacrament des Leibes Christi, die Verwandlung des Brotes 'im
Messopfer in den Leib und das Blut Christi. Er schliesst deshalb
mit der Aufforderung an die Reformierten, zurtickzukehren zur alten
katholischen Religion, welche doch auch ihr Landssiegel, Panner
und Fahnen und vor allem auch ihr Landespatron St. Fridolin als
die wahre Religion bekennen. ,Wer soll dann nit von Grund
seines Herzens anwiinschen, dass, gleich wie nachdeme Christus
Magdalenam angeredt Maria, Christus euch in euerm Hertzen auch
zuruffe, und durch seinen gottlichen Beruff euch mit dem Liecht
defl Alten wahren ungezweiffleten Glaubens erleuchte, und hiemit,
gleichwie Magdalena, als Christus sie berufen, sich umbkehret und
Christus erkennt, also ihr auch widerumb auf die alte eurer lieben
Voreltern Religion kehrten und hiemit die Warheit defl heiligen
Evangelii erkenneten.“

Dass eine Predigt, die so ausschliesslich vom Anfang bis zum
Ende wider den evangelischen Glauben ausholte, Anstoss erregen
musste !), lag wohl auf der Hand, und da der hochwirdige First-
abt die Predigt auch noch durch den Druck verbreitete, musste
sie wohl einer Entgegnung rufen. Dieselbe tbernahm in einem
noch im gleichen Jahr 1675 erschienenen, 360 Seiten starken Buche,
dem 1676 auch noch ein ,Anhang® und eine ,abgekirzte Wider-
lag gehaltner Nihfelserfahrt-Predig folgte, der Ztrcher Dr. und
Professor Joh: Heinrich Heidegger, nicht, weil im Land Glarus
keine ,treffenlich gelehrte und eifrige Herrn und Briuder® gewesen
waren, die selbige grundtlich zu widerlegen, mit erforderlicher
Geschicklichkeit mehr als genug begabet®, waren, sondern ,aufl
hoherem Befehl, und weil under denjenigen Reformierten Theo-
logen, welche Herr Prilat mit Namen angezipft, er, all der aller-

) Die patriotischen Erinnerungen, welche mit dem Gang von Denk-
stein zu Denkstein und der Versammlung auf dem Schlachtfeld sich ver-
banden, wie die in Néfels statthabenden Belustigungen und Schaustellungen
brachten es mit sich, dass trotz der seit 1656 bestehenden Trennung immer
auch Evangelische in kleinerer oder grdsserer Zahl (je nach der Witterung)
der katholischen Feier beiwohnten.



29

geringste, allhier in diser Bilgerschaft noch allein schwebe. —
Namentlich die Antwort auf den Vorwurf der Zerspaltung der
Protestanten war fiir Heidegger nicht eine leichte Aufgabe, da
die schroffen Ausserungen, die Luther im Abendmahlsstreit wider
die ,Sacramentirer® getan hatte, fir Pater Augustin eine kost-
liche Waffe gewesen. — Heidegger beruft?!) sich gegentiber den
harten Urteilen Luthers ,von dem durch unméssigen Zorn Ver-
zuckten auf den sittsamen und unpassionierten D. Luther.* So-
-dann sucht er darzulegen, dass der Streit der Meinungen nur die
Nebensachen betreffe, wéhrend sie in ,dem Grund und den fur-
nemsten Artickeln des Glaubens“, in dem, was die Seligkeit be-
treffe, sich eins wissen. Ganz besonders ist dieses bei den ,evan-
gelisch Reformirten“ der Fall, , wie die vilfaltige in dem Fundament
des Glaubens iibereinstimmenden Glaubensbekantnussen aller Re-
formirten Kirchen ein solches ausweisen.“?) Allerdings wird die
erstrebte und gewiinschte Einheit des Glaubens auch bei den Re-
formierten sich noch nicht in vollem Mafle finden; denn ,hier in
-diser streitenden Kirchen ist die Einigkeit nicht follkommen, sonder
zuweilen mit vilen Mangeln behaftet. Dann gleich wie der Glaub
und die Wiissenschafft selbst hie in Zeit unfollkommen ist, sitten-
weilen nach der Lehr des H. Apostels hie in Zeit unser Wiissen
Stuckwerk und unser Weissagen Stuckwerk ist, also ist auch die
Uebereinstimmung in dem Glauben unfollkommen.“ Das hat bereits
Augustinus — nicht der Prilat, sondern der h. Kirchenvater —
weislich gelehrt: ,Es kOnnen die Frommen mit den Frommen,
wenn sie beiderseits follkommen sind, nicht mehr streiten. Aber
-diejenigen, welche annoch zunemmen und unfollkommen sind,
kOnnen so weit wider einandern streiten, dass (da das Fleisch
wider den Geist glustet und der Geist wider das Fleisch) der geist-
liche Gelust streiten kan wider eines andern fleischlichen, oder
der fleischliche wider eines andern geistlichen, eben als wie die
guten und bdsen wider einandern kdmpfen, oder auf das wenigeste
konnen die fleischlichen Geliist zweyer Frommen, welche noch
nicht follkommen sind, wider einander streiten.“

1) Kurze Widerlag, pag. 14.
) Kurze Widerlag, pag. 9.
%) Schutzschrift, pag. 26 f.



30

Herr Heidegger glaubt sogar den Vorwurf der Zweispaltig-
keit an die katholische Kirche zuriickgeben zu konnen, da die
katholische Kirche fort und fort sich &ndere, eine so ganz andere
geworden sei, als sie einst gewesen.') Vor allem aber sei sie im.
Widerspruch mit den Lehren der alten katholischen Kirche, d.h.
der Kirche der ersten Jahrhunderte und den Lehren der heiligen
Schrift.

Mehr als durch die Predigt des Prilaten Augustinus wurde
in demselben Jahr 16756 das Glarnervolk — Evangelische wie
Katholische — konfessionell erregt durch die Grindung eines.
Kapuzinerklosters in Néfels?), die einen, weil sie davon neue Siege

1y Zum Beweise der Zweispaltigkeit in der jetzigen katholischen Kirche
stellt er die Frage in den Vordergrund: ,Welches eigentlich sei die unmittel-
bare Regel und Richtschnur unseres Glaubens? Wir unsertheils halten
dafiir, das heilig geschribne Wort Gottes sei eine solche Regel einzig und
allein. Gegentheil aber beruft sich allhier auf die Zeugnuss und Endurtheil
der Kirchen. Gleichwol wird hieriiber bei ihnen 'gefiihrt ein fast unversiihn-
licher Streit. Ob namlich dise Zeugnuss der Kirchen endlich beruhe auf dem Aus-
spruch der Concilien oder dess romischen Papsts, das ist, wie sie reden: 0b das
Concilium viber dem Papst oder der Papst iiber das Concilium sei.” Schutzsch.102f.

%) ¢f. Dr. N. Tschudi: ,Die Grindung des Kapuzinerklosters in Nafels®
(Histor. Jahrb. X VI, pag. 7 ff.), Pfarrer (jetzt Professor) G. Mayer: ,Die Ein-
fiilhrung der Kapuziner in Néfels“ (Histor. Jahrb. XX, pag. 98 1f.). Seit 15681

~waren im Gebiet der Eidgenossenschaft eine Reihe von Niederlassungen des.
Kapuzinerordens (eines Zweiges des Franziskaner- oder Minoritenordens) ent-
standen (1581 Altorf, 1582 Stans, 1583 Luzern, 1585 Schwyz, 1588 Appenzell,
1588 Solothurn, 1591 Baden und Frauenfeld, 1595 Zug, 1598 Rheinfelden,
1602 Rapperswil, 1606 Sursee, 16561 Mels). Dagegen besass das Land Glarus
wie die angrenzenden Landschaften Gaster und March noch kein Kloster
(1489 hatte die Landsgemeinde von Glarus dem Abt von Riiti die Erlaubnis.
einer Klostergrindung in Nifels verweigert). Bischof Ulrich VI. von Mont,
der seit 1661 dem Bistum Chur vorstund und zu dessen Didzese auch das
Gaster gehorte, hatte deshalb schon mindestens seit 1665 die Griindung eines.
Kapuzinerklosters in Wesen eifrigst betrieben und hiefiir auch die Zustimmung
des Kapuziner-Provinzials wie des Nuntius Borromeo, resp. des Papstes er-
halten. Als aber dieses Vorhaben zur Ausfiihrung kommen sollte, fanden
die Katholiken von Glarus es nicht passend, dass die Untertanen der Glarner
das Kloster erhalten sollten, zu dessen Bau doch die Glarner wohl das meiste
Geld beisteuern mussten. Sie fanden deshalb, das Kloster gehore notwendig:
nach Nifels, und beharrten auf diesem Plane auch allem Abmahnen des.
Bischofs von Chur zum Trotze, den es &rgerte, dass das von ihm so eifrig:



31

- der katholischen Kirche erhofften, die andern, weil sie neuen ver-

mehrten Hader fiirchteten. So bezeugten an der evangelischen
Synode vom 13. April 1675 die Hrn. Fratres insgemein ihr hochstes
Missfallen, dass man sich ,dem Gefahr, Verwirrung und grosse
Uneinigkeiten, treuwenden (drohenden) Bauw des Bettel-Capuziner-
Ordens, der zu Nefels ufgerichtet wirdt, nit mit mehrerem Ernst.
entgegen setze und auff Evangelischer Seiten sich dahin bedenke,.
alle Mittel anzuwenden, selbigen an dem Orth, wo er allbereit an-
gespannet, zu hintertreiben, in Betrachtung, dass der Platz ge-
meinem Landt, als mit dem D&gen ergwunnen!) und noch mit
Gelt erkauft, zustindig seige (sei). Was dessetwegen tber curtz
oder lang fiir Unheil daraus entstehen mdochte, sey hofentlich vor

betriebene Werk nun noch in der letzten Stunde aus seiner Churer Didcese-
in diejenige des Konstanzer-Bischofs verlegt werden sollte. Auch der Pro-
vinzial der Kapuziner hatte gegen die Verlegung nach Néifels Bedenken er-
hoben, da ,hier die Errichtung desselben leicht bei den Protestanten Tumult
erregen konnte.”“ Ebenso fand es Schwyz nicht opportun, dass die Kapuziner:
sich in Nifels niederlassen, wenigstens fiir die erste Zeit sollten sie in Wesen
Possess nehmen; wenn sie dann zu seiner Zeit selbige nach Néfels begehren
werden, wollen m. g. H. u. O. ihnen nicht dagegen sein, sondern hiezu ver-
helfen.” Dagegen warnte Landammann Freuler die Kapuziner dringend vor
einer Niederlassung in Wesen, ,,wenn sie sich nicht den Unwillen simtlicher:
‘katholischer Glarner zuziehen und dieselben zwingen wollen, behufs Abwen-
dung solcher Schmach an den Papst zu gelangen.” Der katholische Rat von
(larus aber erklirte unterm 20. Oktober 1674 dem Provinzial: ,Im Falle dero.
Absiichen nach Wesen sollte gestelll sein, so wiirde der Rat dazu sein Plazet.
nie geben, sondern obgleich er gerne trostlich von den Patres mdochte be-
dient sein, doch lieber wie bisher mit dem Kloster in Rapperswil und der
Aushilfe von dorther sich begniigen, als dieses zugeben wirde.“ Nach so
bestimmter Erklirung des Rates zogerten die Kapuziner allerdings nicht
langer, in Nifels einzuziehen; am 3. November 1674 kamen als erste die Patres.
Gratian von Arth und Rudolf von Schwytz nach Néfels, um dortselbst vor-
erst das von Landeshauptmann Freuler ihnen angewiesene Haus zu beziehen..

) Als Platz fir den Klosterbau ward der ,,Burgstock” gewahlt, auf dem
einst die Burg Stadion gestanden, welche die Glarner im Krieg von 1352
(nach dem Gefecht auf dem Rautifeld) ,,ergwunnen® hatten. Die Wah] dieses.
Platzes, der einst der Unterdriickung der Glarner gedient hatte, fiir eine
Niederlassung, die den Zweck hatte, ,,die ketzerische Sekte der Reformierten.
im Lande St. Fridolins wieder auszureuten“ (Tschudi a. a. O., pag. 14), galt.
den reformierten Glarnern als eine besondere Herausforderung.



32

Gott und aller Ehrbaren Welt - (bekannt, so dass) entschuldiget
seigind (seien) all, welche auff und nebent der Cantzlen solchem
sich widersetzet und ein Mehreres nit erhalten kdonnen, dann dass
einmahl dieser Stein dess Anstosses da muss ligen bleiben, bis
der hochste und starcke Gott ihne zermahlen wirdt.”

Wenn die Synode damit wohl vor allem dem evangelischen
Rate den Vorwurf machte, dass er nicht mit rechtem Ernst sich
der Niederlassung der Kapuziner in Nafels widersetzt habe, so
war dieser Vorwurf kaum ganz begriindet. Derselbe hatte schon
im August 1674 gegen die geplante Niederlassung in Néfels seine
Einwendungen erhoben, ebenso am 18. Januar 1675 beschlossen,
,einen ausfihrlichen Bericht tiber die Anstdnde mit den Katho-
liken wegen dem Klosterbau in Néfels nach Zirich zu senden und
die Regierung daselbst um ihren guten Rat anzugehen.“ Nach
dem Misserfolg, den Zirich und Bern sich im ersten Villmerger-
krieg (1656) geholt hatten, war aber in Ztrich keine Neigung vor-
handen fiir neue konfessionelle Héndel; ohne die Zustimmung
Zirichs durfte aber der evangelische Rat von Glarus es nicht zu
einem Konflikte mit den V Orten kommen lassen. Auch an der
Konferenz der evangelischen Stande brachte Glarus die Sache zur
Sprache, aber ebenfalls ohne Erfolg. Da so die evangelischen
Glarner bei ihren Glaubensgenossen keine Hilfe zu erwarten hatten,
wahrend die Anhénger des Klosterbaus selbstverstdndlich getrost
auf die Unterstiitzung der V Orte zahlen durften, gingen die Vor-
arbeiten fir den Bau ungehemmt weiter, und als am 29. Juli in
der Sitzung des Rates Statthalter Iseli den Antrag stellte, die
Kapuziner aus dem Lande zu weisen, beschlossen die katholischen
Ratsherren am 1. August in Néfels, ,dem unbefugten Begehren
kein Gehor zu geben und eher alles daran zu setzen als die Ka-
puziner wieder zu entlassen oder den Bau einzustellen. Die Er-
richtung des Klosters sei der freien Religionstibung geméiss und
keine Vertrage oder Konkordate stehen ihr entgegen.“?)

In der Tat begannen die Katholiken am 19. August die Erd-
arbeiten fiir den Klosterbau, ohne auf einen neuen Protest der

) G. Mayer, a.a. O. pag. 113.



‘ 83.

Evangelischen irgendwie Riicksicht zu nehmen.!) Am 26. Auglist
beschloss dann der evangelische Rat, die evangelischen Kirch-
gemeinden dariiber anzufragen, was in dieser Frage weiter getan.
werden sollte, ,ob sie das liebe Recht dartiber begehrendt walten.
zu lassen oder ob sie die katholischen Herren mit dem Kloster-
bau furwerth fahren lassen wollend, auch dannethin der minder
Theil der Landlithen dem mehreren Teil gehorsammen sollend,
was dariiber erkennt wird werden.“ Da bei dieser Abstimmung
die Mehrheit sich flir Gewé&hrenlassen entschied, beschloss der
evangelische Rat am 3. September, die Errichtung eines Kapuziner-
klosters. zu Nifels zu gestatten, jedoch unter folgenden Bedin-
gungen: ,1° dass die Kapuziner sich dem Landsfrieden unterwerfen
und demselben geméss wie die andern Geistlichen sich verhalten
sollen, 2¢°, dass der Bau keine Festung abgebe und 3°. dass man
gewisse Feiertage abthun und beim Kloster kein Kreuz aufrichten
solle. Die Katholiken sicherten die Erfiillung der zwei ersten
Bedingungen zu, verwarfen aber die dritte.?) Damit hatte sich.
der Widerspruch der Reformierten erschopft und schritten die

) Wie die,,Chronik der Griindung des Klosters* erzéhlt, herrschte bei.
den Katholiken immerhin bestindig Furcht, ,die Reformierten méchten uns.
galing tiberfallen, wie auch sonderlich diese Nécht durch die March und
(Gaster auf die Los- und Fiir- (Feuer)zeichen ist geachtet und alle Verfassung
von den Unsrigen ist angestellt und die 5 katholischen Ort wie gemelt be-
richtet und in allem Fall umb Beistand ersucht worden. Aus welcher der
Unsrigen Wachtbarkeit das erfolget, dass den nachfolgenden 27. Tag (August)
von wegen eines besorgten heimlichen Ueberfalls deren von Mollis auf An-
leitung etwelcher daselbst gesehenen Lichtern bey uns zu Néfels ein blinden
Larmen umb Mitternacht entstanden, dass alles aufgeweckt und in den
Wehren gestanden ist. Und ist zu einem allgemeinen Aufstand und Land-
krieg die Sache nur an dem gestanden, dass wir Kapuziner die Harzpfannen
angeziindet hitten, welche uns in des Hrn. Hauptmann Fridli Hausers Haus.
zum Dach heraus in dem Nothfall anzuziinden iibergeben war, denen Unter-
thanen in der March und Gaster zu einem Warn- und Loszeichen des Kriegs..
Ist aber darum vermieden geblieben, dieweil wir gesagtes Fiirzeichen ehend
nit haben geben wollen, als in griindlicher Gewissheit des wirklichen Auf-
standes. Und verniinftig, wie man das des Morgens erfahren hat, das die
von den Unsrigen gesehene hin- und herschwebende Lichter und der daraus-
entstandene blinde Lérmen von wegen einer Noth und Gefahr leidenden.
Kindbetterin zu Mollis sich erhebt habe.” G. Mayer, a.a. O. pag. 114

?) G. Mayer, a. a. O. pag. 115.



34 :

Katholiken mit dem Bau vorwirts. Am 15. Marz 1676 fand die
feierliche Grundsteinlegung statt, am 24. Juni 1677 konnte das
Gebaude von den Kapuzinern bezogen und am 15. Oktober 1679
auch die Klosterkirche eingeweiht werden.

. "Wir miissen es vorderhand unentschieden lassen, ob es wirk-
lich, wie Pfarrer G. Mayer will (a.a. O. pag. 117), nur ,post hoc”
und nicht doch auch ein wenig propter hoc?!) war, dass auf den
Einzug der Kapuziner in Néfels und die Erbauung eines Klosters
auf Maria-Burg in der Tat, wie das vorausgesagt worden war,
weitere, heftige konfessionelle Handel folgten. Dieselben gingen
soweit, -dass sogar ,Landesteilung” nach dem Muster von Appen-
zell verlangt wurde. Was fiir Zumutungen aber damals an die
Evangelischen gestellt wurden, illustriert am deutlichsten das erste
Teilungsprojekt von 1682, das die Linth einerseits, den Oberdorf-
bach in Glarus anderseits als Grenze zwischen evangelisch und
katholisch Glarus voraussah und somit nicht nur den nérdlichen
Teil des Fleckens Glarus, Riedern, Netstall, sowie Nafels und
Oberurnen, sondern auch Niederurnen und Bilten fir die Katho-
liken verlangte.?) Danach hitten aus Bilten 300, aus Nieder-
urnen 438, aus Netstall 325 und aus tbrigen Dorfern des be-
zeichneten Bezirks 130, zusammen 1193 evangelische Einwohner
auswandern und in die den Evangelischen zugeteilten Bezirke
tibersiedeln miissen. Katholischerseits hitte dagegen dieses Los,

‘ 1) Das propter hoc ist doch wohl sehr naheliegend, wenn z. B. der evang.
Synode vom 15. April 1680 geklagt wird: ,Sodann ist von den untern Ge-
meinden Niederurnen und Bilten geklagt worden, dass diejenigen, die auss
der Landtschafft March Fuhren und anderes an dem Capucinerkloster ver-
richtind in dem Zuriickkehren mit Riiffen, Schryen und anderen Insolenzen
ganz unzimmend sich verhaltind, und wo disem Unwesen nicht abgeholfen
wurde, liecht Ungelegenheit daraus erwachsen konte.“ Noch mehr als diese
Insolenz Katholischer musste die Synode allerdings die Inkonsequenz Evan-
gelischer krinken, welche bei vorkommenden Diebstihlen den Capucinern
nganz gottsvergessner Weis“ nachlaufen, damit diese ihnen ,,die gestollnen
Ding wieder zubringen.* ,Solchem nun, als einem von Gott geschidhnen
Abfall, sind die Herren Assessoren erbiten, Vorbereitung zu thun; wir die
Ministeri (sind) erinnert worden, unsern Zuhorern auss Gottes Wort zu er-
scheinen (bezeugen), wass fiir eine grosse Stind diss seige (sei) vor dem hei-
digen Gott* (Evang. Syn.-Protokoll, pag. 98).
) N. Tschudi, a. a. O. pag. 21.



3D

Haus und Heimat verlassen zu miissen, nur 93 Seelen getroffen!
yDarzu kombt noch die kommliche Geligenheit zu ihrer Gwéarb-
und Handelschaften, die ihnen keines Wags konnten ersetzt wer-
-den.“ Dass die Reformierten ein solches Ansinnen mit Entriistung
ablehnen mussten, liegt auf der Hand. Sie wollten aber iiber-
haupt von einer Landesteilung nichts wissen, hoffend, dass man
-es doch auch noch wieder lerne, sich im Frieden zu vertragen,
und lehnten deshalb auch ein zweites Projekt, das Niederurnen
dem evangelischen Landesteil zugeschieden und auch noch einige
andre Unbilligkeiten entfernt hatte, ab. Dagegen kam es nach
langen Verhandlungen, die noch wieder verschiedene Male die
eidgendssische Tagsatzung beschaftigten, statt zu der katholischer
Seits gewtiinschten ,Landesteilung wenigstens zu einer ,Regi-
mentsteiling®, so dass fortan (d. h. von 1683 an) die beiden Kon-
‘fessionen nicht nur ihre besondern Landsgemeinden zur Besetzung
der ihnen zugewiesenen Amtsstellen, sondern auch ihre beson-
-dern Gerichtsstabe erhielten: evangelische Fiinfer- und katholische
Finferrichter, ebenso evangelische und katholische Neunerrichter,
fur die Falle aber, wo Angehorige der verschiedenen Konfessionen
miteinander in Prozesse gerieten, gemeine (gemischte) Fiinfer- und
Neunergerichte. '

Aber auch diese neue Konzession, welche die Evangelischen
-schliesslich eingegangen, setzte den konfessionellen Reibereien kein
Ende, und dass dabei die patres capucini doch nicht bloss Frieden
predigten, beweist der Vorstoss, den 1695 Rudolf (Gasser) von
Schwyz, der am 8. November 1675 als einer der ersten?') Kapuziner
im Land eingezogen war und 1695 als Guardian des Klosters Nafels
amtete, unternahm. Durch seinen ,kostbaren Schatz, das ist
finffzehn gute Rathschlige eines wahren Freundes der evangeli-
'schen Glarneren® suchte er seine Briider die Evangelischen Glarner
fiir die katholische Kirche zurtickzugewinnen. Dabei muss man
es Pater Rudolf lassen, dass er seine Sache ungleich kliger er-
fasste als s. Z. der hohe Pralat Augustinus?) getan hatte. Vor
allem redet er viel populdrer, wirklich volkstiimlich, unter Ver-

1) oben pag. 31, Anm. 2.
) oben pag. 26 ff. '



36

zicht auf gelehrte Citate, ebenso kommt er den Evangelischen so
weit wie moglich entgegen, um sie fir seine Darlegungen zu ge-
winnen. Sein erster Ratschlag lautet: , Herzliebster Bruder, evan-
gelischer Glarner! nimm allhier die Prob, ob ich dein wahrhaffter
und treuer Friind sei“, und sucht das Vertrauen des Lesers zu
gewinnen, dem er sich als Romisch-Katholisch bekennt, dem er
aber versichert, dass ihn das Evangelium verpflichte, auch die
Evangelischen als ein Freund und Bruder zu lieben. Der zweite
Ratschlag ermahnt den Leser: ,Mein lieber Bruder, Evangelischer
Glarner, lasse Dir kein Religion allein mit Schwetzen ohne ver-
niinftige Prob leichtlich einbltihen; halte dannach steiff auf Deiner
Religion, aber folge derselben ernstlich nach.“ Nur wer glaubt,
kann selig werden; das steht beiden — den Evangelischen wie
Katholischen — fest. Nun haben wir aber doch so ganz ver-
schiedenen Glauben. Ist es da nicht eine entsetzliche Sache! ,Es
kan ja nicht anderst sein, als, dass der einte aus uns beiden nit
den rechten, wahren Glauben hat; und also kan es anderst nit
sein, als dass des einten Fundament und Grund, darauff wir die
‘Warheit unser Religion und Glaubens fussen, vor Gott und an
ihm selbst nothwendig falsch sei; und also ist auch unmoglich,.
dass wir beid Gott gefallen; unmoglich, dass wir beide in Gottes-
Huld und Gnad uns befinden: sonder der einte auss uns laufet
notwendig irr. O, was sind wir dann fiir armselige Menschen!
gehn wir also beid fort, ein jeder auff der Strass, auf dem Weg
seiner Religion: so gerahtet der einte auss uns (ich oder du) un-
vermeidlich ins ewige Verderben. Ich mag nicht wissen, ob ich:
dich erbarmete, wann ich der ungliickselige und das verlohrne-
Schiflein sein solte? Was mich belanget, so kann und darf ich
bei meinem Gott bezeugen, dass (weilen ich dich liebe, wie mich
selbst) so wire mir dein Unheil leid, wie mein selbst eignes.”
Aber wer glaubt nun recht? Der evangelische Glarner ist
gebeten, zunichst nur recht nach seiner Religion zu leben. Diese
seine Religion lehrt ja Gewissensfreiheit! Also die musst du steif
halten. Weisst du aber, lieber Bruder, worin diese Gewissens-
freiheit hauptsichlich und recht eigentlich besteht? sie besteht
darin, dass dich niemand bezwingen soll noch kann. Bisher ist.
das wohl geschehen; du hattest bisher keine freie Wahl, da du



37

die katholische Religion gar nicht kanntest, indem dieselbe dir
nur verkleinert, verlimdet wurde. ,Darum wiederhole ich: lieber
Bruder, evangelischer Glarner! lasse dir keine Religion weder die
Evangelische noch die Romisch-Catholische ohne sattsamen Grund
von niemand einschwatzen; und hast kein Zweifel, dassnit dein
Evangelische die wahre Religion sei, so halte einmal annoch fest
darauf, und also lasse dir die Freiheit des Gewissens, welche dir
deine Religionslehre zugibt, von niemand benemmen.“ Wenn der
Evangelische so gemass der von seiner Religion geforderten Ge-
wissensfreiheit aufgefordert ist, die Griinde beider Religionen zu
prifen und gegeneinander abzuwigen, verhalt es sich fur die
Katholiken allerdings anders. Die romisch-katholische Kirche gibt
keine solche Gewissensfreiheit zu;?) sie kann das nicht zugeben.
Die Romisch-katholische Kirche lehrt als eine von Gott in seinem
Wort geoffenbarte gottliche Wahrheit, dass Gott wegen ver-
sprochnem Beistand des heil. Geistes nit zugebe und nit zugeben
konne, dass die ganze Gemeind seiner Glaubigen in einigen Glaubens
Irrthum falle; so gestattet die Catholische romische Kirche ihren
Kindern keine solche Gewissensfreiheit, wie die evangelische Kirch
ihren Anhéngern; das ist, sie gestattet nit, dass ein jeder richte
und urteile in Glaubenssachen, sondern die catholische romische
Kirche erkennet allein fiir solche Richter die oberste Hirten und
Haupter, als welchen Gott in seinem Wort den Beistand des
heil. Geistes versprochen, dieselbige durch die Einsprechung des
h. Geistes zu leiten und nit irren zu lassen. Und gleichméssig
lehret die romisch-catholische Kirch nit (wie deine lehrt), dass
die Bibel einem jeden gnug verstandlich; weilen sie kein andern
Verstand der heil. Schrifft erkennet und annimmt, als die Aus-
legung derjenigen uralten heil. Vater, welche in den ersten 500
Jahren gelebt haben und also ungezweiflet wahre Lehrer gewesen
sind. Und also gebietet die romisch-catholische Kirch ihren Kin-
dern die demiitige und einfaltige Gehorsame, zu glauben, was
ihnen ihre Mutter die Kirchen vorschreibt und befilcht zu glauben,
aber mit sonderlichem Trost, weilen die Mutter die treue Zu-
sagung und Versprechung von Gott hat, dass er sie mit seinem

1) a.a. 0. pag. 31.

ek



38

heil. Geist fiihren und leiten und im Glauben  nit irren lassen
wolle. So gibt eben die katholische Kirche Gewissheit, wahrend
die evangelische Kirche selbst zugesteht, dass sie irren konne,
und darum ihre Glieder auffordert, zu priifen, also auch zu priifen,
welche der beiden Konfessionen recht lehre. Dagegen bittet Pater
Rudolf den lieben evangelischen Bruder, dass er zuvor Gott bitte
um seines Geistes Licht. Denn wenn einer auch scharfe Augen
hétte, wie ein Adler, aber Sonne, Mond und Sterne wéren unter-
gegangen, alles Licht ausgeldscht, so konnte er doch nichts sehen;
und so kann auch sein scharfer Verstand die gottliche Wahrheit
nicht erkennen, wenn nicht Licht von oben ihn erleuchtet. Und
nun zeigt Pater Rudolf dem so vorbereiteten Leser die Grosse
und Einheit, die Schonheit, Gewissheit und Wahrheit der katho-
lischen Lehre. Und dabei erweist er sich, um auf Evangelische
einen Eindruck zu machen, nicht bloss als einen frommen, son-
dern auch als einen bibelkundigen Mann, der aus der von den
Evangelischen so hoch geschétzten heiligen Schrift ihre Irrtiimer
ihnen nachweist. Sein Werk aber schliesst?!) er mit der ,,Copie
der vierdten Zusagung dero von Glarus, so den finff alten Catholi-
schen Orthen der Eydtgnofischafft gethan worden“, durch welche
die Glarner am 8. Juli 1532 die Riickkehr zum alten wahren
Glauben eidtlich zugesichert haben sollten, und welche deshalb
die Anhénger der reformierten Kirche als Eidbriichige brandmarkt.
pbarum, lieber Bruder, hast die gottliche Gnad, die allein wahre
Religion zu erkennen, gebrauche dieselbe, umfange die Warheit,
welche dir das himmlische Licht weiset, und sei versichert (glaube
mir, deinem treuen Freund und herzlichen Liebhaber), die gott-
liche Gnade wird dir in solchem Ueberfluss zufliessen, dass dich
alles leicht, lieblich und ring ankommen wird.“

Wie der bald zu nennende Cl. Schobinger meldet2), hat die
Schrift des Rud. v. Schwyz noch 1695 vier Auflagen erlebt, wohl
ein deutliches Zeichen von dem Aufsehen, das sie erregt, dem
Beifall, den sie bei seinen Gesinnungsgenossen gefunden. Das

- Y-a, a. 0. pag. 228.
?) In der Zuschrift zu seiner ,schriftmissigen Wagschale®.



39

“‘Gleiche bezeugen die Gegenschriften, die sie hervorrief.) Zunachst
‘tritt Pfarrer Joh. Heinrich Fasi in Niederurnen den Ratschligen
‘Gassers- entgegen in einem Anhang zu seinen ,Sonnenblumen
.gottlicher Wahrheit, das ist schrifftméssige Beantwortung eines
im katholischen Landt Glarus von Herrn Jacobo Gartner catho-
lisch-genandten Pfarr-Herrn zu Neffels ungiitlich ausgesprengten
Bichleins, genannt Messblumen. In einem Anhang zu dieser
‘wohl schon unter der Presse befindlichen Schrift entdeckt er:
»die Nichtigkeit der finffzehn Rathschlagen P. Rudolfschen eines
‘Capuziners.“ Indem er die 15 Ratschlage der Reihe nach behandelt,
geht er namentlich auch der von Pater Rud. von Schwyz pro-

duzierten ,vierten Zusagung® als einer groben Geschichtsfilschung
scharf zu Leibe.

Rud. von Schwyz antwortet Pfarrer Fési in ,seinem Augen-
spiegel oder Nasen-Briillen, fir den Herrn Joann Heinrich Fasi,
‘Pradicanten zu Niederurnen, damit er bei besserer Erdauerung
-sehen moge, ob die finffzehen Rathschlige Patris Rudolphi Capu-
zinern zu Schwyz so klein, ja gar nichtig, wie Herr Fasi selbige
-als nichtig bei dem gemeinen Mann verkleineret.“ Hatte er in
seinen 15 Ratschligen die evangelischen Glarner mit Sammet-
Dpfotchen gestreichelt, so zeigt er jetzt schon deutlicher die Krallen;
Jetzt sind es nicht mehr die lieben evangelischen Glarner, sondern
durchgéngig nur noch die evangelisch genapnten Glarner; hatte
Fési ironisch bemerkt, das beste in des Capuziners erstem Rat-

?) Schon am 26. Marz 1595 ersuchte die evangelische Synode yunsere
.gnédigen Herren, dass, weilen Joh. Jakob Gartner, Pfarrer zu Nifels, und
-der Capuzineren daselbst ihr Guardian Rudolf Gasser von Schweiz sich mit
schantlichem Schméchbiichlein erfrachtet, unsere heilige Religion wider den
.Landsfriden zu schmiitzen und zu listern, dass Sy hieriiber ihren gebiihrenden
Eifer erzeigen und sich vor gemeinem Rath ernstlich dessen klagen und die
‘hieraus nur auff Misstrauen und Unfried abzihlenden bdsen Consequenzen an
Tag legen wolten. Worgegen von unsern gnédigen Herren unserm ehrwiirdigen
‘Ministerio de novo injungiert wurde, auff eine griindtliche und verstindtliche
Refutation bedacht zu sein, eben wie sy gleich by Anlass der Gartnerischen
Méssblumen durch einen oberkeitlichen Ehrenausschuss zu Glaris auf der
‘Schul uns eben diss ernstlich intimirt, mit Versicherung, dass die wegen
Anfertigung besagter Widerlegen angewennten Unkdsten aus oberkeitlichem
-Seckel bezahlt werden solten.“



40

schlag sei, ,dass er die Reformirten selbst nenne durch Christ¥
Blut Erloste, von der Gnad des heiligen Geistes im Tauf geheiligte:
Ebenbilder Gottes, kostbare Perlein Jesu, also kdnne es um sie
nit tibel stehen®, so erwidert jetzt Pater Rudolph: ,Es stehet frei-
lich tibel; obschon die Seelen, wo man selbige ohne den Irrthumb-
betrachtet, alles das seynd, wie gemeldt worden, so seynd selbige:
aber, durch den Irrthumb verwiistete Ebenbilder Gottes, entheiligte-
Tempel, verlohrne Perlein, der Gnad Gottes beraubte und. in sol-
chem Stand des Irrthumbs der theuren Erlosung Jesu Christi un-
teilhaftige, verlohrne Schéfflein.“

Statt der 15 ,Ratschlage” sind es jetzt 15 ,Wortwechsel“,
in denen er die Erwiderung Pfarrer Fasis auf seine 15 Ratschlige-
behandelt. Auf die Anklage Fisis, dass die von ihm reproduzirte:
,vierte Zusage“ nichts als eine grobe Falschung, ,hochbedenkliche,
hochstraffliche Luginen® seien, von denen man auch auf péapst-
licher Seite 150 Jahre lang nichts gesagt, erwidert er im 14. Wort-
wechsel: ,Warumb hat man zu der Glaubenslehre der so ge-
nannten Evangelischen tiber die 1000 Jahr geschwiegen, bis dass.
Leo X. Romischer Papst den ungehorsamen Luther in Bann ge-
than? Gesetzt, es wire wahr, was die Pradicanten erdichten,.
dass ihre heutige Glaubenslehr tiber die 1000 Jahr under dem.
Bank verborgen gelegen sei, so miisste eines so langen Verbergs.
eine Ursach sein; warumben aber hitte sollen die ganze wahre-
Glaubenslehr tiber 1000 Jahr konnen verborgen liegen, die er-
meldte vierdte Zusag aber nur nit 150 Jahr? Aber, mein Herr
Fasi! ermelte Zusag ist romischer catholischer Seithen niemalen
verborgen gewesen: Hat man euerseits so lange nichts davon ge--
wisst, so ist vileicht etwann die Ursach, dass die Pradicanten
solche Zusag eben under jenen Bank geschoben, unter welchem,.
wie die Pradicanten lehren, die ganze wahre Glaubenslehr tber
1000 Jahr soll verborgen gelegen sein. Also ist, was Herr Fési
anbringt, kein Prob, sondern nur ein Aufzug.“?)

) Von Seiten des Pfarrer Fisi folgte als Replik: ,,Der nichtige und elende-
Brillenmacher P. Rudolf** 1696, und dieser eine Duplik des allzeit schlag-
fertigen Kapuziners: ,,Ungiiltiges Urteil, herausgegeben von Herrn Joh. Henric.
Fasi iiber die Nasen-Briillen, die ihm aufgesetzt V. R. F. Rudolphus Suit. 1696..
(Er beginnt: ,lieber Bruder, Evangelisch genannter Glarner: das gemeine-



41

Dem Nachweis, dass die sog. vierte Zusage eine Filschung
sel, widmet Antoni Tschudi, von Glarus, auf Uster, ein Schriftchen:
,Nichtigkeit deren falsch erdichteten, wider den 16bl. evangelischen
Stand Glarus zu gefahrlichen Un-Eidgndssischen Unruhen ange-
sponnenen, unter dem Nammen P. Rudolffs von Schweiz in offnen
Druck gegebenen Zusagungen zu schuldiger Ehrenrettung - der
frommen Evangelisch-Glarnerischen Vorwelt vorgestellt;“ in zwei
Sendschreiben halt er dagegen seinem Widerpart ein Siindregister
-der katholischen Kirche — der Pépste insbesondere — . VOT:

Neben Pfarrer Féasi und Anton Tschudi war aber auch ein ehe-
maliger Ordensbruder — Claudius Schobinger gewesner Capuziner,
Pater Perfectus genennt, difmahlen Prediger zu Ziirich!) — wider
Pater Rudolf in die Schranken getreten. In seiner ,schriftgeméssen
‘Waagschale, darinn der vermeinte kostbahre Schatz Pater Rudolphi
treulich abgewogen und die darin enthaltene fiirnemste Religions-
punkten heutiger romischer Kirchen in XV freundtlichen Ge-
spriachen zu leicht, aus eigner Erfahrung, erfunden worden®, widmet
er den 15 ,Ratschlidgen® der Reihe nach eine eingehende Priifung.
Hat Rudolf von Schwyz nur die Wahl gelassen, entweder gehen
-die Evangelischen oder die Katholischen ewig verloren, so hofft
Schobinger, dass ,Gott der Herr auch in dem finstern Papsttum
seine Auserwehlten, die er kennet, habe®, und erinnert den eifrigen
Polemiker an ein Wort Maximilians II: es sei kein schwerere Stnd
dann tiber das Gewiissen herrschen wollen; und die ihnen selbsten
Gewalt tiber das Gewiissen nehmen und anmassen, die greifen
Gott in seinen Gewalt und wollen sich auf seinen Thron setzen.“?)
'Wenn Pater Rudolf behauptet, dass die romische Kirche die allein
wahre Kirche sei und darum nicht irren konne, halt er die Kirche

Spriichwort sagt, ein Blinder solle nicht urtheillen von den Farben, vil minder
von den Augenspiegeln. So ist denn das Urthell ganz ungiiltig, welches
Herr Fasi gefillt tiber die Nasen-Briillen, die ich ihm laut meiner Vorrede
als einem vermeinten iibelsehenden aufgesetzet®).” 1700 erwidert Féasi noch
it einer ,letzten Oelung fir Hrn. Rudolf.*

1) Von Luzern gebiirtig, war er 1667 Kapuziner geworden und als solcher
Prediger zu Baden. 1684 kam er nach Ziirich, trat zur evangelischen Kirche
riiber und war 1686—1702 Pfarrer zu Oetenbach (Pfarramt fiir das stadtische
Waisenhaus und die kantonale Strafanstalt).

% a. a. 0. pag. 17.



42

der ersten Jahrhunderte und die der spétern Zeit einander gegen-
iiber: ,So lang der Glauben verbliben in dem Fundament ohne-
Fehler, der Gottesdienst ohne Aberglauben, das bischoffliche Ambt.
ohne Ehrgeiz, die Regierung ohne Tyrannei und Gewiissenszwang,.
die Nachfolg in der Lehr der Apostel und nicht in weltlicher:
Macht, Pracht und Hochheit, da die Priester einfaltig und unstraf-
lich, die Bischoffe arm, Lehrer und MArtyrer, ist die romische
Kireh ein schones Glid der wahren Kirchen Gottes gewesen. Da.
aber die romische Kirch den Grund der Propheten und Aposteln,
da Jesus Christus selbst der Eckstein ist, verlassen, da sie die
Herrschaft Christi auf Erden, tiber seine Gemeind, die er mit
seinem Blut erworben, mit List und Gewalt an sich gezogen, das.
Ansehen, die Gewiifheit und den wahren Verstand der h. Schrift
ihr selbst allein zugeeignet, die Heil. Schrift als ein unverstind-
liches, gefihrliches Buch den Glaubigen, in der Muttersprach zu.
lesen, aull den H&énden gerissen, da der Glauben in einen Aber-
glauben; der Gottesdienst in ein Gdtzendienst, die Religion in
einen schandlichen Gewilnn und Kauffmannschaft, das Kirchen-
regiment in Stolz und Pracht sich verwandelt, und man gesucht.
tiber Keiser und Koénig zu herrschen, da die christliche Freiheit.
in ein Tyrannei und Gewlssenszwang ist verdndert worden, da
man dem einfaltigen Christenvolk vil Gesaz zu halten, aufgetrungen,.
als wann sie Gottes Gesaz selbsten weren, da sie ihnen selbsten
den Gewalt zugeeignet tiber Himmel und Erden, und was unter
der Erden ist, und hiemit sich selbsten erhebt Uber alles, was. .
Gott oder Gottsdienst genennt wird, — dass bei solchen Dingen
und anderen mehr die rémische Kirch soll verbliben sein die wahre:
Kirchen Gottes, und hiemit niemahl weder irren konnen noch ge-
irrt habe, das mag glauben derjenige auf sein Gefahr hin, der
villeicht aus stolzer Einbildung under seiner Kappen verruckt, die-
Evangelischen aber wird dazu niemand durch solch eiteles Ge--
schwiz bereden mogen.“

Auch dieser Abwehr gegentiber blieb der schneidige Kapu-
ziner die Antwort nicht schuldig, indem er 1696 erscheinen liess::
,Der dreymahl auff die Capellen gesetzte, das ist: dreifach wol
unterforschte und der Welt vor die Augen gelegte Claudius.
Schobinger, Pradicant am Oetenbach zu Ziirich.“ Dass er sich an



43

der Person seines Gegners, als eines von der wahren Religion
Abgefallenen doppelt stossen wiirde?), konnte auch Schobinger
wohl erwarten. ,Dises seltzamen Menschen 15 Gespréch scheinen
mich an“, sagt Pater Rudolf in der Vorred, ,wie ein wildes Ge-
stripp und dicke Hecken, voller eng durch einander geflochtenen
spitzigen Dorner, deren von gespitzter Feder geflossner, harter Stich-
worter, Ungeschicklichkeiten, offentlichen Unwahrheiten, grossen
Unbescheidenheiten, voller argen Diicken, Listen, Rénken und
selzamer Spriingen, deren nit der mindeste, dass er alles, was er
thut, mir gethan zu haben, zumisset, sich also hinter mich zu
verbergen, also gebraucht es etwas, recht hinter ihn zu kommen;
darumben ich disen Pradicanten durch dreifache Unterforschung
gleichsamb dreimahl auf die Capellen setze. — Also wird auss
disem, bei jeder Antwort dreimahl auf die Capell gesezten Pra-
dicanten allezeit herauskommen ein ungelehrter Theologus, ein
gewissenloser Hirt, und ein unbescheidner Mann.” |
So scharf und einlasslich wie in dieser durch Pater Rudolf
(Gasser entflammten Fehde, waren wohl im Lande Glarus die kon-
fessionellen Gegensitze nie besprochen worden. Gemildert wurden
sie durch diese litterarische Fehde jedenfalls nicht. Vor allem
die angedichtete ,vierte Zusage“ mit den sich daran anschliessen-
den Vorwiirfen des Eidbruchs, der Treulosigkeit etc. erweckten
bei den Evangelischen Bitterkeit, die vielleicht vier Jahre nach-

1) Pag. 6 bemerkt er mit Beziehung auf 1 Joh. 2, 19: ,,Claudius Schobinger
ist von uns Capuzinern aussgegangen, er war aber nit aus uns, er war nie-
mal ein wahrer Capuziner, sonder er hat nur wegen angetragnen Capuziner-
Rocks in den Augen der Menschen ein Capuziner geschinen; damit er aber
die 'Welt mit seiner Gleichssnerei ferner nit betrtige, sonder damit er sich
selbsten zu seiner eigner grosster Schand und Spott entdeckte und erklérte,
wer er zuvor heimblich gewesen, wie weit von dem, der er geschinen, wie
weit von dem Geist seines Ordensstifters entfehrnet, so hat der gerechte
Gott disen Fahl also iiber ihn verhenget und zugelassen, dem offentlich an-
zuhangen, was er schon zuvor heimblich mit bésem Willen umbfangen ge-
habt, nemblich die Welt, das Fleisch, den eignen Willen, den Irrthumb. So
hat sich an Schobinger erwahret, was Gott unserm heiligen Vater als eine
sondere Gnad versprochen und zugesagt, nemlich, dass der, welcher im Orden
iibel leben, im selbigen nit verharren, sonder ausser demselben sterben werde.
Und dass also der Orden solche Gleichssner, wie das Meer die Todten-Corper,
zu seiner Reinigung auswerfen wurde.



44

her auch noch in dem an der Jahrhundertswende sich erneuernden
, Kalenderstreit nachwirkte. Schon 1582 hatte bekanntlich Papst
Gregor XIII., da die Fruhlings-Tag- und -Nachtgleiche wegen falscher
Berechnung der Schalttage sich in je vier Jahrhunderten um drei
Tage verriickte und deshalb im 16. Jahrhundert bereits statt auf
den 21. auf den 11. Mirz fiel, verordnet, dass im Oktober jenes
Jahres 10 Tage bei der Zahlung ausfallen sollten. Trotzdem diese
Anordnung wohl begriindet war, lehnten die Protestanten es ab,
den gregorianischen Kalender ebenfalls einzufiihren und blieben
deshalb fortab 10 Tage hinter den Katholiken zuriick. Von 1700
ab hatte diese Differenz um einen weitern Tag sich vermehrt,
und es entschlossen sich deshalb die Protestanten Deutschlands,
vom 18. Februar sofort zum 1. Mirz weiter zu schreiten. Auch
Zirich und Bern folgten 1701 dem Beispiel der deutschen Pro-
testanten. Die evangelischen Glarner dagegen verharrten eigen-
sinnig bei der alten Zahlung, wéhrend die katholischen Glarner
nunmehr der vom Papst anbefohlenen Zahlung folgten, so dass
von 1701 ab im Lande Glarus beide Zahlungen nebeneinander
gingen. So konnte es geschehen, dass ein katholischer Handels-
mann seinen Brief auf den 12. Oktober datierte, wahrend der
evangelische Geschiftsfreund die Antwort, die er ihm auf seine
Fragen werden liess, auf den 2. Oktober datierte. Um daraus
entstehende Missverstiandnisse zu vermeiden, schrieb man in vielen
Fallen beide Daten, z. B. 1./12. Oktober, 28. Marz/8. April, d. h.
28. Marz v. st. (veteris stili), 8. April n. st. (neuen Stils). Doppelt
ungeschickt machte sich die Sache an Festtagen, wie Weihnachten
und Neujahr, da der Katholike, der Neujahr feierte und dabei
seinen Glaubensgenossen gratulierte, das dem evangelischen Nach-
bar, dem er begegnete, nicht tun durfte, weil dieser erst den
20. Dezember zéhlte und deshalb eine Neujahrsgratulation als kon-
fessionelle Beleidigung hétte auffassen konnen.

Dass sich diese verschiedene Zahlung bei den Einwohnern
desselben engen Tales bis 1798 fortsetzen konnte, erklirt sich
aus dem ,Beharrungsvermogen“ einmal aufgerichteter Scheide-
wande, ist aber doch um so auffallender, als im 18. Jahrhundert
ein milderer Geist einzog, der die konfessionellen Hiarten als-
gemach beseitigte und ein freundlicheres Verhéltnis herbeifiihrte.



45

Xinen Hauptwendepunkt in der Besserung der konfessionellen
Beziehungen bildete ohne Zweifel das Jahr 1712.1) Bisher hatten
die katholischen Glarner bei jeder Gelegenheit auf die V oder
¥VII Orte sich berufen und dadurch mehr als eine unliebsame
Forderung durchgedrtickt. Seit 1712, dem fiir die Reformierten
gliicklichen Ausgang des Toggenburger- oder zweiten Villmerger-
krieges? war dieser Schrecken gebannt, und durften die Katho-
liken sich zufrieden geben, wenn ihre im 17. Jahrhundert erlangten
(sehr weitgehenden) Rechte unverkirzt blieben. Es kam dazu,
.dass auch in der katholischen Kirche selbst ein milderer Geist
.einzog, wofir das Toleranzedikt in Oesterreich und die Aufhebung
des Jesuitenordens wohl die sprechendsten Zeugnisse sind. Chronist
‘Trimpi kann deshalb in seiner Glarnerchronik (1774) dem Glarner-
volk das Zeugnis geben?), dass die Konfessionen sich friedlich
vertragen. Nur da und dort spuckt noch einmal die Erinnerung
an die alten Zeiten, es sind aber gegen die Fehden des 16. und
17. Jahrhunderts nur noch kleine Geplankel.*)

) Wie sehr noch kurz vor 1712 die konfessionelle Spannung die Geister
erregen konnte, zeigt, was J. H. Tschudi in seiner Chronik (pag. 728) uns aus
dem Jahr 1707 meldet: ,Unter den Herren Catholiquen entstunde das un-
gute Geriicht, so auch hin und wieder aussert Lands bei den Ihrigen auss-
goebreitet worden, als hette man Evangelischer Seits einen Anschlag gehabt,
an unserer Frauen Abend in der Liechtmess, sie alle mit einanderen zu tber-
fallen und ellendiglich zu massacriren“ (ein protestantisches Gegenstiick zur
Bartholomausnacht!). ,,Weil aber dies eine gottlose Calumnia (Verleumdung)
und Aufburdung einer solchen vorgenommenen Schandthat, worab auch die
Tiircken, geschweige Evangelische Christen, ein Abscheuchen haben sollen,
hat man sich hieriiber durch eine Commission vor einer Catholischen Rahts-
Versammlung sehr hoch beschweret, und die Erfinder dieses verlogenen Ge-
richts wiissen wollen. In einer durch eine andere Commission abgelegter
Replic der Herrn Catholiquen wurden vil und verschiedene Dinge auf unsere
Leuthe gelegt, doch kénnte man auf keinen Grund kommen, noch die Ur-
heber dieser unbillichen Zulage in Erfahrung bringen.”

%) Uber das Verhalten des Standes Glarus in diesem Krieg siehe Heer
Glarnergesch. II, pag. 39 ff.

%) a.a. 0., pag. 128 ff. cf. Heer, Glarnergeschichte II, pag. 62 ff.

9 In einem noch vorhandenen Tagebuch berichtet Landammann
J. Ch. Streiff: ,,Der Pfaff in Linthal, Brandenberg von Zug, hat mit unsern
Leuthen etwas Hindel in Linthal beim N. Jahrsanlass (1750) gehabt, dass
er munter und braff abgeklopft worden.“ Das stille Vergniigen, das der Land-



46

Ein solches Geplankel fand vor allem in den 1750er Jahren
statt. Neben verschiedenen andern untergeordneten Klagepunkten
hatten besonders zwei Convertiten?) Anlass zu langern Verhand:
lungen im Lande selbst und auch vor eidgendssischen Tagen ge™
geben. ,Ein gewisser J. E. war von der Evangelischen zu der
Catholischen Kirch tbergetretten. Er hatte zugleich 2 minder-
jahrige Knaben mitgenommen, die in Néfels sollten erzogen werden,
da er in fremde Dienste getreten. Die nichste Anverwandte
waren sehr gekrankt, die von ihrem fliichtigen Vater verlassene
Kinder nun in fremden Hinden zu wissen, gingen zu stiller Zeit
nach dem Aufenthalt dieser Knaben, nahmen sie hinweg. Die
Catholiken wollten diel vast als Raub ansehen. Der Evangel.
Magistrat hatte mit dem Schritt der Anverwandten gar nichts.
zu thun gehabt; da aber diese von ihrem Vater verlassene Knaben
nun in den H#nden ihrer néchsten Anverwandten waren, in der
Evang. Kirch getauft, wohl zufriden mit ihrem Aufenthalt, so-
glaubte man Evangelischer Seits auch nicht, dass die Knaben
zurtickgefordert werden konnen. Difl war einer der ersten Steinen
‘des Anstosses.”?)

Flrs andere war Pfarrer J. Melchior Streiff von Glarus, in
Schwanden, der wegen Ehebruch des Amtes entsetzt worden war
und tberdies Klage wegen ,unbefugtem Arznen® zu gewéartigen
hatte, zur katholischen Kirche tibergetreten. Der katholische Rat.
behauptete, durch seinen Ubertritt zur katholischen Kirche sei er
unter den Stab des katholischen Standes getreten und habe des-
halb der evangelischen Obrigkeit tiber nichts mehr Red und Ant-

ammann beim Gedanken an den abgeklopften Pfaffen augenscheinlich em-
pfindet, ist bezeichnend, fast mehr noch als die Tatsache selbst, bei der einige
Mutwillige, denen der Neujahrswein zu Kopf gestiegen, die Hauptrolle ge-
spielt haben konnten. ‘ '

)y Namentlich beim Eingehen einer gemischten Ehe diirfte haufiger noch
als heute die Konversion des einen Teils erfolgt sein. So meldet das eben
erwahnte Tagebuch des Landammann Streiff: ,,Dem Jakob Egger ist den
11. diess (Januar 1750) erlaubt, sich mit Ursula Freuler copuliren zu lassen;
sie hat sich zuvor in unserer H. Religion underrichten lassen, zu Weihnacht
zu Niederurnen communizirt und hernach sich 6ffentlich vor Raht zu unserer-
h. Religion bekent, ist auch auf und angenommen und beglickwiinscht worden.

3) Trampis Glarnerchronik, pag. 613. -



47T

wort zu stehen; dadurch wiirde die Religionsfreiheit gefahrdet,
weil die evangelischen Richter ihn bei solcher Gelegenheit seines.
~ Abfalls wegen um so héarter bestrafen wiirden. Der evangelische-
Rat hingegen behauptete, fiir Vergehen, die Streiff vor seinem
Ubertritt begangen, sei er noch der evangelischen Gerichtsbarkeit.
verantwortlich; denn ein Konfessionswechsel dirfe nicht als Mittel
dienen, um sich der Strafe zu entziehen.

Auch der Altar von Schwanden, der seit mehr als 200 Jahren.
keinen Zweck mehr hatte und deshalb die dortigen Evangelischen
nur argerte, gab nochmals Anlass zu Streit. Bei einer Renovation.
der Kirche war er (17538) entfernt und in die Sakristei zu andern
Andenken aus fritheren Jahrhunderten verwahrt worden. Die-
Katholiken verlangten dessen Restitution. Nach langen Verhand-
lungen gelang es, einen giitlichen Vergleich zu Stande zu bringen:
Nachdem der eine der beiden Knaben E. in der Zwischenzeit ge-
storben und der andere unterdessen miindig geworden war, wurde
diesem freigestellt, selbst seine Konfession sich zu wéhlen, und.
wahlte derselbe, reformiert zu bleiben. Die Busse, zu der Pfarrer
Streiff vom evangelischen Richter verurteilt worden, sollte aus.
dem evangelischen Landsseckel in den gemeinen hiniiber gelegt.
werden, tiberdies aber dem Gebiissten gestattet sein, den gemeinen
Rat um Nachlass der Hilfte dieser Busse anzugehen. Der Altar
von Schwanden aber sollte vorderhand in der Sakristei verbleiben,
immerhin mit dem Vorbehalt, dass die alten Rechte gewahrt
bleiben.

So unerquicklich immerhin die hiertiber gefithrten Verhand-
lungen waren, zeigt ihre Erledigung, wie 1757 ein anderer Geist.
die Oberhand hatte als 1623 oder 1683. Ebenso zeigten die folgen-
den Jahrzehnte mancherlei Erscheinungen, welche darauf deuteten,
dass man sich beiderseits naher zu kommen trachtete. Die ge-
meinsame Not, welche das Ende des 18., wie der Anfang des.
19. Jahrhunderts mit sich brachte, dtrfte die konfessionelle An- -
ngherung gefordert haben. Freilich, als dann in den 1830er Jahren
Hand angelegt wurde, die ererbten Scheidewinde niederzureissen,.
als Riickkehr zur gemeinsamen Fahrtsfeier und Aufhebung der
Vertrage, d.h. Beseitigung der Regimentstrennung, der konfessio-
nellen Landsgemeinden und Gerichte beschlossen wurde, lehnte



48

sich die Mehrheit der Katholiken noch entschieden dagegen auf
and veranlasste sogar eine Occupation des katholischen Haupt-
«ortes Nafels. Da es sich aber bei diesem Kampf mehr um das
Verhaltnis der katholischen Kirche zur Staatsgewalt als um das
.gegenseitige Verhaltnis der Konfessionen handelte, ist wohl eher
in einem spatern Kapitel, das von der Entwicklung der katho-
lischen Kirche seit den Tagen der Reformation erzéhlen soll, der
“Ort, hievon zu reden. Wir konstatieren hierorts nur, dass nach
-dem Kampfe von 1837 und 1838 ziemlich bald ein freundliches
Verhaltnis zwischen der katholischen Kirche und dem Staate wie
zZwischen den beiden Konfessionen zurtickkehrte. Auch die Be-
seitigung einer 1837 noch belassenen Schranke, die Aufhebung
-der konfessionellen Schulen ging als- Konsequenz der durch die
Bundesverfassung proklamierten Glaubens- und Gewissensfreiheit
-ohne Sturm vortiber und erst das letzte Jahrzehnt des zu Ende
gegangenen Jahrhunderts brachte wieder etwas scharfere Be-
tonung der konfessionellen Unterschiede und grossere Abschliess-
ung durch konfessionelle, d. h. katholische M#anner-, Jinglings-
aund Jungfrauen-Vereine und katholische Krankenkassen. Aber
.auch davon ist passender bei Besprechung der innern Entwick-
lung der katholischen Kirche in der neuern Zeit zu berichten.

An dieser Stelle sei nur noch konstatiert, dass seit den 1830er
Jahren eine grosse Veradnderung im Zahlenverhaltnis der beiden
Konfessionen erfolgte. Wahrend im 17. Jahrhundert angenommen
wurde, dass die Seelenzahl der beiden Konfessionen etwa wie 1
zu 3 oder 4 sich verhalte, war im 18. Jahrhundert die Seelenzahl
-der Katholiken auf !/, heruntergegangen.!) So wurden 1751 evan-
gelische Landleute tber 16 Jahren 3446 gez#hlt, wéhrend 1758
sich 588 katholische Landleute ob 16 Jahren befanden. Und
1797 wurden 5783 evangelische und nur 719 katholische Land-
leute tiber 16 Jahren gezihlt.?) Bei der Volkszahlung von 1837
- aber standen, soweit die Konfession angemerkt wurde, 24,975

1) An diesem Rickgang diirfte die grossere Beteiligung der katholischen
Bevolkerung bei den fremden Kriegsdiensten vor allem Schuld getragen haben,
aber auch die aristokratische Abschliessung einiger vornehmer katholischer
‘Familien.

*) Gemilde des Kantons Glarus, pag. 275.



49-

evangelischen Einwohnern sogar nur 3242 Katholiken gegeniiber,
von denen 1702 in Néfels, 579 in Oberurnen, 891 in Netstal, 397
in Glarus und einzige 173 in den tbrigen Gemeinden wohnten
(ganz Mollis zahlte 2 einzige Katholiken, die grosse Kirchgemeinde:
Schwanden auch nicht einen Katholiken, das Sernftal ihrer 21).
Dagegen fanden sich 1870 neben 28,238 Reformierten 6888 Kathol..

1880 , 27,099 , 7065
1888 , 25,935 i 7790
1900 , 24,232 i 8006

In Linthal, wo 1837 nur 43 Katholiken sich fanden, waren es
1888 ihrer 854, in der Kirchgemeinde Betschwanden, in der 1837
nur ihrer 2 sich als Katholiken bekannten, waren es 1888 ihrer
324, und in der Kirchgemeinde Schwanden, welche 1837 ganz in-
takt reformiert war, zdhlten 1900 die Katholiken 464 Seelen.
Dass diese Anderung vor allem in der Zuwanderung Kantons-
fremder!) — aus katholischen Kantonen oder Landern — und der
Auswanderung hiesiger Biirger ihre Ursache hat, ist bekannt. Wir
besitzen allerdings tiber die seit 1837 stattgehabten Konversionen?).

1y 1887 fanden sich im Kanton Glarus
neben 28 217 Kantonsbiirgern 821 and. Schweizerbiirger u. 310 Auslénder-

1870 dagegen 29 692 % 4679 ,, - o 117 ’
1880 28 117 " 5065 -, 5 , 1033 A
1888 26 303 4 6192 ,, _— »» 1305 -
1900 24 465 » 6268 ,, # 1564 .,

Augenscheinlich ist der Riickgang der biirgerlichen Bevolkerung und
die Zunahme der niedergelassenen parallel mit dem oben dargestellten Riick-
gang der evangelischen und Vermehrung der katholischen Einwohnerschaft..

?) Noch in den 1830er Jahren hat der Ubertritt des Ratsherr Christ..
Tschudi zur reformierten Konfession grosses Aufsehen gemacht, nicht bloss.
in- und ausserkantonalen Blittern Gelegenheit zu allerlei Erorterungen ge-
boten, sondern auch den katholischen Rat veranlasst, sich mit der Sache zu.
befassen und den evangelischen Rat — allerdings vergeblich — darum an-
zugehen, er wolle dafir besorgt sein, dass, wenn Ratsherr Chr. Tschudi far
seine Person reformiert werden wolle, doch wenigstens seine Kinder, weil
katholisch getauft, auch katholisch unterrichtet werden. Heute vollzieht sich
eine solche Konversion hiiben und drilben ohne Aufsehen, umsomehr, da.
jedermann weiss, dass gemiss der eidgendssisch garantierten Glaubens- und
Gewissensfreiheit bei oberjihrigen Konvertierten jeder Einspruch zum voraus.
unniitz ist und beim Ubertritt von Familien der Vater als des Hauses Haupt.
riicksichtlich der Erziehung der Kinder das entscheidende Wort hat.



50

keine statistischen Erhebungen, und ebenso wenig wissen wir
.genau, welchen Anteil die beiden Konfessionen an den aus ge-
mischten Ehen hervorgegangenen Kindern haben. Aber auch ohne
‘solche statistischen Erhebungen liegt die Vermutung nahe, dass in
unserm Kanton mehr Konversionen zur evangelischen Konfession
-als solche zur katholischen Kirche erfolgten und dass bei ge-
mischten Ehen mehr Kinder evangelisch getauft und unterrichtet
‘werden als katholisch, und hat schon deshalb die katholische
Kirche Grund sich gegen die gemischten Ehen auszusprechen.?)

Dagegen schliessen wir die Geschichte der konfessionellen
‘Grenzstreitigkeiten mit dem Wunsche, dass im Interesse des Volkes
und Vaterlandes, dem wir mit unsern Gaben dienen und das wir
gerne gliicklich sehen mdchten, aber auch im Interesse der christ-
lichen Wahrheit, des Evangeliums konfessioneller Zank immer
mehr verstummen méochte und wir alle der apostolischen Mahnung
immer besser nachkommen, der Wahrheit zu dienen in der Liebe.

Es strebe jeder von uns um die Wette

Die Kraft des Steins in seinem Ring an den Tag
Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,

Mit herzlicher Vertriiglichkeit, mit Wohltun,

Mit innigster Ergebenheit in Gott zu Hilf.

?) Die gemischten Ehen fithren nach den Belehrungen der Statistik auch
hiufiger zu Ehescheidungen als konfessionell ungemischte. (cf. P. Kind. Re-
ferat an der Predigervers. v. 1901, pag. 14.)




	Konfessionelle Grenzstreitigkeiten : 1531-1900

