
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 31 (1895)

Artikel: Kirchengeschichte des Kantons Glarus

Autor: Heer, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von

Gottfried Heer.

In den historischen .Jahrbüchern von 1881—83 habe ich es

unternommen, die Geschichte unseres kantonalen Schulwesens zu
beschreiben. Schon damals hatte ich mir vorgenommen, dieser
glarnerischen Schulgeschichte eine glarnerische Kirchengeschichte
folgen zu lassen. Verschiedene Umstände (s. z. B. Ilistor. Jahrbuch

XXVIII, pag. 66, Anm. 1) haben die Ausführung dieses
Vorhabens bis heute verzögert. Dagegen war es mir wenigstens
vergönnt, in dieser Zwischenzeit einige Vorarbeiten für eine
Geschichte des kirchlichen und religiösen Lebens den für die glarnerische

Kirchengeschichte sich Interessierenden zu übergeben. Als
solche darf ich hier aufführen:

1. Das alt-glarnerische Heidentum. Zürich 1887.
2. Die Zürcher-Heiligen St. Felix und Regula. Zürich 1889.
3. St. Felix und Regula in Spanien. Hist. Jahrb. XXVII, 1—7.
-i. St. Fridolin, der Apostel Alamanniens. Zürich 1889.

5. Ulrich Zwingli, als Pfarrer von Glarus. Zürich 1884.

6. Die Geistlichen der Kirche Betschwanden 1528—1652. Hist.
Jahrb. XXVIII, pag. 66-96.

7. Zwei Aktenstücke zur glarnerischen Kirchengeschichte. Hist.
Jahrb. XXVII, pag. 58—LB.

8. Die Kirche von Luchsingen. Hist. Jahrb. XXVII, pag. 25—36.

9. Die Antworten der glarnerischen Religionsdiener (1799). Hist.
Jahrb. XXX, 39—72.

10. Die Kirchen des Kantons Glarus. Glarus 1890.

11. Zur Geschichte des evang. Kirchengesangs im Kanton Glarus.
Glarus 1895.

i



2

Im Blicke auf diese Vorarbeiten darf ich da und dort meine
glarnerische Kirchengeschichte wohl etwas kürzer fassen, als es

ohne dieses geschehen wäre. So darf ich mit Rücksicht auf obige
Nr. 10 auf ein Grenzgebiet, in das sich sonsten die
Kirchengeschichte und die Kunstgeschichte zu teilen pflegen, sogar gänzlich

verzichten, d. h. es unterlassen, auf die Baugeschichte unserer
glarnerischen Kirchen und die verschiedenen Bauarten derselben

irgendwie näher einzutreten.1) Und vor allem darf ich mit Rücksicht

auf die vier ersten Nummern des obstehenden Verzeichnisses
darauf verzichten, auch die von der neuern Kritik so hart
angefochtenen Gestalten der ersten Glaubensboten, der Märtyrer
Felix und Regula und unseres ehrwürdigen Landespatrons zu
besprechen. Ich müsste dabei doch allzu sehr das schon einmal
Gesagte wiederholen, und dazu spüre ich im gegenwärtigen Moment
keine Lust; lieber widme ich später einmal den in den letzten
Jahren erschienenen kritischen Darstellungen eine eigene Studie.

Dagegen beginne ich gegenwärtige Arbeit da, wo uns durch noch
vorhandene Urkunden für unsere geschichtliche Erzählung fester,
solider Boden unter die Füsse gegeben ist.

lj Dagegen benütze ich gerne gegenwärtigen Anlass, um zwei Fehler,
die in der obzitierten Schrift über „die glarnerischen Kirchen" stehen blieben,
zu berichtigen. Pag. 49 steht zu lesen, den 19. Mai (1752) sei an dem Schiff
der Kirche von Luchsingen der Dachstuhl aufgerichtet worden; statt dessen
ist zu lesen 19. Juni. Auf Seite 56, Anm. 1 wiederum habe ich — gestützt
auf eine Mitteilung von Hrn. Pfarrer Buss — gemeldet, dass der Seitenaltar
links in der Klosterkirche Näfels unserm Landespatron Fridolin gewidmet
sei; einer Berichtigung im „Vaterland" vom 29. Dez. 1889 entnehme ich, dass

es der h. Antonius ist „mit der bekannten Erscheinung des Jesuskindes."



3

Kapitel 1,

Die glarnerische Kirche zur Zeit der Säckingerherrschaft.

Es ist aus der politischen Geschichte unseres Kantons jedem
Glarner bekannt, wie das ganze Land Glarus, tota terra et fundus
vallis Claronse1), jedenfalls schon seit dem 9. oder 10. Jahrhundert
dem Kloster Säckingen zugehörte. Infolgedessen hatten die Talleute
von Glarus, wie wir wissen, jährlich auf die bestimmten Tage als
Lehenzins für die von ihnen bewirtschafteten Güter ein ordentliches

Quantum Käse und Käslein, sowie eine, stattliche Herde
Kühe, Rinder, Schafe und Alpböcke, und überdies 100 Ellen Grautuch,

4 Näpfe Butter, zirka 100 Eastnachthühner und einiges Baar-
geld (7 Heller) zu entrichten. Nach den Begriffen jener Zeit
erstreckte sich aber das Eigentumsrecht des Klosters nicht bloss
auf Sachen, auf Grund und Boden, zu einem Teil auch auf die

Personen, die an ihre Herrschaft gebunden waren, ihr zu Dienst
und Fron verpflichtet. Darum stand auch die sog. niedere
Gerichtsbarkeit, „Twing und Ban über Leuth und guott", bei des

Klosters Stellvertreter und Sachwalter, dem Meier. Von diesen
der Grundherrschaft zustehenden Rechten machte allerdings die
Äbtissin von Säckingen ihrerseits einen milden Gebrauch, und
die Glarner hatten kaum viel Anlass, über ihre rechtliche
Abhängigkeit vom Frauenkloster am Khein Klage zu führen. Anders
sollte es erst werden, als dann das Haus Oestreich das Meieramt
und die Reichsvogtei an sich brachte, darauf bedacht, auch das

Glarnerländchen ihren übrigen Untertanenländern einzuverleiben.
Schon zu sehr hatte sich aber durch den bisherigen Verlauf der
Dinge das Gefühl der Freiheit und Unabhängigkeit entwickelt, als
dass die Habsburger ihren Zweck so leichten Kaufes hätten
erreichen können. Im Gegenteil, das Gefühl der Freiheit, das nun
einmal in ihnen erwacht war und durch den Verkehr mit ihren
Nachbarn in den Waldstätten stets neue Nahrung fand, musste
durch diese Versuche nur verletzt und dadurch zum Widerspruch
gereizt werden. Während auf diesem Wege das Verhältnis zwischen
Glarus und der Äbtissin von Säckingen, indem die östreichische
Herrschaft sich störend zwischeneinschob, lockerer wurde, schlug

') Urkunde vom 20. Dezember 1273 (Glarner. Urkundenbuch pag. 64).



4

der Aberwille gegen Oestreich nur umso tiefere Wurzeln, je mehr
(bestreich durch Strenge die Abneigung zu überwinden suchte.
Je schroffer es den Bogen spannte, umso mehr musste er endlich

zum Brechen kommen. Wie wir wissen, geschah dieses nachdem

ein erster Versuch im Jahr 1351 vorderhand keinen bleibenden

Erfolg erzielt, im Jahr 1386, indem zur Zeit des Sempacherkrieges
Glarus definitiv den Eidgenossen sich a.nschloss und am 9. April
1388 dann auch auf der blutgetränkten Walstatt von Näfels den

Siegespreis bürgerlicher Freiheit als Frucht eines beharrlichen
Ringens dahin nahm.

Dies der politische Rahmen, in den sich die Geschichte dieses

ersten Kapitels, die Geschichte der glarnerischen Kirche zur Zeit
der säckingischen Herrschaft, hinein stellt. Das Recht der
Grundherrschaft, wie es nach Vorstehendem dem Kloster Säckingen
zustund, brachte es nach damaligen Begriffen unabwendbar mit
sich, dass demselben auch in kirchlichen Dingen das erste Wort
zukam und in allen irgend wichtigem Fragen die Äbtissin um
ihre Zustimmung zu begrüssen war. Indem dieser das Patronats-
recht zustand, kommt der „frow Aeptissin" und nicht den Herren
Kirchgenossen von Glarus die eigentliche Pfarrwahl *) zu, die nur
die Bestätigung durch den Bischof bedarf; ebenso hat die Äbtissin
bei der Stiftung neuer Kirchen, wie wir ihrer aus eben dieser
Periode mehrere zu beschreiben haben, oder bei der Ablösung
dieser Tochtergemeinden von ihrer Mutterkirche mitzuwirken. Ehe
wir indessen auf die damit angedeuteten Ereignisse näher
eintreten, muss ich dem vorhin Gesagten noch eine Ergänzung oder
Beschränkung beifügen. Wenn wir nämlich vorhin gesagt, dass

das ganze Tal Glarus in bürgerlicher wie kirchlicher Beziehung
m Abhängigkeit zum Kloster St. Fridolins in Säckingen sich
befunden, so müssen wir doch daran erinnern, dass dieses Land Glarus
nicht ganz denselben Umfang hatte, wie der heutige Kanton Glarus,

h „Jus patronatus ad nos jusque, investiendi ad vos plenarie pertinere
deoernitur", schreibt unterm 12. Juli 1372 bei Gelegenheit einer Pfarrwahl
für Glarus Margaretha, von Gottes Gnaden Äbtissin des Gotteshauses
St. Fridolins in Säckingen, reverendo in Christo patri ac domino, Herrn
Heinrich von Gottes Gnaden Bischof von Constanz, oder seinem Generalvikar

in geistlichen Dingen.



indem von unsern jetzigen glarnerischen Gemeinden Filzbach,
Obstalden, Mühlehorn, ebenso Bilten und der grösste Teil von
Niederurnen damals noch nicht zu Glarus, sondern in politischer
Beziehung zum sogen, „niedern Amte", in kirchlicher Beziehung
aber zur Kirche Schännis gehörten und eben damit nicht bloss
einer andern Kirchgemeinde, sondern auch einem andern Bistum,
als das Land Glarus, einverleibt waren. Während nämlich das
Tal Glarus, „das obere Amt", als Bestandteil des Archidiakonates
Zürich dem Bistum Konstanz zugeteilt war, gehörte der jenseits
des Britterwaldes liegende Kerenzerberg, also Mühlehorn,
Obstalden und Filzbach, ebenso Bilten und Niederurnen schon
damals, wie nunmehr der ganze Kanton Glarus in das Bistum Cur.

Indem wir diesen nach Behau 11 is pfarrgenössigen Teilen unseres
heutigen Kantons Glarus nachher einige besondere Bemerkungen
widmen, wenden wir uns zunächst dem unter Säckingen stehenden
Tale zu. Im Anfang unserer Periode und bis 1273 bildete dieses

ganze Tal Glarus, von Linthal und Elm bis Mollis und Oberurnen,
auch eine einzige Kirchgemeinde; ebendarum heisst es noch 1256

vom Sernftal: „Serniftal, sita in parochia ecclesiae de Clarona"
(das Sernftal, in der Pfarrei Glarus gelegen). 1) Um an Sonntagen
und namentlich an gewissen Festtagen zum Gottesdienste zu
gelangen, hatten deshalb manche einen Weg von 4 und 5 Stunden
zurückzulegen, und ebenso hatten die Priester, die den Kranken
und Sterbenden die h. Sakramente zu reichen hatten, hiefür ganze
Tagereisen zu machen, dabei dann auch öfters, wie wir uns leicht
denken können und wir auch aus mehreren Urkunden ausdrücklich

hören werden, nicht bloss die Weite des Weges, noch
mehr die Beschaffenheit dieser Wege oder vielmehr der Mangel
an solchen grosse Schwierigkeiten bereitete, indem damals im
Winter noch kein Schneepflug die Wege öffnete und im Sommer
Bäche und Flüsse ein sehr willkürliches Regiment führten, nicht
überall stand aber zur rechten Stunde ein Graf Rudolf bereit, sein
Pferd dem Geistlichen zu überlassen, damit er um so schneller
dem Sterbenden den Leib des Herrn bringe!

Das gemeinsame Heiligtum, auf das sonach bis 1273 alle
Bewohner des Tales Glarus angewiesen waren, war, wie selbst-

') Urkundoiiiiuelî T. pat;'. 43.



6

verständlich, die Kirche in Giants, über deren Erbauung uns leider
nichts aufgezeichnet ist und über deren Alter wir ebendarum auf
blosse Vermutungen angewiesen sind. Wenn wir diesen letztern
Gehör schenken dürfen, möchte die Pfarrkirche von Glarus und
damit die Mutterkirche des ganzen Landes dem X. oder XI.
Jahrhundert ihre Erbauung zu verdanken haben. Noch ist einem
Teile von uns in Erinnerung die 1861 abgebrannte alte Kirche
von Glarus und insbesondere der Turm derselben, der auch nach
der verhängnisvollen Nacht vom 10./11. Mai, als die übrigen
Gebäude rings umher und auch das Schiff der Kirche selbst in
Trümmer lagen, an seinem Teile unbezwungen, aber traurig genug
sicli über die rauchenden Ruinen erhob. Dasselbe Los war ihm
auch schon früher mehrmals zu Teil geworden, nur dass man
damals nicht wie anno 1861 den noch vorhandenen Turm nieder-
riss, vielmehr sich freute, wenigstens ihn erhalten zu sehen und
au ihn ein neues Schiff anbauen zu können Dieser gegen
Feuerschaden so -abgehärtete Turm ist oder war es denn, der durch
seine Bauart für das Jahrhundert seiner Erbauung, der Erbauung
der ersten glarnerischen Pfarrkirche, Zeugnis gab, und geht das

Urteil Fachkundiger dahin, dass er im X. oder XI. Jahrhundert
erbaut worden.d) Er soll namentlich mit dem auf der Insei Wenau
so auffallende Ähnlichkeit gehabt haben, dass vermutet wird, er
möchte ungefähr gleichzeitig mit diesem, also in der zweiten
Hälfte des X. Jahrhunderts erbaut worden sein. Dem
widerspräche nicht, dass der Tradition zufolge Bischof Warmann von
Konstanz 1026 die Kirche von Glarus eingeweiht haben soll2),
indem öfters die bischöfliche Weihe erst Jahre, sogar Jahrzehnte
nach der Erbauung erfolgte. Anderseits kann der Umstand, dass

nach einer Urkunde von 1288, auf die wir später ausführlicher
zurückkommen werden, die Kirche den beiden Säckinger-Heiligen
St. Fridolin und St. Hilarius geweiht war, jedenfalls beweisen, dass

sie erst zu der Zeit, da Glarus bereits zu Säckingen gehörte,
erbaut worden.

Dagegen dürfte die Burgkapelle in ihrer ältesten Gestalt
noch früher — und vielleicht in vorsäckingischer Zeit — erbaut

P Niischeler, die Gotteshäuser der Schweiz, pag. 530.

P Gemälde des Kantons Glarus, pag. 267.



werden sein. Allerdings fehlen hiefür vollends urkundliche oder
sonst ausreichende Beweise. Die jetzige Burgkapelle ist 1762
erbaut worden, und haben wir meines Wissens von dem Baustil
und der Einrichtung der frühern Kapelle keinerlei Nachrichten,
durch die wir Aufschlüsse über ihr ungefähres Alter erhielten,
und urkundlich wird sie sogar erst 1288 erwähnt. Dagegen spricht,
abgesehen von der Tradition, die das hohe Alter der Kapelle
behauptet, hiefür auch die Nähe der Pfarrkirche von Glarus. Leicht
lässt es sich erklären, dass, nachdem die kleine Kapelle auf der
Burg für die anwachsende Bevölkerung nicht mehr genügte, man
drunten im Dorfe eine grössere Kirche erbaute1), während es

weniger wahrscheinlich wäre, dass, wenn die Pfarrkirche schon
bestanden hätte, man in Glarus selbst auch noch wieder eine
Kapelle erbaut hätte in einer Zeit, in der sonsten im ganzen Lande,
auch für die so entfernten Landesteile, kein einziges kirchliches
Gebäude bestanden. Auch dass die Kapelle auf der Burg nicht
St. Hilarius und St. Fridolin, den beiden Säckinger-Heiligen, oder
der in spätem Jahrhunderten vor allem angerufenen Maria,
sondern dem heil. Michael geweiht worden, spricht dafür, dass sie
schon im VIII. oder IX. Jahrhundert2) erbaut worden.

l) Dass die Kapelle bei Gelegenheit als filia der Kirche von Glarus
bezeichnet wird, beweist nichts gegen obige Annahme. Allerdings hiessen
zunächst die Tochterkirchen filise; später aber (und so auch nach heutigem
kanonischem Recht) wurde mit dem Ausdruck ecclesia filialis oder „fllia"
"eine Kirche bezeichnet, welche keine pfarrlichen Rechte hatte, vielmehr
einer Pfarrkirche untergeordnet war. So war die Kirche der Insel Ufenau
unbestritten viel älter als die Pfarrkirche von Freienbach und gehörte dieses
früher zur Pfarrei Ufenau; später wurde das Verhältnis ein umgekehrtes
und wird deshalb in den Konstanzer-Katalogen des 18. Jahrhunderts die
Kirche auf der Ufenau als „ecclesia filialis" von Freienbach bezeichnet.

5) Im „Anzeiger für Schweiz. Geschichte" 1887, Nr. 5, macht Professor
Meyer von Knonau Mitteilungen über die Forschungen von Pfarrer Bossert,
der in einer bezüglichen Arbeit den Nachweis geleistet, dass die dem Heiligen
Michael geweihten Kirchen von besonderer Bedeutung auch deswegen sind,
weil sich mit den Plätzen derselben Spuren römischer Niederlassungen
verbinden. Prof. Meyer erinnert seinerseits an die Michaelskirche von Lüttis-
burg (Toggenburg), Montigel (Rheintal), Altendorf, Hedingen etc. Im Anschluss
daran verweist Bezirklehrer Wernli (Anzeiger 1888, pag. 256) auch auf die
Kirche von Karsten (Aargau). „Der Patron der Kirche ist der h. Michael. Die



8

Beider, der Kirche von Glarus wie der Kapelle auf der Burg,
erwähnen uns noch erhaltene Ablassbriefe von 1288 und 1319.
Durch den erstem1), der von Reate2) aus im Jahr 1288, dem
ersten jßegierungsjahre des Papstes Nikolaus IV., und offenbar
auch im Namen und Auftrag des ebengenannten neugewählten
Papstes geschrieben ist, entbieten die Erzbisehöfe Theoctistus von
Adrianopel und Johannes vonMokiz3), sowie die Bischöfe Bruder4)
Gregorius von Tragurium 5), Bruder Waldebrunus von Avellino6),
Perronus von Larino 7), Jacobus von Forosempro 8), Maurus von
Amelia9), Bruder Franzikus von Terracina10), Aegidius von Urbinol4)
und Petrus civitatis Stanensis12) allen Lesern ihres Briefes
fortwährendes Heil und erklären, dass sie kraft der Barmherzigkeit
des allmächtigen Gottes, sowie der seligen Apostel Petrus und
Paulus und im Vertrauen auf die Vollmacht, die ihnen der Herr
verliehen, allen denen, die mit wahrer Busse und Beichte der
Kirche des heil. Hilarius und Fridolin in Glarus und ihrem Töchtern,

nämlich den Kapellen der heil. Maria in Mollis und des heil.
Michael oberhalb der Stadt (supra urbem), in der Konstanzer
Diöcese gelegen, an ihren Bau und Unterhalt, an ihre Lichter und
andere ihrer Bedürfnisse hilfreiche Hand bieten oder auf ihrem
Sterbebette (in extremis laborantes) etwas von ihrem Vermögen
ihr vermachen oder fromme Almosen geben oder schicken, oder
welche die genannte Kirche oder ihre Kapellen aus Andacht
besuchen an den Pesten der Geburt, der Auferstehung und der

Kirche liegt auf einer Anhöhe. Zudem ist feststehend, dass eine römische
Warte auf einem Hügel bei Kaisten stand, deren Überreste deutlich sichtbar
sind." Und Prof. G-. v. Wyss erinnert (Anzeiger 1888, pag. 186) an die Ee;
sultate ähnlicher Forschungen in Frankreich.

l) Urkundenbuch I, pag. 84.

b Eieti, Bezirkshauptstadt in Umbrien (im ehemaligen Kirchenstaate).
3) Wahrscheinlich in Kappadozien. Ö Warum die einen Bischöfe sich als

Brüder (frater) einführen, die andern nicht, ist mir unbekannt. 5) Jetzt Trau
in Dalmatien (Kreis Spalatro). G) Hauptstadt der italienischen Provinz gleichen
Namens, vormals zum Fürstentum Benevent, seit der Normannenzeit zum
Königreich Neapel gehörig. ') In der Provinz Molise, ebenfalls zum frühern
Königreich Neapel gehörig. s) Fossombrone in den „Marken" gelegen, dem
vormaligen Kirchenstaat zugehörig. 3) Wie Eieti in der Provinz Umbrien.
10) Im ehemaligen Kirchenstaat. ") Bezirkshauptstadt in den „Marken."
") Wahrscheinlich Scanno im Neapolitanischen.



y

Himmelfahrt unseres Herrn Jesu Christi und der Pfingsten, an
den einzelnen Festen der ruhmreichen (gloriosse) Jungfrau Maria,
an den Festen St. Johannes des Täufers, St. Johannes des

Evangelisten, der heiligen Bekenner (Confessores) Hilarius und
Fridolin und des heil. Michael, als der Kirehenpatronen, an den
einzelnen Festen der Apostel und Evangelisten, der heil. Katharina,
am Feste aller Heiligen, an den Festen der Kirchen-, Kapell- und
Altarweihen, sowie an den Octaven aller dieser Feste, allen
Genannten und jedem Einzelnen derselben von den ihnen auferlegten
Bussen (sofern wenigstens der Ortsbischof ihnen beipflichten würde)
40 Tage gnädiglich im Herrn erlassen.

Der zweite der vorgenannten Ablassbriefe datiert sich vom
5. Dez. 1319 1) und ist ausgefertigt zu Avignon, wo damals der
Papst sich in der sog. „babylonischen Gefangenschaft" (1305—77)
befand. In demselben entbieten zum voraus allen Söhnen der
heiligen Mutter, der Kirche, ihren Gruss die Erzbischöfe Esgarus
von Bund 2), Primas von Schweden, Rustanuf von Neapata und
Matthäus von Doracum, sowie die Bischöfe Orlandus von Domice,
Dominicus von Areeiia. Petrus von Narni3), Aegidius von An-
drinopel, Wilhelm, der Tartarenbischof, (ad partes Tartarorum)
und Petrus Civitatis Hovas. Nachdem sie der erhabenen und
anmutsvollen Jungfrau Maria, dieser Sonne der Gerechtigkeit, von
der den Kranken Heilung, den Schwachen Trost, den Schuldigen
Vergebung ihrer Sünden und allen, die ihre Fürbitte erflehen, ein
Bächlein des Erbarmens zuströmt, ihr Lob gesungen, wünschen
sie, dass die Kirche der heil. Jungfrau zu Glarus mit den drei
daselbst errichteten Altären, des heiligen Michael auf dem Berge
(Michaelis in monte), der seligen (beatre) Maria zu Einthal, der

seligen Maria im Serniftal und der seiigen Maria zu Mollis in der
Konstanzerdiözese mit entsprechenden Ehrenbezeugungen besucht
und von den Christgläubigen fortwährend verehrt werden. Zu
dem Behufe haben sie denn auch allen, welche mit wahrer Busse
und Beichte die genannten Kirchen und Altäre an den

nachfolgenden Festen, nämlich der Himmelfahrt, der Verkündung, der

') Urkundenbuch I. pag. 148.

2) Uralter Königssitz, jetzt eine der drei Universitätsstädte Schwedens.
3) Stadt in Umbrien.



10

Geburt, der Reinigung und der Empfängnis der Jungfrau Maria,
am Feste St. Michaels, der Heiligen der vorgenannten Altäre, am
Feste der Beschneidung (Circumcisionis, — unserm Neujahrstag),
an Epiphanias (Tag der drei Könige), Palmsonntag, Charfreitag,
Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten, am Tag St. Johannes des Täufers,
der seligen Apostel Petrus und Paulus und aller andern Apostel
und Evangelisten, an Aller-Heiligen, am Tage der heil. Margareth,
Katharina, Maria-Magdalena, Barbara und der 11,000 Jungfrauen,
sowie an ihren Kirchweihfesten der Andacht und Verehrung oder
Wallfahrens halber besuchen, ebenso denjenigen, welche an den

Bau, die Lichter, die Zierden oder irgend welche andere Bedürfnisse

der genannten Kirchen und Altäre hilfreiche Hand bieten
oder welche in ihren Testamenten oder auf andere Weise
denselben irgend welche fromme Gaben vermachen, schenken und
zuwenden, oder, welche dem Leibe Christi und dem heiligen Öle,

wenn sie zu den Kranken getragen werden, folgen, oder welche beim
Läuten der Abendglocken (in serotina pulsatione campanm) auf
den Knien drei „Ave Maria" beten und welche um die Friedhöfe
(cimiteria) besagter Kirchen herumgehen und für die Seelen aller,
die daselbst in Christus ruhen und allen verstorbenen Gläubigen
das Gebet des Herrn nebst dem Engel-Grusse (Ave Maria) mit
frommem, andächtigem Sinne beten — allen, welche eine oder
mehrere dieser Handlungen mit Andacht begehen, haben sie kraft
der Barmherzigkeit des allmächtigen Gottes und der seligen Apostel
Petrus und Paulus, gestützt auf die ihnen verliehene Vollmacht,
und zwar jeder einzelne von ihnen, einen Ablass von 40 Tagen
an den ihnen auferlegten Bussen gnädiglich in dem Herren
bewilligt, sofern wenigstens der Ortsbischof seine Zustimmung dazu

erteilt. 0

Es lassen uns diese beiden Briefe einen Blick tun in die

damaligen kirchlichen Gebräuche und Anschauungen, in eine uns
zum Teil fremde Welt, und werden wir deshalb wohl noch später

h Obige Bedingung, die Zustimmung des Ortsbischofs, ist denn auch
in der Tat erfüllt worden, seltsamerweise aber erst 9 Jahre später, indem
erst September 1328 Bischof Rudolf von Konstanz den vorliegenden Ablassbrief

bestätigt (lätificat et confirmât). Über den Grund dieser Verzögerung
sind natürlich nur Vermutungen möglich.



11

darauf zurückkommen. Ihr Zweck ist deutlich angezeigt; durch
Verheissung des darin bezeichneten Ablasses sollten eben
möglichst viele dazu bewogen werden, die Kirche zu ehren und vor
allem, wie ja deutlich genug hervorgehoben ist, durch Geschenke
und Vergabungen zu unterstützen, was für die noch ärmere und
durch Brandunglück heimgesuchte Kirche nötig zu sein schien.

In Beziehung auf die Kirche von Glarus entnehmen wir den

zwei Briefen, dass dieselbe 1288 nur erst den Heiligen Fridolin
und Hilarius geweiht war, dagegen drei Jahrzehnte später, 1319,
nun auch der Maria geweiht ist. Es war das doch kaum nur
„ein Irrtum des Schreibers der Urkunde", wie Herr Ständerat
Dr. J. J. Blumer vermutet1), sondern entsprach, da. die Briefe
olfenbar von Glarus aus erbeten waren und von da aus den

Ausfertigern des Ablassbriefes gewiss auch die nötigen Angaben
gemacht wurden, dem wirklichen Sachverhalt. Dem immer mächtiger

werdenden Marienkult entsprechend, war eben zu den Altären
des Fridolin und Hilarius ein dritter der Maria geweihter Altar
hinzu gekommen.

Wie Aegid. Tschudi in seiner Chronik uns berichtet, wurde
die Kirche 1337 von einem neuen Brandunglück2) heimgesucht,
indem „ze Mitten Maien das Dorff und die Pfarrkilch zu Glarus

verbrunnen"; und das veranlasste denn auch neuerdings 9

Kardinäle, die Kirche mit einem Ablassbrief zu beschenken3), eine
Beisteuer an die heimgesuchte Kirche, welche die ihn ausfertigenden

Kardinäle, wie den Papst nichts kostete, dagegen den

heimgesuchten Glarnern Gaben für ihren Neubau zuwenden konnte.

Von den Geistlichen der Kirche in Glarus lernen wir aus
dieser Zeit, d. h. vor der Schlacht von Näfels, ihrer 4 mit Namen
kennen. Der erste ist der Leutpriester Heinrich von Wyden. der

') Urkundenbuch I, pag. 151.
2) Das dem Brand von 1337 nächst vorausgehende Brand unglück setzen

das „Glarnerische Wanderbild" (pag. 25) und ihm voraus das „Gemälde des

Kantons Glarus" (pag. 614) ins Jahr 1299; sie sind dabei durch einen Druckfehler
der Glarner Chronik von J. II. Tschudi irre geführt worden. Aeg. Tschudi
sagt — bei Anlass des Brandes von 1337: „und war vor 72 Jahren auch
verbrunnen." Das weist aufs Jahr 1265 und nicht 1299.

3) Histor.-theol. Grundriss von Lang, I, pag. 923.



12

uns in den 1270er Jahren bei Anlass der Gründung einer Kirche
in Matt begegnet, b

Der zweite ist Johannes Münch, Thesaurius (Schatzmeister)
der Kirche zu Basel und Kirchherr (Rector) der Kirche von Glarus.
Nach unsern heutigen Begriffen ist das uns wohl wieder recht
fremdartig, dass einer in Basel und Glarus zugleich eine geistliche

Stelle bekleidet. Nach damaligen Gepflogenheiten dagegen
konnten geistliche Stellen auch an solche übertragen werden, die
diese Stellen nicht selbst besorgten, sondern sie nur durch andere
versehen liessen; es geschah dieses Personen gegenüber, denen

man damit einen leichten, mühelosen Verdienst zuwenden wollte.
Dieselben liessen ihren Stellvertretern nur einen Teil der Besoldung,

die ihnen ihre Pfründen eintrugen, zukommen, während sie
den andern Teil für sich behielten. So war im gegebenen Falle
der Basler Thesaurius Johannes Münch zugleich Kilchherr von
Glarus; er an seinem Teil blieb nun ganz gemütlich in Basel, liess
wohl etwa einmal sich über seine Pfründe in Glarus Bericht geben,
machte auch gelegentlich ihren Vermittler und Fürsprecher, liess
aber im übrigen seine Pfründe in Glarus durch einen Vikar
verwalten, der nur einen Teil der glarnerischen Pfarrbesoldung
erhielt. während das Übrige dem Basler Domherr als beneficium
verblieb. Wie viel das ausmachen mochte, können wir aus dem

ersehen, was nicht gar lange nachher geschah. Die Äbtissin von
Säckingen, die namentlich infolge der östreichiscben Kriegshändel
mit ihrem Kloster nachgerade in Armut geraten, hatte als kluge
Frau sich gesagt, sie könnte die Einnahmen, welche dem von ihr
bestellten Kilchherrn Job. Münch aus seiner Pfründe erwuchsen,
ebenso oder noch besser brauchen als dieser; und was Münch

von Basel aus für die Kirche in Glarus getan, das konnte sie von
Säckingen aus auch tun. Und so gelangte sie denn an den Bischof
von Konstanz mit der Bitte, dass er die Pfründe von Glarus ihr,
der Äbtissin selbst, zuwenden, ihrer Tafel einverleiben (mensse
abbatissm dare, incorporare) möchte, und Bischof Heinrich von
Konstanz hat denn auch — Nov. I860 — „damit das klösterliche

4) Aegid. Tschudi lässt ihn auch in seiner Urkunde vom 31. Juli 1274

(dem angeblichen Vergleich zwischen der Äbtissin von Säckingen und dem
Ammann Rudolf Tschudi) als Zeugen auftreten (Urkundenb. T. pag. 67).



18

Leben und die würdige Gottesverehrung in diesem Stift nicht zu
Grunde gehen möchte", diesen Wunsch der Äbtissin erfüllt.1)
Statt dass die Äbtissin zunächst einen Kilchherrn und dieser dann
seinerseits einen Vikar ernannt hätte, versieht sie nun ihrerseits
die Stelle eines Kilchherren und ernennt statt dessen von sich aus
einen Vikar; dabei erhält dieser letztere seinerseits, „weil wer
dem Altar dient, auch vom Altar leben soll", die Opfer (oblaciones),
Messgelder (missarum comparaciones), Jahrzeiten (anniversaria)
und Ablassgelder (remedial als Besoldung angewiesen, während
diejenigen Einkünfte, welche bisher in die Kasse der Kilchherren
geflossen, nunmehr der Äbtissin zukommen sollten. Dagegen ver-
gisst der Bischof es auch nicht, bei dieser Gelegenheit von der
Äbtissin sich selbst 22 Goldgulden guter und gesetzlicher Florentiner

Währung (XXII floreni auri de Florencia boni et legales),
welche die Äbtissin auch fürder dem Bischof ecclesie nostre Con-

stantiensi racione et loco quarte fructuum ejusdem ecclesie in
Clarona, als sog. „bischöfliche Quart", zu entrichten hat, sich
urkundlich garantieren zu lassen. Wird sonach die bischöfliche Quart
auf 22 fl. geschätzt, so dürfte auch die Äbtissin von Säckingen
nunmehr als Ivilchherrin von Glarus 22 fl. jährlich gewonnen haben,
während der Vikar mit den vorbezeichneten Nebeneinkünften sich
zu begnügen hatte. Es geht daraus hervor, wie es denn bei
verschiedenen Anlässen auch vom Bischof ausgesprochen wird, dass

der Kirche von Glarus im Laufe der Zeit ziemlich reichliche
Einkünfte zugefallen, nur dass diese in Wirklichkeit mehr noch ihrem
Kilchherrn in Basel oder Säckingen und dem Bischof von Konstanz
als der glarnerischen Kirche selbst zu gute kamen. Erwähnen
will ich übrigens noch, dass jene Inkorporation der Pfründe von
Glarus der Äbtissin einen Prozess auf den Hals lud, indem die
Sache — wahrscheinlich von solchen, die auf die Kilchherren-
stelle aspiriert hatten und denen nun ein guter Bissen entgangen
war — bis vor den päpstlichen Stuhl, „den Hof ze Rom",
gezogen wurde. Die Äbtissin Margreth verpflichtet sich nämlich
durch eine Urkunde vom 15. Oktober 1367 2), dass sie die Kosten

') Urkunden!). I, pag. 242 f.
2) Urkundenbuch I, pag. 247. Da die Inkorporation schon 1360

erfolgte, spricht es nicht gerade für einen schnellen Gerichtsgang, dass 1367



14

des fraglichen Prozesses allein, d. h. aus ihrer Privatkasse tragen
werde, was allerdings nur recht und billig war, da sie auch den

Gewinn für ihre Person in Anspruch nahm.

Durch Schreiben derselben Äbtissin Margreth vom 12. Juli
1372 1) lernen wir endlich noch zwei Priester von Glarus, einen
abtretenden und einen neu bestellten, mit Namen kennen. Durch
eben bezeichnetes Schreiben meldet nämlich die Äbtissin dem
Bischof Heinrich von Konstanz, dass der bisherige Yikar, plebanus
Guonradus, freiwillig (ex libera resignatione) von seinem Posten
(vicaria seu plebanatus ecclesiae nostras parochialis in Glarus) zurücktrete,

und präsentiert sie an dessen Stelle als Nachfolger discretum
virum Ruodolphum dictum Hirzlin, sacerdotem satis idoneum et
honestum (Rudolf Rirtzlin, einen genugsam befähigten und
ehrbaren Priester).

Doch kehren wir nun wieder in das vorausgehende 13.
Jahrhundert zurück, um zu sehen, wie aus der einen Pfarrei Glarus
im Laufe von 100 Jahren deren fünf geworden. Es war durch
die Verhältnisse sattsam begründet, dass zunächst bei der
Bevölkerung des Sernftales das Bedürfnis erwachte, von der Mutterkirche

in Glarus sich loszulösen und eine eigene Kirche in ihrem
Tale zu gründen. So erfahren wir denn durch eine uns noch
erhaltene Urkunde vorn 18. Mai 12612), class die Leute im Sernftal
eine Kapelle zu bauen willens sind, zu welchem Vorhaben ihnen
die Äbtissin, als Grundherrin des Landes, unter genanntem Datum
die Erlaubnis erteilt, dabei sie aber, um dadurch an ihrem Teile
nicht verkürzt zu werden, zum voraus die Bedingung stellt, class

die 6 Pfenninge, die das für den Bau zu verwendende Grundstück

bis dahin jährlich zu entrichten hatte, künftighin von den

(Litern, die im „Schachen" liegen, abgehoben werden.

Der Bau einer Kapelle, in der vielleicht des Jahres nur 3,
4 Mal durch den Priester von Glarus Gottesdienst gehalten worden
wäre, konnte aber den Leuten des Sernftales nicht genügen, und

der durch dieselbe veranlasste Prozess noch schwebend war. Freilich war
damals Rom noch mehr als nur 2 Tagereisen von Säckingen entfernt.

') Urkundenbuch I, pag. 280.
2) Urkundenbuch I, pag. 56.



15

so tritt denn sofort der Wunsch hervor, die Kapeile zur
Pfarrkirche zu erheben und mit einem ständigen Priester zu versehen.
Demgemäss schreibt denn auch unterm 7. Dezember 1273 — also
12 Jahre später — die Äbtissin Anna von Säckingen dem „hoch-
würdigen Vater und Herrn Eberhart, von Gottes Gnaden Bischof
von Konstanz: Da meine Pfarrkirche im Tale Glarus wegen der
Grösse und Weitläufigkeit ihres Gebietes viele menschliche
Wohnungen unter sich begreift, die von ihr dermassen entfernt sind,
dass daselbst Kranke, die ihrem Lebensende entgegengehen, zu
den meisten Zeiten des Jahres, insbesondere im Winter, da sie

wegen der rauhen Witterung, wegen grosser Gefahren der Wege
und unvermuteter Lauinen (subitas nivium resolutiones) von den

Bergen und jähen Felsen von ihrem Priester nicht besucht werden
können, sehr oft ohne den Genuss des heiligen Abendmahls elendiglich

(miserabiliter) sterben, und da, durch diese. Not getrieben, die

Kirchgenossen im Sernftal, um den vorhin aufgezählten Gefahren
zu entgehen, eine neue Kapelle im Dorfe Matt (in villa, quae dicitur
Mattun) nicht bloss mit Zustimmung des durchlauchtigsten Herrn
Rudolf, von Gottes Gnaden römischer König und allzeit Mehrer
des Reichs, sondern auch mit Eurer Ermächtigung und Empfehlung,
sowie mit ausdrücklichem Rat und Willen Heinrichs von Widen,
des Leutpriesters von Glarus, erbaut und ausgestattet haben, so

bitte ich Eure väterliche Gnaden demütig und vertrauensvoll,
dass Ihr kraft Eurer bischöflichen Gewalt die vorgenannte Kapelle
zur Pfarrkirche erheben wollet, so nämlich, dass zu derselben
Kirche im Sernftal alles, was sich innerhalb des Berges Wart-
stalden mit Einschluss desselben befindet, mit allem pfarrherrlichen
Rechte gehören soll. Es soll auch der gedachte Leutpriester Heinrich
die beiden Kirchen, so lange er lebt, mit allem Rechte inne haben
und regieren und es soll das Patronatsrecht an beiden Kirchen
bei allen Änderungen mir gewahrt bleiben. Ihr dürft auch wissen,
dass diese Kapelle, wenn sie Pfarrkirche sein wird, nach gemeiner
Schätzung an jährlichen Einkünften haben wird 10 Mark Silber

Zürchergewicht (ponderis Thuricensis). Und zum Zeugnis in dieser

Sache, sowie für meine Bitte übersende ich Euch den

gegenwärtigen Brief offen, versehen mit meinem Siegel und dem des

vorgedachten Leutpriesters Heinrich. Auch der vorgenannte durch-



16

lauchtigste König sendet Buch auf mein Ansuchen hin besondere

Briefe, wie es der königlichen Majestät geziemt. — Gegeben zu
Säckingen im Jahre des Herrn 1273, am Tage nach dem Feste
des Nikolaus, des Bischofs.

Wir sehen aus diesem Schriftstück, was am ersten und am
mächtigsten zur Gründung einer Pfarrkirche, zur Gewinnung eines

eigenen Geistlichen antrieb, dann aber auch, wer alles dabei mit
zu reden und mit zu regieren, seine Bewilligung zu erteilen und
seine Bedingungen zu stellen hatte: In erster Linie, wie billig,
die Äbtissin, die gern und willig ihre Erlaubnis dazu gibt — immerhin

mit der Bedingung, dass ihr selbst als der Grundherrin das

Patronatsrecht gegenüber der neuen Kirche ebenso zukomme, wie
dasjenige gegenüber der alten, cl. h. dass auch der neuen Kirche
gegenüber es ihr zukomme, den Leutpriester zu wählen, resp. ihn
dein Bischof zu präsentieren; sodann fürs zweite der Leutpriester
von Glarus, dessen „Untertanen" — so nannten sich, wie wir
bei späterer Gelegenheit noch sehen werden, die Kirchgenossen
einer Gemeinde — bisher wie die Bewohner des Haupttales, so

auch diejenigen des Sernftales gewesen, und dessen Einkommen,
wie wir oben bereits gesehen, zu einem Teil in den Erträgnissen
der Opfer, Seelenmessen, Jahrzeiten und ähnlichem bestund und
deshalb durch Gründung einer neuen Kirche verringert wurde;
Leutpriester Heinrich von Widen hat eben darum seine Einwilligung

auch davon abhängig gemacht, dass, so lange er lebe, er
beide Kirchen inne haben und regieren sollte; er wird dabei Matt
in ähnlicher Weise versehen haben, wie der Thesaurius Münch
in Basel seine Pfründe in Glarus. Fürs Dritte hatte aber auch

König Rudolf, allzeit Mehrer des Reiches, seine Einwilligung zu
dem Vorhaben der Kleintaler-Kirchgenossen zu geben, und hat er
auch seinerseits dafür Brief und Siegel gegeben. Und jetzt, nachdem

so die Äbtissin, der Kilchherr von Glarus und selbst die

königliche Majestät, Rudolf von Habsburg, den Bewohnern des

Sernftales die Erhebung der Kapelle zur Pfarrkirche zugesagt,
ist dem Bischof die Sache zur Genehmigung und endgültigen
Regelung vorzutragen. Mochte aber die Abwicklung aller dieser
Formalitäten unsern Kleintalern oder wenigstens deren Vorstand
immerhin Mühe genug verursacht haben, so bestand doch wahr-



17

scheinlich auch hier die noch grössere Schwierigkeit in der
Aufbringung der nötigen Geldmittel für den Unterhalt der Kirche und
des anzustellenden Geistlichen. Indem der Bischof, ehe er die
definitive Konstituierung der Gemeinde gestattete, auch darüber
ein Wissen haben wollte, glaubte die Äbtissin, wie wir vernehmen,
ein jährliches Einkommen von 10 Mark für den Fall der Erhebung
der Kapelle zur Pfarrkirche in Aussicht stellen zu dürfen, was
wohl auch in des Bischofs Augen als ausreichend erscheinen durfte.1)
So wie ich die Urkunden verstehe, die in dieser Beziehung
allerdings nicht ganz deutlich reden oder doch verschieden ausgelegt
werden, flössen diese 10 Mark Silbers zum Teil aus immerwährenden
Stiftungen, dem von der Kirche erworbenen „Zehnten" (4 Mark),,
zum Teil aber auch aus dem Ertrage der vom Priester zu
besorgenden Seelenmessen, Opfer und ähnlichem.2)

') Nach dem Silbergehalt betrug eine Mark Silber in heutigem Gelde-

ungefähr 20 Fr., hätten also obige 10 Mark etwa 200 Fr. ausgemacht.
Dagegen darf die Kaufkraft des Silbers als 5- oder 6fach grösser als heute
angenommen werden; wurde doch damals der Wert einer Kuh auf 12 Schillig,
derjenige eines Schafes auf 4 Schillig und derjenige eines Käses auf 2 Pfennige
(V, Schillig) angegeben.

2) Durch eine Urkunde vom 20. Dezember 1273 (Urkundenbuchl, pag. 64)

billigt und bestätigt die Äbtissin, dass „die oft genannten Leute der Kapelle
im Sernftal, welche sie an der Matt, mit unserer Ermächtigung, Erlaubnis
und Zustimmung erbaut haben, aus ihren Gütern, welche, wie zuvor bemerkt,
nach dem Recht des Eigentums unserrn Gotteshaus Säckingen zugehören,
eine Aussteuer, welche nach gemeiner Schätzung 4 Mark reines Silber nach

Zürehcrgewicbt beträgt, gegeben haben, zumal diese Aussteuer unserrn
jährlichen Zinse keinerlei Eintrag tun soll." Hinwieder bestätigt durch Urkunde
vom 6. Mai 1276 (Urk. pag. 70) Bischof Rudolf von Konstanz den Ankauf
des Zehnten im Sernftal, der eigentlich dem Kloster zugehörte, den aber
Ritter Dietheini der Meier von Windeck zu Lehen hatte, um ihn seinerseits
dem Ritter Heinrich von Schwanden zu Lehen zu geben, und den nun die
Leute des Sernftales käuflich erworben, um aus dessen Ertrag — jährlich
4 Mark Silber betragend — eine Pfründe für den Priester an ihrer Kirche
oder Kapelle zu errichten. Durch Urkunde vom 25. Juli 1276 bezeugen dann
auch die Conventualen der Äbtissin von Säckingen, die ehrwürdige Frau von
Keisersperg, u. Frau von Runsch, u. Frau von Habsburg und das ganze
Kapitel, dass sie mit allem dem, was die ehrwürdige Frau die Äbtissin
betreffend den Zehnten im Sernftal vorgesehen, einverstanden seien. Herr
Ständerat Dr. J. J. Blumer deutete nun diese Urkunde dahin, dass zu den
ersten 4 Mark, die für die Pfründe des Sernftales erworben worden, weitere



18

Indessen war doch auch jetzt noch nicht alles im Reinen:
Es hatte sich nun die neue Gemeinde des Sernftales auch noch
mit ihrer Muttergemeinde in Glarus, nicht bloss mit ihrem Leut-
priester, sowie ihrer Patronin in Säckingen, auch mit dieser selbst
abzufinden. 1) Wie die übrigen Gemeindeglieder, so hatten
selbstverständlich auch die Talleute der Sernft bisher an die allgemeinen
Kosten ihrer Kirche, an den Unterhalt derselben (die bez. Urkunde
nennt neben den Lichtern namentlich auch die Dachziegel2', tegulse)
ihre Opfer beizutragen. Deshalb sah sich die Mutterkirche in
Glarus durch Gründung der Tochterkirche im Sernftal in ihren
bisherigen Einkünften verkürzt. Dem Pfarrherrn von Glarus, dem
schon genannten Leutpriester Heinrich von Wyden gelang es, den
sich darüber erhebenden Streit gütlich zu schlichten, und so kann
denn durch Urkunde vom VII. Kai. Martii (d. h. vom 23. Febr.) 1279
der Bischof Rudolf von Konstanz bezeugen, dass im allseitigen
Einverständnis, der Äbtissin von Säckingen, des Leutpriesters und Kilch-
herren von Glarus, der Talleute von Glarus und der Kirchgenossen
des Sernftales, man dahin übereingekommen, dass als Schadenersatz

4 Mark durch Ankauf des genannten Zehntens im Sernftal hinzu gewonnen
worden. Dem widerspricht aber eine 6 Jahre später gefertigte Urkunde vom
11. Febr. 1282, in welchem das Einkommen der Pfründe Matt auf nur 4 Mark
angegeben ist (cum redditus quattuor marcarum deputati sint Ecclesice in
Serniftal, in loco sita an der Matten). Darnach glaube ich, dass die Urkunden
vom 20. Dezember 1273 und vom 6. Mai 1276 dieselben 4 Mark Silber
beschlagen, die Differenz aber zwischen der Urkunde vom 7. Dezember 1273,

welche Einkünfte von 10 Mark vorsieht, und diesen spätem Urkunden, die

nur von 4 Mark reden, glaube ich durch die oben ausgesprochene Annahme
richtig gedeutet zu haben, dass die fixen Einkünfte allerdings nur 4 Mark
betrugen, dass dagegen die sonstigen Abgaben, welche die Talleute des

Sernftales bei Taufen und Begräbnissen, für Seelenmessen, Opfer und
dergleichen zu entrichten hatten, „nach ungefährer Schätzung" jährlich weitere
6 Mark ausmachten. Dass diese weitern Einkünfte jeweilen eine beträchtliche

Summe ausmachen konnten, haben wir vorhin gesehen, da der Vikar
von Glarus für seinen Lebensunterhalt ausschliesslich auf diese Accidentien
angewiesen wurde, und werden wir auch im folgenden Kapitel bei Gelegenheit—

aus dem Pfrundbriefvon Schwanden, der die einzelnen zu entrichtenden
Gebühren aufzählt — weiter noch ersehen. Dabei ist wohl auch anzunehmen,
dass die budgetierten 10 Mark der "Wirklichkeit ein wenig vorauseilten.

') Urkundenbuch I, pag. 73.

ff Statt Dachziegel übersetzen wir vielleicht richtiger : Dachschindeln.



19

an die alte Kirche die Sernftaler innert der nächsten zwei Jahre
einige Güter, welche jährlich 11 fe Wachs Zürcher-Gewicht
ertragen, zu gunsten der Kirche zu Glarus kaufen und der besagten
Kirche übertragen, damit aus denselben Lichter verabreicht werden.
Und durch Urkunde vom 11. Februar 1282 können dann auch
die Talleute von Glarus, universitas hominum totius vallis Claronae,
d. h. sämtliche bei der Mutterkirche verbliebenen Kirchgenossen
von Glarus, die von ihr, sowie vom Bischof besiegelte Erklärung
abgeben, dass, „nachdem ein Einkommen von 4 Mark der Kirche
zu Matt im Sernftal bestimmt und diese Kirche zur Pfarrkirche
erhoben worden, so dass zu derselben alles, was innerhalb des

Berges Wartstalden liegt, mit Einschluss desselben, mit allem
Pfarreirechte gehören soll, zur Entschädigung für alle Rechte die

Kirchgenossen im Sernftal, mit Zustimmung des ehrwürdigen
Vaters, Rudolf von Gottes Gnaden Bischof von Konstanz, sowie
der Frau Äbtissin und des Kapitels zu Säckingen, Güter gekauft
haben bei dem Hügel genannt Bürgelen, von welchen Gütern der
Kirche zu Glarus jährlich 11 fe Wachs Zürcher-Gewicht entrichtet
werden sollen, in der Meinung, dass die Kirche von Glarus oder
deren Leutpriester kein Recht und keine Beschwerde mehr gegenüber

der vorgenannten Kirche im Sernftal für sich in Anspruch
nehmen sollen und dass die Kirche im Sernftal in geistlichen und
weltlichen Dingen von der erwähnten Kirche in Glarus befreit sei.

Demzufolge versprechen wir hiemit und verpflichten uns mit unserer
Treue an Eides Statt, dass wir, die Kirchgenossen zu Glarus von
den Kirchgenossen im Sernftal aus Grund des Pfarreirechtes weder
eine Beschwerde, noch eine Steuer, noch einen Zins, noch irgend
eine Art von Einzug (specimen exactionis), wie immer es lieissen

möge (ausser den vorgenannten life Wachs von den vorgenannten
Gütern), erheben werden. Und wir, die Kirchgenossen im Sernftal,
sprechen die vorgenannten Kirchgenossen von Glarus vollkommen
frei von jedem Rechtsanspruch auf irgend welche Leistungen,
wenn uns derartige Rechte zustunden, weil wir einst, vor der
Ablösung (ante exemptionem), Mitkirchgenossen (comparrochiani) der
Kirche von Glarus wraren."

So war denn, wie diese Urkunde bezeugt und besiegelt, die

Gemeinde des Sernftales fürder eine durchaus selbständige Kirch-



gemeinde, in geistlichen und weltlichen Dingen von ihrer Mutterkirche

in Glarus durchaus unabhängig, nie mehr zu irgend
welchen Leistungen an dieselbe verpflichtet, während anderseits die
Leute des Sernftales zugleich auf alle und jede Ansprüche an die
Kirche zu Glarus, der sie bisher angehört, förmlich verzichteten —
ein Verfahren, das bekanntlich später nicht bei allen Ablösungen
von der Mutterkirche befolgt worden, so klug auch das gegebene
Beispiel gewesen wäre, um spätere Meinungsverschiedenheiten und

sogar Prozesse zwischen der „alten Kirche Glarus" und ihren
Töchtern zu vermeiden.

Von der neugegründeten Kirche von Matt vernehmen wir
übrigens während des ganzen Zeitraumes bis zur Schlacht bei
Näfels nichts mehr, als dass 1385 — und vielleicht auch noch
1388 — ein „Herr Burchart von Messkilcli lütpriester in Sernif-
tal" war; derselbe erscheint nämlich in einer Urkunde vom
17. März d. a. neben seinem Kollegen, „Herr Johans Bürgender
lütpriester ze Swanden" als Zeuge. *)

Mit der Gründung der Kirche von Matt hatte die Auflösung
der bisherigen, das ganze Land umfassenden Kirche begonnen.
Es ist selbstverständlich, dass nun zunächst die zwei nach Süden
und Norden entferntesten Gemeinden des Haupttales — Mollis und
Einthal — an die Reihe kamen. Bereits der oben mitgeteilte
Ablassbrief vom 22. Februar 1288 hat uns das Dasein der einen
dieser Kirchen wenigstens als Kapelle bemerklich gemacht, indem
darin die in Aussicht genommene Beschenkung „der Kirche des

heiligen Fridolin und Hilarius und ihren Töchtern, nämlich den

Kapellen der heiligen Maria in Mollis und des heiligen Michael oberhalb

der Stadt" zugedacht wird. Es muss also jedenfalls 1288 in
Mollis eine Kapelle bestanden haben; Aegidius Tschudi bezeichnet
uns näher das Jahr 1283 als das Jahr der Gründung, und haben
wir keinerlei Grund, diese Angabe, für die ihm vielleicht noch
urkundliche Belege vorlagen, in Zweifel zu ziehen. Dabei wird
denn der Gang der Dinge ein ähnlicher gewesen sein, wie bei.

Matt. Wie dort 1263 zunächst eine Kapelle erbaut, diese dann
aber bald zur Pfarrkirche erhoben worden, so wird uns auch

') Urkundenb. I, pag. 296.



21

Mollis 1288 noch als Kapelle im Pfarrsprengel von Glarus
aufgezählt, während sie dann später — so im Fahrtsbrief — als

selbständige „Kirchhöri" im gleichen Rang mit Matt und Linthal
erscheint. Dabei ist aber ersichtlich, dass in Mollis die Ablösung
von der Mutterkirche ungleich langsamer als im Sernftal vor sich

ging, indem noch 1370 in dem Markenbuch des Konstanzerbistums1)
Mollis nur erst als Filiale von Glarus aufgeführt ist — immerhin
als ecclesia filialis und nicht mehr als blosse Kapelle.

In demselben Jahre, in welchem die Kapelle von Mollis
erbaut worden, wurde nach Aegidius Tschudi's Bericht auch die

Kirche in Linthal erbaut. Dem widerspricht auch nicht, dass sie

in dem Ablassbrief von 1288 nicht erwähnt ist, sondern nur Glarus
mit ihren beiden Töchtern, der Kapelle St. Marise in Mollis und
der Kapelle St. Michaels oberhalb der Stadt. Die Kirche von
Matt ist ja auch nicht aufgeführt, trotzdem sie unstreitig 1288
und schon seit 1273 bestanden, sogar als eine durchaus selbständige
Pfarrkirche dastund. Es liesse sich, wenn dem argumentum ex
silentio eine Bedeutung zukommen sollte, eher der Schluss ziehen,
dass auch Linthal schon 1288, wie Matt, zur selbständigen Kirche
geworden. Es wäre aber dieser Schluss doch auch wieder
voreilig, indem nach anderweitigen Kachrichten die Kirche von Linthal
bis ins 15. Jahrhundert2) Filiale von Glarus war, womit auch

stimmt, dass bei der gleich nachher zu erwähnenden Urkunde
vom 6. März 1340 nicht bloss die Äbtissin von Säckingen, als
Patronin aller glarnerischer Kirchen, sondern auch „Herman der
müncke" (s. o. S. 12) als „unser genediger kilchherr" mitzuwirken
hat. Und dass auch die Kirche von Linthal, wie diejenigen von
Matt und Mollis zuerst als Kapelle sich einführte, bezeugt noch
eine Stelle des Linthaler Jahrzitenbuchs, das unterm 13. Herpst-
monat vermeldet: „Meister Walter, der da gsin ist ein Anfänger
dieser Capell und Ulrich, sin son, der da sigrist gsin ist, hand

gsetzt ein mass anken und IX Haller an die Kertzen vom Gut
im Glitz gelägen im Tschachen, stosst an die ätsch."

h Freib. Diöc. Arch. Y, pag. 78.

h lïrkundenbuch I, pag. 638: Die YII Nov. 1436 datee sunt inducia;
Johanni Argentini — ad inofflciandum ecc-lesiam in Linthal, filialem ecclesiae

parochialis in Clarona.



Übrigens nicht bloss eine Kirche erhielt Linthal frühzeitig,
sondern auch noch eine sogen. Close. Wie wir aus einer
Urkunde vom 9. Mai 1333 erfahren, war Elsbet Wissin von Wesen,
(Richwin Weisen tochter von Weesen heisst sie in der Urkunde
vom 6. März 1340) ihre Gründerin. Die Close, eine Art Kloster
oder vielmehr, da sie jeweilen nur von einer Person benutzt werden
konnte, ein Einsiedlerhäuschen, war, wie mit Grund vermutet wird,
auf der Südseite der alten — nun den Katholiken zugehörigen —

Kirche von Linthal angebaut (in den betreffenden Urkunden heisst
es nur: bei der kilchen gelegen) und war, wie die Urkunde vom
9. Mai 1333 besagt, von der Erbauerin mit der Kirchgenossen
„hilff und gunst erbuwet und mit dem Geding, wenn sy nit en-

were (nicht mehr da wäre), das uns (den undertan in dem Linthal)
die klosen lideklich (ledig) gefallen ist, und wir die vorgenanten
undertan sün (sollen) die vorgenanten klosen niemer besezen noch
entsezzen ane (ohne) der minren brüder von Zürich willen und

rat, noch dieselben brüder ane der undertan willen und wüssende,
und allweg mit dem gedinge, daz die klosen jemerme (immerdar)
ein beschlossen hus belibe." Unter den „minren brüdern" sind
verstanden die Franziskaner (Minoriten, Minderbrüder), bekanntlich

ein Bettelorden, als dessen Abzweigung uns die Kapuziner
am bekanntesten sind, und die, wie aus obigem erhellt, in Zürich
eines ihrer Klöster hatten.1) War nun aber 1333 die Close eigentlich

in das Besitztum der Kirchgenossen von Linthal gestellt
worden, nur dass diese sie nicht ohne den Willen der Minderbrüder

von Zürich besetzen sollten, so hatten diese 7 Jahre später
(1340) es bereits dahin gebracht, dass „die Undertanen alle
gemeinlich, beide arm und rieh, der kilchen von Linthal, unbetwungen
und alle gemeinlich, mit Gunst und Willen der erwirdigen frowen
(frau) fro Agnesen von Gottes Gnaden Ebtischin ze Sekingen und

b Das Kloster der Franziskaner oder Barfüsser, dessen Conventhaus
seit 1839 als Regierungsgebäude dient, während die Kirche zum Theater
umgewandelt wurde, soll schon 1240 in Würden gestanden haben (Nüscheler
III, 454). Als Papst Innocenz IV. 1247 über die Stadt Zürich zur Strafe für
ihre Anhänglichkeit gegen Kaiser Friedrich II. das Inderdikt verhängte,
wurden die Franziskaner zur Besorgung des Gottesdienstes zurückbehalten,
während die Dominikaner, die gegen Friedrich Tl. hetzten, vertrieben wurden.



23

unsers genedigen Kilchherren Her Hemmanes1) desMünkes Küsters
des meren Münsters 2) ze Basel, die egenante3) Klos ufgeben und
alles das Recht und allen den Gewalt, den wir daran aid'1) darinne
haben old iemer enkeiner wis5) gewinnen möchten, in den Gewalt
Gottes und siner Muoter Marien der ewigen Megde (Magd) und in
aller Heiligen und aller Glöubigen Selen, und in den Gewalt des
Ordens sant Franciscus, mit solichen usgescheidenen Worten, das
der Cardian und alle sin Bruoder oder der besser Teil6) des Con-

ventes von Zürich sullen und mögen an (ohne) unser Widerrede
die egenante Klos besetzen, berichten und ordenen, uswendig und
die darinne kommend old sin, nach Gottes Lobe und ir Noturft,
also de (dass) die Klos iemerme mit Gottes Hilf bestand ein beslosen
hus, und alle die Swesteren, die iemer dariune beslossen wend
werden, die sunt (sollen) weder geistliche noch weltliche darumbe
bitten wan (ausser) den Cardian von Zürich egenant und sine
Bruoder." Wir sehen also daraus, dass die Undertan von Innthal
alle Macht und Gewalt über die Close gänzlich in die Hände der
Patres von Zürich geben, die nun lediglich nach ihrem Willen in
die Klose aufnehmen, die leben wollen „untz an (bis zu) ir tod in
diemuot, in armuot, vsmechung7) und in gottes lop, und in der

regel sant Franciscus ordens." 8) 1344 Mai 28. wird „das hus

gelegen in dem dorffe ze Linthal, daz den Minner Brüdern zu
einer herberig und wonung bewiset (zugewiesen) ist und gegeben,
und was darzu gehört", durch Herzog Friedrich von (bestreich
auch noch, gleich den andern Häusern seiner Herrschaft, mit
Steuerfreiheit bedacht.9)

b vielleicht Johannes (s. o. pag. 12). 2) das merermünster-Grossmünster.

3) vorgenannte. 4) aid oder. 5) oder jemals auf irgend eine Weise
gewinnen. 6) die Mehrheit. — ') Verleugnung, Enthaltsamkeit. — 8) Diese
Urkunde ist ze Klarus an sant Fridolins tage. MCCCXXXX ausgestellt. "Wie

daraus und aus den beiden oben (pag. 7—9) mitgeteilten Ablassbriefen erhellt,
wurde damals der St. Fridolinstag als förmlicher Festtag gefeiert. — 9) Wie
lange diese Klose bestanden und wann und aus was für Ursache sie

eingegangen, ist uns unbekannt. Immerhin scheint sie längere Zeit benützt worden
zu sein und ist es nicht unwahrscheinlich, dass sie bis zur Reformationszeit
bestanden. Offenbar haben auch verschiedene Bürgerinnen Linthals in ihren
Mauern sich von der Welt abgeschlossen. Das Jahrzeitbuch von Linthal nennt
uns verschiedene „Schwestern" mit Kamen, so Schwester .Judent, kristin Fiyin



24

Indem wir indessen die Auflösung der alten Kirche Glarus
weiter verfolgen, kommt nächst Mollis und Lin thai nun wohl
Schwanden an die Reihe und zwar um die Mitte des 14.
Jahrhunderts. Durch Brief vom 5. März 1349 1) schreibt Johannes
Münch (Monachi), Schatzmeister der Kirche von Basel, den wir
bereits (o. pag. 23) als „Kilchherren" von Glarus kennen lernten,
(Thesaurarius ecclesite Basileensis idemque Rector in Glarona) den
Leuten der Dörfer Schwanden, Zussingen, Luchsingen und uffen
Sool: „Es ist uns von Eurer Seite und von denen, die zu Euch
halten (vobis adhserentes), vorgetragen worden, dass, da Eure
vorgenannten Dörfer von der Pfarrkirche zu Glarus eine halbe
Meile (ad dimidium miliare) entfernt sind und zur Winterzeit

daselbst grosse Schneemassen liegen und Regengüsse
überschwemmen, Ihr und die Eurigen nicht ohne grosse Schwierigkeit

der Wege die Pfarrkirche von Glarus zu geeigneter Zeit
besuchen und dem Gottesdienst beiwohnen könnet, auch könne
der Verweser2) eurer genannten Pfarrkirche oft nicht zu Euch

gelangen, um im Notfalle Eure Beichte anzuhören und Euch mit
den kirchlichen Sakramenten zu versehen, so dass nicht selten
Leute ohne die letzten Tröstungen, ohne die geistliche Wegzehrung,
{sine viatico) dahin sterben; daher sei Eure Absicht, im Dorfe
Schwanden eine neue Kirche zu erbauen und dieselbe auf Eure
Kosten auszustatten, damit Ihr bei Euch einen Priester einführen
und haben könnet, der Euch vor solchem Unglück der Seelen

beständig bewahren möge. Dabei sind wir gebeten, wir möchten
belieben, zu solchem Bau und solcher Stiftung unsere Einwilligung
und Zustimmung zu geben. Indem wir nun erwägen, dass der
Verweser der Kirche von Glarus und die Kirche selbst so grosse
Einkünfte besitzen, dass aus den Abgaben der erstbenannten
Dörfer ein Diener der Kirche geziemend erhalten werden kann,
und indem wir in den vorerwähnten Dingen für Euer Seelenheil

tochter, Schwester kristine Fischli, ebenso eine Schwester aus dem Geschlecht
der Durst, ferner Schwester Richenz, Schwester Anna und Schwester Elsbeth,
Iiug Streikes Tochter.

') Urkundenbuch I, pag. 197.
2) viceplebanus, Stellvertreter des in Basel residierenden Pfarrherreri,

oben pag. 13.



25

sorgen und solchem Unglück nach Kräften (pro posse) vorbeugen,
auch den Gottesdienst mehren wollen, so gestatten wir Euch mit
Gegenwärtigem, wenn sich die Sachen so verhalten, wie uns
berichtet worden, so viel an uns liegt, gerne, dass Ihr die Kirche,
welche, wie man berichtet, schon gebaut wird, vollständig
ausbauen und an derselben einen Priester anstellen, auch die Kirche
mit Einkünften und Besitzungen ausstatten möget, aus welchen
der jeweilige Priester (sacerdos, qui pro tempore fuerit) seinen
bequemen Unterhalt finde. Wir geben auch zu allem Yorerwähnten
unsere Einwilligung und Zustimmung, jedoch in der Meinung, dass

daraus der vorbenannten Pfarrkirche zu Glarus an Jahrzeiten (anni-
versariis), Seelenmessen (remediis), Opfern (oblationibus), Zinsen
'(censibus) und andern Rechten keinerlei Nachteil erwachse oder
für ihre Einkünfte (die sie einbüssen würde) ihr Ersatz geleistet
werde, womit ihr Verweser sich mit Recht zu begnügen habe.
Auch ist die Erlaubnis und Ermächtigung des Bischofs, sowie die

Zustimmung der Patronin zu Vorstehendem einzuholen."
Motive und Schlußsatz dieses Briefes scheinen allerdings nicht

ganz im Einklang zu stehen; denn wenn der Kilchherr von Glarus
es ausspricht, die Kirche von Glarus sei so reich an Einkünften,
dass die Abgaben aus den in Frage stehenden Dörfern für den

Unterhalt eines Geistlichen ausreichen dürften, so möchte man
als Schluss daraus erwarten, dass deshalb diese Abgaben für den
Geistlichen der neuen Kirche bestimmt werden; statt dessen wird
sehr ausdrücklich betont, dass die Rechte der Kirche von Glarus
oder ihres Verwesers in keiner Weise geschmälert werden dürfen
oder wo infolge der zu bauenden Kirche Einkünfte verloren gehen

würden, sollte dafür Ersatz geleistet werden. Es scheint sonach
jene Berufung auf die bisherigen reichen Einkünfte nur den Zweck
zu haben, die Steuerkraft der genannten Dorfschaften und ihre
Fähigkeit, einen eigenen Priester auch anständig besolden zu
können, darzutun. Im übrigen ist das Verfahren das nämliche,
wie wir es in Beziehung auf die Kirche von Matt wahrgenommen
haben.

Die in vorstehendem Schreiben vorgesehene bischöfliche
Erlaubnis und Ermächtigung zu erlangen, trägt Kilchherr Johannes
Münch die Sache mittelst Schreiben vom Iii. Februar 1350 dem



26

Bischof Ulrich von Konstanz vor, bei welchem Anlass1) uns auch
die verschiedenen Ortschaften der neu konstituierten Kirche noch

genauer aufgezählt werden; es sind nicht weniger als 15: Swanden,
Hasla, Nesselauwe (Kesslau, das gegenwärtige Leu bei Haslen),
Wart, Tanneberg (Däniberg bei Schwanden), uffen Sol, Steinigen
(unterhalb Luchsingen), Löckelbach, Bönigen (bei Nittum), Nitfurt,
Obfurt, in dem Tan (Thon), uffen Swendi, in Luchsingen und in
Zussingen. Selbstverstähdlich waren ausser Schwanden die meisten,
wenn nicht alle, erst blosse Weiler, aus wenigen Häusern
bestehend.

Ausser der bischöflichen Ermächtigung und der Einwilligung
der Patronin, welche das obzitierte Schreiben des Johannes Münch
voraussetzte, war, wie es scheint, auch noch die Zustimmung des

Dekans des zürcherischen Archidiakonates 2) nachzusuchen. Zu
diesem Zwecke erscheinen vor dem Leutpriester Johannes, Dekan
des genannten Kapitels (Leutpriester am St. Peter) die Abgeordneten

von Schwanden, ein Dietrich Zimmermann, Heinrich von
Schwanden und Landold Hässi von Köningen mit Aufträgen ihrer
Gemeindsgenossen.3) Durch die vom genannten Dekan ausgestellte
Urkunde erfahren wir auch, dass die Kirche von Schwanden zu
Ehren der Maria und St. Fridolin geweiht worden und die der
Kirche zu Teil gewordene erste Ausstattung jährlich 8 abwarf,
die sich auf 16 verschiedenen Heimwesen gesetzt finden. Es sah
sich so die Kirche von Schwanden in Beziehung auf ihre erste
Aussteuer weit im Rückstand gegenüber derjenigen des Sernftales,
und muss deshalb wohl die Besoldung ihres Geistlichen, da auch

') Urkundenbuoh I, pag. 221.

J) Das Bistum Konstanz, das damals eine sehr grosse Ausdehnung
hatte (es reichte im Norden bis über die Donau hinaus — bis Reutlingen,
Göppingen, Esslingen etc im "Westen bis Kleinbasel und Hünigen, umfasste
nicht bloss die Kantone Thurgau, St. Gallen, Glarus, Zürich, Uri, Schwvz,
Unterwaiden, Luzern und Zug, sondern auch einen Teil des Kantons Bern —
bis hinauf zur Grimsel) war eingeteilt in 10 Archidiakonate ; eines dieser
zehn Archidiakonate bildete der Zürichgau, dasselbe war seinerseits wieder
eingeteilt in drei Dekanate : Rapperswyl-Zürich, zu dem Glarus gehörte,
und Jllnau (später Wetzikon) und Kloten-Regensberg.

3) Urkundenbuch I, pag. 203; vrgl. Blätter aus der Geschichte der
Gemeinde Schwanden, pag. 35 ff.



27

die jährlichen Opfer und Geschenke nur auf 10 Pfenning
angeschlagen wurden, zunächst eine recht spärliche gewesen sein.

Zwanzig Jahre nach der Gründung — 1871 - erfolgte
sodann die förmliche Lostrennung der Kirchgemeinde Schwanden
von ihrer Mutterkirche in Glarus durch Bischof Heinrich von
Konstanz; dabei wurde der Kirche von Schwanden auferlegt, als
Entschädigung für die Opfer, welche bisher der Mutterkirche
zuflössen, jährlich 5 & Zürcher-Pfenning zu entrichten. Von den
Geistlichen der neu gestifteten Kirche von Schwanden lernen wir
aus der Zeit vor 1888 mit Namen lediglich „Hern .Johans Bürgender
lütpriester" kennen (oben pag. 20).

Dieselben Mühen und Schwierigkeiten, die nach dem
bisherigen neu entstandene Gemeinden zu bestehen hatten, wird
denn auch die Kirche von Bet-sckwanden ihrerseits durchgemacht
haben; nur sind uns leider darüber keinerlei Dokumente erhalten
geblieben. Während wir für die meisten andern Kirchen ihre
Erbauungszeit kennen, fehlt uns über die Gründung der hiesigen
Kirche jegliche positive Angabe; auch Aegid. Tschudi, der das

Erbauungsjahr der Kirchen von Mollis und Einthal, wie dasjenige
der Gotteshäuser von Matt und Schwanden uns notiert hat, lässt
uns in Beziehung auf das Alter der Kirche von Betschwanden
durchaus im Stiche. Manche sehen darin einen Beweis für ihr
hohes Alter und halten sie sogar für älter als diejenige von
Schwanden.1) Namentlich die Abgrenzung, welche 1350 der neu-
gegründeten Kirche von Schwanden zu Teil geworden, scheint
mir gegen diese Annahme zu sprechen. Wie wir gesehen, sc bloss
sich damals (1350) Luchsingen der neugeschaffenen Kirchgemeinde
Schwanden an. Hätte aber damals schon eine Kirche in
Betschwanden bestanden, so hätte sicherlich Luchsingen nicht dem

entfernteren Schwanden, sondern wie das benachbarte Adlenbach
Betschwanden sich angeschlossen. Das konnte ja wohl geschehen -
und geschah sogar sehr häufig — dass bei Gründung von neuen
Gemeinden Dörfer, welche diesen näher lagen, als ihren bisherigen
Pfarrkirchen, dennoch den neu sich bildenden, ihnen näher gelegenen

') Auch den Namen Betsclrwanden leiten manche davon her, dass hier eine
alte Wallfahrts(Bet-)stätte bestanden (cf. Lang, bist.-theol. Grundriss pag 924).

Dagegen spricht wohl schon die 1240 vorkommende Form Beswando.



Kirchen sich nicht anschlössen; so blieb ja Mitlödi bis 1725 bei

Glarus, obschon es Schwanden näher gewesen wäre, und ebenso
blieb der grösste Teil von Adlenbaeh bis 18(58 bei Betschwanden,
obschon seit 1752 ihnen die Kirche von Luchsingen vor der Türe
lag. Einerseits brachte die Gründung von Kirchen und der
Anschluss an eine neue Gemeinde bedeutende Opfer mit sich, welche
diejenigen sich ersparten, die bei ihrer bisherigen Kirche
verblieben, und wenn so der Geiz konservativ machen kann, so kann
anderseits auch die Pietät, die Anhänglichkeit an die Stätten,
dahin Vater und Mutter und 1. Grosseltern hingehört hatten und
auf deren Friedhöfen auch so viele Angehörige ruhen, den Austritt

aus einem bisherigen Kirchenverband erschweren. Dass

Dörfer, die von ihrer bisherigen Kirche weiter entfernt lagen,
als von der neuen, dieser dennoch sich nicht anschlössen, ist also
leicht erklärlich; leicht erklärlich, dass Luchsingen bei Schwanden
verblieb, auch als in dem näher gelegenen Betschwanden eine

eigene Kirche gegründet wurde; dagegen wäre es nur sehr schwer
zu erklären, dass Luchsingen, von Schwanden doch bedeutend
weiter entfernt als von Betschwanden, dennoch 1850 dem erstem
sich angeschlossen hätte, wenn damals in Betschwanden auch
schon eine Kirche bestanden hätte. Die Umgrenzung der
Kirchgemeinde Schwanden scheint mir deshalb dafür zu sprechen, dass

unsere Kirche erst nach derjenigen von Schwanden erbaut worden.
Ist dieser Schluss richtig, so fiele ihre Gründung in die Zeit von
1850—70. Denn um das Jahr 1370 erhalten wir die erste Nachricht

von dem Bestehen einer Kirche in Betschwanden, indem
um diese Zeit uns das Konstanzische Markenbuch die hiesige Kirche
erwähnt. Dass 1388. aus Anlass der Mordnacht von Weesen und
der Schlacht von Näfels neben Mollis, Glarus, Schwanden, Linthal
und Sernftal auch eine Kilchhöri Betschwanden aufgezählt ist,
ist bekannt. Nach Lang's theolog. Grundriss war die Kirche
dem heil. Martin geweiht, der ziemlich früh und gerade in der
Ostschweiz zahlreich zum Kirchenpatron erwählt wurde. Im
Bistum Chur finden sich nächst Maria und Johannes dem Täufer
dem heiligen Martin am meisten Kirchen geweiht. Dass damals —
im 14. Jahrhundert — die Kirche nicht schon in ihrer jetzigen
Grösse gebaut wurde, erscheint an sich als selbstverständlich, ist



29

aber auch in jüngster Zeit, als bei Anlass einer gründlichen
Reparatur das alte Gemäuer aufgedeckt wurde, durch den Augenschein

dargetan worden.1)
Nach Gründung der Kirche von Betschwanden sind so. in

der Zeit von 1273 — 1370 aus der einen Kirche von Glarus -sechs

Kirchgemeinden entstanden, indem innerhalb eines Jahrhunderts
neben die eine Mutterkirche 5 Töchterkirchen getreten. Sie legen
wohl für die damalige starke Zunahme der Bevölkerung, aber
auch für den regen kirchlichen Sinn Zeugnis ab. Ehe wir aber
auf diese mehr innerliche Seite unserer kirchlichen Entwicklung
mit einigen Worten eintreten, müssen wir zuvor auch noch der
nicht zur Säckinger Herrschaft gehörigen, jetzt glarnerischen
Gemeinden gedenken. Unter den nach Schännis eingepfarrten
Ortschaften sind wohl diejenigen des Kerenzerberges, namentlich
Filzbach und Obstalden, es gewesen, welche wegen Weite des

Weges die Gründung eines eigenen Gotteshauses als Bedürfnis
am meisten empfinden mussten. Dagegen scheint es, dass während

unserer Periode der Erfüllung dieses Wunsches noch zu grosse
Hindernisse im Wege standen, d. h. die nötigen Hilfsmittel und
der entschiedene, starke Wille noch nicht vorhanden waren.
Obstalden und Filzbach blieben deshalb wie MühJehorn2) bis ins
15. Jahrhundert bei ihrer Pfarrkirche in Schännis. Dagegen
erhielt Bilten, obschon Schännis viel näher gelegen, schon jetzt,
wenn auch nicht eine eigene Kirche, so doch eine Kapelle, die

ihren besondern Kaplan und wöchentlich fünf Gottesdienste hatte
und so in Plauptsache denselben Dienst leistete. Unterm 8. Juni
1345 — also 5 Jahre vor der Stiftung einer Kirche in Schwanden —

bezeugt der Priester Johans Uoli von St. Gallen urkundlich3), dass

') Yrgl. G-. Heer, Kirchen des Kantons Glarus, pag. 35.

J) Yon Mühlehorn führte damals ein ordentlicher Weg längs des Walensees

nach Weesen, so dass damals die Verbindung mit Schännis leichter war
als in spätem Jahrhunderten vor Erstellung eines Weges durch Hauptmann
Frid. Heer (histor. Jahrb. XXIX, pag. 14) und dann wieder bis zur Eröffnung
der Eisenbahnlinie Weesen-Walenstadt. Dass daneben auch der See vielfach
als Verbindungsweg benutzt wurde, beweist die Zahl der Schiffe, die 1388

nach den Berichten über die Mordnacht von Weesen und die Flucht der

Weesner am 11. April vorhanden sein mussten.
s) Urkundenbuch I, pag. 190 ff.



30

er ihm „fürgesetzt hab die Capell von Rotenbach ze Uspenriet,
unverr von Schennis, doch ennethalb dem wasser, die Lint
genant, gelegen, zu begaben, welche Capell uß dem almuosen Christ-
glöubiger mentschen, so durch den bescheidnen Nicklausen von
Bül trülich gesamlet und zesamen gebracht worden, von nüwem
gebuwen ist und durch den hochwirdigen Herrn Uolrichen Bischoffen
ze Chur in der eer2) der reinen rnagt Maria und Sant Catharinen
der junckfrowen und martrerin 3) gewicht worden, und aber bis-
har nit gedotiert 4), deshalb ich mit heitrer verwilgung des

vorgenanten Herren und vatters, Hern Uolrichen Bischoffes zuo Chur,
und der Erwirdigen Frowen, Frow Anna Aebtissin und des
Convents des Gotzhus Schennis, ouch des geliebten in Christo Her
Uolrichen von Ebnot, pfarrers der pfarrkilchen zu Schennis (in
welichs kilchspels5) zirk die genant Capell gelegen ist) begaben und
giben der selben Capelle zuo einer Dotation dise nachgeschribnen
guter und besitzungen, an ligendem und varendem." Und nun
werden verschiedene Güter aufgezählt, welche der Kapelle
zugehören oder doch zu jährlichem Zins verpflichtet sind, so eine
Kaisers-Wiese und eine Wiese bei unserer Frauen Brunnen, eine

Heiringsrüti und eine Wiese Artzathus 6), ebenso in der Isla ein

Acker, der vordem dem Milt gehört; überdies übergiebt er an
baarem Geld 30 & aus seinem eigenen Gut und 44 & aus dem
„almuosen durch den obgenanten Niclausen von Bül gesamlet",
aus welchen Summen ebenfalls Güter gekauft werden sollen zu
weiterer Aussteuerung der Kapelle von Bilten. Dabei wird
festgesetzt, dass nach dem Tode des Priesters Uli, des jetzigen
Inhabers der Stelle, die Äbtissin von Schännis seine Nachfolger zu
ernennen habe, und solle sie dazu wählen „einen gewychten
geschickten man, der dennzemal schon priester sige (die Priesterweihe

empfangen habe) und sunst kein pfründ habe.1' Dabei
verpflichtet er die Äbtissin, die ihr übertragene Wahl innert zwei
Monaten nach Erledigung der Pfründe zu treffen. Wäre sie hierin
„sümig oder hinderstellig", so würde nach Verfluss der angegebenen
Frist das Wahlrecht an den Konvent von Schännis ohne die Äbtissin

p unfern, nahe. J) Ehre. 3) Märtyrerin. 4) mit Vergabungen
ausgestattet. 5) in dessen Kirchspiel. 6) eine Örtlichkeit zwischen Bilten und
Niederurnen, Stammsitz der „Arzethuser" (heutiges Geschlecht in Bilten).



31

übergehen und würde auch dieser sich säumig erweisen und die
Wahl nicht innert Monatsfrist vornehmen, so soll die Wahl dem
Bischof zukommen. „Die Priester aber, so dann in der gemelten
Capein hiefür ingesetzt werdend oder wurdend, sollend (sollen) all
Tag (vorbehalten zwen Tag in der Wuchen) die Ämter der heil.
Meß in der genanten Capein lesen oder singen, es sige dann das

Iipliche Krankheit oder eine mergkliche Ursach, die mehr der
Nottnrft dann dem Wollust zuozemessen, in entschuldigen möge.
Es ist ouch min Wille und Ordnen, das ein jegklicher Caplan der
gemelten Capein, so nach mir ufgesetzt wirt, wie bald die Gült
der gesagten Capein bis uf die Summe VI Mark Silbers jnkomens
gewunne, als dann pflichtig sigi dise Capell persönlich ze besitzen.
Es sol ouch ein Caplan der genanten Capein geschicktlich für-
sechen, das er bi guoter Zit in der gemelten Capein Meß hab,
das dadurch dem Fronampt (der Hauptmesse in der Pfarrkirche)
kein Hindernus beschechi, usgenomen die Fest unser lieben Frowen,
Sant Catharinen und die Kilchwichung diser Capein. Witer ob

sich begeb, das einicher Caplan, so nach mir gesetzt wurd, ein
andern Pfruond überkäme, so ist mein Will und Ordnen, das

nachdem derselbig Caplan eine persönliche Besitzung einer andern
Pfruond nach vorgemelter Maß und Gestalt mit einem andern
Priester, so kein Pfruond hat, versechen werd."

Zu der Stiftung des Priesters Uoli gab der Bischof von Chur
ohne weiteres und gern seine Einwilligung; das Gleiche geschieht
durch die Äbtissin von Schännis als Grundherrin, sowie durch
den Pfarrer von Schännis, der es unter ähnlichen Bedingungen
tut, wie der Pfarrer von Glarus die Stiftung der Kirchen von
Matt und Schwanden bewilligte, mit der Bedingung nämlich, dass
als Entgelt für die Einkünfte, die durch die Kapelle ze Uspenriet
dem Pfarrherrn von Schännis entzogen wurden, diesem jährlich
auf St. Martinstag VI & Schilling den. genemer Zürcher werung
zu entrichten seien.

Wir sehen so auch hier zur Gründung der Kapelle von Bilten
dieselben Faktoren zusammenwirken, wie wir sie bei den unter
Säckingen stehenden Gemeinden wahrgenommen; an die Stelle
der Äbtissin von Säckingen, die bei Matt ihre Mitwirkung ein-



treten lässt, tritt hier die Äbtissin Anna von Schännis1), und statt
des Bischofs von Konstanz, unter dessen geistlicher Obergewalt
Glarus stand, amtet hier Bischof Ulrich von Chur, ebenso alsKilch-
herr statt des Leutpriesters von Glarus derjenige von Schännis,
dessen Kirche den grössern Teil des Gasters, dazu die angrenzenden
Teile des Walenseegebietes (Mühlehorn und Mühletal, sowie Ob-

stalden und Filzbach), auch Stücke der March, Bilten und einen
Teil von Urnen umfasste.

Was die Lage der in Frage stehenden Kapelle betrifft,
befand sich diese im Gebiet des jetzigen Unterbilten, in der Nähe
der alten Landstrasse, nicht weit von der schwyzerischen Landesgrenze.

Nachdem durch die Reformation die Kapelle ausser
Gebrauch gekommen, sind heute auch die letzten Überreste ihrer
Mauern verschwunden, und nur noch der ausgeebnete Platz, auf
dem sie gestanden, sowie der Name der anstossenden Wiese —
St. Katharina-Wiese — sollen an sie erinnern. AVie übrigens aus
der mitgeteilten Urkunde erhellt, hatte ebendort schon vor 1345

eine Kapelle bestanden, nur dass in derselben wahrscheinlich nur
selten Gottesdienst gehalten worden (durch einen in Schännis
stationierten Kaplan); infolge Vernachlässigung oder noch eher

infolge irgend eines Missgeschickes musste sie dann aber wieder
aufgebaut werden, bei welchem Anlass der fromme und begüterte
Nikiaus von Bül, dem wir auch bei andern Gelegenheiten in noch
vorhandenen Urkunden begegnen, bei christgläubigen Menschen
fromme Gaben eingesammelt hat und der Priester der neuerbauten
Kapelle2), Johannes Uli von St. Gallen, aus seinem eigenen
Vermögen so reiche Gabe zuwendet, dass er sich dadurch das Recht
erwirbt, über die Kapelle und deren künftige Verwaltung seine

Bestimmungen zu treffen.
Diese Bestimmungen, die der eifrige und opferwillige Priester

Uli trifft, machen übrigens einen recht wohltuenden Eindruck, vor

') Das Kloster Schännis, nach der Überlieferung 809 durch Graf Hun-
fried von Rhätien (den Sohn des Palastmeisters Karls des Grossen) gegründet
und in der Folgezeit von den Grafen von Lenzburg reichlich beschenkt, hatte
auch in Bilten und Urnen, wie auf dem Kerenzerberg bedeutende Besitzungen.

2) „Aus ihr soll in die jetzige Kirche von Bilten ein Glöcklein
übergegangen sein, welches sich durch seinen silberhellen Klang auszeichnet."
Urkundenbuch I, pag. 194.



allem das Eine, dass er seine Kapelle immer nur einem Manne
zuwenden will, der keine Pfründe hat, offenbar hat auch er es
schmerzlich als Übelstand empfunden, wie damals habsüchtige
und ehrgeizige Personen sich nicht mit einer Pfründe begnügten,
sondern deren mehrere in ihren Besitz zu bringen, in einer Person
zu vereinigen sich bemühten. 'Wir haben ja bereits gesehen, wie
Johannes Münch, der als Priester am Basler Münster gewiss ein
anständiges Auskommen hatte, damit nicht zufrieden, auch die
Pfründe von Glarus an sich bringt, das heisst, während er in
Basel residiert, doch zugleich den Pfarrgehalt von Glarus bezieht.
Und ähnliches kam damals häufig vor, und namentlich adelige
Herren machten sich diesen Missbrauch gerne zu Nutze. Um des

willen rief es später der Glarner Conrad Luchsinger, dem wir in
der Reformation begegnen werden, in seinem Schriftchen vom
„Gyrenrupfen" dem Generalvikar von Konstanz zu: „Bis nit gytig,
hab nit zu viel Pfründen, lass ander auch nießen. Du weißt,
wenn einer rych wird, so flügkt er die Federn in die Elöhy."

Wenn wir übrigens durch die im bisherigen vorgeführten
urkundlichen Belege noch einen Blick in die innern kirchlichen
und religiösen Zustände jener Zeit werfen wollen, so hat uns die

letzt angeführte Urkunde des Priester Uoli von Bilten, wie schon
früher zitierte wieder deutlich erkennen lassen, was damals vor
allem zu Kirchengründungen führte. Als Zweck, um dessetwillen
ein Priester für die Kapelle im Uspenriet angestellt wird, hat
uns Priester Uli bezeichnet: dass er alle Tage — ausgenommen
zwei Mai in der AVoche — Messe lese; und ebenso ist bei den

Kirchengründungen von Matt und Schwanden lediglich das Lesen
der Messe und die Erteilung der Sterbesakramente als Motiv für
die Stiftung von Kirchen und als Zweck der anzustellenden Priester
genannt worden. Es fehlt also ganz und gar, was in der
altchristlichen Kirche als Hauptsache gegolten und was ebenso heute
in unsern protestantischen Kirchen als Hauptaufgabe des
Geistlichen anerkannt wird, zu einem Teil auch in der katholischen
Kirche wieder mehr zum Rechte kommt: die Predigt des gött-

b Ob auch „Her Uolrich von Ebnat pfarrer der pfarrkilchen zu Schennis",.
wie vermutet worden, die beiden Pfarreien von Ebnat und Schännis in sich
vereinigte, vermag ich nicht zu entscheiden.



lichen Wortes an die Erwachsenen und die Unterweisung der

Jugend in der christlichen Lehre. Auch kein Wörtlein haben wir
von diesen beiden Aufgaben eines Geistlichen der Gegenwart
gehört in den verschiedenen Urkunden, die wir geflissentlich, um
ein anschauliches Bild der damaligen Denkweise zu geben, so

eingehend und zum Teil wörtlich vorgeführt haben; überall ist
nur davon die Rede, mit welchen Beschwerden der Weg zur
Anhörung der Messe verbunden sei und wie es dem Priester oft
nicht möglich sei, den Sterbenden in ihrer letzten Not beizustehen,
ihre Beichte anzuhören und für ihre bevorstehende Abreise, den

Austritt aus dieser Welt, das viaticum der Kirche noch werden
zu lassen. Es ist auch keineswegs zufällig, dass in unsern ziemlich

zahlreichen kirchlichen Urkunden jene beiden — Predigt des

göttlichen Wortes und Unterweisung der Jugend — gänzlich fehlen.
Sie waren ja in jener Zeit nicht etwa nur im Lande St. Fridolins,
in den meisten christlichen Kirchen wenig bekannte Dinge. Hat
doch Papst Innozenz III. 1199 das Lesen der h. Schrift allen,
welche nicht geistlichen Standes waren, gänzlich verboten und
das Concilium Tolosanum 1229 dieses Yerbot bestätigt. Fehlten
deshalb in derZeit, von der wir reden, draussen in der Welt und
so auch in unsern glarnerischen Kirchen die Predigt des
göttlichen Wortes und die Unterweisung der Jugend, so machen sich
dagegen auch in unsern, die glarnerische Kirche betreffenden
Urkunden zwei andere Dinge um so mehr geltend, die wir unserseits

glauben entbehren zu können: das Ablasswesen und die

Heiligenverehrung. *) Auch diejenigen, welche dereinst des Himmels

ö In meiner Festschrift „zur 500jährigen Gründungsfeier der Schlacht
bei Näfels" findet sich Seite 221 der Ausdruck „Heiligenanbetung". Nicht
ohne Grund hat Hr. Pfarrer Mayer im „Vaterland" vom 23. März 1888 mir
daraus einen Vorwurf gemacht: „Soviel sollte dem Verfasser als Historiker
und Theologe doch bekannt sein, dass wir die Heiligen wohl verehren, aber
nicht anbeten.1' Zu meiner Entschuldigung darf angebracht werden, dass es
auch katholische Geistliche gibt, die diesen Unterschied vergessen. (Das war
z. B. doch wohl der Fall, wenn Prof. Dr. Rebbert, Herausgeber der
Zeitschrift „Leo", der um seiner Leistungen auf dem Gebiete der Presse willen
vom Papst zum „Geheimkämmerer seiner Heiligkeit" ernannt worden, sich
in Nr. 0 jener Zeitschrift den Satz leistete: „Wir persönlich sind allerdings
mehr geneigt, zu Pius IX. zu beten, als für Pius IX. Aber uns steht es
nicht zu, ihn heilig zu sprechen.")



35

teilhaftig werden, lehrte die damalige Kirche, hatten um der ihnen
immerhin anklebenden Sünden willen zunächst nach dem Tode

zu ihrer Reinigung einen Mittelzustand zwischen irdischem Leben
und himmlischer Seligkeit, das Fegefeuer, durchzumachen, um
dorten ihre auf Erden begangenen Sünden abzubüssen. Eben
diesen Mittelzustand, die Dauer des Fegfeuers, konnte nun aber
die Kirche durch ihren Ablass abkürzen. Allerdings sollte
derselbe zunächst an die Bedingung aufrichtiger, herzlicher Busse

geknüpft sein; in der Regel trat diese letztere aber in den Hintergrund

und statt derselben stehen im Vordergrund als Mittel zur
Erwerbung des Ablasses allerlei Werke äusserlicher Frömmigkeit,
dass man die oder jene Kirche an den oder diesen Tagen besucht,
die bestimmte Anzahl Pater noster und Ave Maria betet, dass

man neugegründete Kirchen beschenkt, mit Legaten bedenkt etc.
Es ist bekannt, wie dieses Ablasswesen, durch einen Tetzel und
Samson vollends in ärgerniserregender Weise ausgebeutet, den
nächsten Amass für die Reformation darbot. Dass aber auch schon
im XIII. unci XIV. Jahrhundert das Ablasswesen in Aufnahme
gekommen war und bis in unsere stillen Alptäler seinen Ein-
fluss ausübte, haben uns die aufgeführten Ablassbriefe von 1288

und 1319 gezeigt. Denn wenn jene Bischöfe und Erzbischöfe von
Italien und Frankreich aus ihren 40tägigen Ablass allen denen

anbieten, welche die ihnen empfohlenen Werke tun, so hätten
sie das wohl nicht getan, wenn sie nicht gehofft hätten, damit
etwas zu erreichen, es auch nicht getan, wenn nicht von Glarus
aus gewisse Instruktionen ihnen gegeben, wohl ein Bittgesuch
um solchen Ablasssegen an sie gerichtet worden wäre.

Wenn in diesem Ablass und Indulgenzenwesen wohl die von
der apostolischen Einfachheit abgewandte hierarchische Anmassung
sich kund tut, so hingegen in der damaligen Heiligenverehrung
eine Nachwirkung des Heidentums, dessen Götter zu einem Teil
durch das Heer der Heiligen ersetzt wurden. Wie sie -als die

Mittler und Fürbitter erscheinen, die der Menschen Anliegen bei
Gott befürworten, so sollten sie wiederum das Göttliche den

Menschen näher bringen. Zu den Heiligen schwören darum auch
die 15 Richter des Landes „gelerte Eide." Dass unter diesen

Heiligen Maria, die hohe Himmelskönigin, „die Sonne der Ge-



rechtigkeit, an deren süssen Brüsten den Kranken die Heilung,
den Schwachen Trost, den Schuldigen Vergebung der Sünden und
allen, die ihre Fürbitte anrufen, ein Bächlein des Erbarmens (miseri-
eordise rivulus) auszuströmen pflegt"1), den Vorrang hat, die andern
alle überstrahlt, Christus selbst sogar hinter ihr zurücktritt, ist
uns aus den früher mitgeteilten Urkunden, namentlich dem Ablassbrief

von 1819 erinnerlich. Ihr sind auch in unserm Lande die
Kirchen von Matt, Linthal und Mollis geweiht, ihr ebenso der eine
der drei Altäre in Glarus; ihre Tage, „unserer lieben Frauen Tage",
werden unter den Festtagen der Heiligen in allererster Linie
genannt; in ihr verkörperte sich für das Volksgemüt das „ewig
Weiblich", wie der Dichter einer es nennt, der gut-moderne und
protestantische Göthe, der eben darum sein Grethchen zur heiligen
Madonna es beten lässt:

„Ach neige, Du Schmerzensreiche, Dein Antlitz gnädig meiner Not!
Das Schwert im Herzen, mit tausend Schmerzen blickst auf zu Deines

Sohnes Tod.
Zum Vater blickst Du, und Seufzer schickst Du hinauf um sein' und Deine Not.
Wer fühlet, wie wühlet der Schmerz mir im Gebein?
Was mein armes Herz hier banget, was es zittert, was verlanget,
Weisst nur Du, nur Du allein."

Maria mit dem Jesuskind auf dem Arm schien vor allem
geeignet, das Flehen und Seufzen von liebenden Mutterherzen,
die Sorgen von Eltern um ihre Kinder zu verstehen und zu
begreifen; in ihren Schoss schüttelt eben darum die Liebe ihre
Gebete aus; zu ihr wandten sich reuige Sünder, etwa wie ein fehlend
Kind bei der schwachen Mutter eher auf Verzeihung und
Fürsprache hofft, als beim strengen konsequenten Vater.

Neben Maria treten in unsern glarnerischen Kirchen
selbstverständlich St. Fridolin und St. Hilarius, die beiden Säckinger-
Heiligen, als Nothelfer und Fürbitter häufiger auf; ihnen ist die

Kirche von Glarus zuvörderst geweiht worden, ebenso wie in der
Schlacht von Näfels die bedrängten Glarner diese beiden um ihre
Hülfe anrufen. Auch der streitbare Erzengel Michael musste die

Sympathien der alten Glarner sich gewonnen haben; ihm war die
erste Kapelle des Landes- diejenige auf dem Bürgli—geweiht worden,

') Urkundenbuch I, pag. 148.



37

und ihm wurde später auch die Kapelle von Beglingen1) bei Mollis
geweiht; Betschwanden und Linthal haben ihn wenigstens als
„Chilbifeller" erkoren.2) Aber auch für St. Martin, den Soldatenfreund
und selbst Soldat, den treuen und biedern Mann, der zwar voll Mut
gegen Aberglauben und Heidentum streitet, dagegen nimmer seinen
Willen drein geben kann, auch gegen die Ketzer, andersglaubende
Christen, das Schwert zu führen und der dem frierenden Greise
zu lieb seinen eigenen Mantel mit raschem Schwertschlage
zerteilt, um die einte Hälfte dem Armen zu leihen, fühlten unsere
alten Glarner begründete Zuneigung. Ihm weihten die von
Betschwanden ihre Kirche; aber auch für Zinsleistungen war St.Martins¬

tag rot angestrichen. Ais einstmaliger Begleiter des St. Hilarius
stand er ja auch mit St. Fridolin noch in geistiger Verwandtschaft.

Aus der Zahl der weiblichen Heiligen scheint ausser
Maria namentlich auch die tapfere und mannhafte Märtyrerin
St. Katharina3) die Glarner angesprochen zu haben; wie ihr die

Kapelle von Uspenriet geweiht war, so scheint auch nach dem

h Lang, Histor.-Theolog. Grundriss. I, pag. 921.

2) Während Mollis, Linthal und Betsohwanden sich den Erzengel
Michael als „Kilbifeiler" erwählten, kam für Glarus und Elm Maria Himmelfahrt

und für Näfels Maria Geburt dieselbe Rolle zu. Wenn angenommen
wurde, dass dabei das blosse zufällige Kalenderdatum der Kirchenweihung
massgebend war und in keiner Weise das Ansehen der betreffenden Heiligen
mit im Spiele stand, so scheint mir die hervorragende Bedeutung der

genannten, in Frage stehenden Heiligen doch dieser Annahme zu widersprechen.
Dass für die katholischen Kirchen, somit auch für alle vor der Reformation
gegründeten Kirchen der „Kilbifeller" keineswegs mit dem Tag der Kirchenweih

identisch war, geht u. a. aus folgendem hervor: Die Kapelle von Näfels
wurde geweiht am 18. Dezember (1389), die nach der Reformation erbaute
Kirche am „Frytag nach Michaelis" (Oktober) 1534; dennoch wurde (1534)

bestimmt: „Die Kilchwychi soll Järlich fallen vff Sontag nach vnser frowen
geburttag Im Herbst." (Für die reformierten, nach der Reformation erbauten
Kirchen ist es selbstverständlich, dass die Bedeutung der Heiligen für den

Tag ihrer Kirchweihen ohne Einfluss war.)
*) Beweis dafür ist, dass sich auch auf der sog. „goldenen Truhe" der

Kirche von Glarus, in welcher sich eine Reliquie St. Fridolins befunden haben
soll und die bis 1861 jeweilen am Fahrtsfest der Prozession vorausgetragen
wurde, die h. Katharina mit dem Rade, als ihrem Symbol, fand (cf. P. Kind,
Unsere Taufnamen, pag. 7. 30 ff.).



88

o. pag. 9 mitgeteilten Ablassbriefe von 1819 ihr Todestag
gefeiert worden zu sein.

Heiligenverehrung und Ablassbriefe waren übrigens, wie
selbstverständlich, für unsere glarnerische Kirche Gebrechen, oder, wenn
man will, Besitztümer, die sie mit der damaligen Christenheit
gemeinsam hatte; und fragt es sich für unser Völklein nur, wie
mächtig trotz jener Trübungen des religiösen Lebens die eigentlich

christlich-religiösen Impulse blieben, und anderseits, welche
Freiheit gegenüber hierarchischen Bestrebungen unsere Altfordern
sich bewahrten. In letzterer Beziehung ist ja daran zu erinnern,
dass, während mächtige Kaiser, wie Heinrich IV., Friedrich II. im
Kampfe mit dem Papsttum ihre Lebenskraft verzehrten, kleinere
republikanische Gemeinwesen viel leichter sich darüber hinwegsetzten.

Mit appenzellischem LIumor beschlossen die freien Männer
am Fusse des Säntis mit Rücksicht auf das päpstliche Interdikt:
„wir wollen nicht in dem Ding sin." Ebenso hat auch Basel bei
verschiedenen Anlässen sich über das Interdikt hinweggesetzt,
und die Landleute von Schwyz sind ihrerseits mit den Mönchen

von Einsiedeln gar nicht immer fein umgegangen, haben zum
Teil recht bäurisch grob mit ihnen geredet und gehandelt. Und
so scheinen auch unsere Glarner ihren auswärtigen geistlichen
Obern gegenüber ihren Freiheitssinn nicht ganz verleugnet zu
haben; wenigstens scheinen in unserer ersten Kantonsverfassung
wie wir die „Landessatzungen" vom 11. März 1887 füglich nennen
dürfen1), mehrere Bestimmungen darauf hinzudeuten; so wenn
dort festgesetzt wird: „Es soll ouch nieman, der zu uns gehöret,
noch nieman von sinen wegen den andern mit frömbclen
Gerichten, geistlichen noch weltlichen, bekümbern noch uftriben;
wer dz darüber täte2), der sol zehn pfund Züricher pfenning
unserm land ze rechten pene 3) und Buosse verfallen sin unci sol
dar zuo von dien selben frömbden Gerichten lassen one Widerred,

und darzuo sol er dem oder dien, so er ufgetrieben hat, iren
schaden ablegen, als sich die fünfzehn erkennent, an geverd."4)
Ebenso wird bestimmt: „Wir syen ouch gemeinlich komen, dz

') Urkundenbueh I, pag. 307 ff. — 2) wer das überträte. — 3) pöna
Busse, Strafe. — 4) „Ohne Gefährde".



39

nieman dem andern sine Lehen abdingen soll von keinem, der

usswendig unsern Gerichten gesessen ist, er sy herr, geistlich oder
weltlich, graten, fryen, rittern oder knechten, wie die genant sint;
wer .dz darüber täte, der sol unserm Land fünfzig Mark Silbers
ze rechter buosse verfallen sin." So wird auch hier, wie recht
und billig, wie es sich aber nicht zu allen Zeiten und aller Orten
von selbsten verstand, kein Unterschied gemacht: es sei geistlich
oder weltlich. Und fürs Dritte setzen diese selben Landessatzungen
auch wieder fest: „Wir syen ouch überein kommen, dz enkein
priester in unserm land enkein ladebrief noch banbrief von meinen
nemen noch empfachen sol dann an offennem kantzel, so die

kilcligenossen in der kilchen syen." Ist uns auch der Sinn dieses
Artikels nicht ganz deutlich, die Absicht scheint jedenfalls
verständlich darin ausgesprochen zu sein, class auch die Priester
nichts hinter dem Rücken ihrer Gemeinden mit ihren geistlichen
Oberhirten verkehren sollten. Damit stimmt denn auch die
überraschende Nachricht Zwingli's1), dass er s. Z. (als Pfarrer von
Giarus) beim Pfarrer von Mollis, in Gegenwart seines Freundes
Gregor Stünzli, des Kilchherrn von Weesen, eine alte, etwa
200jährige Liturgie gefunden, welche gleich nach der Taufe des

Kindes die Anleitung enthielt: „Demnach soll man dem Kind das

heilige Abendmal geben, desgleichen auch das Trinkgeschirr des

Blutes." Wenn Zwingli daraus den Schluss zieht, class „man in
unsern Landen die himmlische Speise unter beiden Gestalten 2)

gebraucht habe", so dürfte dieser Schluss, zumal in dieser
Allgemeinheit, etwas zu weit gegangen sein; immerhin dürfen wTir in
dem Mitgeteilten ein Zeichen eines freiem, d. h. von den Satzungen
der Kirche weniger abhängigen Geistes erkennen.

Was die andere von uns vorhin aufgeworfene Frage betrifft,
wie mächtig die eigentlich christlich-religiösen Impulse trotz jener
Trübungen wirksam wurden, werden wir wohl darüber in unsern
Urkunden eine Antwort ebensowenig finden, als man an den ge-

pressten Exemplaren eines Herbariums den Schmelz der Farben

b Mörikofer, I, pag. 20.

a) Die katholische Kirche bietet bekanntlich den Laien das h. Abendmahl

nur „unter einer Gestalt", d. h. sie reicht ihnen nur das Brot, während
der Kelch den Priestern reserviert bleibt.



40

und die Lebenskraft des Mai zu studieren im Falle sein wird.
Dagegen scheint der Tag von Näfels, dessen Andenken wir
alljährlich erneuern, eine Antwort auf diese Frage zu geben, indem er
uns ein starkes, mutiges und gottvertrauendes Geschlecht kennen
lehrt, das am Tage der Not seine Hoffnung setzt auf „die hilff
des allmächtigen, ewigen Gottes." 4) Ich schliesse eben darum
auch vorliegendes Kapitel mit Reproduktion des ältesten glarne-
rischen Schlachtliedes. Ist dieses selbst auch nicht mehr in unserer
Periode gedichtet worden, so spiegelt es doch den Geist derselben,
den Geist, der den glorreichen Sieg von Näfels errungen, treulich
wieder. Nach der von Dr. G. Tobler 2) in seinen „Volksliedern"
edierten Fassung lautet dasselbe:

1. In einer fronfasten do buob sich Glarner not
si wanden3) z'Wesen fründe hau: sie gabend's in den tot.

2. Der diß mord gestiftet hat, es muoß im werden leid;
er hat nit recht gefaren, wan4) er ist meineid.

3. In österlichen ziten uf einen sarnstag
da huob sich ein grosser strit, daß menger tot gelag.

4. Ze Glaris in dem lande warend vierthalb hundert man,
die sahend fünfzehn tusend ir rechten fiend an. 5)

5. Do ruoft also behende der von Glaris houptman,
er ruoft unsern herrer; Christ von himel an.

6. „Ach, richer Christ von himel und Maria, reine magd!
wellend ir uns helfen, so sind wir unverzagt.

7. Daß wir den strit gewinnend hie uf disem feld;
wellend ir uns helfen, so bstand wir alle weit.

') Fahrtsbrief. — J) Schweizerische Volkslieder, I, 8. (In Bibliothek
älterer Schriftwerke der deutschen Schweiz. Band IV.) — In meiner
Festschrift, „zur 500jährigen Gedächtnisfeier der Schlacht von Näfels" habe
ich obiges Lied vor allem nach der Redaktion v. D. R. v. Liliencron (die

historischen Volkslieder der Deutschen v. 18.—16. Jahrhundert) aufgenommen.
Einer meiner Rezensenten hat mir das zum Vorwurfe gemacht und erlaube
ich mir deshalb das zitierte Lied hierorts nach der Tobler'schen Fassung
wiederzugeben, um dadurch den gemachten Fehler, so weit möglich, wieder
gutzumachen.

3) wähnten. — J) denn. — 5) sahend an. standen gegenüber.



41

S. 0 helger herr sant Friclli, du triiwer landsman,
si1) diß land din eigen, so hilf"s uns mit eren bhan!"

9. Die lierren brachend in die letz, si zugend in das land,
do es die Glarner sahen, si wichen in ein gand.

10. Do diß die Herren sahend, daß wichend d'Glarner man,
si schruwend all mit luter stimm: „nun grifend s'frölich an!"

11. Die Glarner kartend2) sich umbe, si tatend ein widersclmall3),
si wurfend mit hämpflichen steinen, daß in dem berg erhall.

12. Die herren begundend fallen und bitten umb ir leben,
mit gold und mit silber woltend si sich widerwegen.4)

13. „Hettist du Silbers und goldes vil größer dann ein hus,
es mag dich nit gehelfen, din leben das ist us.

1-1. Din vil guoter harnist und all din isengwand
das muostu liüt hie lassen in sant Fridlis land."

15. Des dankend wir alle gote und santFridli, dem helgen man;
dise manliche tat hand die fromen Glarner tan.

Kapitel 11.

Die glarnerische Kirche von der Schlacht bei Näfels bis zur Reformation.

In der Schlacht von Näfels hatten die Glarner „mit hilft'
des allmächtigen ewigen Götz" (Fahrtsbrief) das auf ihnen lastende
Joch abgeschüttelt, Oestreichs immer drückender werdende
Herrschaft glücklich beseitigt, und sieben Jahre später kommt auch
mit Hilfe ihrer Freunde in Zürich ein Vertrag mit Säckingen
zu stände, durch den Glarus auch von den grundherrlichen Rechten
des dortigen Gotteshauses sich loskauft5), um fürder nun als freies
Gemeinwesen dazustehen. Ebenso gelang es, wenn auch erst
nach langen Verhandlungen, der Gewandtheit, der Umsicht und
Ausdauer eines Landammann Jost Tschudi, dieses langjährigen

b soll sein. — b kehrten. — 3) G-egenstoss. — b aufwägen.
5) Urkundenbuch des Kts. Glarus. I pag. 334.



42

Führers des glarnerischen Volkes, den bisherigen „mindern" Bund
mit den Eidgenossen in einen bessern zu verwandeln 4) und
dadurch dem Stande Glarus die langersehnte Gleichberechtigung mit
den übrigen Bundesgliedern zu erwirken (1450). Schon ehe es

diese Gleichberechtigung förmlich erreicht hatte, nahm übrigens
Glarus taktisch an allen Taten und Schicksalen der alten
Eidgenossen regsten Anteil: Es zieht mit in den „schönen Aargau",
nach Baden und in die Freien Ämter, wenn es gilt Untertanenländer

zu erobern; namentlich mit Schwyz aufs engste verbunden,
kämpft es mit diesem im alten Zürcherkrieg unseligen Angedenkens
gegen Zürich, dessen Machtentfaltung für das kleine Glarus
gefährlich zu werden drohte und das unter dem einstmaligen Glarner
und nun zürcherischen Bürgermeister Rud. Stüssi von den andern
Ständen sich abgesondert hatte; gemeinsam mit Schwyz erwirbt
es die Herrschaften Uznach und Gaster, und mit den VIII alten
Orten kämpfen die Glarner auch — und nicht unter den Letzten -
bei Grandson, Murten und Nancy. „Dort führt der Tschudi seine
Scharen", so wird ja Karl dem Kühnen gesagt, wenn ihm die
aufrückenden Feinde aufgezählt werden, und neben dem Stier von
Uri soll nicht am Avenigsten auch der Hauptmann von Glarus
für Karl den Kühnen eine gar nicht angenehme Bedeutung
gehabt haben. Im Schwabenkriege endlich Avird für die gesamte
Eidgenossenschaft und damit auch für Glarus die Unabhängigkeit
vom deutschen Reiche, wenn auch noch nicht formell, so doch
tatsächlich festgestellt.

Dies der allgemeine Gang der Ereignisse, die in unserem
Zeitraum sich abspielten und die auch auf die kirchlich-religiöse
EntAvicklung ihren Einfluss haben mussten. So hat ja ohne Zweifel
der geistige Aufschwung, Avelchen die Schlacht von Näfels mit
sich führte, die glückliche Erfahrung, welche die Kämpfer und
Sieger des 9. April 1588 machen durften, auch in religiöser
Hinsicht anregend geAAurkt, zur Dankbarkeit und Anhänglichkeit gegen
den grossen Helfer in der Not ermahnend; die Stiftung des Fahrtsfestes,

Avie die 1889 erbauten Kapellen möchten wohl davon

1) G. Heer, zum 500jährigen Gedächtnis der Schlacht von Näfels
pag. 202 ff.



43

Zeugnis geben. Darum haben auch die Söhne derer, die bei
Näfels gestritten, das nämliche getan, was uns von Landammann
Yogel aus der Schlacht von Näfels berichtet ist; wie dieser, als
es zum heissesten Kampfe ging, die Seinigen zum Gebete
aufgerufen, so haben ihre Nachkommen auch bei St. Jakob an der
Birs, bei Grandson und Murten wieder getan; und dabei durfte
Karl der Kühne es erfahren, dass diejenigen, welche Gott um
seine Hilfe anrufen, um das weniger geneigt sind, die Menschen —
und wären es auch gewaltige Fürsten — „um Gnade anzubetteln."

Wie aber die Schlacht von Näfels in religiöser Beziehung
nicht ohne nachhaltigere Folgen gewesen sein dürfte, so musste
anderseits die freiheitliche Bewegung, die in der Schlacht von
Näfels den Sieg davon getragen, in kirchlicher und namentlich in
kirchenpolitischer Beziehung ebenfalls von bedeutendem Einfluss
sein. Wir sahen ja im vorigen Kapitel, wie der Äbtissin von
Säckingen das Patronatsrecht über die glarnerische Kirche
zugestanden und demzufolge sie, die Äbtissin von Säckingen, die
Priester der glarnerischen Kirchen zu wählen, d. h. dem Bischof
von Konstanz zur Bestätigung zu präsentieren hatte. Durch den
1395 erfolgten Auskauf wird der Äbtissin lediglich der „Kilchen-
satz" in Glarus selbst — der einträglichsten Pfründe —
vorbehalten; für die übrigen Orte treten die Landsleute von Glarus
in die Rechte der Äbtissin, und haben sie dabei, wie es uns scheinen

will, sogar allzu häufigen Gebrauch von diesem Rechte gemacht,

h Der Fahrtsbrief begründet die Stiftung des Fahrtsfestes bekanntlich
durch die Bemerkung : „Damit dem allmächtigen Gott, von uns gedankt
und niemehr vergessen werde -der grossen hilff und nottürftigen gnaden,,
so sol man das vestnen mit geschrifften, umb das, wenn nu des menschen
gedenken und sin natur krank und blöd sind und jn dem louff des zittes
geschechner ding bald vergessen wirt, darumb so künden der landtammann,
die rät und die lantlüt zuo Glarus und tuond allen denen, so jetz zuo gägne
sind oder noch künftig werdent, dass —." Und zum Schlüsse, nachdem
verfügt ist, dass aus jedem Haus der ehrbarste Mensch die Fahrt zu besuchen
habe, bemerkt derselbe Fahrtsbrief: „Und ist geschechen voran Gott und
unser lieben fröwen (Frauen), Sant Fridly und Sant Hilaryen und allen
'neigen (Heiligen) zuo lob und zuo ere (Ehre), und den unsern, die ihr lib
und leben daran gewagt, dass unser land bi lib, bi guot-, bi eren bestuond,
und ir leben darumb verloren. — ir aller seelen ze trost und ze hilff."



44

indem sie ihren Geistlichen nicht einmal eine dreijährige Amtsdauer

vergönnten, wie dies heute der Fall ist, sondern sogar
alljährliche Wiederwahl — „ze besetzen oder ze entsetzen", wie der
Kaplaneibrief von Näfels sagt — sich vorbehielten. So geschieht
es schon in dem eben zitierten Aktenstück von 1413, und 100 Jahre
später bezeugt unser nachher so berühmt gewordene Landsmann
Heinrich Loretti, genannt Glareanus, dass er schon deshalb keine
Lust hätte, eine Pfründe in Mollis anzunehmen, weil er nicht
gleich dem Geisshirten alljährlich um Bestätigung in seinem Amte
anhalten möchte. *)

Im vorausgehenden Kapitel haben wir gesehen, wie neben
der einen das ganze Land Glarus umfassenden Mutterkirche im
Laufe von 100 Jahren fünf Tochterkirchen entstanden: die Kirchen
von Matt, Linthal, Mollis, Schwanden und Betschwanden. In
unserer Periode kam es zu keinen weitern Ablösungen von der
Mutterkirche — denn Obstalden, das sich im 15. Jahrhundert
eine Kirche erbaute, gehörte ja nicht zur Kirche von Glarus —
und können wir eben darum unsere Erzählung anschliessen an
die einzelnen durch unser letztes Kapitel uns bekannt gewordenen
glarnerischen „Kilchhören."

Wir lassen auch hier wieder, wie recht und billig, der Haupt-
und Mutterkirche Glarus den Vortritt. Wie vorhin schon bemerkt
wurde, behielt sich die Äbtissin von Säckingen beim Loskaufvertrag

von 13952) den sog. Kirchensatz von Glarus selbst, d. h.

das Recht, den Pfarrer in dorten zu wählen, vor, ebenso wie sie

sich eine jährliche Entschädigung von 32 U als Entgelt für die

nun losgekauften Zehnten, Fälle und ähnliches verbürgen liess.

Während aber diese letztere Obliegenheit dem Lande Glarus noch
volle 4 Jahrhunderte, bis "Zur Revolutionszeit, verblieb, hat die
Äbtissin das Recht des „Kilchensatzes" schon vor der Reformation
preisgegeben. Wie und wann dieses geschehen, wissen wir —

oder ich sollte wohl bescheidener sein und sagen: weiss ich —

allerdings nicht. In betreff des „Wie" vermute ich, dass es durch

l) „Nec sacerdotia in nostro pago Mullis expetam. ubi annuatim tanquam
caprarum custos eligerer." Brief Glareans an Zwingli vom IB. Juli 1510.

(Schuler und Schulthess, Huldrici Zwingiii opera, VIT, pag. 2).

'') Urkundenbuch I, pag. 386.



45

Loskauf geschehen, was wohl um so eher möglich war, als das

fragliche Recht für die Äbtissin im Grunde keinen so grossen
Wert hatte, und betreffend des „wann" steht wenigstens so viel
fest, dass es nach 1463 und vor 1506 geschehen. Denn am
28. Juni 1463 hat nach den Akten des erzbischöflichen Archivs
von Freiburg noch die Äbtissin von Säckingen, Agnes, Gräfln von
Sulz, nach dem Tode des Johannes Wetzel den Matthias Netstaller
(offenbar einen Glarner) als Leutpriester für die Pfarrkirche von
Glarus dem Bischof von Konstanz präsentiert1); 1506 sind es

dagegen die Kilchgenossen von Glarus, die den Toggenburger
Ulrich Zwingli, damals Lehrer an der St. Mar'tinsschule in Basel,
zu ihrem Seelsorger beriefen, ebenso wie 12 Jahre später Zwingli,
als er seine Pfründe in Glarus definitiv aufgab, nicht der Äbtissin
in Säckingen, sondern den Kilchherren von Glarus den jungen
Valentin Tschudi als seinen Nachfolger empfahl.2)

Der Pfarrkirche von Glarus widerfuhr auch in unserer Periode
neuerdings dasselbe Schicksal, das sie schon früher betroffen3),
indem sie 1477 — ein Jahr nach der Schlacht von Murten —

zum dritten Mal niederbrannte.4) Auch die Glocken gingen
dabei zu Grunde und mussten daher neue gegossen werden; die

Überlieferung meldet, dass zum Gusse derselben die in den

Burgunderkriegen erbeuteten Kanonen verwendet worden; bei der

grössten Glocke hätten die Frauen und Töchter von Glarus, um
die Glockenspeise zu verbessern, ihre goldenen und silbernen
Schmucksachen in die glühende Erzmasse geworfen 5), was ihr
jenen reinen, wohlklingenden Ton gegeben, der sie zum Gegenstande

des Stolzes für die Glarner und zur Ursache des Neides

0 Ruscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, III, 528.

3) Vergl. Tschudi, Glarner-Chronik, pag. 741. In dem 1518 Jahr am
Sonntag vor St. Thomas-Tag war Meister Ulrich Zwingli hier vor den

Kilcheren, auf dem Rathaus und übergab den Kilcheren die Pfrund, und bate
die alle für den Valentin Tschudi, zu einem Kilchherren zu nehmen etc.
Da ehrte man ihn und behielte Valentin Tschudi zum Kilchherren. — Brief
von Bäldi.

3) oben pag.
4) Lang, histor. theolog. Grundriss I, 918. Rüscheier, a. a. 0. III, 528.

5) Historisches Jahrbuch des Kantons Glarus, XV, pag. 113.



46

für ihre Nachbarn machte.1) Den Guss besorgte der rühmlichst
bekannte Glockengiesser Peter Füssli von Zürich auf dem Spielhof

in Glarus. Alle vier damals gegossenen Glocken trugen die
Bilder von St. Fridolin und dem durch ihn erweckten Ursus, alle
die Jahrzahl 1478, die grösste die Inschrift: „Heiliger Herr sant
Fridly unser getrüwer lantzmann, Hilf uns, gut, ere, lût und land
behan." Die zweite hatte die Inschrift: „Heiliger Herr sant Fridly,
du solt gegen Got unser Fürsprecher syn."

Um den Wiederaufbau ihrer Kirche besser bewerkstelligen
zu können, hatten die spekulativen Herren von Glarus an den
Bischof und das Kapitel der Domkirche von Sitten das Gesuch

gerichtet, ihnen einige Reliquien mitzuteilen. Es ist ja bekannt,
was für ein Aberglaube, um nicht zu sagen Götzendienst, in
jenen Zeiten mit Reliquien getrieben worden.2) Gelang es daher
der Kirche von Glarus in den Besitz von Reliquien zu kommen,
so war dadurch für damalige Zeit eine Einnahmsquelle eröffnet
und das Ansehen der Kirche um ein bedeutendes gehoben. Zur
Abgabe von Reliquien war aber niemand besser geeignet als das

Domkapitel von Sitten, indem auf seinem Gebiete, bei St. Moritz,
wie wir wissen, die sogen, thebaische Legion niedergemetzelt
worden 3) ; wenn man nicht allzu ängstlich war, durfte man ja,
da eine Legion mehr denn 6000 Soldaten umfasste, alle in jenen
Gegenden aufgefundenen Gebeine für Reliquien dieser ruhmvollen
Märtyrer halten. Wirklich erhielten sie denn auch — am 12. Juli
1478 — unter der Bedingung, dass die Glarner fürder auch die

p „Die Stadt Zürich soll deshalb wiederholt Kaufsangebote gemacht
haben, wovon zuletzt dasjenige, dass man jene Glocke mit Zürcher-Schil-
lingen füllen und mit Zürcher-Thalern belegen wolle, was aber nicht
angenommen worden." Dr. Arnold Nuscheier, Usteri, im Iiistor. Jahrbuch von
1878, pag. 140.

P Mgl. Kurz, Kirchengeschichte, pag. 336: „Die rückkehrenden Kreuzfahrer

überschütteten das Abendland mit einer neuen Fülle von zum Teil
höchst seltsamen Reliquien. Aber trotz der unglaublichen Menge stieg
dennoch ihr Wert ins Fabelhafte. Ganze Schlösser und Landschaften waren
öfter kein zu teurer Preis für die Reliquie eines gefeierten Heiligen, und
unzählige Mal wurden solche mit Lebensgefahr gestohlen."

3) Über die thebaische Legion cf. De Bivaz, Eclaircissements sur le

martyre de la légion Thébienne. A. Littolf, Glaubensboten, pag. 125 ff. Der
Bericht des Eucherius an Bischof Salvius über das Martyrium der thebäischen
Legion in meiner Abhandlung über Felix und Regula, pag. 45—51.



47

Festtage dieser Heiligen jährlich feiern '), solche Reliquien der
thebäischen Legion, überdies auch noch Stücklein von der Glocke
des heil. Joderus, des Patrons des Wallis. Später waren die
Glarner so glücklich, auch noch einige weitere Reliquien zu
erhalten, so 1499 (im Schwabenkriege) aus den Händen der
Freiherren von Brandis ein ziemlich grosses Partikel des heil. Kreuzes2),
welches von einem Vorfahren des genannten Freiherren bei einer
Wallfahrt nach Jerusalem erworben, in die Heimat gebracht und
dort in ein vergoldetes und am Fusse mit dem Wappen der
Freiherren von Brandis versehenes Kreuz eingef'asst worden war.
Dieser letztern Reliquie, die in einer silbernen Monstranz den

Gläubigen zur Verehrung ausgestellt wurde,, ist um ihrer hohen
Bedeutung willen sogar ein besonderer Altar errichtet worden.
Im Besitze so vieler Reliquien konnte man nun billig auch auf
einen neuen Ablass Anspruch machen, und wirklich erhielt man
einen solchen am 2. März 1504 von nicht weniger als 18 Kardinälen.

Im Herbst desselben Jahres ergoss sich aber — ich
vermute, class nicht bloss religiöse, sondern auch politische Motive
dabei mitwirkten 3) — neuer Segen auf die Kirche von Glanes:
durch ein Geschenk des päpstlichen Legaten Raimundus, der sich
zu Urnen auf der Augstenkirchweih befand, kamen, als erwünschtes
Kilbigeschenk, wieder Reliquien von 5 Heiligen4) nach Glarus;

0 Als Tag der Märtyrer von St. Moriz galt (und gilt noch) der 22. Sept.
2) Lang, hist.-theol. Grundriss I, pag. 920.
3) Papst Julius II (reg. 1503—1513), mehr „Krieger und Politiker", als

geistlicher Hirte der ihm anvertrauten Heerde, „trotz körperlicher Schwäche
und vorgerückten Alters von machtvoller Wirksamkeit, kühn und
unerschütterlich, aber auch gewaltthätig und treulos, wie alle italienischen
Politiker der Renaissance-Zeit", (Dierauer, Geschichte der Eidg. II, pag. 395),

bedurfte für seine kriegerischen Aktionen der Unterstützung der Eidgenossen.
1512 beschenkte er die Glarner mit einem prächtigen Panner.

4) Lang, a. a. 0. pag. 923. „Als Raymundus Anno 1504 zu Urnen auff
der Augsten-Kilchweihe sich befände, hat er der Kirche zu Glarus Heil-
thumber übersandet: 1. ein Stuck von den 11000 heiligen Jungfrauen, und
dann vier Stuck von St. Christina, St. St. Yeylrandus, Wechtundis und
Königundis. die Herr Legat am Sonntag nach Octav unseres Herrn Eron-
leichnamstag im selben Jahr erhebt hat. Worüber Ihr Päpstliche Heiligkeit

Julius II gleich in selbigem An. 1504 in dem Augsten 100 Tag Ablass
verliehen allen denen, so diesen übersandten Heiltumben gebührende Ehr
beweisen wurden."



48

Papst Julius II aber bedachte seinerseits (August 1504) den Altar
des heiligen Kreuzes mit einem Ablass, der sich in der Tat als
sehr kräftig erwies: Die Mittel flössen daraufhin der Kirche so

reichlich zu, dass statt des einfachen Kreuzaltars an die 1477

erbaute Kirche eine Kapelle des heiligen Kreuzes angebaut und
überdies von Ammann, Räten und Gemeinen Kirchgenossen am
25. Februar 1507 eine Kaplaneipfründe mit einem Corpus von
100 fc jährlicher Gült, Behausung und Krautgarten dazu gestiftet
werden konnte. "*) Ein Jahr später — der Verkehr ging damals
noch nicht per Telegraph und Eisenbahn — wurde diese Stiftung
am 25. Februar 1508 auch vom Bischof von Konstanz bestätigt.

Wenn sonach 1507 eine Kaplanei des heiligen Kreuzes
gegründet worden, so kam damit nur eine neue Kaplanei zu schon
bestehenden 8 oder 4 Kapianeipfründen hinzu, so class der Klerus
der „alten Kirche Glarus" am Ausgang unserer Periode, den Leut-
priester inbegriffen, jedenfalls aus 5, wenn nicht 6 Geistlichen
bestand. Seit der Zeit des habsburgischen Urbariums (1808), in welcher
Glarus in Rücksicht auf Wohlstand noch hinter Einthal, Mtf'urn
und andern Gemeinden zurückstand2), hatten sich eben die Zeiten
geändert; Glarus war nunmehr zum Hauptorte eines angesehenen
eidgenössischen Standes geworden und hatte immer mehr die
Vorteile und das Ansehen eines wirklichen Hauptortes, in welchem
das politische Leben des Landes sich konzentriert, erfahren dürfen;

') Vor allem war es der Priester Hans Eichholzer von Kaltbrunn, der
diese Pfründe aufs Freigebigste bedachte, indem er 80 jährlicher Gült für
sie testierte. Ausser ihm wird noch Herman Eggel, 1469—70 und wieder
1485—86 Landvogt von Baden, als Testator namentlich hervorgehoben.
(Katholische Kirchenlade Glarus; Nüsclieler, a. a. 0. III, 529).

2) Damals war Glarus noch in die beiden Tagwen Ober- und Nieder-
dorf getrennt ; aber nach den Angaben des habsburg. Urbariums haben
damals Ober- und Niederdorf zusammen noch nicht so viel versteuert, als z. B.

Oberlinthal, Ennenda, auch weniger als Nitfurn, sofern man wenigstens das
heute verschwundene Obfurn ihm ebenfalls zuzählt. Oberdorf versteuerte
damals im Maximum nur 20 Pfd. 12 Schill., Niederdorf 40 Pfd. 13 Sch.,
beide zusammen also öl1/, Pfd-, während Oberlinthal 77 Pfd., Niederlinthal
63 Pfd., ebenso Ober-Ennenda (40 Pfd. 13 Sch.) und Nieder-Ennenda (36),

zusammen 76 Pfd. 13 Sch. versteuerten (Obfurn 38 Pfd. 13 Sch. und Nitfurn
61 Pfd. 7 Sch).



49

mit diesem steigenden Ansehen und der entsprechenden
Bevölkerungszunahme stand es dann im Einklang, class dortselbst
seit 1507 neben dem Leutpriester wenigstens 4 Kapläne ihre
Anstellung hatten. Wie wir aus einer Notiz des erzbischöflichen
Archivs in Freiburg entnehmen*1), besass die Kirche Glarus jedenfalls

schon 1437 auch einen Kaplan; denn am 29. August des

genannten Jahres ist dem Jakob Wierri die bischöfliche Vollmacht
erteilt worden, den Altar der heiligen Maria 2) daselbst ein Jahr
lang versehen zu lassen; ebenso wird laut den im nämlichen
erzbischöflichen Archiv aufbewahrten Akten3) 1464 Januar 12. dem
Dekan von Zürich eine ähnliche Vollmacht in Beziehung auf den

Altar St. Fridolins'1) und 1468 Juni 24. in Rücksicht aul die
Frühmesserei erteilt. Und zu diesen Kaplaneipfründen der Hauptkirche
kam dann noch eine ähnliche Pfründe für die Kapelle auf der
Burg hinzu. Denn dass auch dort ein eigener Kaplan angestellt
war, erhellt wieder aus Notizen des ebenzitierten erzbischöflichen
Archivs von Freiburg, wonach z. B. in demselben Jahr 1437, in
welchem Jakob Wierri für den Altar der heil. Maria in Glarus
Inducien erhielt, Heinrich Keller für die Kaplanei auf der Burg
eine ähnliche Bewilligung zu Teil wurde2), ebenso wie ein Jahr
vorher der Weltpriester Konrad Schärer als Kaplan dieser Kapelle
und 146-3 Bartholome Walch in derselben Stellung uns genannt
werden.

Im Jahr 1491 aber war dieselbe Michaels-Kapelle auf der
Burg Zeuge eines Auftrittes, der uns heutzutage wieder seltsam

anmutet, aber für jene Zeit charakteristisch ist und den wir
deshalb nicht übergehen dürfen. Es ist schon früher — und sogar
mehrfach - auf das Ablasswesen jener Zeit hingewiesen worden,
das unsers Erachtens der Sittlichkeit des Volkes grossen Schaden

zufügte. Wie nun aber später die Reformatoren zunächst durch
die Ablasskrämerei eines Tetzel und Samson zu ihrem Kampf
gegen bestehende Missbräuche herausgefordert wurden, so hat auch
schon vor der Reformation das verletzte Gewissen gegen diesen
Missbrauch protestiert, es wohl fühlend, dass mit Gold und Silber,

9 Urkundenbueh des Kantons Glarus, I, pag. 638.

9 Über die Altäre St. Marite und St. Fridolin oben pag. 11.

9 Nüscheler, a. a. 0. III, 528.



50

also auch mit Ablasszeddeln der Mensch seine Seele nicht erlösen
kann. Wie nun aber öfters eine Verirrung der andern ruft, so

geschah es auch hier. Es fühlend, dass die Vergebung der Sünden

nicht so wohlfeil zu erwerben sei, suchten manche in eben jenen
Zeiten sich dadurch genug zu tun, dass sie ihren eigenen Leib
in mancherlei Weise kasteieten. So erzählt uns die
Kirchengeschichte von sog. „Geisslern", die von Ort zu Ort ziehend und
Busslieder singend, ihren eigenen Rücken mit Geisseihieben
misshandelten.1) Solche Geisslerzüge nachzuahmen, war nun unser
Glarnervolk — auch damals — wohl zu nüchtern; dagegen doch
ein kleines Abbild derselben war es, wenn Lang in seinem histor.-
theolog. Grundriss 2) uns erzählt, dass im genannten Jahr 1491

die Kirchgenossen von Glarus, nachdem sie in den Ygruben mit
denjenigen von Kerenzen und Mollis sich vereinigt hatten, in
Prozession mit dem Kreuz auf die Burg gezogen, wobei Männer
und Frauen mit ausgespannten Armen unci barfüss um die Kapelle
herumgingen, der Grossteil dabei zu Wasser und Brot fastend.

Demselben Bericht von Lang 3) entnehmen wir auch noch,
dass laut Briefen, die er noch gesehen haben will, auf der Burg,
nach der die eben beschriebene Prozession gegangen, ausser der

Kapelle ein Schwesterhaus bestanden, ähnlich demjenigen, das bei
der Kirche von Linthal sich befunden. Damit stimmt auch, dass
ein Ablassbrief von 1487 eine capella heremitarum (eine Kapelle
der Einsiedlerinnen) villas Glarus erwähnt.

Ehe wir Glarus verlassen, fügen wir dem bisher Berichteten
noch bei, dass ausser den schon genannten Geistlichen des 15.
Jahrhunderts wir durch noch erhaltene Urkunden 4) aus derselben Zeit
auch noch einen Johannes Speicli5) als Kilchherren von Glarus

*) cf. Fried. Baum, Kirchengeschichte pag. 108. — Kurz,
Kirchengeschichte 114, 1. vrgl. Rochholz, Wanderlegenden, pag. 28.

2) A. a. 0. pag. 924.
s) Lang's hist.-theol. Grundriss I, pag. 919.
4) Urkundenbuch des Kantons Glarus, I, pag. 531.

Joh. Speich ist offenbar Glarnerbürger, indem die Speich, die Tschudis
Sack. Urb. zu den 34 Geschlechtern der freien Gotteshausleute zählt, uns
schon im 14. Jahrhundert wiederholt in glarnerischen Urkunden begegnen. —
Ebenso dürfte Conrad Stäheli, der 1436 und 1437 als presbiter secularis
(Urk. I, 638) der Pfarrkirche Glarus uns genannt wird, ein Glarner sein.



51

kennen lernen. Die glarnerische Geistlichkeit hatte sich in
Beziehung auf die „Bischofssteuer", die sog. Consolationen, renitent
gezeigt, ohne Zweifel nicht, weil sie diese im Grundsatze bestritten
hätte, sondern weil ihr die Veranlagung der glarnerischen Kirche
als zu hoch erschienen war. So bestand denn zwischen dem
Dekanat Zürich, zu welchem Glarus gehörte, und den
glarnerischen Geistlichen längere Zeit Streit und blieben so lange die

Beiträge der glarnerischen Kirche wohl gänzlich aus. Zur
Beilegung dieses Streites trat nun in Zürich „in der obern Stube der

Wohnung des ehrwürdigen Vaters in Christo, des Herrn Gottfried,
Abtes des Klosters Rüti, des Prämonstratenser Ordens, welche
Wohnung in der Rütinergasse auf Dorf gelegen ist", ein Schiedsgericht

zusammen, bestehend aus dem ebengenannten Abt Gottfried

von Rüti, sowie den Ratsherren Pantaleon ab Inkenberg
und Heinrich Hagenauer, dem jüngern, von Zürich. Vor diesem

Schiedsgericht erschienen einerseits Dekan Rudolf Windegger,
Pfarrer von Phiolen, Kammerer Joh. Trutler, Pfarrer von Thal-

wyl, Heinrich Hündler, Verweser der Pfarrkirche Busskiich, und
Conrad Schmid, Verweser der Pfarrkirche Meilen, anderseits als
Vertreter der glarnerischen Geistlichkeit der obgenannte „Herr
Johann Speich, Kirchherr zu Glarus", sowie sein Kollege von Matt,
Herr Johann Wanner, Kirchherr im Sernfthal", begleitet von drei
weltlichen Vorstehern: alt Landammann Albrecht Vogel, Ulrich
Büeler, älter, und Peter Schindler. Nachdem beide Parteien die

Erledigung der Streitfrage unbedingt und rückhaltlos in die Hände
des obbezeichneten Schiedsgerichtes übergeben, sich auch zum
voraus verpflichtet, dass sie von nun an gute Freunde und gänzlich
einig sein und keine Partei der andern fürder etwas anhängen
oder zur Last legen wollen, urteilte das Schiedsgericht, dass die

glarnerische Kirche fürder jährlich dem Kammerer, als Einzieher
der Consolationen, 9& 17 Schilling zu bezahlen, ebenso die

rückständigen Gebühren zu entrichten habe. Dagegen sollten die

aufgelaufenen Kosten von beiden Parteien wettgeschlagen werden.
Vier .Jahre später, 1424 Juli und auch 1427 Mai treffen wir

an der Stelle des Johannes Speich als Lütpriester an der grossen
Kilchen von Glarus: Hans Kessler, der für seinen Vetter, Johannes

Kupferschmid von St. Gallen, in einem Eheprozess als
Bevollmächtigter eintritt und für den, als ihren Landmann, der Am-



52

mann und die Landlüt von Glarus zwei Mal bei ihren lieben guten
Fründen und getrüwen Landlüten, den fromen wisen dem burger-
meister und dem grossen rat zu St. Gallen sich verwenden.

In Vorstehendem ist bereits gesagt worden, class in unserer
Periode die alte Kirche von Glarus keine weitern Ablösungen
erfahren. Dagegen haben wir diese Aussage immerhin dahin zu
ergänzen, dass auf dem Gebiete der alten Kirche Glarus wenigstens

(ausser der an die Hauptkirche sich anschliessenden Kapelle
des heiligen Kreuzes) eine neue Kapelle erbaut worden. Es
geschah dieses in Netstall. Wie dem noch vorhandenen Stiftungsbriefe

1) zu entnehmen, wurde dieselbe von alt Landammann
Matthias Netstaller erbaut, der seinerseits wohl im Stande war,
von sich aus, d. h. in eigenen Kosten, seinem Netstall eine Kapelle
zu erbauen; galt er doch nicht bloss als der reichste Glarner,
sondern geradezu als einer der reichsten Eidgenossen, der nicht
nur im Glarnerlande selbst, sowie in der March grosse Güter be-

sass, sondern ebenso im Kanton Zürich zwei Schlösser sein Eigentum

nennen konnte. Da Glarus, wie wir wissen, dem Bistum
Konstanz zugehörte, hätte selbstverständlich auch der dortige
Bischof, resp. sein Stellvertreter die Kapellweihe vornehmen sollen;
„damit aber wegen weit abgelegenen Ortes Arbeit und Kosten
gespart werden", (da es sich für einen Bischof kaum geschickt hätte,
die Reise zu Fuss zu machen, dürfte eine bischöfliche Reise von
Konstanz nach Netstall allerdings ziemliche Spesen verursacht
haben) war der näher wohnende Bischof von Chur so freundlich,
sich mit der Aufgabe betrauen zu lassen, und so hat denn an
seiner Statt Pantaleon, Bischof von Sikarien und in geistlichen
Dingen Generalvikar des Bischofs Johannes von Chur, die Weihe
vollzogen am Tage der Maria Magdalena 2) 1421 und wurde dabei
die Kapelle geweiht den heiligen drei Königen Kaspar, Balthasar
und Melchior. Fast versteht es sich nach der bisher von uns
wahrgenommenen Praxis von selbst, dass auch die neugegründete
Kapelle in Netstall mit einem Ablasse versehen wurde, der allen

') Urkundenbuch des Kantons Glarus, I, 543.
2) Deshalb wurde auch festgesetzt, „dass in künftigen Zeiten die Kapell-

weihe am nächsten Sonntag vor dem Feste der heil. Maria Magdalena
gefeiert werden solle."



denen, die an den bestimmten Tagen ') nach vollzogener Beichte
und Busse die Kapelle besuchen oder an das Vermögen, die Lichter,
die Zierraten oder andere Bedürfnisse der Kirche etwas vergaben
würden, für Todsünden 40 Tage, für loskäufliche Sünden sogar
ein Jahi' abtragen sollte. Am 2. April 1512 erhielten sodann die
Bewohner von Netstall von Kardinal Matthäus Schinner, Bischof
von Sitten, der den Freunden der Schweizergeschichte als päpstlicher

Nuntius und Werber für päpstliche Kriegsdienste wohl
bekannt ist, „wegen weiter Entfernung von der Mutterkirche und
Verhinderung des Besuchs des Gottdienstes durch Austritt der
Gewässer und gefährliche Wege zur Winterszeit" die Befugnis,
dass sie in solchen Fällen die Messe und andere göttliche Amter
in ihrer daselbst errichteten Kapelle an Sonn- und Festtagen mit
Ausnahme von Ostern, durch einen geeigneten Priester abhalten
lassen dürfen, unbeschadet jedoch die Rechte des Kilchherren.2)
Beizufügen .ist, class die hier erwähnte Kapelle nicht etwa die

jetzige katholische Kirche ist, die vielmehr erst 1708 erbaut
wurde.3) Dagegen stammt aus dieser alten Kapelle ohne Zweifel
noch die zweite Glocke der gegenwärtigen katholischen Kirche
von Netstall, welche, der oben erwähnten Weihe entsprechend,
die Inschrift trägt: „lcarspar, melchior, balthiasar", sowie die Jahrzahl

MCCCCXX (1420).4)
Auch die Kirche des Sernftals — nach Glarus die älteste

unseres Kantons — zu der wir nun übergehen, scheint in
derselben Zeit die Gründung zweier, wenn nicht gar dreier Kapellen
erfahren zu haben. So erwähnt schon ein Krauchthaler-Alpbrief
vom Jahr 1458 eine Kapeile St. Peter, hinter Obmos, ITinter-
steinetbach, deren Vermögen nach der Reformation zum Kirclien-

P Ausser Weihnacht, Ostern, Auffahrt, Pfingsten, den vier hohen
Mariatagen, sowie den Pesttagen der Apostel und Evangelisten, sind es die

Heiligen Laurentius, Nikolaus, Martin, Hilarius, Fridolin, Erhard, Leonhard,
Antonius und Theodor, Maria-Magdalena, Katharina, Barbara, Cacilia, Mar-

gretha, Verena und Dorothea, deren Tage gefeiert werden sollten — fast
durchweg dieselben Heiligen, deren Namen auch heute im -Kanton Glarus
populär sind (cf. Kind, Unsere Taufnamen, pag. 6 ff).

P Nüscheler, am a. a. 0., pag. 537.

3) Urkundenbuch des Kts. Glarus, I pag. 545.

*) Historisches Jahrbuch von 1878, pag. 113.



54

gut von Elm geschlagen worden 1) und von der in den 30er Jahren
unseres Jahrhunderts noch einiges Gemäuer sichtbar gewesen sein
soll.2) Ebenso soll die kleinste Glocke in der Kirche von Elm
aus benannnter St. Peters-Kapelle herrühren.3)

Ferner erwähnte das leider im Brand von Glarus
mitverbrannte Jahrzeitbuch von Matt eine St. Wendels-Kapelle, welche
bei Schwendi (zwischen Matt und Elm) gestanden haben muss.4)
Und endlich ist ohne allen Zweifel auch die Kirche von Elm
bereits im 15. Jahrhundert als Kapelle oder Filiale der Kirche
Matt gebaut worden. Darauf scheint schon die Bauart der Kirche
hinzudeuten und noch mehr beweist es das Elmer-.Jahrzeitenbuch,
das mit so vielen andern wertvollen Aktenstücken ebenfalls im
Brand von Glarus verloren ging. Schon vor der Reformation
erbaut, blieb die Kirche von Elm bis 1594 Filiale von Matt, und
die auch schon aufgestellte Behauptung, als ob die Kirche von
Elm sogar älter wäre als diejenige von Matt, ist entschieden zu
bestreiten. Als es sich 1273 um Gründung der Matter-Kirche
handelte, erklärte die Äbtissin von Säckingen in ihrem Schreiben
an den Bischof von Konstanz ausdrücklich, dass bis dahin das

ganze Tal Glarus nur eine einzige Kirche besessen und deshalb
sei, um den entfernten Leuten des Sernftales zu helfen, nun
in Matt (in Mattun) eine Kirche zu gründen und solle derselben
im Sernftale alles, was sich innerhalb des Berges Wartstalden
mit Einschluss desselben befindet, zugehören.6) Auch was von
einem Klösterlein im Sernftal, im Mattbrunnen 6) (zwischen Matt
und Engi) erzählt wird, beruht lediglich auf Sage, ohne irgendwelche

Begründung durch Urkunden.

Von den Geistlichen, welche in unserer Periode in der Kirche
von Matt thätig waren, haben wir bereits oben Herrn Johannes

Wanner, rectorem ecclesie parocliialis in Serniftal, kennen ge-

') Gemälde des Kantons Glarus, pag. 602.
J) Niischeler, a. a. 0. III, pag. 539.
3) Historisches Jahrbuch von 1878, pag. 123. (Die Glocke trägt in

gothischen Minuskeln die Inschrift: 0 rex glorie Christe veni cum pace).
*) Heer und Blumer, Gemälde des Kantons Glarus, pag. 602.

b Urkundenbuch des Kantons Glarus I, pag. 61.

') J. Heinr. Tschudi's Chronik, pag. 32.



55

lernt, der neben dem Kilchherrn von Glarus, Joh. Speich, bei der

Verhandlung in Zürich am 25. Januar 1420 die glarnerische Kirche
vertreten hat. Durch das schon mehrerwähnte erzbischöfliche
Archiv von Freiburg erfahren wir überdies, dass am 12. Nov. 1464

für den Altar St. Peter in Matt dem Johannes Minsch und am
10. Januar desselben Jahres für die Frühmesserei des Altars
St. Nicolai ebendort durch den Dekan von Zürich Inducien für
ein Jahr erteilt worden, ebenso am 18. August 1475 für die noch
undotierte Pfründe des Altars der heil. Maria „bis nächsten
Matthiastag." 4)

Kehren wir ins Hauptal zurück, zunächst nach Schwanden,
so giebt uns über hiesige Kirche und kirchliche Verhältnisse und
ebendamit zugleich auch wieder überhaupt über damalige kirchliche

Verhältnisse und Anschauungen einige zuverlässige
Aufschlüsse ein Pfrundbrief vom 7. April 1414, der bis 1861 im
Original noch vorhanden war, damals im Besitze von Herrn
Landammann Dr. J. Heer sei. sich befand, dann aber in der Nacht
vom 10./11. Mai gleich dem Elmer- und Matter-Jahrzitenbuch ein
Raub der Flammen wurde. Nach der von Kammerer Tschudi
besorgten und uns noch glücklich erhaltenen Abschrift lautete
derselbe wörtlich wie folgt:2)

„Allen, die disen brief' ansechent oder hörent lesen, kund
ich Her Hans Lamprecht von Schüpfen 3), vergich 4) öffentlich mit
disem brief, das ich alle dise nachgeschriebne stuck war und 5)

stät wil halten uf min amt, wie die kilchgenossen ze Schwanden
gemeinlich und einhellicklich übereinkomen sind umb dise stuck,
die hienach geschriben stant.6) Das wir sun 7) eim priester gen8)

zwölf pfund pfennig Glarner werschaft und nach unsere lands

*) Nüscheler, am a. a. 0. III, 531.

2) Urkundenbuch des Kantons Glarus I, pag. 471.

3) Ob Schüpfen im Kanton Bern oder Schüpfheim im Kanton Luzern
ist wohl nicht zu entscheiden.

4) erkläre, bestätige.
5) Das Original schreibt natürlich vnd, vmb, vnser etc. ; um auch

solchen, welchen die Schrift des XY. Jahrhunderts weniger geläufig ist, den

Brief geniesbar zu machen, schreiben wir statt dessen : und, umb um),
unser etc.

6) stehen. 7) sollen. s) geben.



recht für sin pfruond und für ein rind fleisch, und das er für die
kilchen richten sol die stüre1), und das er das wetter segnen
sol, und wenn er ein menschen verricht2) und er im sin recht
tuot, so sol man im gen XIII schilling pfenning und IUI pfenning
und nit mer. Und war das jeman3) ein banschatz verfiel, so

sol man dry biderman nemen in der kilchhöri, und war das cle-

heina 4) ander stöss mit jm gewun, da sun alle Stöss an die dryen
bidermannen stan, es sye von frowen old5) von mannen körnen.
Aber6) sin wir übereinkomen, heig ein priester mit jeman de-

heinen stoss, das soll er in vierzechen tagen für die dry biderman

bringen, und tat er das nüt, so hett der priester nüt mer
zuo jm ze sprechen, och wir zuo jm. Und das ein priester sol
halten unsers lands recht, als die andern priester, die in unserm
land sint, und das man nüt soll gän von hätten 7), die man hat
in der kilchen, so man von der kilchen wegen die bätt hett, und
das ein priester nüt sol schriben in ein jarzitbuoch, wan mit der
kilchhöri wüssent. Aber li) sol ein priester mess han ze Leimenstein

an eim zinstag old an eim donstag old an eim samstag,
und soll man jm davon gen ein pfund pfenning. Ouch vergich8)
ich Her Hans Lamprecht, das ich gebäten han den fromen
Albrecht Vogel, ammann 9) von Glarus, das er sin eigen jnsigel
öffentlich gehenkt hat an disen brief, wan ich eigens jnsigel nit
han, doch jm und sinen erben unschädlich. Der geben ist an
dem heiligen abent ze Ostern, in dem jar do man zahlt n. g. g.
vierzechen hundert und vierzechen jar."

') Die Steuern, welche der Pfarrer für die Gemeinden ausrichten soll,
sind ohne Zweifel die oben pag. 51 berührten Consolationen, deren Betrag
1420 für die sämtlichen Glarnerkirchen auf 4 Pfd. 17 Schilling festgesetzt
wurde.

2) Die Sterbe-Sakramente spendet.
3) Und wäre es (geschähe es), dass jemand.
4) irgend welche. 5) oder. r') wiederum. ') Gebete. 8) erkläre.
9) Albrecht Yogel ist der aus der Schlacht von Näfels bekannte Anführer,

der 1398—1416 die Stelle eines Landammanns bekleidete. Die obstehende
Urkunde besiegelt er indes nicht eigentlich in amtlicher Stellung, sondern aus
Freundschaft gegen Herrn Hans Lamprecht, weil dieser kein eigen Siegel
hat, deshalb der Beisatz, dass er durch die Beisetzung seines Siegels keine
Verantwortung übernehme (ihm und seinen Erben unbeschadet).



57

Schon überhaupt durch seine Existenz, dass ein derartiger
Pfrundbrief errichtet wird, dann aber auch durch verschiedene
seiner Bestimmungen bestätigt meines Erachtens der mitgeteilte
Brief das, was am Schlüsse des vorigen Kapitels behauptet worden,
dass die Leute in unsern Bergen, wie sie in politischer Hinsicht
grosse Freiheiten sich errungen, so auch in kirchlichen Dingen
wohl mehr Freiheiten sich zu wahren suchten, als anderwärts
geschehen. Während mancherorten die Geistlichen ein Staat im
Staate waren, der über die Gesetze des Landes sich mannigfach
hinwegsetzte, seine besondere Gerichtsbarkeit hatte und seine
Weisungen von aussen her erhielt, wird der Pfarrer von Schwanden,
wie die andern Priester des Landes ausdrücklich auf das gemeine
„Landrecht" verwiesen, und darf er Anstände, die er hat, nicht
etwa vor den Bischof von Konstanz oder gar nach Rom ziehen,
sondern, wenn er Stöss oder Händel hat mit irgend jemanden,
es sei Frau oder Mann, so werden in der Gemeinde selbst drei
Biedermänner geordnet, vor die er seine Sache zu bringen hat;
und dabei wird ihm noch recht kurze Frist gegeben, innert
welcher seine Klagen angebracht werden müssen; innert 14 Tagen
hat er das zu tun, ansonsten er darüber nichts mehr zu sagen
hat, ebenso wie für die Kirchgenossen nach Verfluss der 14 Tage
die Frist für allfällige Klagen abgelaufen ist.

Nach derselben Richtung zielt wohl auch die Bestimmung,
dass, wenn jemand in Bannschatz verfiele, in den (kleinen) Bann
käme, d. h. wegen Ehebruch, Unzucht oder ähnlichen Vergehen
vom Pfarrer von den Sakramenten ausgeschlossen würde, und
davon nun durch Erlegung einer Taxe sich zu lösen begehrte,
auch diese Sache nicht vom Pfarrer allein abgewandelt werden
sollte, vielmehr auch hier drei Biedermänner der Kirchhöri
beizuziehen wären. Und wenn weiters bestimmt wird, dass der
Priester keine Eintragungen ins Jahrzeitbuch zu machen habe

ohne Vorwissen der Kilchhöri, so giebt auch damit die Kirch-,
gemeinde wieder das volle Bewusstsein ihrer Souverainitätsrechte1)
zu erkennen, indem dadurch der Gemeinde die Kontrolle über
ihre Einkünfte gewahrt ward. Gegen zu grosse Gewinnsucht des

') oben pag. 38.



58

Priesters aber soll die Bestimmung schützen, dass „von den Gebeten,
die man in der Kilchen hat, so man von der Kilch wegen die
Gebete hat", er nichts zu erheben habe, sintemal er ja eben
dafür von der Kirche schon bezahlt sei. Ebenso wird statutarisch
festgesetzt, wie viel ihm zu entrichten ist, wenn er jemand mit
den Sterbe-Sakramenten zu versehen hat. Wie uns von früher
her erinnerlich ist1), war das eine der wichtigsten Obliegenheiten
des katholischen Priesters; der Wunsch, dass keiner ohne letzte
Ölung von hinnen scheide, war als ein Hauptgrund für Anstellung

eigener Priester in Matt und Schwanden aufgeführt worden,
da man wähnte, dass ohne Empfang der sog. Sterbe-Sakramente,
die man dem aus der Welt Scheidenden als viaticum (als
Wegzehrung) mitgab, die Seele grossen Schaden litte, wenn sie nicht
gar elendiglich zu Grunde ginge. Dieser hohen Wertschätzung
entsprach nun allerdings auch die dafür ausgesetzte hohe Taxe;
denn wenn bestimmt wird, dass dafür zu entrichten seien 13 Schilling

und IV Pfenning und nit mer, so dünkt uns, es hätte dieses

„nicht mehr" auch nicht mehr bedurft, indem die 13 Schilling
4 Pfenning schon an und für sich eine ganz bedeutende Leistung
waren ~); umsomehr durften noch höher gehende Forderungen
allerdings des Bestimmtesten zurückgewiesen werden.

Bestätigt wird durch den obigen Pfrundbrief auch noch eine

Bemerkung, die wir ebenfalls schon früher gemacht3), dass nämlich

Predigt und Jugendunterricht für die damaligen glarnerischen
Geistlichen wohl ziemlich unbekannte Dinge waren; sie sind auch
hier mit keinem Wörtlein erwähnt; erstlich legte man darauf
keinerlei Wert und fürs andere wären wohl auch kaum alle Priester

') oben pag. 15. 24.
2) Es hatte damals ein Schillig auch nur dem Silbergehalte (20 Schillig

1 tl nach, vollends aber dem Geldwerte nach ungleich mehr zu bedeuten,
als die uns allfalls noch erinnerlichen, d. h. bis 1852 im Umlauf befindlichen
Glarnerschillig (r>o Schillig 1 fl.). So wurde noch im Loskaufsvertrag von
1395 ein Schaf — eines ins andere gerechnet — auf 9 Schillig gewertet,
und wenn in der Zwischenzeit auch der Geldwert noch wieder etwas
zurückgegangen sein mag, so war doch immerhin die in jedem Sterbefall für die
Funktion des „Verrichtens" ausgesetzte Taxe von 131/1 Schillig '/» A-)

augenscheinlich eine sehr hohe.
s) oben pag. 33.



59

ciafür befähigt gewesen. Dafür hatten sie dann allerdings anderseits

auch wieder eine Vollmacht, die unsern heutigen
Geistlichen — und zwar nicht bloss uns reformierten, wie es scheint,
auch den meisten katholischen Geistlichen — abgeht: unter den

Obliegenheiten des damaligen Pfarrers von Schwanden, für die

er seinen Pfrundgehalt bezieht, ist wie wir bemerkten, als eine
der ersten aufgezählt worden, dass er „das Wetter segnen soll."
Statt als Heimsuchung Gottes, der eben beides kann, segnen und
heimsuchen, der Glück und Unglück sendet, galten böse Wetter,
Ungewitter und Plagelschläge als das Werk böser Geister, und
eben diese bösen Geister zu bannen, oder, wie der Ausdruck
euphemistisch lautete, das Wetter zu „segnen", war mit das Amt
eines Priesters von Schwanden, selbstverständlich auch das seiner
Amtsbrüder in Glarus, Betschwanden und Linthal. Aus demselben
Grunde findet sich ja auch auf schweizerischen d) Glocken des

XIV. und XV. Jahrhunderts die Inschrift: Vivos voco, mortuos
plango, fulgura frango (Ich rufe die Lebenden, beklage die Toten,
breche die Blitze).

Speziell für die Geschichte von Schwanden entnehmen wir
obigem Pfrundbrief, dass der damalige Pfarrgehalt, das Fixum,
d. h. die allerdings nicht unbedeutenden Accidentien nicht
gegerechnet, 12 Glarnerwährung betrug. Wenn wir uns erinnern,
dass für die Kirche von Matt schon 1272 ein Einkommen im
Betrage von 10 Mark Silber 60 & vorgesehen wurde, und dass

das fixe Einkommen des Kilchherren von Glarus sogar 88 U

betrug, so erkennen wir daraus, dass Schwanden damals, allerdings
noch nicht ganz auf der Höhe der Zeit stand und dass deshalb
eine ziemlich hohe Entschädigung für die priesterliche Funktion
bei Sterbenden ihre Berechtigung hatte, obschon diese für manche
Familie drückend werden konnte und es für gewissenhafte,
menschenfreundliche Priester auch nicht gerade angenehm sein musste,

') Auf glarnerischen Glocken fand sich, soweit sie uns heute noch
erhalten oder bekannt sind, die obige Inschrift allerdings nicht ; dagegen sollen
nach Nüscheler (hist. Jahrb., Heft XY, pag. 135) die drei Könige (Melchior,
Kaspar und Balthiasar), die sich z. B. auf der noch erhaltenen Glocke in der

katholischen Kirche von Netstal finden (oben pag. 52), als sog. „Wetterherren"

denselben Dienst gethan haben.



60

ihren Lebensunterhalt vor allem auf diesem Wege, an den
Sterbenden, zu suchen. — Im Fernern entnehmen wir vorliegender
Urkunde, dass damals, 1414, im Leimenstein sich eine Kapelle
befunden, in welcher der Priester von Schwanden - damals offenbar

noch einziger Geistlicher, d. h. noch ohne Kaplan — wöchentlich

einmal, Dienstag oder Donnerstag oder Samstag, eine Messe

zu lesen verpflichtet wurde, wofür ihm zu den vorgenannten 12 fof

jährlich noch ein weiteres (dreizehntes) Pfund als Gehalt ausgesetzt

wird. Diese Kapelle im Leimenstein ist ohne allen Zweifel
dieselbe Kapelle, die bei andern Anlässen als St. ffenc/e/s-Kapelle
erwähnt wird und deren Grundmauern seinerzeit, bei der Anlage
des nach Haslen hinaufführenden Bahnhofsträsschens, zum Teil
aufgedeckt wurden. Sie soll, wie der allerdings nicht immer ganz
zuverlässige Lang in seinem hist.-theol. Grundriss I, pag. 921

berichtet, am 14. Dezember 1889, also ganz am Anfang unserer
Periode, durch den konstanzischen Weihbischof Jakob zur Ehre
der Heiligen Felix, Regula, Exsuperantius und Wendelin eingeweiht

worden sein. Während aber 1414 der Leutpriester von
Schwanden auch die St. Wendelinskapelle versehen muss, waren
1528 nach dem ältesten Rechnungsbuch der Gemeinde Schwanden
auch hier zwei Kapläne angestellt, der „Seelenmesspriester" und
ein „St. Wendelinspriester", Ersterer vermutlich für die
Frühmesserei des Altars der heiligen Maria 1), zu deren Verseilung
vom 27. Januar 1464 bis 20. Mai 1474 bischöfliche Induzien je
auf ein Jahr erteilt werden, der Letztere dagegen ohne Zweifel
für eben jene St. Wendelinskapelle im Leimenstein bei Zusingen.2)

oben pag. 26.
J) Nüscheler a. a. 0. III, 536. Da auch die Bewohner des damals nach

Schwanden kirchgenüssigen Luchsingen sich an den Prozessionen zur
St. Wendelinskapelle beteiligten, bei gegebenen Anlässen eben dort mit denen

von Schwanden zusammentrafen, soll von da her ein bis auf unsern Tag-

fortdauerndes Servitut der Dorfschaft Luchsingen für den Unterhalt des

Linthsteges beim Etablissement der HPI. Barth. Jenni & Co. stammen. Wenn
aber ein glarnerischer Gelehrter zweiten Ranges auch den Namen Zusingen
davon ableitete, dass eben die Prozession dorthin „zu singen" gekommen,
hat der Betreffende so wenig etymologisches Verständnis verraten, dass
eine Widerlegung dieser Hypothese wohl als überflüssig erscheint.

(P. S. Auch das fragliche Servitut betreffend Linthsteg liesse eine
andere Erklärung zu; es könnte ein Erbe der alten Holzgenossenschaft sein,
die von Schwanden bis Luchsingen und Hätzingen reichte).



öl

Dass St. Wendelin die Ehre zu Teil wurde, sowohl der Kapelle in
der Schwendi bei Elm, als derjenigen im Leimenstein bei Zusingen-
Haslen vorzustehen, hat er zweifelsohne dem Umstände zu danken,
dass er als ein grosser Bauernfreund galt, der namentlich auch
bei Viehseuchen Hilfe zu leisten hatte.

Erwähnt sei betreffend Schwanden noch, dass sämtliche fünf
Glocken, welche die dortige Kirche heute besitzt, aus der von
uns beschriebenen Periode, der Zeit zwischen der Schlacht von
Näfels und der Reformation, herstammen, es wäre denn, dass die

vierte, d. h. zweitkleinste, die keine Jahrzahl trägt, noch etwas
weiter, in die Zeit zwischen 1350 — 1388, zurückreichen sollte;
da ihre Inschrift in gothischen Majuskeln besteht, wäre diese

Möglichkeit nicht ausgeschlossen. Dieselbe Inschrift, wie die eben
bezeichnete zweitkleinste Glocke, aber in gothischen Minuskeln,
tragen auch die zweite und dritte Glocke; wenn ihre Minuskeln
anzeigen, dass diese Glocken, die ebenfalls keine Jahrzahl tragen,
jedenfalls nach 1400 gegossen worden, so beweist anderseits der
Inhalt der Inschrift (Maria Gotes Zelle Hab in diner hut, was ich
vberschelle) noch deutlicher, dass sie der vorreformatorischen Zeit
entstammten; es steht wohl nichts im Wege, anzunehmen, dass

sie gleichzeitig mit der grössten Glocke angeschafft worden, welche
dieselben gothischen Minuskeln und die Jahrzahl 1448 trägt, während

die kleinste und jüngste Glocke erst 1510 geboren worden
(Inschrift: Ave Maria, gratia plena, dominus tecum).

Als Geistlicher von Schwanden lernen wir in unserer Periode
kennen: Stephan Klughans, einen AVeltgeistlichen aus dem
Bistum Neuenburg [?] h, dem am 7. November 1436 „die Erlaubnis
erteilt worden, die Kirche Schwanden, eine Filiale der Pfarrkirche
Glarus, bis zu St. Johann des Täufers Tag (24. Juni) durch einen
andern Priester versehen zu lassen", und dem am 27. Juni 1437

diese Induzie für ein weiteres Jahr erteilt wird.2)

Indem wir von Schwanden aus weiter wandern, möchte ich
natürlich von der Kirche und Gemeinde Betschwanden gerne recht

genauen und gründlichen Bericht abstatten; leider weiss ich aber

b presbiter Nünburgensis diocesis.
b Urkundenbuch I, pag. 638.



62

auch aus unserer Periode über hiesige Kirche nicht viel mehr zu
erzählen, als dies in Beziehung auf die erste Zeit der Fall war.
Indem die ältesten Schriften, welche hiesige Kirchenlade enthält,
erst aus dem folgenden, 16. Jahrhundert stammen, ist das Wenige,
das wir über die Kirche von Betschwanden wissen, nicht sowohl
in pergamenten Urkunden, als vielmehr in Holz und Stein
eingetragen. Bis 1858 hatte die Kirche Betsclrwanden eine flache
Decke 1), mit zum Teil schönen Holzschnitzereien.2) An eben
dieser Decke befand sich u. a. auch ein jetzt im Pfarrhaus als
älteste Urkunde hiesiger Gemeinde aufbewahrter Laden, darin
in zierlicher Schrift zu lesen stand: „Im jar als man zahlt nach
christi geburt 1486. Peter." Offenbar erfuhr damals, 1486, die

Kirche einen gründlichen Umbau zum Zwecke ihrer Erweiterung
und Verschönerung, indem sowohl das Schiff vergrössert, als auch
der Turm höher gebaut wurde. Das zeigte sich deutlich, als bei
der Reparatur von 1885 die alten Mauern aufgedeckt wurden.
Dabei wurden am Turm die Sandsteingerichte der ehemaligen
Schalllöcher und am Schiff eines der alten, nun zugemauerten
Fenster sichtbar, welche den Beweis leisteten, dass der Turm vor
Zeiten wenigstens 10—15 Fuss niedriger, und ebenso die Fenster
des Schiffes und wohl auch dieses selbst viel kleiner waren, als
sie es jetzt, d. h. wohl seit 1486, sind. Peter war ohne Zweifel
der den Umbau ausführende Meister.3) Fünf Jahr später erhielt
sodann der Turm auch unsere gegenwärtig grösste Glocke, die

in der jüngern Schreibweise, in gothischen Minuskeln, die Inschrift
trägt: 0 rex, glorie christe veni nobis cum pace. MCCCOLXXXXI. *)

Dagegen ist die zweitgrösste Glocke, welche die Inschrift: „o rex
glorie este veni cum pace, amen" in gothischen Majuskeln und

h Sie musste damals, 1858, der neuen Orgel wegen einem ßewölbe
Platz machen.

J) Ein Teil derselben ziert heute die 1858 erstellte Empore, auf der
die Orgel sich befindet.

J) An der Decke von Matt, die elf Jahre jünger (1497), befindet sich
der Name Peter Wisdanner und ist es sehr wahrscheinlich, dass derselbe
Peter Wisdanner auch der Architekt der Kirche Betschwanden gewesen.

') Zu deutsch : „0, König der Herrlichkeit, Christus, komm uns mit
(deinem) Frieden. 1491."



63

ohne Jahreszahl trägt, ohne Zweifel älter, vielleicht ebenso alt
als die Kirche selbst, da dann durch das ungleiche Alter der
Glocken sich erklärt und entschuldigt, class sie nicht ganz rein
und harmonisch tönen.

Am Äussern der Kirche soll aus unserer Periode das Bild
des heil. Christoforus mit dem Christuskind auf der Schulter sich
befunden haben und will noch Lang 1) es selbst gesehen haben
(1692); denn ob man es auch schon wiederholt übertüncht, komme
es doch immer wieder zum Vorschein. Dagegen bemerkt der
Chronist J. H. Tscbudi2) 20 Jahre später zu diesem Berichte Lang's:
„Wiewol ich aber allbereit so manches mahl in und neben dieser
Kirchen gewesen, so habe ich doch diese Bildnuß noch niemahls
sehen können, oft aber betrachtet einen Lateinischen Vers oder
Distichon (wormit uns die menschliche Eitelkeit und Sterblichkeit

zur Erinnerung gebracht wird), so Herr Fridolin Brunner,
der erste Reformator des Lands, und damahliger Pfarrer diß Orths,
mit Rötelstein an dasiges Beinhaus geschrieben 3) und noch wol
kan gelesen werden."

Als Geistlichen von Betschwanden lernen wir einen Magnus
Wichsler4) kennen, einen Weltgeistlichen, dem am 4. Oktober 1436

für ein Jahr vom Bischof Erlaubnis erteilt wird, die Pfründe durch
einen andern Geistlichen versehen zu lassen und dem am 16. Nov.
1437 diese Vollmacht um ein Jahr verlängert worden. Es ist der

einzige Geistliche von Betschwanden, den wir aus der vorreforma-
torischen Zeit mit Namen kennen lernen — und von dem wir
lediglich erfahren, dass er seine Gemeinde Betschwanden nicht

pastoriert habe — während wir dann von der Reformation an

gerade von den Pfarrern von Betschwanden recht manches zu
berichten haben werden.

Mehr als über die Kirche von Betschwanden erfahren wir
aus unserer Periode über diejenige von Linthal. Noch ist uns

h Histor.-theol. Grundriss I, pag. 927.

2) Beschreibung des lobl. Ohrts und Lands G-larus, pag. 34.

3) Nach der Überlieferung soll das bezeichnete Beinhaus in der
südwestlichen Ecke des Friedhofs sich befunden haben und Ende des vorigen,
Anfang des gegenwärtigen Jahrhunderts niedergerissen worden sein.

4) Urkundenbuch I, 637. Über die Wichseier oder Wichser cf. histor.
Jahrbuch, Heft XV, pag. 11—15.



64

nämlich das Jahrzitenbuch von Linthal vorhanden, neben
demjenigen von Mollis das einzige in hiesigem Kanton, das „dem
Zahn der Zeit" getrotzt und vor allem nicht den Flammen der
Cllarnerbrandnacht zum Opfer gefallen. Es wurde 1518 durch den

damaligen Pfarrer des Orts, Heinrich Linggi, verfasst, d. h. aus
einem altern Rodel in schöner Ordnung zusammengetragen, und
enthält, wie dieses in solchen Jahrzitbüchern der Fall ist, alle
diejenigen Vergabungen, die zu Gunsten der Kirche gemacht
wurden mit dem Gedinge, dass dafür ein Priester alljährlich ihr
Jalirzit begehe, d. h. an ihrem Todestage eine Messe lese oder
singe. Aus eben diesem praktischen Grunde sind die bezüglichen
Vergabungen nicht nach den Todesjahren der Testatoren, sondern
nach ihren Todes tagen geordnet, und wir erfahren eben deshalb
in der Regel auch nur ihren Todestag, nicht aber das Jahr, nicht
einmal das Jahrhundert, ihres Todes. Es reichen nämlich die
ältesten der aus dem alten in das neue Jahrzitbuch
hinübergenommenen Eintragungen vielleicht oder vielmehr wahrscheinlich
nicht bloss in die erste Hälfte des XV. Jahrhunderts4), sondern
auch ins XIV. Jahrhundert zurück, so dass die 1518 von Lüt-
priester Heinrich Linggi besorgten Eintragungen dem XIV., XV.
oder XVI. Jahrhundert angehören können. Gerade im XIV.
Jahrhundert war ja Linthal eine der reichsten Gemeinden2) des Landes,
in der die Tschudi, die Vogel und andere angesehene Geschlechter
ihren Wohnsitz hatten, und dürften deshalb etliche der hier
verzeichneten Gaben ins XIV. Jahrhundert zurückreichen.3) Schon
im Laufe des XV. Jahrhunderts hat Linthal dagegen durch Wegzug

seiner vornehmsten Familien und infolge anderer Verhältnisse

') Eine Eintraguug aus dem ersten Viertel des XV. Jahrhunderts war
es wohl, wenn das genannte Jahrzitbuch uns eine Vergabung des aus der
Schlacht von Näfels bekannten Landammann Vogel zu melden hat, und (u. d.

4 Dritherpst 4. Nov.) von Hans, Ammanns Fogels brüder.
2) oben pag. 48.

3) Das scheint mir schon durch die grosse Zahl der auf das Geschlecht
der Vogel entfallenden Vergabungen erwiesen zu sein. Nicht weniger als
63 Vergabungen (mehr als •/, aller Vergabungen) fallen nämlich auf dieses

Geschlecht, das im 14. und anfangs des 15. Jahrhunderts in Linthal blühte,
aber am Anfang des 16. Jahrhunderts bereits zum grössten Teil von Linthal
weggezogen sein dürfte.



65

von seiner Wohlhabenheit eingebüsst, indem der Schwerpunkt des

Landes nunmehr nach der Mitte des Landes, dem Flecken Glarus,
verlegt wurde, und hatte es die Kirche von Linthal wohl eben
darum nötig, dass auch verschiedene glarnerische Magistraten,
die nicht in Linthal selbst wohnten, auch nicht Bürger von Linthal
waren, wie z. B. Landammann Ebli, Landammann Kuchli, Panner-
meister Rudolf Stucki u. a., sie mit ihren Legaten bedachten. Es
sind im ganzen über 500 solcher Vergabungen, und will ich, da
sie uns wieder einige Streiflichter auf damalige kirchliche
Zustände, Anschauungen und Gebräuche gewähren, einige dieser

Eintragungen herausheben.

Unterm 1. Januar z. B. „hand Rudi Vischli, Katherin, sin
husfrow, und ire Kind, und gret, Hensli Vischlis husfrow gesetzt
V Rinderalp, ze fritern, und sol ein lütpriester ein Seimeß singen
an Irem Jarzit und sol ein Kilchmeier ir Jarzit began an nächsten

Donstag nach dem Llelßtag." Unterm 4. Januar wird
gemeldet: „Hug busser hat gesetzt XVIII Haller uf das gut genampt
in dem stolden, stosst an stoldenruns und an winnibach." Unterm
5. Januar: „Rudolf Kramer und sin husfrow hand gesetzt 18 Hlr.
der Kilchen uf das Gut anr Matt zur wetzlin gaden, stosst an
das bechli und an dz gut zersiten." Und unter demselben Datum:
„Albrecht Vogel hat gen 4) VIII fr der kilchen. das ein Kilch-
meyer järlich syn Jarzyt begange für In und syn Vatter und
Mutter, das man auch got für sy bitte, aller Irer forderen." Am
Tag Felicis mr.2) ist verzeichnet: „Jakob Wichser und fren (Verena)
sin husfrow, Ir beder vatter und mutter und ire Kind, hat gen
X pfund an die kilchen mit dem geding, das ein kilchenmeyer
Ir iarzit sol began uff ir järlichen tag."

Während Albrecht Vogel VIII fr und Jakob Wichser X fr
an barem Geld der Kirche übergeben, vergaben ihr nach
Vorstehendem Rudi Fischli und seine Leute 5 Stöss Rinderalp an
Frittern, Rudolf Kramer aber setzt 18 Heller, andere aber setzen
auch nur 5, 8 oder 10 Heller auf ihre Heimwesen, d. h. sie legen
sich und allen künftigen Besitzern dieser Güter das Servitut

») gegeben.
2) Felix, der Priester (12. Jan.).

5



66

auf, jährlich die bezeichnete Zahl Heller der Kirche abzugehen.
Dieses Servitut blieb, auch wenn das betreffende Gut durch
Erbschaft oder durch Kauf in andere Hände überging, gleich andern
Lasten und Beschwerden, die auf einem Heimwesen ruhen mögen ;

und wenn die dabei zu leistenden jährlichen Abgaben auch der
Grosszahl nach geringfügig, zum Teil sehr geringfügig waren, so

wird dabei eben gegolten haben, dass „viele kleine Yögelchen
doch auch ein Mähli geben". Statt der bestimmten Zahl von Hellern
werden von verschiedenen Testatoren auch Naturalleistungen auf
ihre Güter gesetzt; so setzt Hans Schamel, der Jünger, ein Mass
Anken vom Gut zu Obegg (stosst an den Berg und anderseit an
bifang), Uli Stüssy und Margreth, sin Husfrow, „ein Kopf
Hanfsamen uf das gros gut ob dem hus, disenthalb der strass, stosst
an mülibach und an die Höweid." Aber auch das kommt vor,
dass einer der Kirche ein ganzes Gut frei, ledig und los übergibt;

so hat „Herman Börtiner gsetzt und glan durch sin Seiheil
willen ein gut und ein gaden stat in Swantzingen mit den achren,
die darzu gehörent, durch all siner vordren willen mit dem ge-
ding, dass ein Kilchenmeyer Ir jarzit began sol und sol ein Lüt-
priester ein Selmess han." Yogt Bernhard Schiesser hat „an die

Kilchen gen ein tamasten massachel", und andere wieder machen
ihre Vergabungen speziell an das Licht.

Der gewöhnliche Zusatz ist, wie wir bereits gesehen, dass

man Gott für sie bitte, auch für ihre Eltern, für Yater und Mutter,
für ihre Kind, oder auch „für alle, so sie Übernossen", oder dass

man eine Seelmess für sie lese und der Kilchmeyer ihr Jahrzit
begehe. Elsbeth Ott aber bestimmt sogar, dass der Kilchmeyer
ihr Jahrzit jeweilen „uf den nechsten tag nach diser kilby mit
dryen priesteren began sol." Dafür hatte freilich ihr Vater
Heinrich Ott und Familie nicht weniger als 60 fe an die Kirche
testiert und „Eis, sin tochter, hat noch gen ein rotten messacher."
Sie hatte aber guten Grund, der Bestimmung wegen der drei
Priester die Bemerkung beizufügen: „wen er die gehan mag",
d. h. wenn er sie bekommen kann; denn während Glarus 4—5
und Schwanden 2 Kapläne hat, hat es Einthal während unserer
ganzen Periode aus dem oben mitgeteilten Grunde seines all-
mäligen Niederganges zu keiner Kaplanei gebracht; war doch,



67

wie uns Herr Nüscheler *) mitteilt, die Kirche Linthal2) auch nur
für einen beständig bei ihr wohnhaften Leutpriester zu ungenügend
dotiert, so dass bis zum 29. Juli 1474 dem Dekan von Zürich
immer nur für ein Jahr die bischöfliche Vollmacht erteilt wurde,
den Gottesdienst darin zu versehen. Sollte also eine Messe mit
drei Priestern gelesen werden, so musste, was allerdings auch anderwärts

vorkam, Hilfsmannschaft von aussen, „fremde Priester",
angeworben werden, und das wollte vielleicht nicht jedes Mal
gleich leicht gelingen.

Durch unser Jahrzitenbuch lernen wir auch mehrere Geistliche,

die vor der Reformation in Linthal amteten, mit Namen
kennen, so ausser dem schon genannten Verfasser des Jahrzitenbuch,

Heinrich Linggi, den „Ehrwürdigen Her Jakob Hammel von
Ebingen, der hie Lütpriester gesin im MCCCCLXV Jar", und den

„Erwürdigen Her Othmar Lutzi, der gestorben ist vor St. Jörgentag,

und vor Ziten kilchlier hie gsin, was in Gedächtnis die Untertanen

söllent haben und Gott für in bitten", ebenso „Her Heinrich
Meyer von Dornhen, der hie Lütpriester gsin und hat verlassen
und geordnet alles sin güt nach abgang sins tods an die kilchen,
dz (dass) man sin gedenk durch gots willen und got für sie bitt."

Durch eben dieses Jahrzeitenbuch erfahren wir auch, dass
das im vorigen Kapitel erwähnte Schwesternhaus längere Zeit
bestanden und bewohnt worden, indem uns unter den Donatoren
der Kirche von Linthal auch mehrere Insassen jenes Schwesternhauses

verzeichnet sind; so eine Schwester Judent, Christen Figi's
Tochter, wohl von Linthal selbst, wo die Figi einst ziemlich
zahlreich waren, eine Schwester Christine, Fischli's Tochter, ebenso

eine Schwester aus dem Geschlecht der Fürst, eine Schwester
Anna und „Schwester Elsbeth, Hug Streules Tochter, die gsetzt
und verordnet uf die vier fest unserer lieben frowen uf ein jet-

*) A. a. 0. III, 532, nach den Aufzeichnungen des erzbischöflichen
Archivs von Freiburg.

2) „Bis 11. Juli 1437 heisst Linthal eine Filiale von Glarus, vom
19. September 1464 an aber Pfarrkirche", Nüscheler, a. a. 0. (Sie erscheint
aber schon im Absolutionsbrief vom 1. März 1444, der nach Nüscheler

III, pag. 534, für Mollis die Erhebung zur Pfarrkirche beweist, mit Mollis
und Schwanden gleichen Rechtes).



68

lichen ein Mess und uff die vier fronvasten an ein jetlichen vastag
auch ein mäss und hat die messen gsetzt uf das gut gelägen
hindrem dorff an der matt, stoss an das gut, dz man nempt die
strass." Wann dagegen das Schwesternhaus eingegangen, ist
unbekannt; wahrscheinlich ist, dass es durch die Reformation
beseitigt wurde. Nach der Sage hätte auch noch in den
Auengütern ein Klösterlein und zwar auch ein Frauenklösterlein
bestanden, es ist aber darüber so wenig als über ein im Sernftal
befindliches, irgend etwas geschichtlich bezeugt. Wahrscheinlich
liegt der Sage über ein Klösterlein im Auen eine Erinnerung an
das Schwesterhaus bei der Kirche und Verwechslung mit dem in
den Auengütern befindlichen Gut des Lütpriesters zu Grunde.

Wir gehen eben darum weiters, um noch von den Kirchen
des Unterlandes zu reden. Auch in unserer Periode wird die
Kirche von Mollis zunächst als Filiale von Glarus aufgeführt. So

erhält den 12. Juli 1437 Fridolin Vischer die Erlaubnis, „dass er
die Kirche Mollis, eine Filiale der Pfarrkirche Glarus (filialem
ecclesie parochialis in Clarona), ein Jahr lang durch einen andern
Priester bedienen lassen möge." 1) Erst in dem Absolutionsbrief
vom 31. März 1444 führt die Kirche von Mollis den Titel einer
Pfarrkirche. 2)

Wie wir oben schon andeuteten, ist uns auch von Mollis ein

vor der Reformationszeit, wohl um 1500, verfasstes Jahrzeitenbuch

3) vorhanden, aus dem wir ebenfalls ein paar Eintragungen
hier wiedergeben, weil sie uns über die Kirche Mollis authentischen
Aufschluss geben. So schreibt dasselbe auf St. Blasiustag (3. Febr.):

„Item Rudi Steinmann, Gutta sin Husfrow, ir beider Vatter
und Mutter, und Uli gallaty ob dem Ußbühl und all ire Ge-

schwisterget hand gesetzt ein ewig Jarzyt, darum gen (gegeben)

der Kilchen ewigklich Sechzechen libr. Haller, dass ein jettlicher
Kilchenpfleger alle Jar sol geben und ußrichten, wenn dies Jarzyt

begangen worden ist, nämlich eym Lütpriester XV ß, eym
Kapplan zu Näfels XV ß, eym Seelmesser auch XV ß und wirf

') Urkundenbuch III, pag. 638.

b Aeg. Tschudi, Chronik II, 400. Nüscheler a. a. 0. III, 534.
s) Für die summarischen Eintragungen der ersten Hand lag ein älterer

Rodel zu Grunde, der nach einer Notiz des J.-Z.-B. bis 1357 zurückreichte.



69

der kilchen davon VI ß, und sol dis Jarzit allweg bgangen werden
an unser lieben frowen Tag Liechtmess znacht mit einer vigily
und morndes uff sant Blasius Tag mit eym gsungenen Seelamt
und zwey gesprochenen Messen und welcher priester nit derbey
were, des Teil gefallt der kilchen."

„Item Jakob Zogg sin Vater und Mutter und all ir Vordren,
so uss denen geschlechten verscheiden sint, hand gesetzt ein ewig
jarzyt, hand auch harumb geben fry und ledenklicli der Kilchen
ze Mullis zwantzig pfund mit söllichen gedingen, das die kilchen-
pfleger alle jar sollen geben und ussrichten, wann diss jarzyt
begangen ist, nämlich eym lütpriester vier schillig, eynem Capplan
zu Näfels III ß, einem Seelmesser zu Mullis III ß, das ander
gehört der Kilchen und soll das Jarzyt allweg begangen werden uff
montag nächst nach Sant plasiustag, ungefarlich am Abent mit
einer vigily und am montag mit einem gesungenen selampt und
die andern gesprochen, ouch weller priester nit daby were, des

teill gefallt der kilchen."
So haben wir denn gegen das Ende des XV. oder den

Anfang des XVI. Jahrhunderts auch in Mollis drei Geistliche: den

Leutpriester, von denen uns das Jahrzitenbuch (sub 25. Januar)
einen Hans Wanner kennen lehrt, einen Seelmesser, an dessen

Wohnung noch heute in Mollis die Bezeichnung „in der Seel-

mess" 1) erinnert, und den Kaplan von Näfels.
Was diesen letztern betrifft, so ersehen wir aus dem noch

vorhandenen Stiftungsbriefe2), dass dortige Kapelle im Jahr 1389

erbaut und durch den Weihbischof Jakobus, als Stellvertreter der
Bischöfe Burkard von Constanz und Immer von Basel, ihre Weihe
empfing. Offenbar ist sie gegründet worden als Zeichen des Dankes
für die ein Jahr vorher so siegreich bestandene Schlacht von
Xäfels. Sie erhielt zwei Altäre, von denen der Hochaltar, im
Chor der Kapelle, zur Ehre der Heiligen Felix und Regula, sowie
ihres Genossen Exuperantius, und (erst an vierter Stelle!) unseres
Landespatrons St. Fridolin, der andere Altar vor dem Lesepult
(Lectenarium) zur Ehre der Empfängnis der seligsten Jungfrau

') So heisst der Dorf teil von Mollis, der oberhalb der Kirche rechts
von der Kerenzerstrasse liegt.

3) Urkundenbuch III, pag. 8.



70

"Maria geweiht war. Auch hier wird denen, welche die Kapelle
und ihre Altäre an den hiefür bestimmten Tagen der Verehrung
halber besuchen oder zu ihren Gunsten etwas geben oder
vergaben, ein 40tägiger Ablass in Aussicht gestellt.

Hatte zunächst der Priester von Mollis die Kapelle zu
versehen, so wird dagegen 1413 ein eigener Kaplan angestellt, wie
der Ammann und die Landlüt gemeinlich zu Glarus unterm 30. Mai
des genannten Jahres beurkunden. Dabei wird bestimmt, dass

„wir dem Priester, den wir ie jährlich zu einem Kaplan erwellen,
ufrichten und gnug thün wellen, es si mit dem Gelt so erber Lüt
an die Kapell ietz geben hand *) oder noch tiind, und dass er
ouch von gemeinem Land haben sol vierzig Pfunt Pfennig. Und
also versprechen wir auch das für uns und unsre Nachkomen,
das wir die Pfründ also ewiclich begaben wellen, doch mit den

Geding, das wir und unser Nachkommen Gewalt haben, die Pfrund
ze lihen, welem (welchem) Priester wir wellen es sil lang oder

unlang, es si zu besetzen oder zu entsetzen.11 So entschieden wahren
sich der Ammann und die Landlüt von Glarus das "Wahlrecht
für die Stelle eines Kaplans von Näfels. Dagegen scheinen sie

*) Die Gabenliste ist noch vorhanden (Urkundenbueh III, pag. 17) und
ersehen wir aus derselben, dass nicht nur die Bewohner von Näfels und
etwa aus freundnachbarlicher Bücksicht diejenigen von Mollis sich dabei
beteiligten. Es haben offenbar Leute aus allen Teilen des Landes für die

Kapelle von Näfels ihre Gaben gespendet, etliche vielleicht als Nachkommen
der bei Näfels Gefallenen, deren Jahrzit wohl in der Kapelle von Näfels
gehalten werden mochte (am ersten Bonnerstag des April sollte die Altarweihe
des Hauptaltars statthaben, doch wohl auch mit Bücksicht auf die am
zweiten Donnerstag des April stattfindende Erinnerungsfeier der Schlacht
von Näfels). "Wenn ich mich nicht täusche, so haben sich auch einige Nicht-
Glarner, deren Angehörige bei Näfels gefallen und begraben sein mochten,
an der Kollekte beteiligt; dahin möchte ich zählen Peter Stumpli und sin
Husfrow und Heini Suter von Wattwyl (bekanntlich waren die Toggenburger
zahlreich in Weesen eingetroffen zum Krieg wider Glarus), Budi Landenberg,
Yedeli Hägeli, Budolf Bauchenstein.

Wie das fragliche Aktenstück zeigt, wurden nicht bloss Geldgaben,
sondern auch Wachs und Tuch für die Ausrüstung der Kapelle, und noch
mehr „lylachen, tischlachen und zwechlen, küssy und umbhäng" für den
Haushalt des Kaplans gegeben. Cristan des gyren knecht gibt sogar : „zweo
röck, wamse!, und hosen und zwey schwert."



71

die Stelle ungenügend dotiert zu haben, und mussten sie infolgedessen

dann öfters zufrieden sein, überhaupt einen Priester zu
bekommen. So wird am 14. Juni 1436 irgend einem Weltgeistlichen

(cuilibet presbitero seculari) Erlaubnis erteilt, die Kapelle
Nafels, welche wegen zu geringem Einkommen (propter exilitatem
fructuum) unbesetzt ist, während eines Jahres zu versehen, und
am 20. Juni des folgenden Jahres erhält der Dekan von Zürich
die Erlaubnis, irgend einem Weltgeistlichen die Kapelle von Mäfels
zu übertragen, b

Fügen wir dem noch bei, dass am 17. Juni 1492 Heinrich
Landott, wohl ein ehrsamer Bürger von Näfels selbst, seine erste
Messe „in der Sändlen" gelesen.2) Wie sich dagegen Näfels von
Mollis getrennt, gehört bereits in das folgende Kapitel, indem
diese Trennung infolge der Reformation sich vollzogen.

Aber auch auf Beglingen befand sich eine Kapelle, wie die
auf der Burg von Glarus St. Michael geweiht. Yon ihr meldet
z. B. das Jarzitenbuch uns, dass der lange Rudi Wüst, seine Hausfrau

Yerena und ihr Sohn Jakob einen Plappart zu Gunsten
dieser Kapelle gesetzt. Wie wir der Chronik des J. TL Tschudi
(pag. 38) entnehmen, waren 1714 ihre rudera noch zu sehen; sogar
bis 1796 sollen noch einige Trümmer sichtbar gewesen sein.3)
Koch heute heisst ein Gut auf Beglingen — „ca. 10 Meter
herwärts der Letzimauer an der Kerenzerstrasse, d. h. von dieser

durchschnitten, ein sehr schöner, aussichtiger Posten" 4) — das

„Kapeligut".
An der Kapelle von Beglingen vorbei führt uns zum Schlüsse

unser Weg noch nach Obstalden. In der vorigen Periode sahen

wir Obstalden nebst Filzbach und Mühlehorn nach Schännis kirch-
genössig und deshalb, wie auch Eilten und Urnen, dem Bistum
Chur zugehörig. Wann es nun aber den Bewohnern des Kerenzer-
berges gelungen, ihren weiten Kirchweg abzukürzen und sich in
Obstalden ein eigenes Gotteshaus zu stiften, ist uns unbekannt.
Es liegt nahe, dass die Abtrennung vom Gaster, zu dem Kerenzen

b Urkundenbuch des Kantons G-larus, I, pag. 638.

b Nüscheler, a. a. 0., III, pag. 534.

3) Heer und Blumer, Gemälde des Kantons Glarus, pag. 594.

b Mitteilung von Herrn Pfarrer Pfeiffer, Mollis.



72

früher gehörte 1), und der Anschluss an das freie Land Glarus,
der 1415 erfolgte, die Veranlassung gegeben, auch in kirchlicher
Beziehung die bisherigen Beziehungen zum Gaster zu lösen. Doch
haben wir dafür keine urkundlichen Belege. Die früheste
Erwähnung einer Kirche auf Obstalden geschieht durch einen Abso-
lutionsbrief vom 31. März 1444, in welchem Wigandus, Vikar des

Bischofs Heinrich von Konstanz und des Administrators von Chur,
neben den Kirchen in Clarona, in Mullis, in Betschwanden, in
Schwanden, in Linthal und in Serniftal auch eine solche „uff
Chiritzen" erwähnt.2) Immerhin blieb Kerenzen bis zur
Reformationszeit, bis 1525, Filiale von Schännis, von welchem es

sogar erst 1593 sich vollständig loskaufte. Seine beiden Glocken
dagegen, die bis 1888 die Gemeinde sonntäglich zum Gottesdienst
riefen, erhielt Obstalden schon in unserer Periode, d. h. vor der
Reformation. Die ältere und grössere, welche auf beiden Seiten
das Bild unseres Landespatrons zeigte, wie er an der rechten
Hand das Gerippe des toten Ursus führt, in der linken den

Bischofsstab hält, stammt gemäss ihrer Inschrift 3) aus dem
Jahr 1479; die kleinere ist 37 Jahre jünger, vom Jahre 1516. —
Dies so ziemlich alles, was ich über die Kirche von Obstalden
aus der vorreformatorischen Zeit zu berichten habe, und stehe
ich eben darum4) am Ende meiner Berichterstattung über die
verschiedenen glarnerischen Kirchgemeinden. Wenn wir einen
kurzen Rückblick auf das Ganze werfen, sehen wir am Ende

unserer Periode unser Ländchen bereits mit Kirchen und Kapellen

b oben pag. 5.

b Aeg. Tschudi, Chronik, II, pag. 410. Urkundenbuch III, pag. 48 ff.
3) Dieselbe lautete: „0 heiliger Herr Sant Fridli, stand uns alle Zit

mit diner Hilf by. Anno domini MCCCLXXVIIII jar."
b Über die Kirchengründung von Niederurnen weiss ich nämlich noch

weniger Positives anzugeben als über Obstalden. Dass Urnen schon vor
der Reformation ein Gotteshaus erhalten, erhellt einerseits aus dem, was
uns Valentin Tschudi aus dem Jahr 1528 erzählt (von Bildern, die sie aus
der Kirche geworfen), anderseits aus dem Umstand, dass das Gotteshaus
einer Heiligen (Verena) gewidmet war. Dass aber ihre Erbauung schon vor
1505 statthatte, dürfte aus dem erhellen, was uns oben (pag. 47) über die
Anwesenheit des päpstlichen Gesandten Raimundus an der Kilbi in Urnen
berichtet wurde.



73

übersät. Das Sernftal hat in Matt eine Kirche und in Elm, in
der Schwändi und Hintersteinetbach Kapellen; das Haupttal
besitzt in Linthal, Betschwanden, Schwanden, Glarus und Mollis
Kirchen und auf der Burg, im Leimenstein bei Zusingen, in
Netstall, in der Sändlen bei Näfels, auf Beglingen, in Urnen und
drunten an der Kantonsgrenze im Uspenrieth Kapellen, aber auch
auf der freundlichen Höhe des Kerenzerberges steht ein einfaches
Gotteshaus, das die Bewohner dieses neu erworbenen Gebietes
des Landes Glarus unter seine Fittige sammelt.

Wie ich im vorigen Kapitel allgemeine Betrachtungen über
die innern, kirchlich-religiösen Verhältnisse und Zustände beifügte,
so läge es wohl nahe, dasselbe auch hier zu tun. Ich verspare
aber diese allgemeine Betrachtung lieber auf ein folgendes Kapitel,
das die Reformationsgeschichte einleiten soll und das demzufolge
von den Ursachen und den treibenden Kräften für die Reformation
zu handeln hat.

Ich beschränke mich deshalb darauf, hierorts nur noch mit
zwei Worten eines Aktenstückes zu erwähnen, das unserer Periode
angehört (es datiert sich dasselbe nämlich vom 8. Juli 1463) und
vom Oberhaupt der katholischen Kirche, Papst Pius II., herrührt.
Als Bischof und „Knecht der Knechte Gottes" (episcopus, servus
servorum dei) entbietet Pius in dem durch den Fleiss des Kammerers
J. J. Tschudi uns erhaltenen Aktenstück seinen geliebten Söhnen,
dem Ammann und der ganzen Gemeinde in Glarus Gruss und

apostolischen Segen und berichtet ihnen über eine gewisse
Ehesache, die ihm durch die Probstei der h. Felix und Regula
anhängig geworden und die durch seinen geliebten Sohn Gaspar
de Therame, den päpstlichen Kapellan und Auditor, untersucht
worden. Während in andern Streitigkeiten die Glarner stramm
daran festhielten, dass Streitigkeiten zwischen glarnerischen Landsleuten

auch in Glarus entschieden werden müssten und vor kein
„fremdes Gericht, es sei geistlich oder weltlich", gezogen werden
dürften, ersehen wir aus dem vorliegenden Aktenstück, dass

wenigstens Matrimonialsachen nicht nur vor die Propstei St. Felix
und Regula in Zürich, sondern bis vor den päpstlichen Hof in
Rom gezogen werden konnten. Da die Betreffenden für Führung
ihres Prozesses eines Fürsprechers in Rom bedurften (Fall Kessler,



74

o. pag. 51), war für ärmere Leute wohl von vornherein die
Möglichkeit hiezu abgeschnitten ; da aber auch in Rom nicht bloss der
Schlüssel St. Petri, sondern auch „goldene und silberne" Schlüssel
ihre Dienste taten, hat wohl auch diese Vollmacht des päpstlichen
Stuhles kaum gerade für die Sittlichkeit der Völker förderlich
gewirkt, und wenn wir die Leichtigkeit (und etwa auch Leichtfertigkeit1),

mit der heutzutage in Glarus in Matrimonialsachen geurteilt
wird, bedauern, so wünschen wir doch ebensowenig die Zeit zurück,
da Ammann und Landlüt von Glarus nach Rom an die sedes

apostolica zu gelangen hatten, begrüssen vielmehr zum voraus
die Zeit, die dem Ablass- und Indulgenzenwesen, dem Reliquiendienst

und Heiligenverehrung, wie der bischöflichen und päpstlichen

Obermacht ein Ende bereitete.

') Obige Bemerkung ist mir s. Z. übel vermerkt worden ; sie ist aber
seither durch das, was das 1895er Landsgemeinde-Memorial pag. 6 bemerkt,
bestätigt worden; wir wollen nur hoffen, dass die durch die diesjährige
Landsgemeinde geschaffene neue Ordnung der Dinge die erhofften Früchte
bringe.


	Kirchengeschichte des Kantons Glarus

