
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 16 (1879)

Artikel: Die Gründung des Kapuzinerklosters in Näfels und die darauf folgenden
konfessionellen Wirren im Kanton Glarus

Autor: Tschudi, N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gründung des Kapiizinerklosters
in laf'cls

und

die darauf folgenden konfessionellen Wirren im Kanton Glarus.

Von Nationalrath Dr. N. Tsnhudi.

In der Revisionskommission über die glarnerische Verfassung
im Jahr 1875/76 wurde vom Referenten der Antrag gestellt, es sei

in die Verfassung der Grundsatz aufzunehmen: allen Mitgliedern
religiöser Orden jede Wirksamkeit in Kirche und Schule im Gebiete
des Kantons Glarus zu untersagen. Dieser Vorschlag fand in jener
Kommission Anklang und wurde mit Mehrheit angenommen. Im
dreifachen Landrathe hingegen sprach sich die Mehrheit gegen
denselben aus. Die Zwischenzeit hatten die kath. Gemeinds- resp.
Kirchenbehörden benutzt, um in sehr eindringlichen Petitionen
Vorstellungen gegen solche Schlussnahme zu machen, indem sie die
Anwesenheit der Kapuziner in Näfels als für die kath. Landleute
absolut nothwendig darstellten und namentlich den Nutzen ihrer
Klosterschule für die Gemeinden Näfels und Oberurnen hoch priesen

und die Kapuziner selbst als harmlose Geschöpfe schilderten
und ihre Aushülfe in der Seelsorge als unentbehrlich herausstrichen.
Mündlich und schriftlich wurden zudem ihre evang. Mitlandleute
beschworen, ihnen doch dieses Herzenleid nicht anzuthun, indem sie

die Entfernung der Kapuziner als einen Akt der Majorisirung und
als den Anfang der Unterdrückung der kath. Religion im Kanton
Glarus ansehen müssten etc. Item, es half. Die Mehrzahl der

Landräthe wurde von den Bitten und Klagen der kath. Mitlandleute,

vorab die höchsten Magistratspersonen so gerührt, dass man
den Vorschlag fallen liess und die befürchtete Störung des

Religionsfriedens vermied.



8

Der Antrag, die Kapuziner zu beseitigen, war zwar nicht ganz

neu, indem von der gleichen Seite in der Verfassungs-Revisionskommission

vom Jahr 1842 der Vorschlag nude crude gemacht
wurde, das Kloster in Näfels aufzuheben und dafür daselbst eine

Strafanstalt zu gründen. Waren aber im Jahr 1875 die Geister im
Kanton Glarus noch nicht in ihrer Mehrheit reif, die Idee, alle

Mitglieder religiösen Ordens zu neutralisiren, als ein für die Menschheit

wohlthätiges und nützliches Vorgehen anzuerkennen, so ist es

leicht erklärlich, dass dieses im Jahr 1842, also bloss 6 Jahre nach

Aufhebung der paritätischen Verträge, die unser Volk über 300 Jahre
in zwei verschiedene politische Theile ausschied, noch viel weniger
der Fall war. Der Antragsteller blieb damals ganz allein. Er
tröstete sich mit dem Spruche: kommt Zeit, kommt Rath. Seither
ist zwar eine ziemliche Zeit, 35 Jahre, verflossen, aber der Rath
ist noch nicht gekommen, wohl aber die Einsicht von Vielen, dass

die Aufhebung aller Orden eine Nothwendigkeit zur Emanzipirung
des kath. Volkes von geistiger Knechtschaft seie und class in den

Gegenden, wo noch Klöster bestehen, jede Volksbildung durch die

Volksschule illusorisch bleiben werde, wenn man nicht den Einfluss
der geistlichen Orden gründlich beseitige. — Verfasser dieser Zeilen

trägt fortwährend die Ueberzeugung in sich, dass es nur noch
eine Frage der Zeit seie, wann, nicht nur das Kloster in Näfels,
sondern alle religiösen Orden der Schweiz aufgehoben werden. Ist
auch der gegenwärtige Augenblick eher dazu angethan, Rückschritt
als Fortschritt zu fördern, so wird doch diese Frucht einst gezeitigt

vom Baume der Erkenntniss fallen.
Weil aber noch in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

das Kapuzinerkloster in Näfels von der grossen Mehrheit des

kath. Glarnervolkes als eine wohlthätige, unentbehrliche, so zu sagen
mit der kath. Religion identische Institution gehalten wird und
auch ihre reformirten Mitlandleute dasselbe gutmüthig dulden wollen,

wird es nicht ganz uninteressant sein, über den Bau und äie

Entstehung dieses Klosters die Geschichte zu befragen und an der
Bland von authentischen Dokumenten die nähern Verumstänclungen
darüber darzustellen.

Die Bewohner des Landes Glarus mussten im Mittelalter, ob-
schon einem Kloster, dem Frauenstift Säkingen, angehörig, keine



9

besondern Freunde von Klöstern gewesen sein. Bekanntlich lehnte
die Landsgemeinde im Herbst 1389, anderhalb Jahr nach der Nä-
felserschlacht, ein Gesuch der Verwandten der zu Näfels erschlagenen

Adelichen, namentlich des Abtes Pilgeri von Wagenberg in
Rüti, ein reich zu dotirendes Kloster in Näfels • zu erbauen,
einstimmig ab. Ob dabei die unangenehmen Erfahrungen, die die
alten Glarner mit dem Stifte Säkingen gemacht hatten, oder aber
der gesunde Menschenverstand derselben, der ihnen sagen musste,
class man auch ohne Klöster gute und redliche Menschen sein könne,
den Ausschlag gab, wollen wir hier unerörtert lassen. Diese

Abneigung gegen die Klöster dauerte bei unsern Vätern fort bis lange
nach der Reformation. Obschon seit dem Eintritt in den eidg.
Bund selbstständig geworden, finden wir nirgends eine Spur davon,
dass ein Bedürfniss dafür auftauchte oder je von Einzelnen oder
Gemeinheiten das Verlangen zur Errichtung von Klöstern oder zur
Einführung von religiösen Orden gestellt wurde. — Selbst in den

langen konfessionellen Streitigkeiten, die unser schönes Land
durchwühlten und die in den Jahren 1529 und 1564 zu sehr odiosen,
tief in alle kirchlichen und bürgerlichen Verhältnisse eingreifenden
Verträgen führten, finden wir keine Spur, dass die Altgläubigen die

Errichtung eines oder mehrerer Klöster anstrebten, um ihre im
Niedergang begriffene Herrschaft zu befestigen. Auch die Gesandten
der 5 alt katholischen Orte, die in diesen Wirren oft eine so

unheilvolle Rolle spielten, die sich bis dahin verstieg, an einer
Landsgemeinde im Däniberg zu Schwanden, den 8. Dez. 1.531, mit
fliegenden Pannern einzuziehen und ihnen, den Glarnern, die kategorische

Forderung stellten, entweder von der neuen Lehre abzustehen

oder sie werden sie aus dem eidg. Bunde ausstossen, wagten
dennoch nicht, wenigstens ist nie etwas davon bekannt geworden,
die Errichtung von Klöstern anzurathen.

Erst in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts tauchte bei
den kath. Glarnern die Idee auf, ein Kloster zu errichten. Der

Vertrag von 1564, unter welchem eine Zeit lang der konfessionelle

Friede, wenigstens äusserlich, gesichert war und unter welchem
das Zusammenleben der Alt- und Neugläubigen ein leidliches wurde,
äusserte seine gute Wirkung. In dem ersten Villmerger Religions- *

krieg vom Jahr 1656 aber, entwickelten sich die religiösen Streitig-



10

keiten naturgemäss neuerdings im Kanton Glarus um so mehr, als
schon zwei Jahre vorher, nämlich im Jahr 1654, die Evangelischen
an der Fahrt zu Näfels von einem übereifrigen katholischen Priester

»geschmäht und geschmützt« worden waren, ohne dass

es ihnen gelang, die durch die Verträge vorgesehene Satisfaktion
und Bestrafung des Schuldigen zu erlangen. Folge davon war,
dass die Evangelischen vom Jahr 1656 ab die Fahrt nicht mehr
besuchten, was die Katholiken sofort zu einem Klagepunkt bei den
kath. Eidgenossen machten. Das Nichtbesuchen der Fahrt wurde
zum Theil auch durch eingeführte Neuerungen ab Seite der

Katholiken, die die Reformirten nicht leiden wollten, verschuldet.
Dieselben hatten nämlich seit einigen Jahren eine grosse Truhe mit
Reliquien (goldene Trucke), die ein Tschudi von Ennenda von
Jerusalem von einer Pilgerfahrt dahin heimgebracht hatte,
mitgeschleppt. Wenn auch der Religionskrieg zwischen den Eidgenossen
im Jahr 1656, der durch die Grausamkeiten des Kantons Schwyz

gegen Neugläubige verursacht worden war, nicht lange dauerte und
die Glarner keinen direkten Anlheil daran genommen hatten, sondern
sich neutral hielten, so hinterliess er doch im Kanton Glarus tiefe

Erbitterung zwischen den Konfessionen, die nicht nur wegen den Vorgängen

an der Fahrt, sondern besonders dadurch gesteigert wurde, weil
die Katholiken sich anfänglich weigerten, zum Schutze der Landesgrenze

bei einem Aufgebot mitzuziehen, nachdem die Schwyzer in einem

räuberischen Ueberfall am Nussbühl zwei Häuser ausplünderten. Diese

neue Aufregung wurde geflissentlich von Schwyz aus unterhalten,
indem sie offen und geheim die kath. Glarner ihres Schutzes und
ihrer Protektion versicherten und sie veranlassten die Prätension
aufzustellen, dass sie, die katholischen Glarner, allein befugt und
berechtigt seien, mit Schwyz die Herrschaft in Utznach und Gaster

auszuüben, weil diese Landschaften ja wieder vollständig durch

Schwyz zur alleinseligmachenden Kirche zurückgeführt worden
seien und die Herrschaft von evangelischen Vögten dieses Heil wieder

gefährden könnte. Diese Prätensionen steigerten sich so weit,
dass man den Glarnern sogar den Durchzug der Mannschaft, den

die Evangelischen im Jahr 1674 nach Basel in Besatzung sendeten,
und woran die kath. Glarner wie die Schwyzer keinen Theil
nahmen, durch diese Landschaft verweigern wollte.



11

In dieser Zeit tauchte nun bei den kath. Glarnern der Gedanke

auf, zur Befestigung ihrer Religion und zur Sicherung ihrer
konfessionellen Interessen, ein Kloster zu erbauen und die Patres
Kapuziner bei ihnen einzubürgern. Die erste Idee dazu soll ihnen
der päpstliche Nuntius in Luzern schon im Jahr 1650 beliebt
gemacht haben. Unterstützt wurde dieselbe vorzugsweise auch von
Schwyz aus, das sich, wie wir schon oben gesehen, zu jener Zeit
eine Art Patronat über die kath. Glarner anmasste. Im Anfange
begegnete dieser Vorschlag selbst unter den kath. Landleuten auf
vielen Widerspruch und selbst die Beförderer und Fürsprecher dafür
wagten nur schüchtern vorzugehen. Sie machten daher zuerst' den

Vorschlag, das Kloster ausser den Landesgrenzen, in Weesen, zu
errichten. Aber auch hier kam der Appetit mit dem Essen, bald

war der Vorschlag verworfen, diese Religionshüter in Weesen
anzusiedeln, man wollte sie in Näfels haben und zwar wählte man
übereinstimmend als Bauplatz den Hügel, auf welchem die Ruinen
der Burg von Vogt Stadion sich befanden.

Die erste Kunde, dass die kath. Landleute mit einem Klosterbau

in Näfels wirklich Ernst machen wollen, erregte bei den evang.
Glarnern grosses Aufsehen und ungeheure Erbitterung. Man hatte
sich fortwährend der Hoffnung überlassen, weil schon so viele Jahre
davon gesprochen worden war, das Ganze werde wieder im Sand
verlaufen. Als daher im Sommer 1674 die Ausführung als sicher
bevorstehend angesehen werden musste, erhielt Hr. Landesstatthalter
Iselin (den Landammann besassen in jenem Jahr die Katholiken) am
24. August den Auftrag im evang. Rath: »auf nächsten Dienstag
den evang. Rath extra zu besammeln und Bericht über die
Streitpunkte mit den Katholischen wegen Utznach und Gaster und w e-

gen des vorhabenden Baues des Kapuzinerklosters
Bericht zu erstatten.« Bei gleichem Anlasse wurde im Fernern
beschlossen, »dass wenn die Katholiken auf dem Klosterbau beharren,
dass sie dann zum Vorrathe nicht zugelassen werden
und wenn sie alle andern Punkte vorbehaltslos
a n n äh men.«

Um diesen letztem Satz verständlich zu machen, müssen wir
uns erlauben, in der Geschichte etwas zurückzugehen und von up=

serm Thema abzuschweifen.



12

Bekanntlich fallen in diese Jahre (1673 und 1674) die ersten

Raubzüge von Ludwig dem XIV., durch welche er sich die
Freigrafschaft Burgund annexirte und durch Marschall Turenne eine

Armee an die Schweizergrenze ins Sund- und Breisgau einrücken
liess. Um sich gegen diese Armee sowohl, als gegen diejenige des

deutschen Reichs zu sichern, richteten die eidg. Stände zu Baden

ein sog. Defensional auf und beschlossen, Basel und die Grenze zu

besetzen. Diesem Defensional traten alle Stände und zugewandte
Orte mit Ausnahme von Schwyz und kath. Glarus bei, welch'

Letzteres, wie wir bereits gesehen, damals lieber mit Schwyz als

mit seinen Mitlandleuten fraternisirte. Um sich für die in
Aussicht stehenden kriegerischen Ereignisse gefasst zu halten, beschloss

die evang. Landsgemeinde von 1673 bei Mangel an jedem
Geldvorrath in der Landeskasse einen sog. Vorrath (Schatz wie er später

genannt wurde) anzulegen. Um dieses zu bezwecken, wurden
auf die Landesämter Auflagen gelegt und von den Pensionen und
andern Landeseinkünften ein gewisser Theil dafür bestimmt. Dass

der Landseckel damals ganz arm und ohne Geld war, geht auch
daraus hervor, dass die 60 Mann, welche von evang. Glarus am
27. April 1674 nach Basel zur Verstärkung der Besatzung gesandt
werden mussten, von den einzelnen Tagwen und nicht vom Lande
besoldet wurden. Jeder Mann bekam von dem Tagwen, der ihn
gesandt hatte, monatlich 6 Kronen Sold.

Die katholischen Landleute, das wohlthätige eines solchen

»Vorrathes« einsehend, gelangten an die evang. Landsgemeinde
von 1674 mit dem Gesuche: man möchte sie auch zu Antheilha-
bern an dieser Fürsorge annehmen, wobei sie sich zum Voraus
bereit erklärten, alle und jede Bedingungen und Steuern anzunehmen

und zu leisten, welche die evang. Landleute aufgestellt hätten.
Die Landsgemeinde behandelte dieses Gesuch nicht einlässlich. Der
Entscheid wurde verschoben und am 22. Sept. 1674 vom evang.
Rathe an die evang. Kirchgemeinden zum Entscheide gewiesen.
Derselbe fiel aber verneinend aus, weil in der Zwischenzeit von
den Katholiken alle Einleitungen zum Klosterbau getroffen wurden.

SoAdel über den beschlossenen evangelischen Vorrath und
Abweisung der Katholiken als Theilhaber an demselben.

Fahren wir nun mit der Kloslergeschichte weiter fort.



i3,

Im Mai 1G74 beschloss die kath. Landsgemeinde nun zur
Ausführung des lange projektirten Klosterbaues zu schreiten und
denselben in Näfels auf dem Burghügel aufzuführen. Vorerst solle aber
noch die Erlaubniss und der Segen des päpstlichen Nuntius in Lu-
zern eingeholt werden. Derselbe, Nuntius Ordoardi Gibo, war
selbstverständlich sehr bereitwillig dazu, weil er ja selbst früher schon

lange dafür agitirt hatte. Er ertheilte den Gonsens in optima forma
und zwar gratis. Die gleiche Landsgemeinde theilte auch dem

evang. Rathe ihren Entschluss mit und fragte an, ob die evang.
Mitlandleute gegen diesen Klosterbau etwas einzuwenden hätten.
Obschon diese Anfrage wie Hohn klang, so liessen sich doch die

evang. Behörden herbei, gegen denselben alle möglichen Vorstellungen

zu machen und hoben namentlich hervor, dass weil die Klöster

im Lande etwas ungewohntes seien, so müsse man gewärtigen, dass
das Erscheinen von Ordensleuten, die nicht immer den Frieden
bebefördern, zu neuen Verdriesslichkeiten führen könnte. Zudem seie

auf dem Burghügel in Näfels von den Vätern eine Zwingburg
zerstört und das Land befreit worden, nun solle man jetzt nicht wieder

eine Burg in anderer Form daselbst errichten.
Wie vorauszusehen war, nützten diese Vorstellungen nichts.

Die kath. Behörden fuhren unentwegt fort, alle Vorkehrungen zum
Baue auf das nächste Jahr zu treffen. Bereits im Wintermonat
1G74 zogen drei Patres Kapuziner in Näfels ein und weil
selbstverständlich noch kein Kloster zur Beherbergung da war, wurden
dieselben in ein Privathaus einquartirt.

Nachdem nun der Einzug der Kapuziner in Näfels zur
vollendeten Thatsache geworden und alle freundlichen und ernsten

Vorstellungen der Evangelischen gegen den Bau des Klosters fruchtlos

geblieben waren, beschäftigte sich der evang. Rath in einer bei
Eiden besammelten Sitzung am 18. Januar 1675 neuerdings mit
dieser Angelegenheit. Der Beschluss lautete dahin : »einen ausführlichen

Bericht über die Anstände mit den Katholiken wegen dem
Klosterbau in Näfels nach Zürich zu senden und die Regierung
daselbst um ihren guten Rath anzugehen.«

Unsere Väter erachteten diese Zwistigkeit demnach für so

wichtig, dass sie sich entschlossen, da ihre Kraft nicht hinreichte,
das gefürchtete Uebel abzuwenden, Rath bei ihren evang. Freunden



14

in Zürich zu suchen, wo sie schon so oft in ihren konfessionellen

Bedrängnissen Rath und Hülfe gefunden. "Diesmal aber scheint
Zürich mehr in abmahnendem Sinne gesprochen zu haben. Wenigstens

enthalten die Rathsprotokolle keine weitern Aufschlüsse üher
die Antwort von Zürich.

Mit Beginn des Frühlings von 1675 wurde dann auch rüstig
an den Bau des Klosters geschritten. Mit grosser Feierlichkeit wei-
hete der kath. Pfarrer von Glarus, Hr. Dr. und Camerarius Heinrich

Gallatin, den Eckstein ein, bei welchem Anlasse unter Gottes
freiem Himmel eine solenne Messe celebrirt und eine Predigt
abgehalten worden.

Nicht lange nach Beginn des Baues ereignete sich eine
Episode im glarnerischen konfessionellen Gebiete, die neues Feuer der
Zwietracht unter den Alt- und Neugläubigen anfachte. An der
Fahrtsfeier nämlich, die wie wir oben gesehen haben, von den

Katholiken seit 1656 allein begangen wurde, erschienen die drei

eingezogenen Kapuziner zum ersten Male öffentlich unci mit. ihnen die

beiden Aebte von Einsiedeln und St. Gallen. Der erstere hielt die

Fahrtspredigt und entblödete sich nicht, den begonnenen Klosterbau
als ein hoch verdienstliches Werk zu schildern, das dazu beitragen
werde, die ketzerische Secte der Reformirten im Lande

St. Fridolins wieder auszureuten etc. etc.

Auf dieses Vorgehen besammelte sich am 123. April der evang.
Rath abermals bei Eiden und bezeichnete einen Ausschuss, welcher

gegen dieses Gebühren ernstlich reden und protestiren solle, weil
es gegen alle Verträge laufe, die alles schmützen und schmähen
ausdrücklich verbieten. »Dabei sollen sie den Katholiken ankündigen,
dass wenn solches wieder vorkommen sollte, sie an che Fahrt nichts

mehr bezahlen und sich weitere Schritte vorbehalten.« Zum
Beweise, dass die damaligen glarnerischen Protestanten sehr gutmüthige
Leute wraren, dient der Umstand, dass sie am gleichen Tage
beschlossen: die drei an der Fahrt anwesend gewesenen Kapuziner
hätten, wie die andern Geistlichen, jeder V2 d- aus dem Landseckel

zu beziehen, was bekanntlich bis auf den heutigen Tag der Fall

ist, und das Kapuzinergeschäft sei bis zu weitern Vorfallenheiten
einzustellen.



15

Diese Vorfallenheiten Hessen aber, wie es scheint, nicht lange
auf sich warten, denn schon am 17. Mai beschloss der gleiche
evangelische Rath das Kapuzinergeschäft bei der ersten Konferenz
der evangelischen Stände anhängig zu machen und zur Sprache
zu bringen. Aber auch da scheinen die gehegten Erwartungen
nicht erfüllt worden zu sein, indem die evangelischen Stände nach
dem unglücklich verlaufenen Rapperschwyler- oder ersten Villmer-
gerkrieg nicht gesonnen waren, neue Religionshändel herauf zu
beschwören.

Arn 16. August 1675 fand dieser Angelegenheit wegen eine

neue, endlich einen Abschluss anbahnende Verhandlung im
evangelischen Rathe statt. Derselbe beschloss nämlich wörtlich folgendes:

»Meine gnädigen Herren und Obern haben sich erkennt: dass

auf künftigen Sonntag die streitige leidige Aktion des Kapuziner-
kloster-ßaues und anderer Neuerungen in Näfels betreffend, von
Kilchören zu Kilchören durch die Herren Rath die Herren Kilchs-
genossen substanzlichen gänzlichen Verlauf berichtet werden sollint,
und dannethin auf künftigen Montag die Herren Rathsglieder aller
Kilchören widerum nachher Glarus auf das Rathhaus kehren sollen
und den Herren Kilchgenossen ihre gänzliche Meinung erklären,
was sie gesinnet und willens zu thun sigend, ob sie das liebe Recht
darüber begerhendt walten zu lassen, oder aber sie die katholischen
Herren mit dem Klosterbau fürvverth fahren lassen wollend,
auch dannethin der minder Theil der Landlüthen dem mehreren
Theil gehorsameren sollend, was darüber erkennt wird werden.«
Diese Gemeindsabstimmung scheint im letztern, d. h. fallen lassenden

Sinn ausgefallen zu sein, wenigstens ist davon in keinem weitern

Rathsprotokoll mehr die Rede. Der Landschreiber scheint
auch aus Verdruss über die Montagssitzung kein Protokoll geführt
zu haben, indem nur ein paar offen gelassene weisse Blätter die

Stelle anzeigen, wo das Protokoll hingehört hätte.
Diese angeordnete Abstimmung in den Kirchgemeinden hätte

aber bald noch zu einem blutigen Zusammenstoss der Partheien
führen können. Wie es in so aufgeregten Zeiten zu geschehen

pflegt, wo das gegenseitige Misstrauen vom Gegner nur das böse

und ungeheuerliche erwartet, so verbreitete sich auch zu Näfels,
Oberurnen und Weesen das Gerücht, die »Lutherschen« hätten



Iß

beschlossen, am Montag nach Näfels zu ziehen und den angefangenen

Klosterbau zu zerstören. In Näfels bewaffnete sich Jedermann

in der Nacht und wurden Wachen ausgestellt, in Weesen
bildete sich eine Freischaar, die am Morgen früh sich auf den Weg
machte um vereint mit denen von Näfels Mollis zu überfallen. Da

lgaber die ganze Nacht ruhig verlief und die Weesner von einzelnen
Männern von Näfels zur Umkehr beordert wurden, so kehrten
dieselben zurück und der Friede wurde weiter nicht gestört. Das
Misstrauen und die gegenseitige Erbitterung aber blieb noch lange
Zeit. Das Erstere fand seinen Ausdruck darin, dass man noch
lange gegenseitig Wachen ausstellte. Die Letztere bekundete sich
noch in einem evangelischen Rathsbeschluss vom 30. Sept. 1675,
durch welchen jedem evangelischen Landmann bei 10 Kronen Buss

verboten wurde: »am Klosterbau zu Näfels eigene Hand anzulegen
oder daran zu arbeiten.«

Mittlerweilen aber schritt der Klosterbau selbst rüstig
vorwärts. Damit aber der Eifer dafür bei den Katholiken nicht
erkalte und namentlich die vielen Frohndienste und andere Leistum-

gen und Schenkungen nicht in Abnahme kämen, veranlasste man
von Zeit zu Zeit extra Feierlichkeiten, um dem Volke wieder ein

aufmunterndes Schauspiel bieten zu können. So veranstaltete man
im März 1676 eine grosse Feierlichkeit, um ein monströses Kreuz

vor dem im Bau begriffenen Kloster aufzurichten.
Im Herbst 1676 wurde der Dachstuhl über das eigentliche

Kloster aufgerichtet und dabei nebst den üblichen Feierlichkeiten
auch kirchliche verbunden. Bei diesem Aulass wurde auch durch
einen gewissen Pater Lanzius in einer eigenen Druckschrift als

Mirakel herausgestrichen, dass während der ganzen Bauzeit durch
besondere Fürsorge der Jungfrau Maria, die ein besonderes

Wohlgefallen an diesem Bau habe, gar keine Verwundung vorgekommen
seie. Als Charakteristikum für die damaligen Sitten- und
Kulturverhältnisse mag noch angeführt werden, dass in Folge dieser
Wunderschrift sich ein reformirter Theologe bewogen fand, in einer
Gegenschrift weitläufig den Beweis zu erbringen, dass das angebliche

Mirakel nur Lug und Trug seie und dass auch bei andern
von Lutherischen aufgeführten Bauten gar keine Verwundungen
stattgefunden hätten etc. etc.



17

Im Frühling 1G77 endlich war der eigentliche Klosterbau in so

weit vollendet, dass er von den drei Patres Kapuzini, welche bis jetzt
in einem Privathaus logirt waren, bezogen werden konnte. Zu
diesem feierlichen Akte wählte man den 24. Mai, wo zugleich Frohn-
leichnamstag gefeiert wurde. ..Der Einzug geschah unter besonders

grosser Feierlichkeit. Nebst dem Läuten aller Glocken wurde
besonders viel kanonirt. Gäste und Deputationen waren von Nah
und Fern geladen und eine eigene Deputation der lieben theuren
Eidgenossen von Schwyz, sowie der Kapuzinerprovinzial von Luzern
durfte nicht fehlen. Zum grossen Schmerz der Streiter Gottes war
aber der Nuntius von Luzern und der französische Ambassador,
Hr. de Gravel, von Solothurn, die beide auch geladen waren, nicht
erschienen. Dem Einzüge vorangehend taufte man das Kloster
förmlich und feierlich, mit Zuzug sieben männlicher Taufzeugen,
das weibliche Geschlecht blieb von dieser Ehre ausgeschlossen. Der
Hügel, auf dem das Kloster nun stund und den in alter Zeit die

säckingische Burg krönte, die zuletzt Vogt Stadion bewohnte, war
bis jetz,t Land auf Land ab Burgstock genannt, heute nun, am
24. Mai 1G77, taufte man den Bau Maria-Burg, welchen Namen
das Kloster noch heute trägt.

Mit dem Bezug des Klosters war aber der Bau noch keineswegs

vollendet. Noch fehlte die Kirche. An derselben wurde nun*in der Weise fort gebaut, dass sie am 5. Okt. 1679 vom konstanzischen

Weihbischof Georg Sigismund sammt den drei Altären eingeweiht

werden konnte. Dass es dabei wieder hoch und splendit herging
lässt sieh voraussetzen; doch meine Gewährsmänner schweigen
darüber. Einzig ist von dieser Einweihung hervorzuheben, dass die damaligen

katholischen Glarner, wahrscheinlich durch höhere Inspiration
geleitet, der Weisheit und göttlichen Erleuchtung von Papst Pius dem

IX. fast um 200 Jahre vorauseilten, indem sie den Haupt- oder Choraltar

der unbefleckten Empfängniss. Maria weiheton.
Mit dieser Kircheneinweihung fand der Klosterbau von Näfels

seinen Abschluss und derselbe, auf einem der schönsten und
aussichtreichsten Punkte des lieben schönen Glarnerländchens plazirt, fällt
heute noch jedem Wanderer, der das Unterland hinauf oder hinab
zieht, in die Augen. Mancher mag mit dem Verfasser dieser Zeilen

schon gedacht haben, o wie schade, dass dieser Burghügel,
2



18

diese Perle des Glarnerlandes, nicht eine gemeinnützige, der Menschheit

fruchtbringende Anstalt, oder ein schönes Privathaus mit
glücklichen Menschen trägt, anstatt dieser Brutstätte mittelalterlicher
Drohnen.

Für die evangelichen Glarner der letzten zwei Decenien des

17. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des 18. Seculo war dieser

Bau ein fortwährender Dorn im Auge und von ihnen als ein Zwing
Uri angesehen. Nachdem aber nach dem letzten eidg. Religionskriege

von 1712 der Hochmuth und die Uebermacht der früher
dominirenden katholischen Stände gebrochen war und nachdem
dadurch auch in unserin Lande, sowie durch den numerischen
und finanziellen Rückgang der katholischen Bevölkerung deren

Aninassung und Vorrechte zusammen sanken, verlor sich auch der
Hass der evangelischen Landlcute gegen diese Institution, weil
dieselbe ihre ursprüngliche Bedeutung und moralische Macht, auf
die Geschicke des Landes vermittelst der katholischen Bevölkerung
einzuwirken nicht mehr besass. Dieser Hass ging nach und nach
in Gleichgültigkeit über, weil man mehr und mehr zur Einsicht
gelangte, dass dieses Kloster den politischen Institutionen des Landes

und der reformirten Konfession nichts mehr, wohl aber der
Kultur und der Gesittung der Katholiken Schaden zufügen könne.
Dieser Gleichgültigkeit resp. Geringschätzung ist es dann auch, nach
meiner Ueberzeugung, zuzuschreiben, dass dasselbe bis heute durch
den im Jahr 1836 von den konfessionellen Ketten freigewordenen
Staat geduldet wurde. Dasselbe wird aber seiner Zeit, trotzdem
dass es mit grossem Eclat in die Welt eingeführt wurde, zur
richtigen Stunde, wie alles, das sich überlebt hat, geräuschlos von
derselben verschwinden. Die Nachwelt, die die Geschichte unserer
Zeit durchblättern wird, wird sich gewiss über die lange Existenz
des Klosters im 19. Jahrhundert und über die gutmüthigen Söhne
der misshandelten Väter wundern.

Ehe wir den Klosterbau verlassen und noch kurz zu den darauf

folgenden konfessionellen Wirren übergehen, müssen wir noch
eines Umstandes erwähnen, welcher den weitern Beweis leistet, wie
gross die Erbitterung gegen und die Furcht vor den Klöstern
bei den damaligen reformirten Glarnern war. Des Umstandes nämlich,

dass die evangelische Landsgemeinde auf ein Gerücht hin, die



19

Schwyzer wollen in Richisau ein Frauenkloster und die, damals
sehr begüterte Familie Stähli in Netstall, auf der Bürgeln daselbst
ein Mannskloster gründen und erbauen, beschloss, zur Verhinderung
dieser Projekte sofort die Alp Flinterrichisau und die Bürgeln
anzukaufen, was man auch sogleich ausführte und diese Liegenschaften

aus dem sog. Vorrath bezahlte. Die erste dieser Liegenschaften

blieb im Eigenthum des evang. Landes bis nach den
Kriegsjahren, da sie Schulden halber wieder veräussert, in Privathände
überging.*) Der Bürgeln entäusserte man sich erst nach Aufhebung
der konfessionellen Verträge, indem man sie auf öffentlicher Gant

am 19. Sept. 1842 um 14-60 fl. losschlug.
Mit der Vollendung des Klosterbaues in Näfels waren aber

die seit längerer Zeit zwischen den beiden Konfessionen schwebenden

Dissonanzen keineswegs gehoben, sondern sie nahmen gegentheils
von Jahr zu Jahr einen heftigem und gehässigem Charakter an,

wozu, wie damalige und spätere Schriftsteller annahmen, die

Kapuziner nicht wenig beigetragen haben mögen.
Es kann zwar nicht Aufgabe dieser Abhandlung sein, diese

konfessionellen Streitigkeiten in's Detail zu verfolgen, da sonst
anstatt einer, für einen Vortrag bestimmten Arbeit ein Buch geschrie-
ben werden müsste. (Beweis dafür liefert der Umstand, dass der
Staatsarchivar in Luzern, Hr. von Liebenau, unserm verehr. Präsidium,

oder einem andern Mitgliede des Vereins, das diese Materie
bearbeiten wollte, ein ungemein reichhaltiges, in drei starken
Folianten bestehendes Aktenmaterial zur Verfügung stellen wollte.)
Wir werden uns desnahen nur in summarischerWeise an die Flaupt-
züge dieses unerquicklichen Gemäldes halten und nur das anführen,

was gegenwärtig noch Interesse darbietet und auf den
endlichen Erfolg bestimmend eingewirkt hat.

Vom Jahr 1678 an bildeten die konfessionellen Händel der
Glarner ein regelmässiges Traktandum des eidg. Syndikats, resp.
Tagsatzung, die sich in langen und fruchtlosen, oft zu grosser
Erbitterung führenden Verhandlungen abmühte. Dabei wurde der

*) Diese Alp ersteigerte am 14. Janaar 1803 Hr. Lieutenant und nach-

heriger Neuner-Bichter J. Christ. Tschudi in Glarus um 10,720 fl. Sie befindet

sich heute noch im Besitze dieser Familie.



20

katholische Theil von den 7 katholischen Orten, die Evangelischen
von Zürich und Bern und den zugewandten Orten, soweit diese

letztern etwas zu sagen hatten, protegirt. Die katholischen Glarner
beschwerten sich vorzüglich darüber, dass sie von den evangelischen
Landleutcn an der Landsgemeinde sowohl, als im Rathe und den
Gerichten überstimmt, oder wie man heut zu Tage sagen würde,
majorisirt werden, dass sie desshalb kein Recht fänden und ihre
Religion stetsfort gefährdet erscheine. Sie müssen desshalb auf eine

gänzliche Sonderung und T h e i 1 u n g des Landes dringen, wie
es zum Heile beider Parteien in Appenzell praktizirt worden sei etc.
Die Evangelischen hinwieder klagten: sie seien durch den Vertrag
von 1624 benachtheiligt, trotz dem aber, dass die Katholiken
Vorrechte besässen, welche die Altvordern nicht hatten, wollen sie ihre
landlichen Pflichten nicht erfüllen, sie halten es nicht mehr mit
ihren eigenen Landleuten, sondern nur mit Schwyz und bereiten
ihnen durch dieselben grosse Schwierigkeiten in den Vogteien,
besonders in Utznach und Gaster etc. etc.

Die Tagsatzung selber, seit 150 Jahren faktisch in zwei

Lager, in ein katholisches und in ein reformirtes getheilt, vermochte
selbstverständlich nicht zu einer bindenden, beide Parteien befriedigenden

Schlussnahme zu gelangen, um so weniger, weil sie sich
über die Art und Weise der Schlussfassung nicht einigen konnte.
Die katholischen Glarner, unterstützt durch die 7 katholischen Orte,
wollten dass die Tagsatzung per Majora in offener Sitzung nach
der Stimmenzahl der Stände sprechen und urtheilen solle, also
gerade das Verfahren, über welches die katholischen Glarner sich im
eigenen Lande am meisten beschwerten. Die Evangelischen hingegen,

verbeiständet durch Zürich und Bern und die zugewandten
Orte, wollten nur nach Inhalt der alten Bünde einen Schiedsspruch
zu gleichen Sätzen anerkennen. Beide Parteien protestirten
fortwährend gegen das Ansinnen der andern Partei und leisteten darin
Grossartiges. Diese Ausscheidung der Tagsatzung in zwei Lager
ging so weit, dass die katholischen Stände in Luzern und die
evangelischen in Aarau zu gleicher Zeit, Dezember 1681, gesonderte
Konferenzen abhielten.

f

Ein anderes unübersteigliches Hinderniss zum Frieden bestund

darin, class die katholischen Landleute und die 7 unterstützenden



21

Orte fortwährend auf eine T h e i 1 u n g des Landes drangen. Hierin
wurden sie vom französischen Gesandten, der sich, nebst dem
kaiserlichen Ambassador ebenfalls in diese Händel mischte und durch
ein eingereichtes weitläufiges Memorial seine Ansichten zu
unterstützen suchte, sokundirt. Die evangelischen Glarner konnten sich
aber mit dieser Idee absolut nicht befreunden, sondern wiesen sie

an der Landsgemeinde einstimmig zurück und protestirten unter
Berufung auf die Bünde und Verträge aufs kräftigste. (Vide Beilage

I und II.)
Der Vorschlag der Katholiken zur Theilung des Landes ba-

sirte darauf, dass der Oberdorfbach in Glarus die Grenze zwischen
Alt- und Neugläubigen in der Weise zu bilden hätte, das der nördliche

Theil von Glarus, Riedern, Netstall, Näfels, Ober- und
Niederurnen sammt Bilten den Katholischen zufiele, während di® Re-
formirlen den südlichen Theil von Glarus, Mitlödi, Sool und
Scliwändi, Schwanden, beide Thäler nebst Mollis und Kerenzen
behalten hätten. Wie anmassend und unbillig dieser Theilungsvor-
schlag war, erhellt aus drei Aktenstücken, welche aus dem Luzerner

Staatsarchiv uns abschriftlich mitgetheilt wurden. Nach den
darin enthaltenen statistischen Angaben hätten nicht weniger als
1193 evangelische Seelen Haus und Heimat und ihr Eigenthum und
Gemeinwesen verlassen und in die hintern Gemeinden übersiedeln
müssen, während katholischer Seits nur 93 Seelen in diese Lage
gekommen wären. Dazu fällt noch in Betracht, dass die Gemeinwesen

von Bilten und Niederurnen zu jener Zeit die reichsten und
abträglichsten im ganzen Lande waren, wie aus den oben angezogenen

Beilagen erhellt.
Nachdem sich im Dezember 1681 beide eidg. Lager, wie oben

angeführt, in Luzern und Aarau gesondert besammelt hatten,
vereinigten sich beide Theile wieder am 8. Januar 1682 in Baden zu
einer ausserordentlichen, aber fruchtlosen Tagsatzung. Das ganze
Resultat langer, unerquicklicher Verhandlungen bestund darin, dass

den streitigen Glarnern der salomonische Rath gegeben wurde,
sich untereinander selbst zu vertragen. Dass auch jdieser Rath
frachtlos blieb, ist selbstverständlich. Die ordentliche Tagsatzung
von 1682 gelangte endlich dahin, den streitigen Brüdern nach langen

vergeblichen Liebesmühen beliebt zu machen: es solle jeder



22

Theil zwei Schiedsrichter wählen, welche als Vermittler Mittel und

Wege vorschlagen sollen, den Streit zu schlichten. Dieser

Vorschlag wurde acceptirt und die katholischen Glarner zogen Einen

von Uri und Einen von Luzern. Die Reformirten dagegen wählten
einen Zürcher und einen Berner.

Diese vier Vermittler arbeiteten das ganze Jahr mit Eifer und
Ausdauer am Friedenswerke. Aber vergeblich, besonders darum,
weil sie auf die unglückliche Landestheilungsidee eingingen und
dieselbe in modifizirter Form zur Grundlage ihrer Vermittlung
nahmen. Sie schlugen nämlich vor, anstatt den Oberdorfbach in
Glarus, den Löntsch als Grenze zu bezeichnen und Niederurnen als

reformirte Insel zu belassen und die wenigen daselbst befindlichen
Katholiken zum Umzug zu verurtheilen. Nach diesem Projekt hätte
sich "dann das Verhältniss der zum gegenseitigen Auszug Gezwungenen

annähernd gleich gestellt; indem auf reformirter Seite von
Bitten 63 Tagwenrecht mit 52 Häusern, von Netstal] 55 Tagwen-
recht mit 30 Häusern zum Umzug gekommen wären, also 118

Tagwenrecht mit 82 Häusern; auf katholischer Seite hätten umziehen
müssen: aus Glarus 66 Tagwenrecht mit 63 Häusern; aus Linthal
8 Tagwenrecht aus 8 Häusern, von Mitlödi 15 Tagwenrecht aus
15 Häusern, aus Ennenda 2 Tagwenrecht aus 2 Häusern, aus
Riedern 3 Tagwenrecht aus 3 Häusern und aus Niederurnen 13

Tagwenrecht aus 12 Häusern. Zusammen also 107 Tagwenrecht aus
103 Häusern. Es hätten deshalb die zum Umzug gezwungenen
Katholiken 11 Tagwenrechte weniger, aber 21 Häuser mehr repräsen-
tirt. (Vide Beilage III.)

Auch diesem Theilungsprojekte setzten die Evangelischen ihr
bestimmtes und unabänderliches »non possumus« entgegen.
Während diesen Friedensverhandlungen stieg das Misstrauen und
die Feindschaft zwischen den Konfessionen im Innern des Landes
aufs Höchste. Man bewaffnete sich gegenseitig und stellte Tag
und Nacht Wachen gegen einander aus. Von Niederurnen und
Bitten wurden die besten Habseligkeiten und alle wehrlosen Leute
in das Hinterland geflüchtet. Wie hoch die Wellen der damaligen
Feindschaft zwischen den Söhnen eines Landes aufschlugen, die
Jahrhunderte lang Freud und Leid mit einander getragen und die

nicht nur zu Näfols, sondern noch auf manchem andern Schlacht-



23

felde für die Freiheit und Wohlfahrt des gleichen Landes, das nun
getheilt und zerrissen werden sollte, gekämpft und geblutet hatten,
geben nicht nur die Chronicken und die Raths- und Landsgemeindeprotokolle

Kunde, sondern auch manche Privataufzeichnung. In
letzterer Richtung weisen wir besonders auf die Aufzeichnungen
des Hrn. Pfarrer Pfändler im Kirchenbuche zu Schwanden hin, wie
sie vor einiger Zeit durch Hrn. Pfarrer Herold veröffentlicht wurden.

An der ordentlichen Tagsatzung im Juli 1683 vermochte man
beide Theile zu bestimmen, je einen weitern Schiedsrichter resp.
Vermittler zu ziehen. Die Protestanten wählten einen Basler, die
Katholiken einen von Schwyz. Gegen Letztern protestirten anfänglich

die Reformirten, weil Schwyz sich von Anfang an zur Partei
gemacht habe. Auf Zureden der Unbetheiligten gab man dieser
Protestation keine weitere Folge. Die Tagsatzung beschloss dann
weiter, am 19. Sept. wieder sich ausserordentlich zu besammeln,
um das in der Zwischenzeit hoffentlich zu Stande gekommene
Friedenswerk zu sanktioniren. Sie fand aber im September wie im
Juli den alten Streit und Hader, oder, wie man sich damals
ausdrückte, die »Glarner-Händel« noch unausgetragen. Es scheint

nun allen eidg. Boten die Geduld ausgegangen zu sein; sie setzten

desshalb, unterstützt vom französischen und kaiserlichen Gesandten,
beiden Parteien »heftig zu«. Die sechs Schiedsrichter machten
sich neuerdings an's Werk und nach lOtägigen ununterbrochenen
Verhandlungen gelang es ihnen endlich einen Vertrag zu vereinbaren,

der von den beidseitigen Abgeordneten Zustimmung fand.
Dieser Vertrag, vom 29. September 1683 datirt, ist zu lesen auf

pag. 652—55 der Chronik von Pfarrer Joh. Heinrich Tschudi und
der Trümpi Chronik, pag. 397—400. Er theilte zwar das Land
Glarus nicht in zwei Theile, wohl aber dessen Bewohner in zwei
fast unabhängige Gemeinwesen, die nur noch lose in gewissen
politischen Beziehungen zusammen hingen. Jeder Theil hatte von
nun an nicht nur eine eigene Regierung, sondern auch gesonderte
Gerichte und Verwaltung.

Die eidg. Stände, froh einmal dieser leidigen Streitsache
enthoben zu sein, beeilten sich ihre Sanktion und Zustimmung zum
Friedenswerke zu ertheilen. Nur Schwyz allein machte wieder eine

Ausnahme und versagte dem Vertrage seine Ratifikation. Die



24'

evang. Landsgemeinde genehmigte ihn am 11. November, die kath.
Landsgemeinde aber, aufgemuntert durch Schwyz, zögerte mit der

Genehmigung und brachte neue Desiderien aufs Tapet. Man achtete
dieselben zwar anfangs wenig und im Februar 1684 fertigten die
Sekretäre des quasi Schiedsgerichts im Kloster Muri für jede Partei
und jeden eidg. Stand je ein Exemplar des Vertrages aus und
übermittelten dieselben an die betreffenden Orte zur Besiegelung.
Dieselbe erfolgte im April allseitig mit Ausnahme von Schwyz und
kath. Glarus. Letzteres verweigerte die Besiegelung kategorisch
und sandte sein Exemplar unbesiegelt nach Luzern zurück. An
der Tagsatzung zu Rede gestellt, stellte kath. Glarus zwei neue

Forderungen auf, die in den Vertrag nachträglich aufzunehmen
seien. Ohne diese werde es nie den Vertrag besiegeln. Dabei

unterstützte Schwyz fortwährend seinen Schützling. Diese neuen
Forderungen bestunden darin, dass : a) die Reformirten gehalten

i seien, mit ihnen den Frohnlcichnamstag, die 4 Marien Tage, die 12

Aposteltage und St. Hilarius und St. Fridolin zu feiern und die

protestantische Obrigkeit sich verpflichte, jeden Uebertreter dieser

Feiertage mit Busse zu Händen des gemeinen Landesseckels zu

belegen; b) sich beide Theile zu verpflichten hätten, dass sie von
den, dem gemeinsamen Kanton zugehörigen Hoheiten, Herrschaften,
Rechten, Obrigkeiten und Kapitalien zu keinen Zeiten etwas
vergeben oder entfremden wollen. Die Tagsatzung suchte neuerdings
zu vermitteln, jedoch ohne allen Erfolg. Die Reformirten erklärten
einfach beim Vertrag zu bleiben, der erste Punkt sei unbillig und
der zweite verstehe sich von selbst.

Dieser neue Zwist verlängerte sich bis in's Jahr 1687 und
das beidseitige Misstrauen und ungernüthliche, ja feindselige
Zusammenleben beider Konfessionen im Lande war ebenfalls fortgesetzt.
An der Tagsatzung in Baden im Juni des genannten Jahres gelang
es endlich dem Zureden und Einwirken der Gesandten von Zürich
und Bern, nachdem man sich allseitig überzeugt hatte, dass katholisch

Glarus von seinen Forderungen nicht abgebracht werden könne,
die Boten der reformirten Glarner dazu zu bestimmen, einzuwilligen,
jene zwei Punkte als Nachtrag in den 1683r Vertrag aufzunehmen,
jedoch unter Ratifikationsvorbehalt der Landsgemeinde. Diese

erfolgte dann auch im September, wenn auch mit Unwillen und



25

Groll, der jedenfalls nicht geeignet war, die Verhältnisse im Lande
bald zu verbesssern. Am 1. Dezember 1687 versammelten sich die

Boten aller Kantone, die 6 Schiedsrichter und die Abgeordneten
beider Theile von Glarus im Kloster zu Muri und besiegelten das

Schmerzenskind, den vervollständigten Vertrag des so hartnäckigen
und langen Streites.

Mit diesem Akte war dann der mehr als 80jährige zweite
Streit unter den zwei Konfessionen im Kanton Glarus zu Grabe

getragen. Das Zusammenleben der so lange feindlich gegenüber
gestandenen Brüder gestaltete sich nach und nach besser und
friedlicher, man lernte sich wieder besser verstehen und sah ein, dass

man sich gegenseitig nöthig hatte. Zwar wollte der Geist der
religiösen Zwietracht noch einmal aufflammen, als nämlich das sog.
Toggenburgergeschäft vom Abte von St. Gallen glücklich, oder
vielmehr unglücklicherweise auf das religiöse Gebiet hinüber geleitet

worden und der letzte und heftigste Beligionskrieg im Jahr
1712 in hellen Flammen aufloderte. Gemässigte Männer beider
Theile vermochten aber für den Kanton Glarus, mit Zustimmung
der kriegführenden Eidgenossen, die Neutralität auszuwirken und
zu erhalten, so dass wenigstens zwischen den Glarnern jedes Blutver-
giessen unterblieb. Nach dem 12r Krieg gestaltete sich das Zusam-

• menleben immer friedlicher, da durch denselben die 7 katholischen
Orte eine nachhaltige Demüthigung erlitten und denselben und
durch sie auch den katholischen Glarnern der Trotz und Ueber-
mnth für längere Zeit gebrochen war.

'

Derjenige Artikel des> Nachtrages, der den reformirten Glarnern

besonders und nicht mit Unrecht, am meisten auf dem Herzen

lag, der nämlich, dass sie die katholischen Feiertage auch
mitfeiern mussten, dauerte bis zum Jahr 1798. Er wurde zwar nie
besonders rigoros gehalten. Jede öffentliche Arbeit musste aber
doch ruhen, Avas immer bitter empfunden wurde. Die übrigen
Theile des Vertrages von 1683 hingegen blieben bis zum Jahr 1836
in voller Kraft.

Es bleibt für den Verfasser - dieser Abhandlung immer eine
der'• schönsten Erinnerungen, dass er im Winter von: 1836 duföh



26

eine einlässliche Memorialseingabe*) nebst Andern den Anstoss
dazu gab, dass diese eines freien Gemeinwesens unwürdigen Verträge
aufgehoben, der Kanton Glarus wieder an sich selbst zurückgegeben
und die konfessionellen Schranken eingebrochen wurden.

Wenn das vorgeführte Bild aus der Geschichte des Kantons
Glarus auch kein rühmliches und erfreuliches war, so wird es

wenigstens in uns allen ein Gefühl der Freude wachgerufen haben,
dass die Neuzeit, trotz ihrer Mängel und Gebrechen, grosse
Vorzüge vor der sog. guten alten Zeit besitzt.

Möge das engere und weitere Vaterland von allem innem
Zwist und Streit für und für verschont bleiben!

Gott schütze das Vaterland!

*) Vide Nr. 5 der Glarnerzeituug vom 4. Februar 1836.

Beilage I.

1682.
Antwort über vnser catholischen Mitth Landt Leutthen project,

der Landts Theillung.

Ihne dem bezirkh, was Sye begehrende, ist begriffen
Bilten, hat Evangelische Seelen 300
Nider Vhrnen, hat Evangelische Seelen 438

Nettstall 325

1063

Die Kirchen, Gemein vndt eigene Güeter, Waldung, Raben,
vndt wass Sie sonsten der Enden haben, belauft sich auf etlich
Hundert Thausendt Gulden. Ist schon in übergebnen Schriften

specificierlich vermeldt.



27

Darzu kornbt noch die kommliche gelägenheit zue Ihrer Gwärb-
vndt Handelschaften, die Ihnen keineß wägs könnten ersetzt
werden.

Die Innwohner disser ohrten wurdindt ehendter alle ex tremi-
tet erwarten, alß zue verlaßung Ihr Hauß-, Heimet, vndt so schöne
ansähenliche gelägenheiten sich verleiten lassen.

Über dz wirt gebührendt erjnnerth, dz dises Project in seiner
Circumferenz ohngefahr 16—18 Stundt antrifft, so ein anlaaß zur
höchster vngelägenheidt, vndt anstath deß fridenß ein zundell zum
vnfrid währe, auch vill anderen Sachen nach sich zeüchen vnndt in
alhväg die höchste Confusion veruhrsachen wurde.

Fehrner ist zwahren vom ersten project etwaß bis nacher
Glaruß abgeendert, hingegen aber ein solch beschwärliche vermar-
chung gemacht worden, die a ilen Evangelischen noch vill bedänkh-
licher fallt, alß daß Erste, So in allwäg ohnmöglich wahre, ohne

gwalt werkhstellig zue machen.
Die landßttheillung in Appenzäller Landt habendt die ein-

wohner mit guetem willen angenommen, vnndt hat nit den zächen-
den der Seelen antroffen, die Iren sich enderen miießen, auch gar
wenig güeter alß am Glarner Landt es beträffen thuet.

Weylen die zesammen habende Püntth austruckenlich
vermögend, dz man ein anderen bei Haus vnd Pleimet, freyheit vnd

gerechtigkheiten schützen vnd schirmen wolle, so gar wann nur
einem ohrt ein Hoof feyndtlich angefochten wurde etc., läbendt wir
der vngezweyffleten Hoffnung, weilen wir auß Gottes gnaden ein

freyes ohrt der Eidtgnoschaafft, vnndt auch mit den lobl. ohrten
der Eydtgrioschaaft verpündet, man vnss einiche Lanndtstheillung
nit mehr anmuoten, sondern den Püntten gemäss bey dem Vnseren
auch fehrner rüchwig verbleiben laße, schützen vnd schirmen.

Im übrigen bekennend wir vnser fründtlich anerbiethen zue
allen andern ehrlichen, billich gebührenden mitlen vnß von
den Herren Schidherren nach guetbefinden verleiten ze laßen,
jedoch in alhväg sprüch vnd vertrag ohnnachtheillig.



28

Beilage II.

1682.
Verzeichnis der jehnigen Flecken vnd Dörfferen, die nach Anleitung

des vffgesetzten Landtheilung Projects die Evang. Glarner
Ihren Cathol. Mit Landleuthen theils vollkommen, theils nur
zum Theil mit Ihrer gelegenheit vnd kommlichkeiten abzutreten
hatten.

Bilten ein gantzer Flecken, darin eine Kirch, die allein den

Evangelischen dienet, schöne Heüser, die besten Güeter, kostliche
Waldungen, die der Lindl gar nach gelegen, hat Seelen Evangel.
Religion 300

400 Stöss Rindervych, vnd zu 60 pferden Fueter.
Nider Urnen, hat ein eigne Kirchen für die Evangelische,

vnd darin Evangelische Seelen 438
300 Stöss Rindervych, ohne das Fueter für die pferd,

Einen kostlichen Räbberg, schöne Waldungen, deren diss-
mahlen einer verkauft, vnd 4000 Glafter Holz' geben soll,
die Sy nacher Zürich führen, vnd vß jedem Glafter über
Vncösten 3 fl. lösen können.

Dise beide Gemeinden Bilten und Nider Vrnen haben
auch kostliche Alpen, vnd 150 Tagwenrecht, deren jedes

jährlich 15 fl., vnd also in allem 2250 fl. ertragen. Nebent
treffenlichem obswachs, so sind auch dise beiden Gmeiuden

wägen der nähe der Lindt den handthierungen gar wol
gelägen, da Sy ohne sondere Cösten Ihr Mulchen, Lisch vnd
Metzen gar vortheilhaftig fertigen können.

Netstal, so naher Glarus pfarrgnößig, darine Evangelische

Seelen 325

Hat 283 Stöss Rindervych, ohne das Roßfueter.

Riederen, so naher Glarus pfarrgnößig, darinn
Evangelische Seelen - 130

Haben 78 Stoß Rindervych, ohne das Pferd Fueter.

Sind hiemit in gedachten vier Gmeinden Evangelische
Seelen 1193



29

Die Catholische Glarner hatten vermög bedeutheten Lands-
tlieilung Projects in nachfolgenden orthen zu verlassen, als

Im Lindtthal müßten wytfhen Catholischer Seelen 40

haben 33 Stoß Rindervych ohne das Pferdfueter.
Zu Mitlödi müssten wyclien Catholischer Seelen 53

haben SO Stoß Rindervych, ohne das Pferd Fueter, die

schlechtiste vnd gefahrlichste Güeter im Land.

Relauft sich vff Catholische Seelen 93

Diser Landtstheilung wird zum Fundament gesetzt eine darauß
verhoffende vollkomne Einigkeit. Soll nun dises Fundament gültig
sein, wird nothwendig eine vollkomne Sünderung ein für alle mahl
fürgenommen werden müßen. Änderst, vnd so beide Religionen
vnder ein anderen vnd zwahren die .Evangelische vnder Catholischer,

vnd die Catholische vnder Evangelische Oberkeit wohnen
sollen, wird das gesetzte Fundament dieser projectirten Landsthei-
lung schwärlich seinen zweck erreichen.

Ist demnach die" Frag, ob nit vor allen dingen die

Gerechtigkeit vnd billichkeit erfordere, dass wenn Einer vmb seines

Nachbauren gelegenheit willen seinen Gottesdienst, seiner Eltern
Hauß vnd Heimath, Begrebnußen vnd kostliche gelegenheiten
verlassen müsse, Er nit widerumb in gleichen Stand zu setzen.

Wenn nun 1193 Evangelische Seelen das Ihrige, wie obbe-

deüthet, vnd benantlich 1160 Stoß Rindervych, nebent hie voran-
gedeüten kostlichen Güeteren, Waldungen, vnd anderen gelegenheiten

abtreten müßten, fragt sich widerumb was Sy für einen
Ersatz bey dem Jehnigen so 93 Catholischer Seelen abzutreten zu
erwarten.



30

Beilage III.

1682.
Wan die Catliolischen nebent dem bezirkh, so in dem bezirkh,

so in dem Landtheilungsproject in Glarus den vncatholischen
abzutreten anerpoten worden, auch Nidervrnen abtreten wollen, So

verlassen die vncatholischen

zu Bilten 52 Hüser, 63 Tagwen,
zu Netstal 30 Hüser, 55 Tagwen,

Summa 82 Hüser, 118 tagwen.
Die Gatholischen verlassen:

zu Glarus 63 Hüser, 66 tagwen,
jm Linthal 8 » 8 »

zu Mitlödi 15 » 15

Eneda 2 » 2 »

zu Riedern 3 » 3 »

zu Niderurnen 12 » 13 »

Summa 103 Hüser, 107 Tagwen.
Verlassen hiemit die Gatholischen mehr 21 Hüser, 11 tagwen

minder.


	Die Gründung des Kapuzinerklosters in Näfels und die darauf folgenden konfessionellen Wirren im Kanton Glarus

