
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 12 (1876)

Artikel: Das Leben und Wirken Glareans

Autor: Freuler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leben und Wirken Glareans.
Von Dekan Freuler.

Indem ich Ihnen diese Arbeit über unsern Landsmann Glareanus

vorlege, folge ich einem lebhaften Gefühle, das sich. bei mir in
Stunden des historischen Vereins mehr und mehr gesammelt und

zu einem etwelchen Gegendienst getrieben hat. Ich habe in Ihrer
Mitte schon manchem gediegenen Vortrage zugehört und aus
demselben vielfache Belehrung mit mir genommen, dass es mich Pflicht
der blossen Dankbarkeit zu sein däuchle, darauf Bedacht zu
nehmen, ob ich Ihnen für das, was ich von Ihnen empfangen, nicht
auch einmal etwas zu geben versuchen sollte.

Es ist zu allen Zeiten eine gewissermassen heilige Sorge für
die innern geistigen Interessen der Menschheit, wenn Bünde oder
Vereine gestiftet werden, die es sich zur Aufgabe machen, die Pflege
ächter Wissenschaft zu übernehmen, wie diese Wissenschaft immer
heissen und -auf welches Gebiet sie immer gerichtet sein möge.
Ist dies ein hohes Streben zu allen Zeiten, so hat es einen noch

höher gesteigerten Werth in einer Zeit wie die unsrige, wo dem

Götzen des Materialismus so viele Geister und Herzen zum Opfer
fallen und wo der Idealismus von gar mancher Seite den Blick des

Misstrauens und selbst das Wort des Spottes zu gewärtigen hat.

Zu solchen Pflegerinnen der Wissenschaft ist auch die historische
Gesellschaft unsers Kantons zu rechnen, und anderseits ist der

Landsmann, der heute in sie eingeführt wird, wie kaum ein anderer

geeignet, uns den Beweis zu bieten, dass eine Menschenbrust,
welcher ein Ideal und in ihm die Macht des Idealismus schon mit
dem Morgenroth der Kindheit eingehaucht ist, solch ein Ideal als
einen Triumph jedes Tages weiter und weiter bis in das Alter
hinausträgt, und vom Ideal auch wieder seinerseits wie auf mächtigen
Schwingen über Entbehrungen und Mühsale hinausgetragen wird.
Dieses Bild gewährt uns in der That Glarean auf seiner ganzen



6

Laufbahn von der Jugend erglühendem Feuer bis zu seinem letzten

Tagewerke an des Lebens spätem Abend. Er ist ein Geist, der
die Wissenschaft auf unermüdlichen Gängen durchschreitet, er steckt
sich in dieser Wissenschaft ein grosses Gebiet ab und entfaltet auf
dem abgesteckten Gebiet eine so vielseitige Thätigkeit, dass wir einem

derartigen Arbeiter die Bewunderung nicht versagen können und
ihm mit unserer selbsteigenen Freudigkeit zuschauen, wie er sich
eben in den Sphären seines Ideals befriedigt und beglückt fühlt,
indess ihm der Genuss der materiellen Welt nur in spärlichem
Masse vergönnt ist.

Sie werden von mir nicht erwarten, dass ich Ihnen diese

vielseitige Wirksamkeit bis in ihre Einzelnheiten hinein auseinandersetze.

Hiefür wäre das Mass der Zeit, das ich für Ihre Aufmerksamkeit

anlegen darf, zu klein, und der Rahmen der Zeichnung, in
den ich das Bild einzusetzen habe, zu enge. Ich bin gehalten,
dasselbe nur in den hervorstechenden Hauptzügen zu entwerfen und
muss Ihnen zum voraus bemerken, dass sich unsere Betrachtung
Glareans durch den hauptsächlichen Gang seines Lebens hindurch
bewegt, sich aber nicht in die zahlreichen Werke vertieft, die aus
seiner literarischen Thätigkeit an das Licht der Welt getreten sind.
Um das letztere zu thun, um nachzuweisen, in welcher Art Glarean
die wissenschaftlichen Gebiete bearbeitet, was er auf*jedem einzelnen

geleistet, wie weit er darin theils seine Vorgänger überflügelt
habe, theils seinen Nachfolgern vorausgeeilt sei, dazu bedürfte es

einer zweiten Arbeit, einer vielfach erweiterten Darstellung, und
wohl wäre zu befürchten, dass Ihr Interesse die gespannten Flügel
sinken liesse, wenn Sie, wie eine solche Ausführung erforderte, in
allerlei gelehrte Theorien gezogen und bisweilen auf den trockenen

Höhenpfad philologischer oder philosophischer Spekulation
gesetzt werden müssten. Bin ich ja jetzt schon bei der jetzigen kürzer

geschnittenen Arbeit doch immer noch genöthigt, dieselbe, um
Ihr Ohr nicht durch Einen ununterbrochenen Zug des lesenden

Vortrages über Mass und Gebühr zu ermüden, in zwei Abtheilungen zu

zerlegen und somit Ihre Aufmerksamkeit für unsern Glarean zweimal

zu beanspruchen. Dennoch darf ich die geistigen Produkte
seines Talentes und Fleisses, die Schriften und Werke, nicht
unbeachtet bei Seite liegen lassen. Ich muss sie berühren, aber eben



7

nur berühren oder anrühren und will es auf solche Weise zu thun

suchen, dass theils Sie mir nicht das schreckende Wort entgegenhalten:

Grau, theurer Freund, ist alle Theorie, theils ich Ihnen des

Spruches schönere Hälfte zur Erfüllung bringe: Grün ist des Lebens

goldener Baum! Gehen wir also daran, diesen Baum, den Lebensbaum

Glareans, aufzustellen und lassen Sie mich noch zur Einleitung

sagen, woher ich Wurzel und Stamm, die grünenden Zweige
und Blätter genommen, um diesen Lebensbaum herzurichten. Den

Stoff, mit andern Worten zu reden, zum gegenwärtigen Lebensbilde
Glareans habe ich aus nachstehenden Quellen gesammelt.

Die authentischen: Glareans Werke, besonders seine Helvetia:

descriptio, Briefwechsel mit Ulrich Zwingli, Oswald Mykonius, Desi-

derius Erasmus, Aegidius Tschudi und einige andere mehr sporadisch

gehaltene Gorrespondenzen.
Die abgeleiteten, und zwar die einheimischen: Chroniken

von J. Heinrich Tschudi 1714, von Pfr. Christoph Trümpi 1774,
sodann »Zwingli" von Schuler, »Geschichte des Landes Glarus« von
demselben, »der Kanton Glarus« von Heer und Blumer, Zürch.

Neujahrsblätter von 1855 über die musikalische Bedeutung Glareans.
»Die Sage von der Befreiung der Waldstätte, nach ihrer allmäligen
Ausbildung untersucht« von Dr. Wilhelm Fischer, Bibliothekar in
Basel.

Die auswärtigen: vor allem aus »Heinrich Loriti Glarea-

nus, gekrönter Dichter, Philolog und Mathemetiker aus dem 16.
Jahrhundert. Biographische Mittheilung zur jährlichen Gedächtnissfeier

an der Albert-Ludwigs-Hochschule zu Freiburg 'im Breisgau
1837«, von Dr. Heinrich Schreiber, Professor daselbst. Ferner:
»Aufzeichnungen des Schweiz. Beformators Heinrich Bullinger über
sein Studium zu Emmerich und Köln 1516—1522 und dessen
Briefwechsel mit Freunden in Köln« u. s. w. von Carl Kraft," Pastor zu
Elberfeld 1870, eine Schrift die über Arten und Anstalten der Studien

in Glareans Zeit werthvoile Mittheilungen bietet. Ausser allen
den genannten noch verschiedene Schriften untergeordneter Bedeutung.

Unser Landsmann wurde geboren im Juni 1488 zu Mollis auf
jenem Hofgut oder Wiesenplatz, auch genannt Steinacker, bei den



8

zwei Linden, wo die Gemeindeversammlungen gehalten wurden.
Sein eigentlicher Name war Heinrich Loriti oder Loreti. Im Ver-
zeichniss der schweizer. Studirenden zu Köln von den Jahren 1502

bis 1521, in der matricula quarta universitatis Studii Goloniensis,
ist er eingetragen als Henricus Loerete de Glaris. Nach damaliger
Sitte der Gelehrten, den eigenen Namen zu latinisiren oder zu grä-
cisiren, that es auch Heinrich Loriti und nannte sich Glareanus.
Man ist nicht ganz einig, woher der Name Glarean genommen sei.

Glarean selbst will ihn von seinem Elternhaus am Steinacker abgeleitet

wissen; denn Steinacker kann lateinisch allerdings mit glarea,
welches Kies, Kiessand, Kiesplatz bedeutet, übersetzt werden. Im
gleichen Sinne deuten den Namen die Glarner Chroniken, welche

offenbar der Erklärung Glareans folgen, und ferner Schulthess und

Schuler in den Werken Zwingiis, indess Ilottinger in seiner .Ge¬

schichte der Eidgenossen während der Zeiten der Kirchentrennung«:
es unentschieden lässt, oh das Wort von glarea oder von Glarus
komme. Dagegen will Schreiber nachweisen, dass der Name

Glareanus nur vom Landesnamen Glarus herstamme und Glarean

ihn gewählt habe, um sich in der Welt schneller bekannt zu
machen, da der Landesname weiter herum verstanden wurde als die

glarea oder das Elternhaus am Steinacker, und dazu führt Schreiber

Stellen an, in denen allerdings Glareana Glarus und Glareanus

einen Glarner bezeichnet. Immerhin ist die Wortbildung Glareanus

aus Glarus mit dem unförmlich eingeschobenen e auffallend, wras

sich ein so guter Lateiner, wie Glarean ist, nicht so leicht erlaubt hat,
und eigenthümlich ist es ferner, dass sich Glarean vom Jahr 1540

an auf seinen Werken patricius glaronensis schreibt, wie denn die
lateinischen Namen für Glarus und Glarner allgemein und gut lalein
Glarona und Glaronensis sind. Die Sache lässt sich etwa so
denken. Heinrich Loreti nannte sich, als er in die gelehrte Welt
eintrat, Glareanus von Glarea, also Heinrich von Steinacker, was, wollen

wir es mit einem einzigen Wort verdeutschen, Steinhäusler biesse

oder Kiesling, ein Geschlechtsname, der in der Schweiz und in
Süddeutschland nicht selten vorkommt. Es ist allerdings eine

besondere Bezeichnung. Aber es darf uns nicht wundern, wenn wir
wissen, dass in Glareans Wesen überhaupt der Zug lag, in allen

Dingen gern etwas besonderes zu sein und etwas besonderes vor-



9

zustellen. Hernach wurde der Name Glareanus, der ja schon von
selbst an den Landesnamen Glarus anklingt, auch für diesen

gebraucht und bedeutete dann einen Glarner. Vor Heinrich Loriti aber
sind die Namen Glareana und Glareanus nicht nachweisbar. Fassen

wir ihn nun so oder so, als Hausnamen oder Landesnamen, als

Heinrich vom Steinacker oder als Heinrich aus Glarus, der Name

Glareanus soll uns auch in unserer Abhandlung verbleiben und wir
führen unsern Landsmann fortwährend unter diesem Namen an.

Die Familie Glareans sei bessern Standes gewesen, seine

Eltern hätten für wohlhabend gegolten, was man vornämlich daraus

geschlossen hat, dass Glarean sich selbst einen Patrizier nennt und
auch von andern in ihren Schriften so genannt wird. Er hatte
Brüder und Schwestern und musste mit ihnen die "Arbeit des Tages
theilen. Das Geschäft, das ihm hauptsächlich zufiel, war der Dienst,
auf den Bergen die Heerde zu hüten, Ein liebliches Amt, das zu
der sinnigen Natur des Knaben Trefflich passte. Glarean hat sich
bei manchem Anlass jener harmlosen Stunden im Hirtenleben erinnert

und besingt es sogar in Versen, wie wundersam es ihn oft
bei der Heerde ergriffen, als hätten Apoll und die Musen ihn, den

kaum zwölfjährigen Knaben — nondum bissenus fluxerat annus —
in ihre Gewalt genommen. Dort unter der Berge Haupt, an der

Alpen Grat, im Schooss der freien Natur, da ist ihm sein dichterisches

Gemüth aufgegangen wie eine üppige Knospe. An den

sonnigen Strahlen, bei der blökenden Heerde, da ist, sagt er selber,
der Hirt, der pastor, fast unwillkürlich zum Dichter, zum poeta
geworden. Wen sollte dieses Bild nicht an einen David gemahnen,
wer nicht vom weidenden Hirtenknaben zu Mollis hinüberblicken
zu demjenigen auf Bethlehems Fluren und wer nicht zwischen
beiden in dichterischer, musikalischer und überhaupt idealer

Bichtung eine innere Verwandtschaft erkennen Wird uns nicht
gerade von diesen Bergpfaden des idyllischen Hirtenlebens her aus
allen Völkern und Zeiten erzählt, dass die heilige Natur in ihrem
geheimnissvollen Geflüster mit einer dichterisch angehauchten Seele

eine ganz andere Sprache redet! Mögen alltägliche Menschen in
ihrem prosaischen Schritt über Land und Boden immer nur das

sehen oder merken, was ihren nüchternen Sinnen am Wege der

greifbaren Bealität liegt, ganz anders verhält es sich mit einer ideal



10

angelegten Natur, ihr wird jeder Stein zu einer Inschrift, jede Blume

zu einem Idyll, jeder Laut vom Vogel in der Luft oder von der
Heerde im duftenden Grase zu einem Fittigschlag, um ein Lied

anzuheben, überall athmet eine solche Natur in der Inspiration einer

wunderbar durchgeisteten Schöpfung. Dass Glarean zu diesen

Naturen gehörte, ist uns gewiss und thut er uns auch in seinen

frühern und spätern Dichterworten wie in seinem ganzen Geisteszuge

dar. Doch wollen wir, wie auch Schreiber richtig bemerkt,
damit nicht sagen, dass er die Höhe des eigentlichen Genius
erreiche und als genialer Geist seine Gaben mit vollendeter Meisterschaft

ausschütte.
Die besondern Anlagen, die der Knabe verrieth, mussten sich

den Eltern bemerklich machen. Sie fingen an jenen Zug zu
verstehen, der ihn von der Heerde hinweg zu höhern Dingen trieb
und dessen es zu, dass Heinrich eine andere Laufbahn gelehrter
Art betrat. Aber sie thaten es, wie aus Glareans spätern Aeusse-

rungen in verschiedenen Briefen hervorgeht, in der Hoffnung, der

Knabe werde seine guten Anlagen ausbilden, um sich dem geistlichen

Stande zu widmen, und werde dann einmal die Pfarrstelle
seiner Heimathsgemeinde Mollis bekleiden. Was nun der Knabe

an Bildung daheim zu Mollis bekommen konnte, war nach dem

Standpunkt der damaligen Zeit natürlich nicht bedeutend. Man

musste den Blick Weiter richten und den Knaben über die heimath-
liche Grenze hinausführen. Da kam er von Mollis zuerst nach Bern

und zwar in die Schule des Michael Rubellus, der gebürtig von

Rottweil war und den Ruf eines vortrefflichen Lehrers genoss. Diese

Schule war für unsern Heinrich der rechte Platz und Rubellus in
der That der erlesene Mann dazu, den Knaben nach dessen innersten

Bedürfnissen zu erfassen. Hier wurde der Knabe in die
klassischen Studien eingeführt und lernte zunächst Latein, lernte es so

vorzüglich, dass er sich jenen wahrhaft klassischen Styl anzueignen

vermochte, den Glarean in allen seinen Werken bis ans Ende

geschrieben hat. Hier, unter Rubellus bei den Werken der Alten, die

ihn mit dem hohen Sinn in der schönen Form anhauchten, hier
wurde ihm die poetische Ader, mit der ihn, wie er sagt, die Musen

beschenkt, erst recht wach geschlagen, und hier das musikalische

Ohr, das dem Knaben nicht minder eigen war, für die Tonkunst



11

feiner geschärft. Das alles hat Glarean in unauslöschlicher Erinnerung

bewahrt und in inniger Dankbarkeit ausgesprochen. Sein

Lehrer war ihm lieb geworden bis ins tiefste Herz. Du, ruft er in
'einem lateinischen Gedicht begeistert aus,
Du, theurer Rubellus, Du warst es allein, durch den meine Muse verjüngt

ward,
Du nur hast meiner helvetischen Leier gebracht den frühesten Ruhm!
Was meine Lieder von bleibendem Preise auch haben,
Das, o theurer Rubellus, verdanken sie alles nur Dir!
Unus eras per quem quondam mca Musa renata est,
Unus et helveticas gloria prima lyrse.

Quidquid habent igitur solide; mea carmina laudis,
Hoc totum debent, care Rubelte, tibi.

Die Schule des Rubellus wurde unserm Glarean noch in
anderer Beziehung eine Pflanzschule edler Blüthen. Sie führte Jünglinge

im Bunde gleichen glühenden Strebens zusammen und hier
war es, wo Glarean mit Schulkameraden jene warme Freundschaft
schloss, an der er sich so oft noch in den spätem Jahren, unter
den Mühseligkeiten des Berufes, in den Feindseligkeiten der Zeit,
aufs neue zu erquicken und zu ermuthigen vermochte. Ja es ist
uns hier ein sprechendes Beispiel davon gegeben, wie eine gemeinsame

Schule hehren freien Sinnes nicht nur die Geister erhellen,
sondern auch die Herzen verknüpfen kann, so dass diese Herzen,
wie sie in der Schule zusammenhalten, sich später auf dem Wege
des Lebens zu einmiithigen Bestrebungen wieder zusammenfinden.
Was für eine herzliche Freundschaft hat Glarean in der Schule des

Rubellus mit dem luzerner Freunde Oswald Mykonius geschlossen,
mit dieser biedern Seele, die unserm Glarean so viele treue Worte
und so viele treffliche Rathschläge zu allen Zeiten ertheilt hat 1

So war Glarean-durch Bande des Geistes und Herzens, durch
Wissenschaft und Freundschaft an die Schule des Rubellus gefesselt,
wurde aber doch am meisten durch die innere Gewalt des geliebten
Lehrers festgehalten. Es ist daher sehr begreiflich, dass der Schüler,
als der Lehrer im Jahr 1505 von Bern nach seiner Vaterstadt
Rottweil übersiedelte, sogleich entschlossen war, mitzuziehen und
den kostbaren Unterricht noch länger zu geniessen. Wir sehen ihn
denn auch noch zwei Jahre in der Rottweiler Schule verbleiben, wo
er, wie aus mancherlei Andeutungen zu entnehmen ist, wieder zu



12

den vorzüglichsten Schülern gerechnet wurde. Er stand, was er

uns in seinem musikalischen Werke Dodekachordon erzählt, in
Gesang und Gesangslehre voran und bekam einmal Streit mit einem
Gantor über den Vortrag der Antiphonien oder Wechselgesänge,

ging aber daraus als Sieger hervor und hatte die Genugthunng,
dass der Gesang von nun an meistenlheils nach seiner Verbesserung
sowohl vom Kirchenchor als von der Schülerklasse des Rubellus

geübt wurde.
Auch zu Rottweil wurde jenes traute Verhältniss, das die

Jünglinge in der berner Schule unter einander geschlossen, weiter

gepflegt und durch einen vaterländischen Zug sehr erhöht. Vor
allen andern war es wieder Glareau', der eine hochfreudige Liebe

zu seinem Vaterlande im Herzen trug. Die Schönheit wie die Freiheit

seiner Heimath ging ihm über alles und so sammelten sich in
seiner Dichterseele jetzt schon für das durch Natur und Geschichte

verherrlichte Vaterland jene Bewunderung und Begeisterung an, die
zehn Jahre später in seiner Helvetiae descriplio mit dem Panegyricon
einen ganz entsprechenden Ausdruck erhalten hat. Die Heldenthaten

aus den gewaltigen Freiheitskämpfen, von der Stiftung der
Eidgenossenschaft an bis zu den Burgunderkriegen hin, lebten damals,
zu Glareans Zeit, eben noch ausserordentlich frisch im Gedächtniss

und im Gefühl des Volkes, was Wunder, wenn an der Flamme
dieser erhabenen Erinnerung junge Schweizerherzen immer neu
erglühten und zumal eine ideal beflügelte Natur hoffnungsvoll
weissagte, Helvetiens Freiheit müsse und werde noch einmal über die
Grenze hinüber zu ihren deutschen Nachbarn hinschreiten. In dieses

schöne Bild träumten sie sich ein, die patriotischen Schweizerjünglinge

zu Rottweil, und Glarean ruft in lateinischen Versen mit
schwunghafter Diction die glücklichen Tage herbei, in denen auch
das rechte Rheinufer das kostbare Kleinod der Freiheit mit der
Schweiz einst theilen möchte.

Von Rottweil begab sich Glarean, um sich in den Studien

fortzubilden, nach Köln. Wir finden ihn in der dortigen
Universitätsmatrikel eingetragen als Heinrich Lörele von Glaris unter dein
Datum »am7. Juni 1507.« Hier müssen wir einen Augenblick
innehalten, um einen höchst zweifelhaften Fragepunkt genauer zu erörtern.
Ist es wahr, dass Glarean, wie gewöhnlich angenommen worden



i3

ist, mit Zwingii und Vadian aii der Üniversität Wien studirl hat?
Gehen wir im chronologischen Schritt dem Wege nach, den Giarean

gemacht hat. Von Mollis ist er nach Bern, von Bern nach Bottweil
gekommen und hat hier, wie er selber sagt, ein Biennium, also

zwei Jahre zugebracht, ging von hier im Frühling 1507 nach Köln,
ist daselbst theils als Studirender, theils als Lehrer 7 Jahre, bis
1514 verblieben und sodann nach Basel übergesiedelt. Das ist der
Lehr- und Studiengang, in welchem die Stadien knapp an einander
geschlossen sind. Wo, zwischen welchen Jahren und Tagen, bleibt
uns nun ein Spatium, eine Lücke offen, in die wir einen Aufenthalt
Glareans an einer- andern Universität, sei es zu Wien oder anderswo,
einschieben könnten Geradezu nirgends, an keiner Stelle, zu
keiner Stunde, und wir sehen uns gedrungen, dem Biographen
Glareans, Heinrich Schreiber, im vollen Sinne Recht zu geben, es beruhe
die Behauptung auf Irrthum, Giarean habe mit Zwingii und Vadian
zu Wien studirt. Diese Angabe findet sich bei Joh. Melch. Schuler
in seiner Geschichte der Bildung Zwingiis zum Reformator des

Vaterlandes und in seiner Geschichte des Landes Glarus, und Schuler

fügt ausdrücklich bei, Zwingii habe dort zu Wien mit diesen zwei

Wiederbringern der Wissenschaften in der Schweiz, mit Vadian und

Giarean, traute innige Freundschaft geschlossen, welche gemeinschaftliches

Frohleben der Jugend begeisterte. Von Schuler wird auch

noch ein Arbogast Straub, soll heissen Strub, genannt, ein hoffnungsvoller

Jüngling aus Glarus, der mit allen dreien seine Studien zu
Wien gemacht habe, aber früh gestorben sei. Woher hat nun
Schuler, dem es andere nachgeschrieben haben, diese Angaben

genommen, und woher auch die andere Notiz, Giarean habe einmal

an der von Zwingii gegründeten Lateinschule zu Glarus
Sprachunterricht ertheilt? Aus den eigenen Papieren Glareans gewiss
nicht. Denn auf beide Verhältnisse, auf ein Studium zu Wien und
auf eine Lehrthätigkeit zu Glarus, geht in allen Schriften Glareans,
in seinen Briefen, Gedichten, Commentaren und Beschreibungen auch

nicht ein einziger Zug.
Zuversichtlich hätte Giarean irgend einmal und irgendwo,

besonders in seinem Briefwechsel mit Zwingii, auf jene Tage
hingewiesen, wenn sie je mit einander auf der Bahn gemeinsamer Studien

gewandelt, oder wenn er, sei es neben Zwingii oder an Zwingiis



44

Statt, an der Schule zu Glarus gearbeitet hätte. Denn es ist durch
und durch die Manier Glareans, solche Züge seines Lebens
hervorzuheben, wie er denn in seinen Schriften bald da, bald dort, oft
mehrmals die nämlichen Dinge erzählt, wenn er irgend etwas dieser

Art mit einiger Bedeutung oder Auszeichnung gelhan hat. Wollen
wir uns vom Faden der Geschichtschreibung leiten lassen, so

kommen wir zu der Ansicht, Schuler habe beide Erzählungen aus
der Chronik Joh. Heinrich Tschudis in seine Geschichten herüber-

genommeu. In dieser Chronik heisst es von Glarean: seine Studia
habe er zu Wien fortgesetzt und daselbst zu Mit-Lehrjüngern gehabt
Zwinglium, Yadianum, Johann Fabri, Eckium, und andere, die sich
nach der Zeit wohl hervorzulhun gewusst. Zu Glarus hat Glarean,

sagt Tschudi, neben Zwinglio, verschiedene Landleule in Sprachen
unterwiesen. Aus welcher Quelle hat nun Tschudi geschöpft? Ohne

Zweifel er oder ein anderer aus derjenigen der Tradition, die
Tradition aber konnte sich leicht bilden und zwar aus dem Missver-
ständniss einer Correspondenz zwischen Glarean und Zwingli. Unter
Glareans Zöglingen hatten sich einige in Gelüsten der Freiheit mehr
erlaubt als sich geziemte, und hatten sich, als Glarean sie desshalb

zur Rechenschaft, stellte, auf Zwingli und Yadian berufen, die es

auch so gemacht und solche Dinge den studirenden Jünglingen
erlaubt hätten. Darüber gerieth Glarean mit Zwingli in eine Erörterung

und sie wechselten Briefe, worin von der Freiheit und vom
freien Leben der Studien verhandelt wurde. Wie nahe lag der
Gedanke, sie hätten solche Tage selber mit einander verlebt, und
wie bald kam eine Feder dazu, jenes gemeinschaftliche Frohleben
der Jugend zu schildern, in welchem Schuler beide, Glarean und
Zwingli, zu Wien vereint sieht. Auf ähnliche Weise konnte die
Meinung entstehen, Glarean sei einmal Lehrer der Lateinschule zu
Glarus gewesen. Wie viele Anklänge finden sich in seinen Briefen
über diese Schule, wenn die Zöglinge aus derselben zu ihm
übergingen und er darüber an Zwingli schrieb, und wie leicht konnte
ein Leser solcher Stellen, ohne den Worten Gewalt anzuthun, auf
die Vermuthung gebracht sein, Glarean habe in mehr als vertrauter
Bekanntschaft mit dieser Schule gestanden und sei geradezu ein
Mitarbeiter derselben gewesen. Allein für beide Thatsachen, für die
Studien an der wiener Universität und für die philologische Lehr-



IS

stelle zu Glarus, fehlen bei genauerer Untersuchung alle haltbaren
Beweise und wir werden daher kaum irre gehen, wenn wir mit
Glarean den Weg nicht nach Wien, sondern von Rottweil sofort
nach Köln machen.

Warum hat sich Glarean zur Universität Köln gewendet? Die
Gründe lassen sich auf offener Hand nachweisen und wir werden
zudem sehen, dass der siebenjährige Aufenthalt Glareans zu Köln
ihm nach innen und aussen die Richtung seines Lebens, zu der »

er schon in der Schule des Rubellus so manchen tiefen Zug gefasst
hatte, zum eigentlichen Berufe gemacht hat. Lassen wir aber, um
dies in etwas tieferer Forschung darzuthun, unsere Blicke nicht in
dem engen Kreis bloss um Glarean allein, sondern in dem weitern
Umfang über seine ganze Zeit herumgehen, damit wir es helle
beschauen, wie Glarean in seine Zeit und ihre Kämpfe hineintritt und
was er aus denselben mit sich nimmt, eine Erbschaft, die bei ihm
an den rechten Mann kommt und ihn bereichert wie ein goldener
Schatz abgelegt in ein silbernes Gefäss, die ihn aber auch in ihre
Gewalt bringt und in ihrem Zuge hält, was ja jedem Menschen als

Kind seiner Zeit in gewisser Art begegnet.
Die Zeit, in welche die Studien Glareans fallen, ist eine Zeil

von ausserordentlicher Bedeutung. Diejenige Wissenschaft, ob deren
Problemen sich der denkende Geist nutzlos müde gerungen hatte,
war reif geworden, dem Gericht der Welt anheimzufallen und darin

unterzugehen. Das war die Scholastik, als kirchliche Wissenschaft
die scholastische Theologie. Die Methode, nach welcher nun immer
auf den hohen Schulen studirt worden war, wurde mehr und mehr
zum unerträglichen Zwang und musste mit ihren klemmenden Fesseln

gesprengt werden. Das ganze Mittelalter hindurch waren es

nur religiöse, oder besser gesagt, nur theologische Lehrfragen gewesen,
welche, meist ohne tiefern Gehalt, aber voll spitzfindigen Wesens,
dem menschlichen Geiste das Gebiet bezeichneten, auf dem er sich

zu ergehen habe, von einem Punkt zum andern, innerhalb der

gezogenen Linien, der skizzirten Figuren, das waren die logischen
Formen einer sogenannten aristotelischen Dialektik, und der Gebieter,
der hier Befehl ertheilte, war der Buchstabe, nicht etwa der Buchstabe

der heiligen Schrift, sondern einer der heiligen Schrift
widerstreitenden Kirchenlehre. Neben dieser Scholastik lag ein ungeheures



Reich, das dem menschlichen Geist einen uhermesslichen Stoff zii
denkender Thätigkeit zu bieten vermochte, einen Stoff nicht als

blosses Gedankenbild in träumerischer Region, ohne irgend eine

Reziehung zum praktischen Leben, sondern einen Stoff zur sichtbaren
Demonstration der Ideen, zur realen Yerwerthung in allseitig dienenden

Interessen der Menschheit. Das war die Natur. Aber dieses

Reich der Natur war unbeachtet und unbetastet liegen geblieben.
Ebenso wenig hatte man einen forschenden Blick der Geschichte

zugewendet, noch weniger der ausländischen oder profanen Literatur
und überhaupt der freien Bildung mit ihrer durch die Tiefen des

Gemüthes und Verstandes ziehenden Macht. Da fiel der zündende

Funke. Der Engländer Roger Baco (Bacon) im 14ten Jahrhundert,
dem langen Traum der scholastischen Welt entflohen, liess sich von
den Arabern den Weg weisen und setzte neben die Wunder der

Heiligen die Wunder der Natur, neben inhaltsleere Spekulation die
erstaunlichen Thatsachen der Schöpfung. Von einer andern Seite
kamen die vor den Türken geflüchteten Griechen und brachten die

herrlichen Schätze des hellenischen Alterthums. Italien nahm die
Schätze mit einem Herzen voll dankbarer Bewunderung auf und
legte zu den griechischen die eigenen', die Geisteswerke des alten
Rom. Voran gingen Dante, Petrarca, Bocaccio, am italienischen
Himmel ein Dreigestirn, von dem es schien, es wolle die mächtigen
Strahlen der alten und neuen Lichlwelt in sich concentriren, um
diese Strahlen von sich aus wie von einem einheitlichen Brennpunkt
aus über die Völker der Gegenwart zu vertheilen und so die
Nebelschichten hundertjähriger Unwissenheit und Irrgläubigkeit von der
Menschheit für immer zu verscheuchen. Es dämmerte über Thälern
und Bergen in einem wunderbaren Morgenschein. Der Geist war
zu sich selbst gekommen und erkannte, was er aus sich selbst zu

zu schöpfen und zu schaffen vermöge, ohne in die Folterbande einer

blindzwingenden Autorität eingespannt zu sein. Das fiel nirgends
so augenscheinlich in die Sinne als bei den klassischen Werken der

Alten, die mit ihrem Tiefsinn und Zauberstyl zur Welt gekommen
waren, ohne einen Lebensversicherungsschein von der allmächtig
gebietenden Kirche und Curie empfangen zu haben. Eine feurige
Begeisterung ergriff die italienische und deutsche Jugend. Das ist,
rief man, das menschlich Wahre und menschlich Schöne, das acht



11

Humane. Die Bildung in und nach diesem acht Humanen hiess nun
Humanismus und sofort schied man sich in Humanisten oder
Poelisten und in Theologisten oder Scholastiker, von denen die erstem
auf ungehemmten Bahnen in die »schönen Wissenschaften« eintraten,
die andern als Dunkelmänner oder Obscuranten in der Beschränktheit

alten Sinnes und Systems hangen und befangen blieben.
Mit einem innern Zug trug es unsern Glarean zu den Humanisten

hin. Er konnte nicht anders, es war ein Drang aus den

verborgenen Tiefen heraus. Wir könnten es auch nicht begreifen,
wenn eine so poetisch angelegte Natur, ein so reiches Gemüth und
ein so hochdenkender Geist, wie sie Glarean unverkennbar eigen

waren, die Bichtung nicht hi eh er genommen hätte, zu den
erschlossenen Hallen des classischen Alterthums, sondern auf die

entgegengesetzte Seite hin zu jenen lichtscheuen, Wissenschaft und
Bildung verketzernden Obscuranten. Ferner wissen wir nun, was
das für ein Streit ist, der sich auch in alle Lebensbewegungen
Glareans eindrängt, der Streit zwischen Humanisten und Theologisten

oder Sophisten, wie er selbst sie nennt, und endlich können

wir uns erklären, warum sich Glarean nie zum Studium und Stand
der Theologie, wozu er mehrmals den Anlauf genommen, von Herzen

entschliessen konnte und wie er dadurch mit den Wünschen seiner

Eltern, so weh es ihm that, in Widerspruch gerieth.
Der Streit zwischen Humanismus und Scholastik war nun

entbrannt und stieg vieler Orten zur Flamme auf. So geschah es

vorzüglich auch dort unten am Rheine, in der Stiftsschule zu
Emmerich und an der Universität zu Köln, welch' letzteres mehrmals
der hauptsächliche Schauplatz des gewaltigen Kampfes ward, zumal
in jenen Tagen, da mit der ausgeworfenen Fackel Luthers das noch

heftigere, aber auch heiligere Feuer drein fuhr. Nacd Emmerich
und besonders nach Köln zog mit dem Beginn des 16. Jahrhunderts
die wissensdurslige Jugend aus allen Landen, aus Westphalen und
Holland, aus Deutschland, Schottland, Dänemark, Schweden, Norwegen,
Lielland, und so auch aus Süddeutschland und der Schweiz. Hatte

ja Köln in der gelehrten Welt schon seit Jahrhunderten einen gros-
.sen Namen geführt und die berühmtesten Proponenten der Scholastik

wie Duns Scotus, Albertus Magnus, Thomas von Aquino u. s. w.
2



18

zu Lehrern gehabt. Wenn also Glarean nach Köln geht, so folgt
er nur dem Rufe der Anstalt und dem Zuge der Zeit.

Begleiten wir phn nun auf seiner Studienbahn in Köln wo
möglich von Schritt zu Schritt, wobei uns das Buch von Krallt,
Bullingers Aufzeichnungen, trefflich zu statten kommt, indem es

uns ein vielseitiges, aus den Universitätsakten jener Zeit gesammeltes

Material vorlegt.
Der damalige Gang des Studiums war folgender. Der Student

trat sogleich in die Fakultät der Artisten oder der freien Künste
ein. Durch diesen Namen der freien Künste dürfen wir uns freilich

nicht täuschen lassen und dieselben nicht etwa mit jenen »schönen

Wissenschaften» verwechseln, in die der Humanismus die
abendländische Jugend einweihte Es waren Septem disciplinse, sieben

Lehrfächer, desshalb freie Künste geheissen, weil sie ausser und

neben der Theologie als freie Wissenschaft gelehrt wurden. Diese

sieben freien Künste zerfielen in zwei Abtheilungen, in das Trivium
mit drei sprachlichen Fächern, nämlich Grammatik, Dialektik,
Rhetorik, und in das Quadrivium mit vier andern höhern Fächern,
nämlich Musik, Arithmetik, Geometrie und Astronomie. Wir können

uns das Yerhältniss dieser Schulabtheilungen im Trivium und

Quadrivium zu einander etwa denken wie unsere Primär- und
Sekundärschulen. Nur waren sie keine Volksschulen, sondern
Klosterschulen, wie sie schon Benedikt von Nursia für die Benediktinerklöster

eingeführt und später Alcuin unter Karl dem Grossen auch

zu Dom- und Kathedralschulen gemacht hat. Das Volk hatte von
diesen Schulen geradezu nichts. Die allein geltende Sprache war
drin lateiti, latein wurde geschrieben, latein gesprochen. Daher es

oft vorkam, dass Lehrer und Schüler das Lateinische in Wort und
Schrift besser zu handhaben verstanden als die eigene Muttersprache.
So ging es Jahrhunderte hindurch bis in die Tage Glareans und
noch von Glarean selbst lässt sich diess sagen. Er schreibt ein
fliessenderes und gewandteres Latein als Deutsch. Ein anderer
Uebelstand haftete noch an den Schulen der freien Künste. Der
Unterricht wurde auch hier nach der immer gleichen alten ältesten
Manier ertheilt und bewegte sich in steifen starren Formen. Der
Lehrer kam und diktirte, der Schüler schrieb und lernte, Wort für
Wort, Satz für Satz, wie es seit aller Zeit im Gang war. Es blieb



id

unabänderlich die gleiche Lehrmethode, die gleiche Lehrmeinung,
und selbst das gleiche Lehrbuch. Die Schulen der freien Künste

entsprachen ihrem Namen gar nicht, schlössen vielmehr ein sehr

unfreies Wesen in sich, einen veralteten Formalismus, eine ermüdende

Uniformität des Gedankens, und alles endete mit einem

zusammengestoppelten Gedächlnisskram. Von einer selbstsländigen
Beschauung des Gegenstandes oder von einer unbefangenen Beur-

theilung des vorschriftmässig dargebotenen Unterrichtsstoffes war
bei Lehrern und Schülern keine Bede. Das war strebsamen
Jünglingen längst zu einer geistigen Qual geworden, und als nun der
Humanismus mit den klassischen Werken der Alten einherzog und
den freiwaltenden Gedanken in bezaubernd schöner Form darbot,
da begehrte die studierende Jugend in lauten Stimmen, aus den

Satzungen der unbeugsamen Schulmechanik loszukommen und die

dumpfe Schulslube dem Odem jenes freiem Geistes zu öffnen, der
wie ein verjüngender Frühlingshauch aus Hellas und Rom daher-
wehte und ganz im Zuge stand, dürre Blätter und abgestorbene
Aeste vom Baum der Erkenntniss fortzutreiben, dafür eine

frischsprossende Blüthenfülle anzusetzen und so den Baum mitten in den

Pflanzgarten der von einer andern Sonne beschienenen Schule
einzustellen. Unter diesen Stimmen, die so aus der Jugend redeten,

war auch Glarean. Er sagt es uns später selbst und zwar an einem
treffenden Orte, nämlich in dem Commentar, den er im Jahr 155G

zur neuen Dialektik seines hochgeschätzten Lehrers Cäsarius herausgab.

Dieser ausgezeichnete Humanist beabsichtigte mit seinem neuen
Lehrbuch die Dialektik, die also, wie wir gesehen, zum Trivium
gehörte, vernünftiger einzurichten und die lernbegierige Jugend von
den sophistischen Spitzfindigkeiten, a sophisticis subtilitatibus, sagt
Glarean, wegzubringen, sie dagegen anzuleiten, wie sie über
Lehrfragen auf eine geistreichere und besser bildende Weise disputiren
könne. Dadurch sollte das Lehrbuch des Petrus Hispanus verdrängt
werden. Nach demselben war in der Dialektik bis dahin unterrichtet

worden, und in welcher Pedanterie das Schulfach getrieben
wurde, lässt sich in auffallender Art gerade an diesem Lehrbuch
ersehen. Das Buch führte den Titel summulae logicales und enthielt
einen förmlichen Dispulirapparat, an dem der Schüler in zugeschnittenen

Sätzen über die Dinge etwa so logisiren und raisonniren



lernte wie man eine Strähne Garn aufwindet und wieder abwickelt.
Und dieses geistlose Machwerk halte Platz und Gewalt in der Schulstube

vom Jahre 1275 bis in die Studienzeit Glareans, also über
200 Jabre lang behauptet, ohne in seiner Autorität geschmälert oder
in seiner Formalität abgeändert worden zu sein. So galt es

namentlich auch zu Köln, wo der IIocuspocus des mittelalterlichen
Schematismus noch im bochgestiefelten Gange durch die Schulen

gezogen wurde. Es gereicht in der That unserm Glarean zu nicht

geringer Ehre, dass er der neuen Dialektik sein Wort und seine

Feder in offener Entschiedenheit geliehen. Er bewies damit ebenso

sehr seine rasche Fassung des wissenschaftlichen Fortschrittes als

den freien Muth, mit dem er unerschrocken für die Sache einstand,
als die verketzernden Stimmen von der obscuranten Seite über
seinen Lehrer Cäsarius herfielen. Welch ein Gegensatz übrigens
zwischen damals und jetzt! Damals ein und dasselbe Lehrbuch
unveränderlich Jahrhunderte lang das klappernde Räderwerk, an dem der

Unterricht abgedreht und der Schüler abgequält wird, und jetzt, in

unsern Zeiten, eine athemlos laufende Fabrikation von Schulbüchern 1

Kaum haben Schulbücher und Schulkinder angefangen, einander

kennen zu lernen, so werden sie schon wieder aus einander gejagt,

um irgendwo andere Bekanntschaften zu machen. Dem Kinde wird
nicht Zeit gelassen, sich mit Sinn und Auge in das einmal vorge-
gelegte Lehrmittel zu vertiefen. Es befindet sich wie ein pressirter
Geschäftsreisender immer im Schnellzug, und zwei Geschwister, die

nur um einige Jahre aus einander stehen, erinnern sich nicht leicht,
mit einander in dem nämlichen Schulbuche gelesen oder gerechnet

oder gesungen zu haben. Welch eine flüchtige Beweglichkeit
in der Kindesseele, und nebenbei auch in der Familien- oder Schulkasse

1 Wie sind wir in das zu weit, viel zu weit überspannte
Gegentheil von Petrus Hispanus gerathenl

Kehren wir wieder zum Studiengang Glareans und seiner

Zeit zurück. Ein Jahr lang blieb nun der Student in der Artistenfakultät

oder in der Schule der freien Künste. Er machte hier
einen vorbereitenden Kurs in der angegebenen Weise, mit blossen

Gedächtnissübungen durch und lernte einen gewissen Lehrstoff
auswendig, um darüber ein Examen zu bestehen d. h. den gelernten
Stoff im Examen herzusagen. Nach diesem ersten Schuljahr hiess



21

der Student baccalauriandns, das bedeutet, er musste nun das

Baccalaureatsexamen machen und dadurch wirklicher Baccalaureus werden.

Es ist schon oft gefragt worden, was eigentlich ein Baccalaureus

gewesen sei. Aus den Universitätsstudien zu Köln, wie sie

uns von Kraft dargelegt werden, lässl es sich erkennen. Das

Baccalaureatsexamen ist ungefähr unser jetziges Maturitätsexamen, nur
auf niedrigerer Stufe, und der Baccalaureus war derjenige Student,
der für fähig erklärt wurde, in das Studium einzutreten. Es war,
wie auch das Wort Baccalaureus besagt, die erste Beere, das erste

Blatt, das er vom Lorbeer der freien Künste gepflückt hatte. Wann
Glarean zu Köln das Bacalaureatsexamen bestanden habe, ist nicht
zu sagen. Sein Name ist in keinem Register der kölner Baccalau-
rianden angegeben, hingegen derjenige Bullingers, der als Henricus

bremgart aufgeführt ist und das Baccalaureatsexamen im Herbst
1520 abgelegt hat. Auch deutet Glarean nirgends darauf hin.
Wahrscheinlich hielt er diese blosse Vorstufe seines höhern Studiums
nicht der Erwähnung werth. Dass aber Glarean Baccalaureus
geworden sei, ist nicht zu bezweifeln. Bei der grossen Befähigung
und Beeiferung, die ihm zukam, ist kein Grund einzusehen, warum
er diese Aufgabe nicht gelöst haben sollte. Zudem hatte er sehr

gute Lehrer, die er mit hoher Achtung und inniger Dankbarkeit
nennt, nämlich die drei Meister der freien Künste Andreas aus
Bardwick in Hannover, Rudger aus Venloo in den Niederlanden und
Matthias von Aachen. Er empfleng von ihnen damals Unterricht in
jener propädeutischen Philosophie, später auch in der Theologie,
und genoss überhaupt ihre wohlwollende Fürsorge in besonderer

Weise, wie wenn sie seine Eltern gewesen wären, mihi, sagt er,
parentum loco fuere. Dass Glarean das Baccalaureatsexamen
gemacht habe und zwar ohne Zweifel im Jahre 1508, also ebenfalls
ein Jahr nach seinem Eintritt in die Artistenfakultät, bringt noch
ein anderer Umstand zur Gewissheit. Er bestand nämlich, wie wir
zuverlässig wissen, zwei Jahre darauf, im Jahre 1510, das Magisterexamen,

und beobachtete also auch hierin den allgemeinen Gang
des Studiums. Denn es war die durchgängige Regel, dass man,
nachdem man mit dem Baccalaureatsexamen in das innere Studium
der freien Künste eingetreten war, dieses Studium in den zwei
folgenden Jahren absolvirte und darin dann das Magisterexamen ab-



22

legte, am durch dasselbe die Magisterwürde oder den Doktorhut
der freien Künste zu erlangen. Da aber das Magisterexamen weiter
ging und viel mehr in sich begriff, so wurde ihm ein Tentamen

vorausgeschickt, gleichsam eine Probirstunde, in welcher am Schü

ler herumgetastet wurde, ob er wohl fest und haltbar genug sei,
das eigentliche Magisterexamen im vollen Umfange und hinunter
bis auf den Grund zu bestehen. Zu diesen Prüfungen, zu Examen
und Tentamen, wählte die Fakultät die Examinatoren und Tentato-

ren und zwar so, dass der Präsident der gesammlen Prüfungsbehörde

der Dekan war, und aus jeder einzelnen ßurse ein Examinator

oder Tentator genommen wurde. Hierauf wurde man schriftlich
und mündlich geprüft, gewöhnlich in der Glausur und zu Köln in

einem Saale, welcher die »rothe Kammer« hiess. Wer nun alle

Prüfungen wohl bestanden hatte, erhielt die Licenz der Magisterwürde,

also die öffentliche Bewilligung, Rang und Namen eines

Magisters der freien Künste zu führen. Unter diesem Rangestitel wurde
man dem Vicekanzler der Universität vorgestellt. Am 11. März
1510 hatte Glarean solche Ehre und wurde dem Vicekanzler der
Kölner Universität, Adam von Boppard, zugeführt, mit dem rühmlichen

Zeugniss, er sei als vollauf fähig und würdig befunden worden,

den Grad des Magisters zu empfangen. Aber noch stand man
nicht am letzten Ziele. Bevor dieser Magistergrad mit allen seinen

Ehrenzeichen dem Kandidaten feierlich zugesprochen wurde, musste
letzterer eine öffentliche Vorlesung unter dem Rektor derjenigen
Burse halten, welcher er angehörte. Glarean gehörte der Bursa
montis oder der montaner Burse an und hielt hier seine Vorlesung
noch im gleichen Jahre 1510. Jetzt erst nach bestandenem
Magisterexamen und gehaltener Vorlesung, empfing er in allen Zeichen

und Geremonien die laurea doctoralis, jetzt erst war er Magister,
aus welchem Namen bekanntlich unser Wort Meister abgeleitet
wird, und konnte als vortragender Lehrer oder Lektor auftreten-
Auch diess ist Glarean geworden und hat als Lektor in der montaner

Burse gArbeitet. Aber damit hatte er noch keineswegs den

Boden einer Fakultät betreten. Wer auch das Magisterexamen hinter

sich hatte und im vollen Ornat eines Magisters stand, war doch

erst an der Schwelle der Fakultäten angekommen und musste sich

nun entscheiden, zu welcher der drei Fakultäten, Theologie, Medi-



23

zin und Jurisprudenz, er sich wenden und welches Studium, das

theologische,, medizinische, juridische, er zu seinem Fachstudium
machen wolle. Behalten wir dies im Auge, so war das Magisterexamen

der damaligen Zeit ungefähr das, was wir jetzt unter dem

philosophischen Examen verstehen und anderseits haben wir aus
der bisherigen Darstellung der ganzen Sache zu entnehmen, dass das

reglementarische Verfahren, wie es in Glareans Zeit gegolten, gros-
sentheils auch zu uns herübergekommen und der Gang der Studien,
wenn auch nicht in seiner innern Entwicklung und geistigen
Erweiterung, doch in seiner äussern Bewegung bis heute so ziemlich
gleich geblieben ist. Noch in unsern Tagen gehl man ja zusammen
bis zum Maturitätsexamen, das dem Baccalaureatsexamen paralell
erscheint, und von da an ebenfalls in einem Verlauf von zwei Jahren

bis zum philosophischen Examen, das dem Magisterexamen
gegenübersteht, und erst von hier an scheiden sich jetzt noch die
Richtungen der Studirenden je nach ihrem Fachstudium in bestimmterer

Weise aus einander.
So kam nun auch für Glarean die Stunde der bedeutungsvollen

Frage, welcher Facultät er sich widmen wolle. Er entschied
sich für die Theologie, wenigstens einstweilen, wollen wir
hinzusetzen, und jedenfalls nicht für die Theologie, wie sie von den

Dominicanern zu Köln gelehrt wurde.
Er spricht sich darüber offener zu Zwingli aus, mit dem er

jetzt von Köln her in einen Briefwechsel tritt und ein ungemein
herzliches Verhältniss fortführt, was bis zum Jahre 1523 dauert.
Er hat an Zwingli etwa 30 Briefe gerichtet, die eine innige Liebe
und Verehrung für den grossen Mann und väterlichen Freund
athmen und es an vielen Stellen ausdrücken, dass Glarean keinen
bessern Rathgeber und zuverlässigem Beistand als Zwingli halte,
wcsshalb er ihm dann auch alle seine Angelegenheiten gross und
klein, Leibes und der Seele durch diese 12 oder 13 Jahre des

Briefwechsels hindurch anvertraut. Die Zeit und der Raum der

gegenwärtigen Arbeit gestatten es natürlich nicht, in den vielfältigen
Stoff dieses Briefwechsels, auf den wir indess später noch einmal
zurückkommen werden, speziell einzugehen. Doch können wir
nicht umhin, gerade aus den drei von Köln an Zwingli abgegangenen
Briefen Glareans einige Stellen herauszuheben, weil uns dieselben



24

von ihm charakteristische Züge angeben, an denen wir ihn nach

aussen und innen besser beschauen. Schon im ersten Briefe vom
13. Juli 1510 treffen wir auf zwei Stellen dieser Art, die eine
berührt mehr die Richtung des äussern, die andere mehr die Richtung
des innern Lebens. In der erstem schreibt er, er befinde sich zu
Köln in Bezug auf die Studien ganz gut, aber nicht in Rücksicht
auf die dortige Lebensart. Sein Magen vertrage die kölner Speisen
nicht. Wein und gutes Wasser, potus Bacchi et nympharum, fehle

zu Köln. Es sei ein fortwährendes Biertrinken, potus Cereris con-
tinuus. Er fühle sich angegriffen und werde zur Erholung eine

Tour nach Aachen machen. In seine Heimath ziehe es ihn jetzt
nicht, um gewisse Hoffnungen zu erfüllen. Man möge ihm das

nicht verübeln und Zwingli solle docli seinen Vater darüber
beruhigen. Denn um in den Pfarrdienst einzutreten, dazu habe er
noch nicht das Alter, d. h., will er sagen, die zum Pfarrdienst
erforderlichen Jahre der Vorbereitung und Befähigung, und Glarean

durfte dies sagen, ohne sich damit seinen Eltern gegenüber hinter
einen blossen Vorwand zu verstecken. Er war freilich schon,22
Jahre all, aber hatte ja erst jetzt 1510, wie wir gesehen, nach ab-

gethanem Magisterexamen die Theologie als sein Fachstudium
angefangen. Insbesondere, fügt er bei, gelüste es ihn gar nicht nach

der Pfarrstelle in seiner Ileimathsgemeinde Mollis. Er möchte dort
nicht alljährlich, annuatim, wie der Geisshirt, caprarum custos, in
die Wahl fallen. Wenn aber Zwingli ihm sonstwo eine ständige
Stelle verschaffen könnte, so möchte er sich bestmöglich für ihn
verwenden. Er gienge sehr gerne nach Basel, wo ihm die
gesündere Lebensart und das bessere Wasser zuträglicher wäre. Aber

er gienge, hebt er hervor, und dies ist die zweite Stelle, die uns

auf seinen wissenschaftlichen und überhaupt geistigen Standpunkt
führt, nur unter der Bedingung, dass er philosophischen Unterricht
ertheilen könnte, und zwar müsste ihm gestattet werden, diesen

Unterricht nach der Lehrweise des Scotus vorzutragen. Diese

Lehrweise, doctrina, sei viel klarer und wahrer, luculentior et verior,
weit mehr geeignet den wissenschaftlichen Begriff, den terminus,
zu untersuchen und zu bestimmen, als jene blos eingebildeten
Behauptungen und albernen Geschwätze, jene ligmcnta et nugacula,
wie sie in der gewöhnlichen Schulweisheit, der Gegner an der



25

Tagesordnung waren. Diese Aeusserung Glareans ist sehr bedeutsam.

Wir wollen sie etwas genauer ansehen und daran
nachweisen, was für eine Stellung Glarean zu den beiden hauptsächlichen
Doctrinen eingenommen hat, die schon seit Jahrhunderten und noch

gewaltig zu seiner Zeit die gelehrten Schulen nach jeder Seite hin
beherrscht haben. Was war die scotische Doctrin oder die
Lehrweise des englischen Franziskaners Johannes Duns Scotus. und wie
ist sie entstanden Der italienische Dominikaner Thomas von
Aquino hatte in der Mitte des 13. Jahrhunderts unternommen, die
scholastische Theologie zu einem grossartigen Lehrgebäude
aufzurichten. Dasselbe zerfiel in die drei Hauptartikel von Gott, vom
Menschen und vom Gottmenschen. Dabei aber wurde die ganze
Kirchenlehre mit ihren unzähligen Lehrsätzen untergebracht, so
ungleich und unvereinbar solche auch scheinen mochten. Ein Lehrsatz

wurde auf den andern gegründet, Begriff aus Begriff
abgeleitet, Punkt an Punkt, Wort an Wort angekettet. Die Kirchenlehre

war zu einem mit der schärfsten Consequenz
zusammengeschlossenen System geworden. Dieses System hiess darum die
Summa und die Dominikaner nannten sich von da an die Sum-
misten. Es sah aus wie ein glänzend ausgestattetes Zeughaus, man
musste nur die Hände hineinstrecken, so hatte man die blankesten
Waffen, um jeden Gegner aus dem Felde zu schlagen. Das haben
sich die Dominikaner gehörig zu Nutzen gemacht. Sie handthierten
wie eine gut commandirte Phalanx in diesem Zeughaus herum und
der hl. Thomas mit seiner Summa ist nicht wenig daran schuld,
dass die Dominikaner die Kezerricbter des Mittelalters und die

Schildträger des Papstes geworden sind. Aber je mächtiger die

Autorität der Dominikaner in Kirchenregiment und Schulunterricht
wurde, desto mehr verloren die Franziskaner von der Herrschaft
der Welt und Zeit. Das konnten sie nicht ertragen. Sie richteten
die Blicke in ihrem Orden nach allen Seiten, * ob nicht unter ihren
Leuten ein Scholastiker zu finden sei, der dem Thomas der
Dominikaner mit einem ebenbürtigen Range gegenüberzustehen
vermöge. Der Mann stellte sich. Das war der Franziskaner Johannes
Duns Scotus aus Northumberland. Er wurde 1304 nach Paris
berufen, kämpfte hier die Dominikaner siegreich nieder und folgte
1307 einem andern Rufe nach Köln. Scotus vertritt die freiere



26

Denkweise und ist überall der Gegner der Summa. Der Buchstabe
der Kirchenlehre, sagt er, lasse sich nicht durchführen, und die

Vernünftigkeit der Kirchenlehre lasse sich nicht in allen Punkten

darlegen. Der Mensch trage in seiner Natur ein grösseres Theil
von angebornem Adel als die augustinisch getränkte Kirchenlehre
und als deren Gopie, die thomistische Summa, behaupte, und der

Geist habe das Recht, seine Gedanken und seinen Glauben
selbstständiger zu bestimmen. Die Ansichten des Scotus schlugen auf
den Universitäten schnell durch; aber der darob aufgeregte Sturm
warf seine Wogen noch lange an die Ufer der Kirche und der
Schulen hin und der erbitterte Kampf zog sich heftig genug bis in
die Tage Glareans herein. Er selbst freilich, Glarean, ist über einen

Kampf hinaus, er ist mit sich selbst im Reinen, er legt, wie wir
gehört haben, sein wissenschaftliches Lehrbekenntniss unverholen ab,

er gehöre zur scotischen Schule und er knüpft sogar seine künftige

Anstellung, so sehr er eine solche wünscht, doch ganz
bestimmt an die Bedingung, es müsse ihm eingeräumt sein, nach der
doctrina Scoti zu unterrichten. Das ist ein entschiedenes Bewusst-
sein in unzweideutigem Wort. Damit soll allerdings nicht gesagt
sein, Glarean habe nun auch mit der Kirchenlehre und allen ihren
Glaubenssätzen gebrochen und schicke sich an, dieses Gebiet skeptisch

zu durchstreifen oder feindselig zu bestreiten, ein Standpunkt,
den Glarean nie, weder jetzt in Köln noch später irgendwo zu Basel,

Paris oder Freiburg vollständig eingenommen hat. Aber Eines ist
uns mit seiner offenen Erklärung zur doctrina Scoti erwiesen, dass

ihm nämlich jener freie Zug des Geistes angehört der sich von
keiner einseitigen oder engherzigen Autorität gefangen nehmen lässt,

fertige eine solche Autorität ihre Vorschriften und Satzungen im
Namen der heiligen oder unheiligen Wissenschaft aus. Glarean hat

diesen Zug immer behalten, er hat ihn in der Beschauung und

Behandlung wissenschaftlicher Werke bewährt, auf hervortretende Weise
bei seiner Bearbeitung der Classiker, besonders des römischen
Geschichtsschreibers Livius, und darüber hat Niebuhr in der Vorrede

zu seiner römischen Geschichte unserm Glarean ein bleibendes

Ehrenwort niedergelegt. Es sei, bemerkt Niebuhr, in jenen frühern
Zeiten von einer unabhängigen Forschung nichts wahrzunehmen,
der überlieferte Buchstabe habe die Geister durch Generationen hin-



27

durch im Banne gehalten, vor der geltenden Tradition habe man
sich unbedingt gebeugt und nur selten habe ein freigeborner Geist
diese Schranken durchbrochen, wie es Gl area n gethan habe.
Gehen wir noch weiter. In der doctrina Scoti lag nicht nur die

Ablösung von angelegten Fesseln, sondern noch etwas anderes und
eben auch dies hat Glarean in seine Richtung und Lehrthätigkeit
horübergenommen, das ist ein kritischer Blick und ein überall
nachspürender Sinn. Wenn der Dominikaner alles zu einem System

zusammenzwang und Begriff an Begriff drängte, sagte der Franziskaner,

es gebe gar kein System, löste einen Begriff vom andern ab,
beschaute jeden abgelösten Begriff für sich und suchte an ihm das

Für und Wider, das Pro und Contra, das Positive und Negative
heraus. In diesem Sinne ist Glareans Urtheil zu fassen, die
doctrina Scoti sei luculentior et verior, und unstreitig ist es ein

Verfahren, dessen sich keiner erwehren kann, der in unbefangener
Weise der Wissenschaft und ihrer Wahrheit dienen will. Er darf
keinen Satz ungeprüft hinnehmen, muss alles an's Tageslicht hinauslegen

und jegliches, das sich am Massstab strenger Untersuchung
nicht halten lässt, preisgeben, mag dies seiner eigenen Meinung noch

so viel Eintrag thun und ihr daher unerträglich vorkommen. Wie
oft haben die Theologen, ihrem System zu lieb, biblischen
Ausdrücken und Ausprüchen eine Deutung gegeben, die ganz und gar
nicht in denselben lag, und wie oft haben Philosophen, ebenfalls

ihrem System zu lieb, Behauptungen aufgestellt, die mit Natur und
Leben im Widerspruche standen! Liefert uns hievon nicht die

ganze Kirchenlehre in der angegossenen Panzerrüstung der thomi-
stischen Summa den umfangreichsten Beweis, und steht Glarean
nicht im Recht, wenn er der Lehrfreiheit der scotischen Prüfungsmethode

als der „lichtvollem und richtigem" den Vorzug gibt?
Anderseits wollen wir nun auch die Nachtheile nicht übersehen,
die an der doctrina Scoti hafteten und die Glarean ebenfalls mit
ihr theilt. Der Franziskaner gerieth in eine förmliche Manie, in
allen Dingen die Gegensätze herauszusuchen, die Widersprüche
aufzuspüren, Thesen und Antithesen standen einander immer gegenüber,

jedes Theorem wurde in ein Problem zersetzt und die Wahrheit

zur Wahrscheinlichkeit verdünnt. So schweben bei Scotus
und den Scotisten alle Begriffe in einem schwankenden Stand, in



28

einem zu- und abströmenden Fluss, es kommt nirgends zu einem
festen Halt, und nirgends sind wir bei einem Abschluss oder vor
einem zusammenstimmenden Ganzen. Das haben ihm die Dominikaner

zum bittern Vorwurf gemacht. Die Lehre des Scotus, sagten
sie, sei von Anfang bis Ende ein Quodlibet aller möglichen
Meinungen, und daher hiessen sie auch den Scotus selbst den Quod-
libetarius. Wie, bemerken wir nicht bei Glarean eine gewisse
Verwandtschaft? Hat man ihn nicht oft beschuldigt, er leide an einer
herumfahrenden Unstätigkeit und halte namentlich in seiner
Gefühls- und Glaubensrichtung nicht Stand? Wir sind nun weit
entfernt, diese Unzuverlässigkeit blos aus der scotischen Lehrweise
abzuleiten, sie lag ohne Zweifel in seinem Naturell und Glarean hat
die Anlage dazu in die Schulen und in das Leben mitgebracht, wie
wir anderseits gar wohl wissen, dass sich Glarean auch durch
starke Einflüsse von aussen in eine unentschiedene Haltung ziehen

und in derselben hin- und herziehen liess. Aber begreifen können
wir, dass sich seine Gefühls- und Gedankenwelt mit der scotischen
Lehrweise ausserordentlich leicht assimilirte und darin stärkende

Nahrung fand, und in hohem Grade bedauern müssen wir, dass

Glarean in seiner herumsuchenden Unschlüssigkeit nie dazu
gekommen ist, eine freudige Wendung zu der mächtigsten Erhebung
der Geister zu nehmen, zur Reformation, die als der Auferstehungsruf

des Jahrhunderts zur höchsten Freiheit und Wahrheit in die

Jahre seiner Jugend gefallen ist. Das ist die beklagenswertheste
Partie im ganzen Leben Glareans, dunkel in ihren innern Gründen,

wehmüthig für unsere Gefühle, wir würden sie wohl am liebsten
mit Vergessenheit decken. Aber wir werden später durch den

Gang der Dinge und durch das Verhältniss der Personen gewaltsam
genöthigt, sie wieder unter die Feder zu nehmen und sie dann
ausführlicher zu behandeln.

Was um Glarean herum immer frisch grünt und freundlich

lächelt, das ist das Paradiesesbild der Poesie. Wo ihm die Muse

an den Lebensweg tritt, lieblichen Blickes, beflügelten Schwunges,
da hat auch er für sie eine jauchzende Seele, ein grüssendes
Willkommen. Es wandelt ihn von Zeit zu Zeit eigenthümlich an, aus
des Lebens düslern Thaiesgründen sich auf des Parnassus lichte
Höhen zu flüchten. Diesen Parnass hat er als Hirtenknabe auf seinen



äö

molliser Bergen gefunden, es zog ihn in der Schule des Rubellus
und zieht ihn jetzt wieder an der Universität Köln hinauf in die

selige Welt. Ein besonderer Anlass winkte ihm dazu. Der west-
phälische Humanist Herman Busch hatte an einem Maitag 1508

vor einer glänzenden Versammlung ein Gedicht unter dem Namen

Flora vorgetragen und darin mit hohen Worten den Ruhm und
Preis der Stadt Köln besuugen. Vom Gedicht wie vom Vortrag
wurde Glarean unbeschreiblich ergriffen und bis in eigentliches
Entzücken erhoben. Er gab das Gedicht 1554 heraus und schrieb
eine Dedikation dazu, worin er damals noch, also 46 Jahre später,
vergwissert, es sei -ihm in jener Stunde gewesen, als sei er in eine
andere Welt versetzt und habe Apoll und die Musen selber mit
unvergleichlichen Stimmen gehört. Noch lange habe ihm der Zauber
dieser Sprache durch die Seele geklungen, und einen ähnlichen
Eindruck habe auch Erasmus bekommen, der, als er ihm das Gedicht
vorlegte, gerufen habe: Das Gedicht ist tausend Dukaten werthI
Zu solcher Höhe der Begeisterung kann von einer poetischen Stunde

nur ein Gemüth wie Glareans geschwungen werden, das den

dichterischen Fittig schon an sich selber trägt, und der Funke, der

hineinfällt, zündet nur hier des Dichters Fackel zu eigenen Liedern an.
Von Herman Busch ging Glarean hinweg und hatte nun selber

keine Ruhe mehr. Er suchte bald da bald dort nach einem

Gegenstand herum, den Musen wieder ein Opfer zu bringen. Am
liebsten sann er über den Kreis und Preis seines Vaterlandes und
schreibt nun auch am Schlüsse jenes ersten Briefes an Zwingli, er
habe neulich angefangen, den Sieg unserer Landsleute, den sie zu
Näfels über die Oestreicher errungen, in einem Heldengedicht zu
besingen — nostratium victoriam carmine heroico canere nuper
incepi. Das Gedicht ist nie herausgekommen. Warum, weiss man
nicht. Certis de causis, sagt jemand, non edidit, ohne näher
anzugeben, was das für Gründe gewesen seien, die ihn abgehalten haben.

Von Köln aus schrieb Glarean noch zweimal an Zwingli. Im
zweiten Brief vom 18. April 1511 bemerkt Glarean Eingangs, er
sende ihm hier das Gedicht zurück, das ihm Zwingli zur Durchsicht

und Prüfung vorgelegt hatte Es war eine Fabel vom Stier,
worin Zwingli den Unfug seiner Mitbürger, das Reislaufen in fremde

Kriegsdienste geisselte. Das Gedicht sei vortrefflich, schreibt ihm



30

Glarean, man wisse nicht, was daran vorzüglicher sei, die sprachliche

Schönheit oder die lehrende Weisheit mit ihren sinnreichen
Sprüchen. Gelehrte zu Köln hätten es auch gelesen und ihr volles
Lob ausgesprochen. Ferner dankt Glarean im Briefe seinem Zwingli
von Herzen, dass sich derselbe bei seinen Eltern, Schwestern und
Freunden so angelegentlich verwendet und überall gute Wege
gebahnt habe, er könne es ihm nie vergelten. Er habe im Sinne zu
einem Besuche heimzukommen, lares paternos visere, und zwar auf
die Glarner Kirchweih, ad glareanae aedis sacra dedicationem, und
scherzhaft schliesst der Brief deutsch: wenn ich kumm, so wellent
wir guter Dingen syn, was dann doch noch lateinisch folgt: dum

venero, bonarum rerum esse volumus, mit dem prächtigen Zusatz:
et canere in trumpis 1

Die Heimreise hat Glarean dann wirklich gemacht. Das ersehen

wir aus dem dritten Brief, den er, wieder nach Köln
zurückgekehrt, noch im gleichen Jahre 1511 an Zwingli richtet. In
diesem Briefe kann Glarean nicht genug sagen, was das für herrliche
Stunden 'gewesen spien, die er bei seinem lieben Ulrich in Glarus

genossen. Er könne sich fast nicht drein schicken, nicht mehr an

Zwingiis Seite zu sitzen und nicht mehr in dessen köstlicher
Unterhaltung zu sein. Auf dem Bückweg habe er in Basel den Doktor

Wentz getroffen, der -ihm versprochen habe, er wolle sich dafür
verwenden, dass Glarean noch einmal nach Basel komme. Sie

beide, Zwingli und Wentz, bittet Glarean, möchten es sich doch
recht angelegen sein lassen, dass er in etwa drei Jahren einen Platz
in Basel erhalte.

Das folgende Jahr 1512 bekam für Glarean eine besondere

Bedeutung nach zwei Seiten hin. Es brachte ihm eine öffentliche
Auszeichnung und gab ihm für immer seine Biehtung auf der
wissenschaftlichen Laufbahn.

Der Kaiser Maximilian I. hielt damals zu Köln einen Beichs-

lag ab, um einige auf das Kriegs- und Heerwesen des Reiches
bezügliche Fragen zu ordnen. Da fühlte sich Glarean getrieben, auf
den Herrscher ein Lobgedicht zu machen und trug es den 25.
August 1512 in der ganzen Versammlung der Beichsfürsten vor, und

zwar singend, nach der dorischen Weise, d. h. wie wir jetzt sagen
würden, aus D dur, aber nicht nach dieser Scala, sondern auf der



3i

planen Tonleiter, also ohne Kreuzerhöhung, ein Gesang, der unsern
an die hochtönende Terz und Septiraa gewöhnten Ohren nicht
sonderlich zusagen würde. Die Ohren jener hohen Herren und selbst
des höchsten, des Kaisers, waren aber nicht so empfindlich wie die

unsrigen. Das Gedicht wurde mit allgemeinem Beifall aufgenommen
und Maximilian ging sofort auf den Dichter und Sänger zu, setzte

ihm mit eigener Hand den Lorbeerkranz auf das Haupt, einen

Brillantring an die Hand und entliess ihn mit einem herzlichen
Lebewohl. Im Gedicht hatte Glarean nämlich die Verse angebracht:

Das Eine noch füg' ich hinzu, das Süsseste mir auf der Erde:
Helvetien ist mit Dir, o Kaiser, durch ewiges Bündniss vereint,
Ein Volk, das dem Adler, den schreckenden Löwen selbst nachstrebt.

Idque unam adjiciam, quo nil mihi gratius orbe,
Helvetia teterno Caesar tibi federe juneta est,
Gens aquilam, gens terribiles imitata loones.

Hierauf widmete ihm der Kaiser das Abschiedswort:

Geh nun im Frieden, treusorgender Freund deines Volkes!

Vade in pace, tuae gentis fidissime fautor!

Das war eine hochbeglückende Scene für Glarean. Sie machte
auf ihn einen unbeschreiblichen Eindruck, ja sie ist geradezu der

Wendepunkt geworden, der ihm entscheidend vor die Seele gestellt
hat, was er für seinen künftigen Lebensberuf anzusehen und zu

wählen habe. Es ist der Weg durch die schönen Wissenschaften,
durch Poesie und Humanismus gewesen, der ihn zu der seltenen

Auszeichnung mit Lorbeerkranz und Brillantring geführt hat. Auf
diesem Weg, muss er sich selber sagen, bin ich zu meinem ersten

Ruhm und Glück gekommen, auf diesem Wege will ich bleiben,
und er hat es gethan. Er gibt das Studium der Theologie, das er

nun zwei Jahre lang getrieben, von jetzt an auf und verfolgt mit
allem Eifer die andere Bahn, die ihm ein gütiges Geschick so
geebnet unter die Füsse gelegt und die ihn bereits in eine gewisse
Höhe getragen hat. Aber seien wir überzeugt, dieser Entschluss
des Wechsels hat ihn Kampf gekostet, wäre es auch nicht der

Theologie selber wegen, so doch in Rücksicht auf seine Eltern und

übrigen Verwandten. Denn er hat das Bewusstsein, er handle,

wenn er sich vejm geistlichen Beruf abkehre, ihren höchsten Wün-



$2

sehen zuwider 'und fahre barsch drein, die vielen schönen Hoffnungen

wie eine grünende Au zu zertreten, die man über ihn lange
Jahre sorgsam im Herzen gepflegt hatte. Vergegenwärtigen wir
uns jedoch Zeit, Personen und Sachen im richtigen Licht, so werden

wir Gründe bekommen, die Wendung, die er vornimmt, zu

begreifen und selbst zu rechtfertigen.
Betrachten wir einerseits, was die damalige Theologie war,

bald ein Tummelplatz lächerlicher Streitfragen, bald ein unerträglicher
Ballast scholastisch geschürzter Knoten, an denen man sich todtmüde

rang sie zu lösen, um sie, sobald sie gelöst schienen, nur wieder
aufs neue zu schürzen. Vergessen wir anderseits nicht, was für
eine Welt erhabener Ideen und Schätze der Humanismus dem jugendlich

strebenden Geiste aufgeschlossen hatte, und vergessen wir nicht,
dass dieser jugendlich strebende Geist wenn in irgend einem, so

gerade in Glarean waltete, dass in ihm ein glühender Enthusiast
für das classisch Grosse und Schöne lebte, und vergessen wir endlich

nicht, dass dieser Enthusiast soeben von einer Kaiserhand
gerade hier, auf dem Gebiete des Schönen, in einen schimmernden
Glanz gestellt worden ist und nun vor aller Welt poeta laureatus
heisst! Wahrlich, es wäre fast unnatürlich zugegangen, hätte
Glarean den Schritt von dem dürren Stoppelfelde scholastischer

Lehrgezänke nicht hinübergethan in das reizende Blumengefilde, wo
ihm Blülhen und Früchte so schnell zum Kranze heranwuchsen. Er
hat ihn gethan, diesen Schritt, und von da an sehen wir ihn keinem
andern Dienst und keinem andern Altar geweiht als' den schönen

Wissenschaften, wie man sie nannte, in ihnen und mit ihnen wird
er der begeisterte und begeisternde Jünger und Lehrer und ist es

geblieben bis an das Ende seines Lebens. Hier webt und wirkt
er in seinem eigentlichen innersten Element. Er schloss eben doch

die rechten reichen Pfunde zu einem Philologen und Humanisten in
seine Brust ein, ein Beruf, der ihm von Natur angehört, der ihn
mit Gewalt zum Ziele drängt und alles andere auf die Seite schiebt,
was irgendwie störend in den Lauf treten könnle. Beachten wir
z. B. nur Einen Zug. Im Jahr 1510 hatte Glarean, wie wir gesehen,
sein Fachstudium der Theologie angetreten. Im gleichen Jahre

war jener Humanist Joh. Cäsarius aus Jülich-Aachen nach Köln
gekommen und kündigte griechische Lectionen an auf Grund einer



33

neuen Grammatik von dem in Paris ledenden Griechen Chrysoloras.
Ohne sich lange zu besinnen, meldet sich Glarean bei Cäsarius als
Schüler und fängt griechisch an, was von zwölf Theologen damaliger
Zeit, wenn sie einmal ihr Fachstudium begonnen hatten, kaum Einer
that. Als emsiger Schüler sitzt Glarean, den Chrysoloras in der

Hand, zu den Füssen seines vortrefflichen Lehrers und hat es in
den griechischen Studien, obschon er sie spät anfieng, doch noch

weit genug gebracht, wie wir später auch aus dem Unterricht
entnehmen, den er seinen Zöglingen im Griechischen ertheilfe, so dass

ein Valentin Tschudi, OvaUvnvog 6 Äoööog wie er sich griechisch
schreibt, von Paris aus der Bursa Glareans unter dem 13. Nov. 1320

an Zwingli einen griechischen Brief schreiben konnte. Mit Cäsarius

tritt Glarean überhaupt in ein inniges Verhältniss, aus guten Gründen;
denn dieser Humanist besass Gewalt und Gabe, die Jugend mächtig
an sich zu ziehen. Er war ein ausgezeichneter Lehrer, der nicht
nur humanistisch, sondern acht human unterrichtete. Mit einem

freien Geist und reichen Kenntnissen verband er ein freundliches,
mildes, gewinnendes Wesen, welch ein Gegensatz zu den finstern

Mönchsschulen, wo bei beschränktem Sinn und rauhem Wort Stock
und Ruthe regierten! An Cäsarius sind denn auch mit einem eigentlichen

Zauber alle Schüler gefesselt, ßullinger so gut als Glarean,
der ihn nicht genug erheben kann. Es geschah nur aus inniger
Dankbarkeit, dass Glarean die Ausgabe seines Panegyrikus oder des

Lobgedichtes auf den Kaiser Maximilian seinem lieben Lehrer Cäsarius

widmete. Dieselbe Achtung wusste dieser Humanist auch

andern Personen einzuflössen. Der Secretär des Kaisers Karl V.,
Georg Spalatin, nennt den Cäsarius priscm probitatis exemplum, -ein

Musterbild alter Rechtlichkeit, und Melanchthon hielt ihn in hohen
Ehren. Die drei Männer, voran Cäsarius, dann der Graf von Nuenar
und Jakob Sobius, schlössen später zu Köln ein humanistisches

Triumvirat, um die classischen Studien und freien Wissenschaften
in den rheinischen Landen gegen die Obscuranten oder Dunkelmänner

unter Schutz und Schirm zu halten, und hier, in diesem

Triumvirate, war der Kreis, wo auch Ulrich von Hutten zu mancher
Stunde seine mannhaften Worte aussprach. Wir dürfen mit Zuversicht

annehmen, dass ein Lehrer wie Cäsarius auf einen Schüler
wie Glarean einen bestimmenden Einfluss übte, und dies lässt sich

3



34

auch an der Hand tatsächlicher Beweise darthnn. Von der ganzen
Persönlichkeit des Cäsarius sind viele lebendige Züge in das Wesen

und die Wirksamkeit Glareans übergegangen. In wissenschaftlicher

Beziehung steht fest, dass Glarean durch Cäsarius noch tiefer in die

classischen Studien eingeführt und darin zu einer noch idealern

Richtung gehoben worden ist. Wenn ferner Cäsarius diesen Studien
die ganze Freudigkeit seines Gemütbes und Geistes zuwandte und
für sie bei allen Kämpfen mit muthiger Entschlossenheit einstand,
theilt Glarean mit ihm nicht denselben Sinn? Kennt Glarean etwas
Höheres als seine Classiker, und nimmt er für sie nicht jederzeit
den Kampf wider die Gegner unerschrocken auf? Von Cäsarius

gilt das Lob, er habe seine Schüler so liebevoll, mit einer
väterlichen Sorgsamkeit behandelt und immer ihr Bestes im Auge gehabt,
hat Glarean von ihm nicht auch dies gelernt, hat er seine Zöglinge
nicht mit einer wohlmeinenden Treue an die Hand genommen und
wie Kinder in einer Familie gehalten? Cäsarius sucht seine Schule

selbstständig zu führen, unabhängig von amtlicher Autorität, und
dabei dient er fast umsonst, in der Begeisterung für freie Wissenschaft

und Bildung vergisst er den eigenen Vortheil und begnügt
sich mit der kläglichsten Besoldung. Nach beiden Richtungen hin,
in der Unabhängigkeit und in der Uneigennützigkeit des Unterrichtes,
wandelt Glarean in den gleichen Fussstapfen, Lehrer und Schule
sind das Musterbild, das ihm in der Seele hängen geblieben und
im eigenen Leben zur Copie geworden ist. Man muss dies etwas

genauer verfolgen, um die künftige Stellung und Berufsthätigkeit.
Glareans richtiger zu verstehen. *

Die rheinischen Humanisten Herman Busch, Johannes Cäsarius

und andere waren keine Dozenten im Sinne unserer Gegenwart,
sie waren nirgends angestellt, weder in den Bursen noch in den
scholis publicis, und ebensowenig waren sie das, was wir unter
ausserordentlichen Professoren verstehen. Sie waren Privatdozenten,
aber nicht an der Universität oder einer derartigen Anstalt, sie

waren Privatdozenten für sich und gaben Unterricht in ihrer eigenen

Wohnung. Sie waren genöthigt, es so einzurichten, schon desshalb,
weil der humanistische Unterricht vieler Orten mit scheelen Blicken

angesehen, in seiner Entwicklung verkümmert und selbst in seiner
Existenz gefährdet wurde. Auf solche Weise, in einem auf sich



35

selbst zurückgezogenen Kreise, hielt Cäsarius seine Vorlesungen und

Unterrichtsstunden, hatte aber dazu eine Schaar erlesener Schüler,
vornämlich aus dem Adelstande. Allein trotz dieser adeligen Schüler

war das Einkommen so gering, dass der gute Mann in schweren

Sorgen stand und mit täglichem Mangel zu kämpfen hatte. Als er
1513 von Köln nach Münster gieng, um auch dort das Studium
der Alten im höhern .Sinne anzubahnen, wurde er, obwohl er viele
Schüler und unter diesen den berühmten Humanisten Murmellius'
hatte, für seine Stunden so schlecht bezahlt, dass er das Geld zur
Rückreise nach Köln nicht zusammenbrachte und es entlehnen

musste. Wie wiederholt sich dies alles bei Glarean! Ueberall,

wo er wohnt und wirkt, richtet er seine Schule ganz humanistisch
ein, so viel als möglich auf sich selbst gestellt, um von Willen und

Willkür fremder Polenz unangefochten zu bleiben, und das Geld,
das er von seinen Schülern für Unterricht und Unterhalt bezieht,
ist immer unbedeutend, Avorüber er in seine Briefe mancherlei

Bemerkungen eingestreut hat. Bekannt ist ja ferner, dass Glarean

von Basel nach Freiburg neben andern Gründen auch desshalb
übersiedelte, weil seine ökonomischen Verhältnisse ungeachtet seiner

Einfachheit und Sparsamkeil in Verfall gerathen waren und er zu
Basel sein Auskommen nicht mehr gefunden hätte. Man sollte
meinen, solche Aussichten hätten von dem Lehrstande und überhaupt
von dem wissenschaftlichen Berufe zurückgeschreckt. In unserer
Zeit, die das Einmaleins der materiellen Interessen vorn auf der
Brust und das Vergissmeinnicht der idealen Güter hinten auf dem

Rücken trägt, müssen die gehörigen Prozente zum voraus zugesichert
sein, um junge Leute zu einer Lauf- und Lebensbahn bestimmen

zu können. Bei den Humanisten und ihren Schülern sind die

Begriffe von spärlicher Oekonomie und dürftiger Existenz von Anfang
an geläufig geworden, und wie sehr ein begeisterndes Ideal über
allerlei Besorgnisse irdischer Art zu erheben vermag, können wir
immer wieder an Glarean sehen. Ihn hielt nichts ab, ihn trug es

über alle Bedenken hinweg, mochten sie das Herz wegen Auskommen
oder wegen Gesundheit befallen. Glarean ist immer unermüdlich
an der Aufgabe, jetzt in den Studien, später in der Bearbeitung
römischer Autoren oder eigener Schriften und am meisten in seiner

Bursa, in seinem eigenen Schulhaus, das er sich überall, in Basel,



36

Paris und Freiburg erstellte, urn in demselben eine Anzahl Zöglinge
zu halten und ihnen Unterricht vornämlich in den classischen

Sprachen, dann auch noch in einigen andern Bildungsfächern zu
ertheiien, aber in dem Sinne, dass mit der wissenschaftlichen

Richtung auch die erziehende Methode verbunden, werde, wie es

die Bursa nach ihrem Begriff und Wesen gewissermassen in sich

schloss. Die Bursa war das hauptsächlichste Arbeitsfeld Glareans,
das geweihte Ackerland, auf dem wir ihn unablässig aussäen und
die gestreute Saat pflegen, fördern und erweitern sehen. In der
Bursa verläuft das ganze Leben Glareans bis zum letzten Tage und
hier entfaltet er, wie ein Vater in seiner Familie, wie ein Priester
im Tempel, die gewissenhafteste feierlichste Thätigkeit, in welcher
die besten Kräfte dran gewendet und immer der sorgsamste Eifer
geübt wird. Das alles geschieht im stillen Gang, ohne nach aussen
besonderes Aufsehen zu machen, und doch sind davon nach aussen
die ehrenvollsten Zeugnisse abgegeben worden und haben Glareans
Bursa bekannt und berühmt gemacht. Denn aus dieser Bursa sind
eine Reihe vortrefflicher Jünglinge hohen Sinnes mit reichen Kenntnissen

hervorgegangen und sind später im tüchtigen Dienst des

Gemeinwesens ausgezeichnete Männer für Kirche, Schule und
Staat geworden. Dort ist er, wie schon einmal erwähnt, in der
montaner Burse, in der bursa montana, zuerst Alumnus oder Zögling,

hernach Lektor oder Lehrer gewesen und hier hat er sich
das Modell zu seiner eigenen Burse genommen. Die Burse spielt
überhaupt im Schul- und Unterrichtswesen jener Jahrhunderte eine

wichtige Rolle. Gehen wir ihr doch etwas genauer nach und sehen

wir zu, wie die Bursa entstanden ist und was sie für eine Bedeutung

gehabt hat. Wir werden uns dadurch nicht nur den Lebenslauf

Glarean's anschaulicher machen, sondern werden auf dem Wege
historischer Betrachtung, den wir hiezu mit einigen Schritten messen,

auch ein Stück mittelalterlicher Pädagogik gewinnen und

zugleich ein gründliches Verständniss von denjenigen Bildungs- und

Erziehungswegen bekommen, welche aus jenen Tagen in die neuere
Zeit herübergeleitet haben. Von der Bursa sind ja unsere
sogenannten Erziehungsinstitute oder, wie sie modern heissen, die Pen-

sionate, auf der Universität Convikt, hergekommen. Ja schon der
Name Bursa verdient eine Beachtung, indem er auf interessante



37

Weise Veranlassung zu andern Namen und Wörtern gegeben hat,
die jetzt noch unter uns ihre eigentümliche Bedeutung haben.

Was ist, fragen wir also, die Bursa als Wort und als Sache?
Das Wort Bursa ist ein Wort aus der Latinität des Aevum inferius
oder aus dem mittelalterlichen Latein und bezeichnet gemeinsamen
Beutel. Ob es von dem griechischen byrsa, Fell, Leder, herstamme,
weil das zusammengebrachte Geld in einen ledernen Behälter gelegt
worden sei, wollen wir dahingestellt lassen. Gewiss ist, dass es.

da gebraucht wurde, wo sich eine Vereinigung und Einrichtung auf
gemeinsame Kosten bildete. Aber wie ist dieser Begriff auf
Unterrichtswesen und Bildungsanstalten übertragen worden Wir haben
schon einmal bemerkt, dass bis in das U. Jahrhundert die Dom-
und Klosterschulen mit ihrem Trivium und Quadrivium gegolten
hatten. Sie standen unter geistlicher Leitung und der Leiter einer
Dom- oder Klosterschule führte den Namen Informator. Was ip diesen

Schulen für Bildung des Geistes und Gemüthes geleistet wurde,
war von sehr geringem Werthe. Der Unterricht war mechanisch,
die Zucht streng und rauh, des Schülers Leben verbitterte sich
durch klösterliche Einschränkung und mönchische Weltscheu, das

ganze Wesen dieser Schulen stiess das jugendliche Geschlecht von
Jahrzehend zu Jahrzehend mehr zurück. Da traten namentlich in

grössern Städten andere Lehrer auf den Schauplatz heraus, Männer

von besserer Bildung und edlerer Gesittung, boten jenen Dom- und
Klosterschulen die Spitze und erklärten, mehr als diese an den

Schülern leisten zu wollen. Mit Jubel wurden diese Männer be-

grüsst und sahen sich in kurzer Zeit von Schülern oder Scholaren
in Menge umgeben. Die Lehrer und Scholaren schlössen sich nun,
um gegen die alten Schulen festern Halt zu bekommen, inniger zu
einander und zusammen, bildeten einen neuen Schulstand und
nannten sich universitates oder Genossenschaften. Sie ordneten sich
weiter zu Gorporationen, aber immer unter zusammenhaltender
Einheil, und gaben sich ihre besondere Verfassung. Der Vorsteher
einer solchen freien Schule nannte sich, gegenüber jenem Informator
der Dom- und Klosterschule, Rector und wer von den Scholaren
bis zu einem Ziel vorrückte oder promovirte, erhielt den Ehrentitel
Doctor. Schon in den Tagen Abätards, zu Anfang des 12.

Jahrhunderts, gab es zu Paris für Philosophie und Theologie solche



38

Schulen, die von der pariser Domschule ganz unabhängig waren.
Nun ertheilte der König Philipp August zu Ende des 12.
Jahrhunderts allen diesen Stiftungen das Privilegium fori, sie durften
unter staatlicher Anerkennung als öffentliche Anstalten wirken.
Sogleich traten sie in diesem Sinne, als öffentlich anerkannter Lehr-
stand zusammen, erklärten sich als Gesammtgenossenschaft, nannten
sich universitas und wählten 1206 einen gemeinsamen Rector. Das

ist die eigentliche Entstehung der »Universität». Es ist die
geregelte Vereinigung aller Lehrstühle zu einer wissenschaftlichen Ge-

sammtheit. Diese universitas stieg zu Paris rasch in die Höhe und
als 1252 die eben gegründete Theologenschule der Sorbonne hinzukam,

die der Doctor der Theologie, Robert von Sorbonne, einem
Dorf in der Champagne, stiftete, und zwar zunächst für arme Scholaren

und Magister oder Schüler und Lehrer der Theologie, so
bekam die universitas eine materielle und geistige Verstärkung. Der
Ruf der pariser Universität drang nach allen Seiten in die Hauptstädte

Europa's hinaus und rief hier das gleiche Institut, nach dem

pariser Vorbild in's Leben. Ueberau erhoben sich Universitäten,
die freien Vereinigungen aller Lehrfächer zu einem grossen
Lehrkörper. An diesem Lehrkörper traten eine Anzahl Lehrer und
Schüler in freier Neigung und freundlicher Weise wieder mehr

zusammen und schlössen einen engern Lehrkreis unter einander.
Man vereinigte sich in einem Gebäude, wohnte beisammen, assi
mit einander und führte eine gemeinsame Gasse. Das war die

Rursa. Sie lebte entweder aus einem Fond, der geschenkt oder

gegründet war, wie in der Sorbonne, oder aus andern Schenkungen
und aus gemeinsamen Beiträgen. Arme Studenten hatten darin
Freistellen, die Lehrer oder Professoren Kost und Logis, aber keine

Besoldung. Was sie an Geld einnahmen war etwa die kleine Taxe,
welche die Baccalaurianden bei ihrem Baccalaureatsexamen zu
entrichten hatten. Wer in der Bursa war, hiess bursarius. Den
besondern Namen erhielt eine Burse von allerlei meist äusserlichen

Umständen, vom Wohnort oder Quartier, wo sie stand, vom Land
oder Volk, dem die meisten bursarii oder Mitglieder der Burse

angehörten, oder von irgend einer andern Veranlassung her. Das war
die Form der Burse. Diese Form, eine gleichgesinnte Gesellschaft

mit demselben modus docendi et vivendi, mit der nämlichen Lehr-



39

und Lebensweise, vereint im gemeinsamen Unterricht und im
gemeinsamen Unterhalt, war allerdings gar nicht neu und wies in die
frühesten Zeiten der Völker zurück. In der heidnischen Welt
erscheint 'uns Lykurg mit seiner spartanischen Staatserziehung und
ein paar Jahrhunderte später der pythagoräische Bund, der diese

Form in wundersam schönem Gepräge führt. Auf dem Boden des

christlichen Lebens sind es die Gongregationen der Klöster und
Orden, welche die gleiche Form an sich zur Darstellung bringen.
Die Bursa theilt also ihre Form mit andern Zeiten und andern
Anstalten und daher sind auch unsere Erziehungsinstitute oder Pen-

sionate, welche gemeinsame Lehrmethode mit gemeinsamer Lebensweise

in Kost und Logis verbinden, keineswegs eine Erfindung der

neuern Zeit, sondern sind eine uralte Sache. Aber was die Bursa
dieser freien Schulen neu hatte, das war das selbstständige Wesen

und eine heimische Brüderlichkeit, zwei grosse Zaubergewalten,
welche die aufstrebende Jugend mächtig zu fesseln vermochten.
Dies alles, der Name wie die Seele der Bursa, ist auch auf die

akademischen Gesellschaften übergegangen, die aus der Burse

entsprungen sind, das sind die spätem Studentenverbindungen. Von
den Worten Bursa und bursarii kommen die Namen Bursch und
Burschenschaft. Denn beide Namen, Bursch und Burschenschaft,
haben mit Birsch und birschen, mit denen man sie schon zusammenstellen

wollte, durchaus nichts zu thun. Jener Hauch der Freiheit
ferner, jener frische Geist des kühnen Wissens und kühnen Strebens
und wiederum jenes Einheitsgefühl zusammenhaltender Brüderschaft,
das alles findet sich bei der Burschenschaft ein, das alles wird
geradezu ihr verjüngender Lebensodem und wird dann umgesetzt
in die Devise: Gott, Freiheit und Vaterland. Hoch getragen von
diesen grossen Gefühlen schwang sich die Brust der studirenden

Jugend Deutschlands über gemeine Kriecherei so heldenmüthig
hinweg wie über die einschnürenden Formeln des verknöcherten Scho-

lasticismus. Es weht eine treibende Lenzesluft durch die Hallen
und Haine des akademischen Lebens und die heimathliche Erde
wird zum Pflanzboden stolz aufsprossender Blüthen. Aber diesen

Heimathsboden im Wachsthum solcher Blüthen, unter dem frohen
Reigen frischer freier Jugendgeister haben die Argusaugen der
selbstsüchtigen Staatsherrschaft und des engherzigen Kirchenregiments



40

je länger je strenger bewacht. Die Burschenschaft hat sich von
diesen Seiten einer unliebsamen Aufmerksamkeit zu verschen gehabt,
bis der unglückselige Handel Kotzebue's die schon lang abgelauerte
Gelegenheit brachte, die Burschenschaft, diesen akademischen Bund
acht germanischer Freiheit, Sitte und Wissenschaft, unter dem
Vorwand staatsgefährlicher Meuterei zu sprengen und den herrlichen
Geist, der Deutschlands studirende Jugend auf die Schwingen nahm
und hochtrug, aus seiner würdigsten lleimath, aus den germanischen
Gauen zu verbannen. - An die Stelle der zertretenen Burschenschaft
traten nun die seichten Landsmannschaften, die sich im Bier
ertränken und mit dem Bappier todt stechen durften, wenn sie sich

nur nicht von jenem Gift unabhängigen Freiheitssinnes und idealer

Begeisterung anstecken liessen! Lieber die schwellenden Herzen

begeisterter Jugend im lähmenden Siechthum erschlaffen und damit
kühnen Hochsinn und heldenmiithige Thatkraft ersterben als eine
Burschenschaft aus ihrem jugendlichen Morgenroth zum strahlenden
Mittag des grossen Mannesalters herauf wachsen lassen, ganz nach
den Grundsätzen metternichscher Politik, unter denen das Volk im
gemeinsten Sinnengenuss verderben oder im rafflnirtesten Jesuitismus
das Fastnachtsspiel seines Aberglaubens und Heiligendienstes
aufführen kann, wenn nur Thron und Altar, mögen sie auf einer noch

so falschen Unterlage ruhen, unangetastet bleiben und als die

Heiligthümer des Landes die anbetende Menge zur Kniebeugung
bringen 1

Das war also Bursch und Burschenschaft, welchen beiden die

Bursa Namen, Wesen und Geist gegeben hat. Noch ein anderes

Wort leitet sich von Bursa ab. Das ist der Name Börse. Wir
haben bemerkt, dass die Bursa auch die Bestimmung hatte, eine

Anstalt zu sein, in welcher auf gemeinsame Kosten gelebt und eine

gemeinsame Kasse gehalten wurde. Diese finanzielle Bezeichnung
der Bursa ist dem Wort Börse ausschliesslich verblieben, und zwar
in dem doppelten Sinn, dass Börse das eine Mal das Gefäss

bedeutet, wo Geld aufbewahrt wird, das andere Mal das Local, wo
man sich zu Geldgeschäften versammelt.

Das ganze Bild der Bursa, wie es uns nach den geschilderten
Seilen vor die Augen getreten ist, findet sich mit seinen hauptsächlichsten

Zügen bei Glarean wieder. Diejenige Bursa, welche er spä-



41

ter fuhrt, scbliessl in sich die nämlichen Merkmale zusammen. Sie

gibt den Zöglingen theils Unterricht und Erziehung, theils
Unterhalt in Kost und Logis, und zwar letzteres ebenfalls auf eine

erleichternde Weise. Denn die Schüler bezahlen ein geringes

Jahrgeld oder wie wir jetzt sagen Pensionsgeld, so dass Glarean,

was aller Anerkennung werth ist, auf den Nothstand tüchtiger Scholaren

menschenfreundlich Rücksicht nimmt und das möglichste thut,
ihnen das Studium zugänglich zu machen und manchem jungen
Mann den Pfad zu den schönen Wissenschaften mit helfender Hand

zu ebnen. Nicht minder hat Glareans Bursa jene zusammenhaltende
Gemeinschaft, in der es freundlich und brüderlich zugeht. Der
Lehrer hängt mit ganzem Herzen an den Schülern und sie noch

inniger an ihm, wenn auch, was in einer Anstalt mit 25—30
Zöglingen fast unvermeidlich ist, hie und da eine kleine Störung
vorkommt. Ebenso ist der Bursa Glareans jener Zug des freien Sinnes

und Wortes eigen, durch den die Bursen von den gewöhnlichen
Schulen offiziellen und obligatorischen Styls so sehr abstachen. Die
Scholaren Glareans durften sich in vielen Dingen, in Kleidung und
Lebensart weit freier bewegen als anderswo, und wir werden später

sehen, wie Glarean von amtlichen Schulbehörden darob sogar
zur Verantwortung gezogen wurde, dass er seine Schüler, nicht
streng genug in den vorgeschriebenen Formen und Schranken der

allgemeinen Lehranstalten halte. Und doch kann mit Wahrheit
gewiss nicht gesagt werden, es sei diesen Schülern der glareanischen
Bursa alles ohne Ausnahme erlaubt gewesen und ihr Lehrer habe

die einer guten Anstalt geziemende Aufsicht nicht über sie geübt.
Kurz, die Bursa Glareans steht, von welcher Seite wir sie beschauen,
auf der Höhe der Bursen überhaupt und verdient es in jeder
Beziehung, der besten Burse jener und anderer Zeit an die Seite
gestellt zu werden, wie ja auch ihr Ruf und ihr Erfolg immer darge-
than haben. Uebrigens lässt sich fragen, ob Glarean je dazu ge-

'

kommen wäre, eine eigene Burse zu halten, wenn er in Köln sein

Verbleiben gehabt hätte. Er befand sich in jener bursa montana
zu Köln doch gauz nach Wunsch, und wenn er auch ein Wörtlein
darüber anbringt, von Köln wegzugehen, weil ihm die kölnische
Lebensweise nicht behage, so äussert er sich an andern Stellen auch

wieder dahin, er lebe sonst in Köln zufrieden und sei in seiner



42

geistigen Thätigkeit, was ja bei ihm die Hauptsache ist, für sich

glücklich und von andern geachtet. Hätte nun dieses Verhältniss
fortgedauert, so würde das ganze Leben Glareans einen andern und
ohne Zweifel für ihn selbst schönern Verlauf genommen haben, ja
wäre Glarean von Köln nicht weggezogen und namentlich nicht nach
Basel gewandert, so hätte er, dess sind wir völlig gewiss, die Fühlung

mit der grossen Bewegung der Zeit, die vor der Thüre stand,
mit der Reformation nicht verloren, er hätte diese Fühlung immer
tiefgründiger bekommen und wäre zu dem dringend noththuenden
Glaubenswerke nicht auf so bedauerliche Weise in jene schiefe Stellung

gedrängt worden. Aber nun geschah um ihn herum etwas,
das ihn anders bestimmte und seinem Herzen und Leben die Wendung

gab, ja ihm diese Wendung, wie er meinte, vollends aufnö-

thigte. Gerade hier zu Köln brach ein Streit aus, der durch ganz
Deutschland und noch über dessen Grenzen hinaus die Geister auf
den Kampfplatz rief und alle Parteien geistlicher und weltlicher
Klasse mit ins Gedränge jagte. Nicht als ob dieser Streit mit
unerklärlicher Plötzlichkeit in die Zeit hereingefallen wäre. Bei der

feindseligen Spannung, in welcher Humanisten und Scholastiker
schon lange wider einander gestanden stieg er nur auf wie die

Flamme, die aus den in der Verborgenheit glimmenden Funken
flackernd aufschlägt, sobald von irgend woher ein anfachender Wind-
stoss daran geräth. Der Windstoss ist gekommen' und der Streit
in Flammen gerathen. Das ist der reuchlinische Streit. Er rauscht
daher wie der vorauseilende Sturm, um die Anzeige zu bringen,
dass das Haus und Land erschütternde Unwetter folgen werde. Nach

einigen Jahren trifft von Wittenberg aus der Donnerschlag ein und

Europa steht in dieses Unwetters zuckenden Blitzen. Es ist keine

Frage, dass dieser reuchlinische Streit, der voraus ging, einen hitzigen

Zündstoff auswarf, um jenem grössern Feuer zu einem desto
1

gewaltigem Ausbruch zu verhelfen. Welcher Mann, der für sich
und andere ein Herz im Busen trug, konnte kalt am Wege stehen,

wenn die wichtigsten Lebensgüter der Wahrheit und Freiheit auf
der Schicksalswaage für Gegenwart und Zukunft hin und her
schwankten! Tausende sind in die wilden Stunden des Kampfes

gezogen und fortgerissen, sie sehen sich mitten in den Sturm hinein

gesetzt und nicht im Stande, mit klarer Besinnung die Augen-



43

blicke, wie sie kommen und an einander hängen, zu berechnen.
Auch'Glarean versteht das nicht. Es ergeht ihm wie allen andern.
So gut er die Lage der Parteien und den Gegensatz ihrer Richtungen

kennt, so sieht er sich doch Schritt für Schritt von Dingen
überfallen, von denen ihm nicht geträumt und die er in seiner nächsten

Umgebung nicht gesucht hatte. Es ist ausserordentlich interessant

zu beobachten, wie Glarean in dem Augenblick, da der Streit
laut wird, noch harmlos dasteht, nicht gerade Schlimmes ahnt und
meint, den Zuschauer machen zu können, ohne mit Händen und
Füssen hinein stehen zu müssen, wie er dann im Lauf des

wachsenden wühlenden Streites immer mächtiger angefasst und zuletzt
in die bitterste Stimmung hinein getrieben wird, in der er das

Gefühl bekommt, er halte es in Köln nient mehr aus, die Sache der

gegnerischen Obscuranten sei zu gemein und die Waffen, mit denen

eine rücksichtslose Leidenschaft ungestüm für die finstere Sache

fechte, seien zu verabscheuungswürdig, er müsse entweder mit dem

ganzen Zorn der beleidigten Wahrheit und Wissenschaft auf den

Widersacher stürzen, oder dann sei er genöthigt, Köln zu verlassen.

Er wählte das zweite und wir wollen dem Gang der Dinge
nachschreiten, wie er dazu kam, es zu thun.

Der Streit hatte einen eigenthümlichen Beginn und Verlauf.
Zu Köln war ein Jude, Johannes Pfefferkorn, zum Chrislenthum

übergetreten. Er liess sich taufen und dann in den Orden der
Dominicaner aufnehmen. Sobald er sich auf dem christlichen Boden

befand, legte er, wie dies Neubekehrten gerne begegnet, einen viel

brünstigem Eifer dar als die gewöhnlichen Christen. Er forderte
im Jahr 1509 die christlichen Fürsten und Völker auf, alle Bücher
der Juden zu verbrennen, weil sie voller Lästerungen gegen Christum
seien. Der Lärm Pfefferkorns schlug wie eine Stimme des Gerichtes

an viele Ohren und regte ungeheuer auf. Der ICaiser Maximilian
liess sich jedoch vom ersten Anlauf des Geschreies nicht betäuben

und verlangte darüber, ehe er eine Verfügung erlasse, das Gutachten
der Gelehrten. Da stand für die Sache ein Mann ein, der unter
der deutschen Gelehrtenwelt einen weilen Ruf und hohen Ruhm

genoss, das war Johannes Reuchlin, mit dem gräcisirten Namen

Gapnio geheissen, wörtlich der Räuchler. Er war aus Pforzheim
und nicht eigentlich Theologe, sondern Jurist, aber ein enthusiasli-



44

scher Anhänger des Humanismus, suchte der freien Wissenschaft
den Weg durch Deutschlands Stämme und Stände nach allen
Richtungen zu bahnen und vertiefte sich mit brennendem Eifer in

griechische und hebräische Studien. Er hat in beiden seine für die

damalige Zeit sehr bedeutenden Verdienste errungen und sein Name
ist darin grossen Ranges und Klanges geworden. Das Griechische
hatte er in Paris und anderswo von Neugri'echen gelernt, von ihnen
die neugriechische Aussprache angenommen und diese in Deutschlands

Schulen eingeführt. Man nennt sie darum auch die reuchli-
nische Aussprache oder Itacismus und versteht darunter diejenige
Aussprache, nach welcher Eta oder das lange E als Ita oder I
gelesen, zudem viele Vocale und theilweise auch Gonsonannten anders

ausgesprochen werden. Dieser Itacismus Reuchlins ist ein Punkt
der Sprachwissenschaft, zu dem Glarean in eine ganz merkwürdige
Beziehung getreten ist, was wir bei einem spätem Anlass ins Licht
setzen werden. Wie im Griechischen, so griff Reuchlin auch im
Hebräischen und zwar so tief er nur immer konnte. Er hatte hier
eine stille Hoffnung, auf die jüdische und christliche Geheimlehre

zu kommen und in derselben den längst gesuchten Stein der Weisen

zu finden. Desshalb ging er dreimal nach Italien und liess sich von
den in diesen hebräischen Forschungen berühmten Doctoren Marsi-
lius Ficinus und Picus de Mirandula unterrichten, um nach und
nach in die Kabbala eindringen zu können. Die Kabbala ist die
Geheimlehre unter den Juden, fortgetragen von Mund zu Mund,
eine Art Tradition und dabei ein Gemisch theologischer und
philosophischer Ideen, mit alttestamentlichen und talmudischen Lehrbegriffen

ist neuplalonische und verwandte Weisheit verwoben. Allein
weder in der Kabbala noch anderswo hat Reuchlin den Stein der Weisen,
den er dürstend suchte, gefunden; dagegen hat er einen andern
Stein herausgegraben, der noch viel schwerer wiegt und zum Grundstein

eines neuen Gebäudes, nämlich einer neuen Schule in der
hebräischen Wissenschaft geworden ist. Nach Deutschland brachte
Reuchlin eine bessere Kenntniss der hebräischen Sprache und

Literatur, durch ihn wurden Deutschlands Gelehrte und ihre Schulen

gründlicher in diese Studien eingeführt. Man fieng an, das alte
Testament in seinen sprachlichen Formen richtiger zu fassen und
damit auch seinen Inhalt lichtvoller zu verstehen, was Luthern und



48

seinen Mitarbeitern bei der Bibelübersetzung sehr zu gute gekommen
ist. Hiezu bearbeitete Reuchlin eine griechische und hebräische

Grammatik, die sofort als die besten Lehrmittel erkannt wurden
und überall Eingang fanden. Sein Neffe Melanchthon langte eifrig
nach den Büchern und desgleichen ist es auch wieder unser Glarean,
der den Anflug nahm, hebräisch zu lernen. So steht Reuchlin zum
Kampfe gerüstet wie keiner. Er ist mit Waffen und Werkzeugen
seltener Art versehen, um auch einem mächtigen Gegner beizukommen

und ihn zum Falle zu bringen. Als nun Pfefferkorn mit der
überdreisten Forderung an die Christenheit heranrennt, das Judenthum

mit seinen Büchern sammt und sonders auszurotten, tritt
Reuchlin namhaft auf das Streitfeld hinaus und erhebt in einer
Schrift seine gewichtige Stimme dagegen. Er stellt im Namen der
freien Wissenschaft zu Händen des deutschen Kaisers und Volkes
das Begehren, man soll Pfefferkorns Meinung nicht befolgen und

von den jüdischen Büchern sollen wenigstens der Talmud, die Kab-
bala und die Commentare gerettet werden. Diese Stimme Reuchlins
fand offene Obren und gewann mit ihrer weitherzigen Humanität
viele Freunde. Aber Pfefferkorn veröffentlichte eine bitlere Gegenschrift,

genannt Handspiegel, und bewies darin, diese Humanität sei

nichts anderes als ein geheimnes Judenthum und Reuchlin sei, je
näher den Juden, desto weiter von Christus weg. Gegen diesen

Handspiegel schrieb Reuchlin sogleich einen Augenspiegel, eine

Deferisio contra calumniatores colonienses und wies dem Proselyten
Pfefferkorn in der bündigsten Weise nach, wohin er mit seiner
Unwahrheit wie mit seiner Unwissenheit gehöre. Bis dahin hatte
Glarean dem Streite mit einem arglosen Auge zugesehen und noch
nichts Verdächtiges wahrgenommen. Wir erkennen dies auch aus
seinem Verhältniss zu Ortwin'Gratius. Dieser Mann war zu Köln
Professor der schönen Wissenschaften und stand in einer sehr nahen

Beziehung zu der ganzen Partei der Obscuranten, die ihn zu ihrem
Vertrauensmann machten und an ihn ihre Briefe richteten. Zugleich
aber nahm Gratius eine freundschaftliche Stellung zu Glarean ein.
Er hatte die erste Ausgabe vom Lobgedicht Glareans auf den Kaiser
Maximilian mit einem rühmenden Schreiben versehen und den

Namen des Dichters verherrlicht. Dadurch fühlte sich Glarean
natürlich noch mehr an ihn gezogen und noch inniger mit ihm ver-



46

bunden. Aber nun löst sich dieses Verhällniss, Glarean ändert
seine Meinung von den Dunkelmännern und auch von seinem

Freund Gratius, ihr schändliches Treiben hat ihm die Schuppen von
den Augen genommen und er lernt immer besser verstehen, wohin
der ganze Streithandel mit Reuchlin eigentlich ziele. Im Streit
steigen die Wogen immer höher, drängen die'Leidenschaften immer

heftiger. Je mehr dies geschieht, desto weiter sieht sich Glarean

von den ünstern Mächten wie durch eine schroffe Kluft geschieden.
Nur Eines geht ihm dabei stärker zu Herzen, das getrübte und
sinkende Yerhältniss zu seinem Freund Ortwin Gratius. Er gibt sich

alle Mühe, ihn von der rohen Partei der Dunkelmänner abzulösen
und für Reuchlin zu gewinnen oder ihm wenigstens den fanatischen
Hass gegen Reuchlin zu benehmen. Da ihm aber Gratius ganz
nach Art und Weise der Obscuranten entgegentritt, so bricht Glarean
das Band der bisherigen Freundschaft ab und es gereicht ihm
wahrhaft zur Ehre, eher persönliche Vortheile preiszugeben als die
Sache der freien Wissenschaft um einer Menschengunst willen zu

verläugnen. Es konnte nicht fehlen, dass Glarean, hatte er einmal
einen solchen Standpunkt, ob den Dingen, die noeh kamen, bis zur
Entrüstung gebracht wurde. Als nämlich Reuchlins Augenspiegel
das Gebahren Pfefferkorns und der gesammten um ihn geschaarten
Obscurantenpartei vor aller Welt aufgedeckt und mit schonungslosen
Hieben gezüchtigt hatte, erhoben sich die Dominikaner zu Köln gegen
ihn in den Flammen wüthenden Ingrimms, stellten ihn, den gefeierten
Führer der freien Wissenschaft und deutschen Bildung, als den

gefährlichsten Ketzer dar, und drohten, über Reuchlin sofort ein Ketzergericht

zu verhängen, wenn er nicht unverweilt widerrufe und den

Widerruf vor der Welt veröffentliche. Es gab da mitunter possierliche

Dinge. Diese Mönche, von denen keiner eine hebräische Zeile
oder nur Sylbe zu lesen verstand, sahen die hebräischen Buchstaben
und Accente für eine Hexerei an und, schämten sich nicht auszu-

schreien, wer wie Reuchlin für solche Zaubereien einstehe, sei mit
dem Teufel selber im Bunde. Statt zu widerrufen, schrieb Reuchlin
mit gewandter Feder seine Vertheidigung voll beissender Satire.
Das brachte die Gegner vollends ausser sich. Der Inquisitor Jakob

von Hochstraten, Prior der Dominikaner, citirte Reuchlin frischweg
zur Verantwortung nach Mainz. Aber statt nach Mainz zu gehen,



47

appellirte Reuchlin an den Papst, der Papst übertrug den Untersuch
der Sache dem Bischof von Speier und der Bischof entschied zu
Gunsten Reuchlins. Nun schickten die Dominikaner gegen das

bischöfliche Urtheil ebenfalls eine gewaltige Appellation an den

Papst ein und beschworen ihn, den Gerichtsspruch des Bischofs zu
stürzen. Ob der Papst nicht sehe, dass durch diesen Ketzerhandel
seine eigene Gewalt untergraben und die Kirche zerstört werde, er
solle doch um Christi und der Kirche willen das bischöfliche Urtheil
aufheben und den Ketzer Reuchlin mit seiner Sache ohne weiteres
der Verdammniss übergeben. Die wüthende Verfolgungssucht, die
hier redet, schlug immer toller drein und gab genugsam zu erkennen,
dass die grössten Schwertstreiche nicht nur der Person Reuchlins,
sondern auch dem idealen Reiche des Humanismus galten, der an
Reuchlin seinen muthigsten Vertheidiger und Verbreiter hatte. Nun
ist Glarean vollständig belehrt und bekehrt. Er schliesst gegen
Kölns Dominikaner und Obscuranten für immer Herz und Thiire
und wendet eine innige Verehrung dem im Heldenkampf der freien

Wissenschaft alt gewordenen Reuchlin zu. An ihn schreibt er den

2. Januar 1514 einen Brief und drückt ihm diese seine warmen
Gefühle und guten Gesinnungen aus. Er nennt im Brief den Reuchlin

einen zweiten Cato, alter Gato, und ein Muster aller Tugenden,
omnium virtutum specimen. Er bedaure, sagt Glarean, inniglich,
dass er ihn und seine Sache nicht besser unterstützen könne. Aber
Reuchlin möge getrost sein und auf seiner Bahn unentwegt
fortschreiten. In Köln seien wenigstens zwei Männer von ausgezeichneter
Kraft und Wissenschaft, die ihm als Freunde und Helfer freudig
ergeben seien, Herman Busch und Johannes Cäsarius. Dann erwähnt
Glarean eben auch jenen Ortuin Gratius und fügt alles bei, was er
bei ihm versucht hatte. Er habe diesen Mann gemahnt, gegen
Reuchlin, den Vater der Gelehrsamkeit und den Stolz Deutschlands,
keine Angriffe mehr zu wagen, aber vergeblich, Ortuin habe nicht
darauf geachtet. Ja es muss in jenem Wortwechsel zwischen beiden

weit gekommen sein. Denn Glarean braucht von Ortuin, den er
noch vor kurzer Zeit zu seinen besondern Freunden zählte, den

Ausdruck: der erbärmliche Mensch, homuncio, und klagt, derselbe
habe ihn nur bespöttelt und habe ihm zu verstehen gegeben, er
sehe Glareans Gerede so an, wie wenn ihrq ein Bube einen Rath



48

ertheilt hätte. Was die Universität selbst und die eigentliche
Studentenschaft anbetreffe, so hätten beide, versichert Glarean, gegen
ihn, Reuchlin, noch nichts unternommen. Es seien nur die Theologen

und zwar solche, die den Namen Theologen kaum verdienen

und sie, bemerkt er noch, werden wohl nicht allein die ganze
Universität ausmachen. Das waren freundliche Worte aus einer
wohlgesinnten Seele. Allerdings hatte Reuchlin eine ganze grosse Schaar

von Gönnern und Anhängern, die Noth und Gefahr mit ihm zu
theilen bereit waren und mit ihm jeden Augenblick entschlossen in
den Kampf einstanden. Das zeigt uns auch das Verzeichniss dieser

Heerschaar Reuchlins, das etwas später aufgenommen wurde, der

Exercitus Reuchlinistarum, in welchem Glarean mit Nummer 27
oder als der 27. Verlheidiger Reuchlins eingetragen ist unter dem

Namen: Heinricus Glareanus Helvetius poeta et orator. Aber es

kam zu Köln noch schlimmer als Glarean in jener begeisterten
Stunde gemeint hatte, in der er den tröstenden Brief an Reuchlin
schrieb. Von Woche zu Woche mehr gestaltete sich Köln zum
Hauptheerde der Verfolgung gegen Reuchlin, zum förmlichen Sam-
mel- und Tummelplatz aller blinden Eiferer gegen Humanismus und
Wissenschaft überhaupt. Die Humanisten begriffen, sie miissten, um
sich und ihre Sache vor den Keulenschlägen roher Barbarei sicher

zu stellen, schützende Massregeln treffen und schlössen sich zu einem
Bunde zusammen, in den auch Ritter wie Ulrich von Hullen und
Franz von Sickingen eintraten- Dieser humanistische Bund führte
sein Programm vortrefflich aus, namentlich durch seine äusserst

gelungene Spottschrift, jene berühmt gewordenen Briefe der
Dunkelmänner, epistolae obscurnrum virorum, durch welche es den Humanisten

gelang, die kölner Universität mit dem schreienden Tross der

dummdreisten, in unglaublicher Unwissenheit steckenden
Bettelmönche dem öffentlichen Spotte Deutschlands und selbst Europas
preis zu geben. In diesen Briefen der Dunkelmänner spielt Glarean
eine bedeutende Rolle und wir werden später noch einmal darauf
zurückkommen. Zuletzt griff, da die Obscurantenpartei immer
hartnäckiger ihre Hörner wies, Franz von Sickingen zum Schwert, trieb
die Dominikaner zu Paaren und zwang sie, die Prozesskoslen des

ganzen Streithandels gegen Reuchlin, Hl Goldgülden, zu bezahlen.
Aber damit war der Schlange weder das Gift genommen noch der



49

Kopf zerschnitten. Der Grimm der Gegner wühlte im Verborgenen
weiter nnd sann darauf, sich zu rächen und sich zu entschädigen.
Jetzt trat mit den Schrecknissen der Inquisition der Prior des

Ordens auf 'den Platz, jener Ketzerrichter Jakob von Hochstraten, ein

Mann, der keine freiere Regung duldete, wo sie immer sich zeigen

mochte, in Theologie, Philosophie oder selbst Poesie, und der jeden
aufleuchtenden Lichtstrahl hinter die schwarze Kerkerthüre verschlies-
sen oder auf einem Blutgerüst niederzuschlagen zu können wähnte.
Auf seine Bemühungen hin war bereits ein holländischer Arzt, Herman

Rysswick, verbrannt worden. Selbst im eigenen Orden suchte
sein scheeler Blick alle freiem Elemente auf und fand er sie, so
ruhte der Verfolger nicht, bis sie auf die eine oder andere Weise
erdrückt waren. Jüngst galt es einem Ordensbruder Jakob von
Gauda, der im Dominikanerkloster zu Köln wohnte, hier mit grosser

Begabung der lateinischen und deutschen Dichtkunst pblag und
sogar eigene Gedichte machte. Das suchte Hochstraten unter allerlei

Vorwand zu hintertreiben und bedrängte den jungen Mann auf
jede Weise. Derselbe flüchtete sich unter den Schirm der Humanisten

und vorzüglich auch Glareans, und voll des Verdrusses und

Aergers schrieb Glarean an Reuchlin, wie schmählich dieser fähige,
für die schönen Wissenschaften beeiferte Dominikaner von seinem
Prior behandelt werde. Wpnn es nur möglich wäre, ihn gegen die

Nachstellungen der hämischen Tücke besser zu schützen. Aber
Glarean sollte bald noch Schlimmeres erleben. Schon zu Mainz
halte Hochstraten den Versuch gemacht, Reuchlins Augenspiegel in
einem öffentlichen Ketzergericht zu verbrennen, war aber hier auf
zu grosse Sympathie für Reuchlin gestossen. Um so heftiger drang
er in Köln darauf und hier ging es anders. Denn zu Köln hatte
der Prior ein Inquisitionstribunal, das aus lauter dienstbaren Naturen

zusammengesetzt war, und daher brachte er es leicht dazu,
diesen Akt gemeinster Brandmarkung an einem gefeierten Namen
deutscher Gelehrsamkeit und hochedler Freimüthigkeit zu vollziehen.
Reuchlins Augenspiegel wurde wirklich unter Verwünschung der
Schrift und des Verfassers vor des Volkes Augen zu Köln verbrannt.
Dieser empörende Hohn gegen einen der vorzüglichsten und
verdienstvollsten Männer der Zeit machte auf Glarean einen unnennbaren

Eindruck. Dass die Dominikaner in ihrer Unwissenheit wie in
4



&Ö

ihrer Verbissenheit einer solchen Handlang fähig waren, konnte
und mussle er nach allen den Dingen, die an seinen Augen
vorübergegangen waren, endlich doch begreifen. Aber dass die

Universität, die Trägerin der höchsten Wissenschaft und Gelehrsamkeit,
ihre Leuchte so tief halte und weder den Mulh habe noch ihre

Stellung beachte, um einen solchen Akt gemeinster Rohheit von
ihrer Nähe fern zu hallen und überhaupt vom Namen deutscher

Bildung abzulenken, das hatte er nicht geglaubt, das fiel ihm schwer
auf das Herz und liess ihn in Köln nicht mehr zur Ruhe kommen.
An einer solchen Anstalt noch weiter zu wirken, hat er jetzt weder
Freude noch Vorsatz mehr, es treibt ihn, der Stadt und Universität
den Rücken zu kehren und alten Wünschen zulieb nach Basel zu
ziehen. Er thut es um so leichter, als Köln und die kölner
Universität durch dieses wissenschaftliche Autodafe- zum Fingerzeig und

Sprüchwort durch ganz Deutschland geworden ist und Glarean das

Gefühl hat, durch den geübten Frevel würde ihm, wollte er hier
länger auf dem Lehrstuhl bleiben, sein eigener Name mit Schmach
beladen. Er hat darüber auch in einem Brief an Peter Kolin ein

paar Worte fallen lassen und schreibt, als er in den Vorlesungen
über Virgils Aeneide und Georgica begriffen gewesen, sei der
verwegene Aufruhr gegen Reuchlin ausgebrochen und da gegen den
schuldlosen Mann ganz unverdient solche Dinge geschahen, habe er
in Köln nicht mehr arbeiten können und sich nach Basel begeben.

Uebrigens blieb die öffentliche Verbrennung von Reuchlins
Augenspiegel zu Köln nicht vereinzelt. Man hat in der neuesten
Zeit aus gefundenen Akten nachgewiesen, dass ebenfalls zu Köln im
Domhof den -12. November 1520 die Verbrennung der Schriften
Luthers stattfand. Das hatte der' päpstliche Gesandte Aleander
betrieben und es wurde dabei schlau genug zu Werke gegangen.
Man liess erst den Kurfürsten Friederich von Sachsen abreisen,

dagegen blieb Kaiser Karl V. anwesend und sah den öffentlichen Scandal

mit kaiserlichem Wohlgefallen an. Vier Wochen später, den

10. Dezember 1520, machte es, wie bekannt, Luther mit der päpstlichen

Bulle ebenso und warf sie vor dem Elsterlhor zu Wittenberg-
unter dem Jubel der Studenten und Bürger ins Feuer, mit den

Worten aus dem Buche Josua: Weil du den Heiligen des Herrn
betrübet hast, so verzehre dich das ewige Feuert Man hat diese



Handlang Luthers schon bisweilen ein Wagniss genannt und hat

damit sagen wollen, Luther sei in derselben zu grell aufgetreten
und habe den päpstlichen Stuhl herausgefordert. Aber jetzt, nachdem

uns bekannt geworden, was der päpstliche Gesandte zu Köln

veranstaltet hätte, müssen wir es umgekehrt sagen, Luther ist

herausgefordert worden, und was von ihm vor dem wittenberger
Elsterthor geschehen, ist nichts anderes als der wohlberechtigte
Gegenzug und Vergeltungsakt von dem, was im kölner Domhof

vorausgegangen war. Glarean hatte daher eine richtige Ahnung, es

sei mit dem Ruhm Kölns auf lange vorbei und er wolle sich noch

bei Zeiten flüchten.
So wandert er denn von dannen und verlässl das ihm sonst

mit manchem heimischen Kreis liebgewordene Köln, an dessen

Universität er 7 Jahre theils als Student, theils als Lehrer zugebracht
hat. Wir begleiten ihn auf seinem Scheidewege von Köln nach

Basel mit Bedauern. Denn Glarean vertauscht nicht nur eine Stadt
mit der andern, er vertauscht auch seine Ueberzeugung und macht,
ohne es selber zu meinen oder zu wollen, eine Wendung nach

innen, die sich später übel genug auch nach aussen beurkundet,
das betrifft, wie wir schon mehrmals andeuteten, seine Stellung
zur Reformation. Er hätte diese Stellung unzweifelhaft anders

genommen, hätte er sich nicht von Köln und dadurch von gewissen
ihm wohlthuenden Verbindungen getrennt. Wir haben ja gesehen,
dass Glarean zu Köln mehr und mehr in jene Richtung hineingezogen

wurde, welche auf die Reformation hinlenkte. Er ging mit
Kölns Humanisten in allen Dingen auf gleichen Wegen, und wollte
man auch sagen, der Humanismus sei zunächst nicht auf religiöse
Dinge und Tendenzen gerichtet gewesen, so war doch derjenige
Humanismus, der damals in den rheinischen Landen und gerade zu
Köln galt, der vorzügliche Führer dazu, die studirende Jugend aus
den geistlosen Formen eines abgestorbenen Lehrgerippes wegzuziehen
und ihre Herzen nach Wahrheit dürsten zu lassen, also auch nach

derjenigen Wahrheit, die nicht aus Goncilien und Bullen, nicht aus

Klostergelübden und Ablasszedeln, sondern vor. den unbeschatteten
Glaubenshöhen des Evangeliums herab die Zeit anwehte. Wo hat
der Humanismus diese Gewalt besser erwiesen als im reuchlinischen

Streithandel, und wo hat Glarean seine Empfänglichkeit dafür offener



82

an den Tag gelegt als hier? War er auch beim Beginn der Bewegung

noch in ungewisser Schwebe gehalten, so gieng er doch

muthigen Schrittes in die entschlossene Opposition über und bekannte
sich zur selbstständigen Erkenntniss und zur unabhängigen Ueber-

zeugung. So wäre Glarean gerüstet gewesen aul" alles das, was
kommen sollte, und hätte er in dem Zuge der Zeit, in den er zu
Köln gerathen war, daselbst noch weiter mitwandeln können, gewiss,
er hätte sich so gut wie andere rasch in dem Bunde der Geister

gewusst, als drei Jahre später die 95 Thesen von der wittenberger
Schlosskirche wie zündende Feuerfunken durch Deutschlands Gaue
fuhren und alles, was denken konnte, zur Sammlung riefen. Aber
es ist mit Glarean anders gegangen. Zu Basel kam er sofort unter
den mächtigen Einlluss einer Persönlichkeit, die mit dem ganzen
Gewichte ihrer wissenschaftlichen Grösse und' ihres europäischen
Gelehrtenruhms auf ihn fiel, ihn völlig von sich abhängig zu machen

und ihn lange in allen seinen Bewegungen unbedingt zu beherrschen
vermochte. Diese Persönlichkeit ist Desiderius Erasmus. Der Sinn

und die Sprache, die Glarean gegen die Deformation führen lernt,
sind durch und durch der Wiederschein von der Denkweise und
das Echo von der Bedensart des Erasmus. Das verräth Glarean
schon mit den ersten Tagen, da er sich in Basel niederlässt.

Am 1. Mai 1514 wird Glarean unter dem Rectorat des Theologen

Ludwig Bär in die Matrikel der Universität Basel eingetragen
und zwar mit der Bezeichnung: Magister Henricus Loritus, Glarea-

nus, poeta laurealus, dioecesis Gonstantiensis, mit 6 Schilling
Einschreibgebühr. Aber schon acht Tage vorher hören wir ihn über
seine Zeit in einem auffallenden Tone reden, so völlig anders, dass

wir unwillkürlich den Eindruck bekommen, das ist nicht mehr
derselbe Glarean, der noch vor wenigen Wochen zu Kölrr vor uns
stand. Er schrieb nämlich an den berühmten Humanisten Wilibald
Pirkheimer in Nürnberg, mit dem er über eine neue Ausgabe seines

Ptolemäus, des Geographen der alten Welt correspondirte, es stehe

mit den schönen Wissenschaften sehr schlimm. Er glaube, sie

gehen, wenn die classischen Sprachen sinken, mit diesen unter.
Das Jahrhundert sei zu unruhig und stürmisch. Es gebe Leute,
welche meinen, der Frömmigkeit aufzuhelfen und die Sophisten
niederzuhalten. Aber wie das geschehen und wie die Frömmigkeit



53

etwas gewinnen könne, da man die schönen Wissenschaften und
namentlich die griechische Sprache vernachlässige, das sehe er,
bemerkt Glarean, durchaus nicht ein. Und das thäten doch eben jene
Leute und schrieen in die Welt hinaus, griechisch und lateiu brauche

man nicht mehr zu lernen, es sei genug, wenn man hebräisch und
deutsch verstehe. Ob diese Leute nicht offenkundig darauf ausgingen,

aus der Christenheit eine zweite Türkei zu machen, ex Chri-
stianitate alteram Turciam efücere? Das war ganz die Ansicht des

Erasmus, und wirklich setzt Glarean auch selbst hinzu, er sage das

nicht allein, in diesem Sinne klage besonders Erasmus, sein Vater
und Lehrer, wie er ihn ausdrücklich nennt, parens ac praeceptor
noster. So schnell war die erste Berührung zwischen Glarean und

Erasmus zu einem fesselnden Bande geworden. Es giebt im Leben
Glareans kein Verhältnis, das eine solche Bedeutung angenommen
und solche Folgen auf alle Seiten hin nach sich gezogen hätte, als
dieses sein Verhältnis zu Erasmus, in das er von der ersten Stunde
an wie mit einem Zauber verstrickt worden ist. Man muss diese

wichtigste aller Beziehungen und Bekanntschaften, in die Glarean je
gerathen ist, in den tiefern Spuren und Geleisen verfolgen, und man
wird ünden, dass Glarean durch Erasmus, einige Vortheile in seiner
äussern' Stellung oder Anstellung abgerechnet, in seinem innern
Wesen, in Charakter und Seelenfrieden wie hauptsächlich in seiner

Betheiligung an den grössten Lebensfragen der Zeit weit eher
verloren als gewonnen hat. Fassen wir das gesammte Verhällniss
etwas genauer ins Auge, einerseits das Verhältniss der beiden
Humanisten zu einander, Glareans zu Erasmus und umgekehrt des

Erasmus zu Glarean, anderseits das Verhältniss ihrer beiden zu
Reformation und Reformatoren. Unsere Betrachtung wird uns den

Blick in einen reichhaltigen Stoff wissenschaftlicher und allgemein
psychologischer Natur versenken und werden wir damit theils wieder
einige entscheidende Charakterzüge in das Hauptbild Glareans, das

ja die Aufgabe unserer Blätter ist, einfügen, theils so zu sagen ein

Seitenbild reformatorischer Zeitgeschichte an den Rand dieser Blätter
zeichnen.

Was nun zuerst die überraschende Beherrschung Glarean's
durch Erasmus von Tag und Stunde an betrifft, so war freilich
der Boden dazu bei Glarean schon zurechtgelegt. Schon längst



54
v

hatte ihm der Name des Erasmus an die Ohren geklungen, der im
Rufe stand, der grösste und gründlichste Kenner des classischen

Alterthums zu sein und der eben damals, da Glarean mit ihm in
Basel zusammentraf, auf dem Gipfel seines Ruhmes strahlte. Es ist
kaum zu sagen, mit welcher Ehrfurcht sich Glarean diesem
Gelehrten in der ersten Zeit der persönlichen Bekanntschaft zu Füssen

legte und jedes Wort, das von dessen Lippen floss, wie einen Orakelspruch

aufnahm. Was für einen hochveredelnden Einlluss hätte

Erasmus auf den enthusiastischen Jüngling üben können, wenn er
im Charakter so erhaben gewesen wäre als in der Wissenschaft,
und wie leicht hätte sich Glarean durch einen Erasmus in die

Reihen der begeisterten Reformationsfreunde stellen lassen, wenn
Erasmus selber hier zu finden gewesen wäre. Wie hätten beide,
Lehrer und Schüler, mit den gewaltigen Waffen ihrer Wissenschaft
und Bildung dem gefahrvollen Glaubenswerke im Kampfe gegen
verhärtete Unwissenheit und Sittenlosigkeit die hülfreichsten Dienste

geleistet und der Nachwelt die Freude verschafft, in ihnen segensvolle

Mitarbeiter an der Förderung wahren Humanismus und wahrer
Humanität zu sehen, statt dessen wir nun den Schmerz haben, sie

beide und namentlich auch unsern Glarean als die anfänglich
zweideutigen Zuschauer und später leider als die offen widerstreitenden

Gegner der Reformation und Reformatoren betrachten zu müssen.
Das lässt sich zumal bei Erasmus fast nicht verständlich machen.

Wer hat, bevor Luther und Zwingli auf den Kampfplatz hinaustraten,

die schärfsten Angriffe gegen die verfallene Kirche gerichtet
als Erasmus? Wer hat die Scholastik und die Theologen als
scholastische Handlanger und Mechaniker, wer die barbarische Unwissenheit

des ganzen Klerus einer schärfern Kritik unterworfen als wieder
Erasmus Wer hat die Verirrungen der Mönchsorden, die Unnatur
des Gölibates, die Skandale des Beichtstuhles, die Narrenzüge der

Wallfahrten, das Gaukelspiel der Reliquien und so viele andere faule
Aeste am Schmarotzerbaum der mittelalterlichen Papstkirche, wer
hat dies alles mit einem beissendern Spott bald dem Gelächter, bald
dem Abscheu der christlichen Welt blos gestellt, als es Desiderius
Erasmus in seinem Lob der Narrheit, Encomion morias und in

seinen Paraphrasen zum neuen Testament gethan hatl Und wie er
auf solche Weise negativ der Reformation vorgearbeitet hat, so hat



55

er es auf anderm Wege positiv gethan. Er hat in drei Werken ein

vorzügliches Material geliefert zum tiefsten und mächtigsten Princip
der Reformation, zu einer wissenschaftlichen Erforschung der heiligen
Schrift, welche unabhängig von einer äussern Autorität wie von
einer gewissen dogmatischen Meinung, nur nach dem eigensten
innersten Gehalt des Bibelwortes zu fragen hat. Erasmus ist es

gewesen, der ausserordentlich gewissenhaft die erste Ausgabe des

neuen Testamentes in der griechischen Ursprache- besorgt hat. Er
schloss der Ausgabe, welche 1516 bei Frobenius in Basel erschien,
eine lateinische Uebersetzung an, die von der Vulgata oder von der

kirchlich anerkannten Uebersetzung bedeutend abwich. Darob wurde
er von kirchlicher Seite hart angegriffen. Aber kluger Weise hatte

er sein Werk dem Papste Leo X. gewidmet und vom Papste besten

Dank und Beifall erhalten. Hinter diesen päpstlichen Dank und
Beifall konnte er sich gelegentlich verbergen, wenn ihn die Kirchen-
und Schulherren mit den Galläpfeln ihres Zornes zu reichlich
bedenken wollten. Die zweite Arbeit waren die Aclnotationes oder

Anmerkungen, die er zum neuen Testament machte und mit denen er

zum ersten Mal zeigte, wie man die Bibel sprachlich behandeln

müsse, um durch eine gesunde Worterklärung ihren unverfälschten
Sinn zu erfassen. Und drittens erschien von ihm im Jahr 1523
die Paraphrasis des neuen Testamentes d. h. eine Erläuterung oder

Auslegung der neutestamentlichen Wahrheiten und Lehren. Das

waren drei Arbeiten von unschätzbarem Werthe, ausgeführt mit
gründlicher Gelehrsamkeit, nach richtigen Prinzipien und von einem
vorurtheilsfreien Standpunkt aus. Man darf es mit vollem Rechte

sagen, dass Erasmus mit diesen drei Arbeiten der exagetischen
Theologie durch die objektiv philologische und sachliche Interpretation

hiedurch die Richtung gegeben, die sie bis auf den heutigen Tag
behalten bat, eine Richtung, welcher jeder redlich forschende Interpret

und Exeget zustimmen muss, dass es nämlich sein oberstes

Augenmerk sein soll, nicht mit vorgefassten Meinungen an die Bibel
•heranzutreten und diese Meinungen, so gut oder schön sie auch
sein möchten, in die Bibel hineinzuzwängen, sondern das Wort in
der Bibel gerade so wie es dasteht zu nehmen, es nach seiner

sprachlichen Bedeutung zu fassen und daraus nicht mehr und nicht

weniger zu machen als darin liegt. Eben diese Arbeiten waren es,



56

die Erasmus gerade unter den Händen hatte, als Glarean von Köln
nach Basel kam und zu ihm ins Haus trat. Sollte es uns Wunder

nehmen, dass sich die hohe Achtung, die Glarean vor Erasmus
schon im Gemüthe trug, zur völligen Bewunderung steigerte, als

ihn Erasmus in diese Arbeiten hineinblicken liess und ihm die Ideen

auseinander legte, nach denen alles angefasst und behandelt wurde!
Aber warum denn, so fragen wir nun, hat Erasmus so fremdartig
zu Reformation und Reformatoren hinübergeblickt als in ein ihm

ganz entlegenes Gebiet, er, der auf der gleichen Seite war, auf dem

gleichen Boden stand, den gleichen Feind bekämpfte, er, der negativ

und positiv so gewaltig mitgeholfen hat, die Reformation in die
Zeit und ihr Geschlecht hereinzuziehen! Warum? Das hat einen

ganz andern Grund. Erasmus ist mehr eine Natur des die Form
messenden Verstandes als des in die Tiefe reichenden Gemiithes. Er
ist ein unbedingter Verehrer des klassischen Alterthums, an dem er
den strahlenden Gedanken in der reizenden Hülle, den schwungvollen
Geist im kunstvollen Gepräge mit Entzücken beschaut. Erasmus
schwebt immer im Sonnenglanz, droben auf den Höhen der schönen

Geister, aber nie drunten in den mächtigen Bedürfnissen des

Volkes und der Volksherzen. Er hat die scharfen Streiche gegen
die Theologen seiner Zeit weniger deshalb geführt, weil es ihnen

an wahrer Frömmigkeit fehle, als weil sie in einer kläglichen
Unwissenheit standen. Er will darum die versunkene Kirche durch
die schönen Wissenschaften heben. Das klassische Latein soll das

Kloster- und Küchenlatein verdrängen, die klassischen Dichter und
Prosaiker sollen die Musterbilder sein, nach denen man denken und
reden lernt, das gemeine Leben mit seinen rohen Sitten soll gleichsam

den idealen Hauch der Musen in den Mund bekommen und
den hübschen Schritt der alten Kunst und Sitte anschlagen. Das
alles scheinen ihm die Kirchenverbesserer nicht gehörig zu verwerten

oder zu verstehen. Er sieht in der Reformation eine Misach-

tung der klassischen Ideen und gebildeten Formen. Er macht den
Reformatoren und besonders Luthern den Vorwurf, sie fangen die*
Sache nicht fein genug an, fahren zu grob aus, schlagen mehr mit
der Glaubensruthe als mit der Wissenschaftsleuchte auf die Zeit
los. So denkt und spricht und schreibt Erasmus, und gerade so,
bis auf das Wort hinaus, thut es auch Glarean. Er lässt sich von



57

Erasmus beinahe bewusstlos, wie ein Kind vom Vater, alle diese

Meinungen und die ganze Anschauung von der Reformation ein für
allemal geben, er hat diese Anschauung durch sein ganzes Leben

festgehalten und ist darin gestorben, ohne sich durch Thatsachen
und Personen, welche die Reformation in ein anderes Licht stellen,
aus dem Gitter seines Gesichtskreises, hinter das er sich verschlossen

hat, herausheben zu lassen. Sie beide, Erasmus und Glarean,

vergessen, dass es sich um die höchste aller Fragen handelt, was
ist Wahrheit und was nicht, vergessen, dass diese Frage, mächtiger
als alle schönen Formen, in der innersten Tiefe des menschlichen
Herzens und Lebens liegt, und beide vergessen, dass eine im
Aberglauben verlorene Kirche nicht mit glattgelesenen Versen gerettet,
eine neue Kirche nicht mit virgilischen Hexametern oder horazischen
Oden zu Stande gebracht wird. Erasmus hat die Schäden der
Kirche ungescheut aufgedeckt und gebrandmarkt; aber als es an
die Frage ging, was nun an die Stelle der von ihm verspotteten
Missbräuche treten sollte, stand er rathlos da und zog, nach allen
Seiten nur Schmähungen auswertend, seines Weges weiter. Auch
hierin hat Glarean mit ihm getreulich Schritt gehalten, wie wir in

seinem Betragen gegen Zwingli, Oekolompadius und andere sehen

werden. Zu einem Werk wie die Reformation, die Glaubensläuterung

und Kirchenrettung war, bedurfte es eines für Glauben
glühenden Herzens, eines zur Wahrheit drängenden Hungers, einer vor
keinem Kampf zurückbebenden Standhaftigkeit und vor allem einer
für die Mühsale und Irrsale des armen Volkes innig fühlenden
Menschenliebe, lauter Eigenschaften, die Erasmus nicht in seiner Natur

trug, die dagegen das innerste Wesen eines Luthers und Zwingli
ausmachten. Eben desshalb hat sich zwischen ihn und sie jene
Kluft gespannt, hat sie von Anfang an auseinander gehalten und
hat sie je länger je mehr von einander abgeschlossen. Es ist nicht

eigentlich wahr und nur blosser Schein, Erasmus sei bis auf seiner
Seele Grund in's Christenthum vertieft gewesen und habe Christum
als seines Lebens, seines Wissens und Denkens bester Quell
angesehen. Das hat auch Glarean einmal geglaubt und hat es ebenso

gesagt. Aber er hat sich mit vielen andern täuschen lassen. Es
verhielt sich bei Erasmus anders. Er trieb alles, was er unter die

Augen und Hände nahm, mit einer geistigen Spannung und Innig-



38

keit. So lange er in der Sache war, ging er darin auf, mochte es

nun eine Aufgabe auf dem Boden der christlichen oder der klassischen

Well sein. So ging es bei ihm eben auch mit der Bearbeitung

des neuen Testamentes und diese fiel gerade in jene Jahre,
da Glarean mit Erasmus die erste Freundschaft schloss und pflegte.
Hier war Erasmus, so lange er über dem neuen Testamente sass,

ganz Christ, sprach immer von Christus, stellte in allen Dingen
Christus voran, und musste daher auf jeden, der in seine Nähe kam,
den Eindruck machen, Christus gehe ihm über alles, er lebe uud
webe unablässig in Christus. Das ist der Eindruck, den von Erasmus

in jener Zeit auch Glarean bekommt und zwar in hohem Masse,

ja Glarean, empfänglich wie er ist für jeden grossen Gedanken,
lässt sich diese damals bei Erasmus sprudelnde Christusfreude auch
in das eigene Herz einströmen und ist nun ebenfalls von Christus

ganz erfüllt. Er schickt darüber im September 1316 dem Erasmus,
der kurz vorher von Basel abgereist ist, einen Brief nach. Es geht
in's Ueberschwängliche, was für Gefühle des Dankes, der Verehrung
und Bewunderung Glarean gegen Erasmus zu Worten bringt. Er
liebe ihn, den Erasmus, schreibt Glarean, als das höchste Gut, er
liebe nichts wie ihn, er liebe niemand wie ihn. Ihm, dem Erasmus,
habe er sein Bestes und Höchstes zu verdanken, und vun allen

Wohlthaten, die ihm Erasmus erwiesen habe, sei die werthvollste
die, dass er ihn gelehrt habe an Christus Gefallen finden, ja noch

mehr, Erasmus habe ihn sogar gelehrt Christum nachahmen, Christum

verehren, Christum lieben. Etwas Heilsameres und Würdigeres

als dies, ruft Glarean aus, konnte mir armen Menschen nicht
zu Theil werden. Darum kann ich Dich, thenrer Erasmus, nie

vergessen. Dein Bild schwebt mir unaufhörlich vor den Augen. Ich
sehe Dich im Schlafe, ich sehe Dich bei Tische. Du weckest den
Schlafenden auf, Du unterrichtest den Ünwissenden noch aus der
Ferne! 0 mein liebster Freund, Lehrer und Führer, was bist Du
mir alles geworden und wirst es mir immer bleiben! Möge Dir
Christus würdig lohnen für alles, was Du um mich verdient hast 1

Wenn wir diesen Brief den Worten nach taxiren, so müsste

uns dünken, beide, Erasmus und Glarean, seien von Christus bis

auf die innersten Tiefen der Seele durchdrungen und überwältigt
gewesen für immer. Aber das waren beide nicht. Vorab nicht



59

der Lehrer und hintenher auch nicht der Schüler. Bei Erasmus

war die Ausgabe des neuen Testamentes, die allerdings mit dem

grössten Interesse und Verständniss ausgeführt wurde, doch lediglich

eine Kopfarbeit, verrichtet vom reflektirenden Verstände, woran
das Herz nur wenig oder keinen Antheil hatte, es war das

Ruhmeswerk des Gelehrten und nicht der Liebesdienst des Christen.

Sobald die Arbeit vollendet war, trat für Erasmus Christus wieder
in den Hintergrund, und die schönen Wissenschaften mit den

Klassikern in den Vordergrund, diese nahmen dem Evangelium den nur
kurze Zeit eingeräumten Vorrang wieder weg. In die nämliche

Bewegung rückwärts sehen wir auch Glarean gerathen. Auch er
lässt sich seinen Christus, den er so innig umfasst zu haben schien,

wieder entgleiten und nach und nach fast völlig verloren gehen. Wie

ganz anders steht es in dieser Beziehung bei den Reformatoren,
die von Christus und Evangelium durch keine Gewalt, woher sie

immer auf sie eingedrungen wäre, abbringen lassen, und was haben
sie dadurch für sich selbst gewonnen! Welche Einheit ihres Be-

wusstseins, welche Erhabenheit ihres Glaubens, welche Seligkeit
ihres ganzen inwendigen Lebens, mag auch das äussere in vielen

Bedrängnissen verlaufen! Wie manchen Triumph in der stillen
Seele hätte Glarean gefeiert, wenn er mit einem Zwingli, der ihn

so getreu an die Hand genommen hatte, in der grossen geistigen

Richtung verblieben und demselben Ziele des Lichtes zugeeilt wäre,
und was muss er nun durch das ganze Leben hindurch entbehren,
weil er sich nicht zu dieser religiösen Gewissheit zu bestimmen

vermag 1 Mit dem Abscheu gegen die alte und mit dem Widerwillen

gegen die neue Kirche hat er im eigenen Gemüthe keinen
Grund und keinen Stand mehr, er weiss nicht, wohin er gehört
und fällt so einer innern Zerklüftung, einer unseligen Verdüsternng
anheim, die ihn, je näher er seinem Ende kommt, desto dunkler
umfängt. Alles seinem Erasmus zu lieb, und doch müssen auch

diese Bande reissen, die ihn mit Erasmus verknüpfen, ja Glarean

muss, was andere sahen und sagten, doch auch noch an sich selbst

erfahren, dass Erasmus kein Mann des Gemiithes und ächter Freundschaft,

sondern des Verstandes und des dem Verstände zunächst

liegenden Interesses sei. Das hat er mehr als einmal mit allen

Schmerzensgefühlen tiefer Wehmuth empfunden. So lange sich



60

Glarean unter Erasmus, den hoch hinaus ragenden Gelehrten

demüthig duckte, war er der liebe gute Glarean, der an allen Orten

empfohlen wurde. Aber sobald Glarean etwas an und für sich

gelten wollte, schlug Stimmung und Gunst gegen ihn. um. Denn

Erasmus duldete nicht leicht einen, der an seiner Seite selbstständig
sein oder selbstständig werden wollte. Er liess ihn gern neben

sich herlaufen wie einen Planeten um die Sonne, so lange er mit
seinem übergewaltigen Strahlenschein den schwachen Schimmer

überglänzen konnte. In dieser starken Selbsterhebung und geradezu
Eitelkeit ist auch eines jener Motive verborgen, die es uns erklären,
warum sich Erasmus in seiner fremden oder feindlichen Haltung
gegen Reformation und Reformatoren so hartnäckig versperrte. Er
fühlte, je mehr er der Bewegung zuschaute, dass er sich verspätet
hatte und mit seinem Namen nicht unter den Vordersten im Zuge
stand. Solchen Männern, die im Zeitalter hoch stehen und von
ihm in ihrer Höhe gefeiert werden, begegnet es nicht selten, dass

sie eine neue Erscheinung oder Bestrebung, die ohne sie bestehen

will, nur ungern anerkennen und sich nicht unter ihre Macht stellen
wollen. Das wollte ebenfalls auch Erasmus nicht und wollte hie-

von dann nicht einmal sich selbst geschweige andern ein Geständ-
niss ablegen. Er suchte bestmöglich den Eindruck zu verwischen,
dass ihm die Führer der wachsenden Kirchenbewegung vorausgeeilt
und er von Zeit und Volk dahinten gelassen sei. Wenn dann
Luther oder Zwingli wieder einen Schritt thaten oder eine Schrift
veröffentlichten, so war es Erasmus, der an ihrem Verdienste nicht
viel gelten liess und meinte, sie nehmen alles, was sie bringen, aus
seinen eigenen Büchern und zünden jedes Flämmchen an demjenigen

Lichte an, welches er selber schon lange vor ihnen auf den

Leuchter gesetzt habe. Und doch gibt ihm Glarean auch hierin
wieder Recht, er, der von diesem gewaltthätigen Druk des Erasmus
für seine eigene Person zu leiden hatte, und Glarean ist nicht im
Stande, mit freierm Blick herauszufinden, dass die selbstsüchtige
Sorge für eigene Gellung und Grösse mitspielt, wenn Erasmus sich
und ihn von der Sache der Reformation zu trennen trachtet. Kurz,
von welcher Seite wir das Verhältniss zwischen Erasmus und
Glarean besichtigen mögen, Glarean erscheint uns besonders in den

ersten Jahren des Umganges in einer unbedingten Abhängigkeit von



61

Erasmus. Er steht, wo er in dessen Nähe tritt, um ihn herum da

wie ein von jenem Sirahlenglanz geblendetes Kind, den der überall
gepriesene Gelehrte von sich in die Welt hinaussendet, und wäre
Glarean nicht von diesem Glänze geblendet, so würde er es von
der Gunst und Güte, mit der ihn seinerseits Erasmus überhäuft.
Aber nie können wir doch in diesem ganzen Verhältniss begreifen,
dass Glarean, der durch sein weiches tiefes Gemüth mit einem

Zwingli und Luther viel inniger als mit einem Erasmus verwandt
ist, fast unablösbar an den im kalten Wiederschein ästhetischer
Formen sich gefällig spiegelnden Erasmus gekettet bleibt und von
ihm nicht überzugehen vermag zu jenen begeisterten Kämpfern für
höchste Wahrheil und Freiheit, denen ein entglühtes Herz voll
heiliger Sympathie für des Volkes Wohl und Weh das Feuer zur
mächtigen Rede und zur opfernden That spendet. Allein es ist
nun einmal so. Wir müssen uns darein schicken, unsern Glarean

mit seinem reichen Gemüth und Verstand, mit seiner hohen
Wissenschaft und Bildung für die Reformation auf immer verloren zu
nennen. Sein Gang von Köln nach Basel ist und bleibt uns daher,
in dieser Richtung zur Reformation gemessen, kein auf- sondern
ein absteigender Weg. Zu Köln hat er den Fuss noch hinaus in
eine öffentliche Parteiung und Betheiligung an reformatorischen
Prinzipien gesetzt. Zu Basel zieht er diesen Fuss für alle Zukunft
zurück und schliesst sich gegen die ringenden Kämpfe der Zeit hinter
der Thüre seiner Studirstube mehr und mehr ab. Iiier, in seiner
Bursa und an seinem Schreibtisch, wollen wir ihn denn aufsuchen

und bei ihm verweilen, bis er von uns scheidet und zur ewigen
Ruhe entschlummert. Und wir thun es, so sehr uns seine

Entfremdung von der Reformation schmerzt, doch mit hoher Achtung
und bezeugen, Glarean ist auch hier, in der klassischen Jugendbildung

und Wissenschaft, der erlesene Mann. Wir gehen gerne
daran, die Dienste und Verdienste, die er durch seine didaktische,
akademische und schriftstellerische Thätigkeit leistet, in das
sammelnde Blatt des Gedächtnisses einzuschreiben.

Wirklich ist er zu Basel ohne Säumen darauf bedacht, seinen

Lehrberuf so, wie er ihn zu Köln begonnen, wieder aufzunehmen
und seine Burse einzurichten. Er miethet sich dazu ein geräumiges
Haus und nimmt darein etwa 30 Zöglinge, wo möglich mit recht



«4

guten Anlagen auf, triginta, sagt er, optima} indolis juvenes. Sie

haben in seinem Hause Wohnung, Kost und Unterricht zugleich und
dies alles für eine geringe Entschädigung. Das .jährliche Kostgeld
betrug 16 Gulden und das Honorar für den Unterricht war so
bescheiden angesetzt, dass es zu Zeit und Arbeit, welche Giarean den

Zöglingen widmete, in keinem Verhältnisse stand, quamvis, schreibt

er selbst, labori meo non satis respondeat hoc prsemium. Die

Unterhaltung geschah immer lateinisch und brachte den Schülern
eine grosse Gewandtheit, sich über alle möglichen Gegenstände des

Lebens in einem guten Latein richtig auszudrücken. Im Unterricht
wurden lateinische Schriftsteller behandelt, vorzugsweise Livius mit
seiner römischen Geschichte, und Aulus Gellius, der als Rhetor und
Grammatiker im zweiten Jahrhundert — nach Christus — zu Rom
lebte und in seinen »attischen Nächten» noctes atticre, ein
reichhaltiges und sehr werthvolles Material von historischen, grammatischen
und antiquarischen Notizen und Fragmenten geliefert hat, das sich
in der Art und Weise, wie es Giarean zu verwerthen verstand, zu
einem Schulunterricht vortrefflich eignete. Dazu kamen noch Ue-

bungen im Griechischen. In diesen Bursen Glareans behaupteten
die Glarner immer einen ehrenvollen Platz. Es waren die Zöglinge
aus Zwingli's gestifteter und vorzüglich geleiteter Lateinschule. Dazu,

dass sie gewöhnlich und so gerne zu Giarean übergangen,
führte theils die Landsmannschaft, weil Giarean eben' auch selber

Glarner war, theils die Zuneigung ZwinglPs, der sie seinem Freunde

zuwies, theils und vornämlich die wissenschaftliche Tüchtigkeit
Glareans, dessen Ruf weithin gieng und seiner Burse einen solchen

Namen verlieh, dass ihr über die Bursen jener Zeit ein eigentlicher

Vorrang zukam. Unter den glarner Schülern zeichneten sich die
Tschudi aus, Valentin, der älteste Sohn des Ritters Marquard Tsch udi
dann Peter und Aegidius, die Söhne des Ritlers Ludwig Tschudi.
Aber auch Johannes Heer, Gallati. Zöglinge anderer Kantone wie
Jakob Amann aus Zürich, Jakob von der Gilgen (Lilien) aus Luzern
und andere galten als vorzügliche Schüler und gaben später als

Männer in verschiedenen Aemtern und Diensten ihre bei Giarean
erworbenen Fähigkeiten und Kenntnisse auf rühmliche Weise zu
erkennen. Der Geist, der in Glareans Burse waltete, war in jeder
Beziehung gut und wurde nicht, wie es so oft geschah und noch



Ü3

geschieht, vom Lehrer in blossen Worten anbefohlen, sondern in
einem vorleuchtenden Beispiel den Schülern eingeprägt. Ein emsiger
Fleiss galt bei Magister und Scholaren in den ernsten Studien, die

nicht einem scholastischen Formelkram, sondern der gründlichen
Kenntniss und der ächten Bildung in den schönen* Wissenschaften

gewidmet wurden. Eine untadelhafte Sittlichkeit bewährte Glarean
sowohl in seinem eigenen Verhalten, was alle seine Freunde und
besonders Erasmus oft in lautem Lob hervorhoben, als auch in der

Aufsicht, die er über seine Zöglinge handhabte, so dass er keinerlei
unordentliches und ungezogenes Wesen, wie es damals in andern
Schulen doch oft zu sehen war, in seinen Bursen duldete. Um
seine jungen Leute in einer reizenden Form zusammenzuschliessen
und unter ihnen, was immer die psychologische Rechnung einer

guten Pädagogik ist, einen gewissen edeln Ehrgeiz zu wecken,
machte er in seiner Burse einen römischen Staat zurecht und theilte
die altrömischen Aemter aus. Da gab es einen Senat, der eine

Zögling war Consul, der andere Censor, Prätor, Aedil, Tribun u. s. w.
Die ganze Einrichtung diente noch dazu, die Schüler recht
anschaulich in das römische Wesen einzuführen und unter ihnen
die römische Amts- und Verkehrssprache im grünenden Lebensstyl
einzuüben. Im Namen dieses »römischen Senates und Volkes«
senatus populus que romanus, sendet er dann, höchst gemiith-
lich, in seinen Briefen an Freunde Grüsse und andere Mittheilungen.

In allen diesen Dingen und im ganzen Wesen der Burse
stellte er sich seinen Schülern nicht als der schroff gebietende
Lehrer gegenüber, sondern stand, wie er den Geist hiefür eben

schon von Köln mitgebracht hatte, zu ihnen in einem viel nähern
und trautern Verhältniss. Es war hier nicht nur der Austausch

von Gedanken zwischen Verstand und Verstand, sondern auch von
Gefühlen zwischen Gemüth und Gemüth. Man that die Aufgabe
nicht ab im theoretischen Verkehr trockener Begriffe und kalter
Betrachtungen, es gieng durch alles eine gewisse Wärme, eine liefere
Empfindung, ein sorgsameres Wesen. Man'reichte sich als Hausund

Tischgenossen, als Freunde und Brüder die Hand, und Glarean

hat sich manches Zöglings mit einer väterlichen Treue angenommen,
auch dann noch, wenn derselbe über die Schwelle seiner Anstalt
hinausgeschrilten war. Kann man sich ein innigeres Verhältniss



64

denken, als es Glarean zu seinem geliebten Peter Tschudi unterhielt?

Kann einem Schüler der Lehrer eine Moral in reinerm Sinn,
ein Ideal in schönerm Wort darthun als Glarean beides diesem
Peter Tschudi giebt? Welche Auffassung der Sache und welche
Liebe zum Zögling! Das eine wie das andere auf einem
Standpunkt, dem sich keine selbstsüchtige Engherzigkeit, keine Habsucht
und Gewinnsucht nahen durfte. Zu solcher Opferung, die ihre
Stunden nicht nach Gegenrechnungen abzählt, war Glarean von innen

geweiht. Ihm stand im Vordergrund nicht die Frage, was pr
ökonomisch durch seine Schüler, sondern was seine Schüler geistig und
sittlich durch ihn werden. Wir dürfen es sagen, er konnte in
seinem Bildungs- und Erziehungsdienst den eigenen Vortheil
übersehen, ja dürfen es sagen, seine Burse ist nie zur »Börse«
geworden, und müssen es wünschen, möchten alle Bildungsanstalten
und Erziehungsinstitute von solchem Sinn getragen sein und es nie
drauf anlegen, blosse Geldspekulation zu treiben und vor den
finanziellen Interessen des eigenen Gewinnes die andern viel höhern
Interessen des bleibenden Verdienstes, die eigentlichen Zielpunkte und
Ehrenzeugnisse der Austalt aus dem Herzen und aus dem Hause

zu verlieren, ein Verfahren, das zu einer schweren Verschuldung an
den anvertrauten Zöglingen werden kann. Aber wie oft lässt sich
das Publikum von den grossen Zahlen sogar blenden und meint,
je höher der Preis der Pension stehe, desto wundersamer werden
die Leistungen der Pension werden und in glänzenden Resultaten

an den Tag treten, bis man erfährt, der Glanz liege mehr in den

ausgegebenen Goldstücken als in den eingenommenen Kenntnissen.

Von allen solchen Dingen ist bei Glarean und seiner Burse nichts
wahrzunehmen. Hingegen macht sich hie und da ein anderer

Fehler Glarean's bemerkbar, der an seinem Wesen, was wir auch

schon besprochen haben, überhaupt haftete, das ist die Wandelbarkeit

seines Sinnes, eine gewisse Launenhaftigkeit, bei welcher die

Güte rasch in das gerade Gegentheil umschlagen konnte. Daher

mag es kommen, dass sich der Zögling Valentin Tschudi einmal in
einem Brief an Zwingli darüber beschwert, Glarean kenne in der
Liebe kein Mass, aber ebenso keines in Hass und Zorn, ut non,
sagt er, irre odiique sui metam sistat. Doch begleitet der Schüler
seine Bemerkung mit der Parenthese, er möchte es'mit der gütigen



65

Erlaubniss Glareans gesagt haben, bona .ejus venia dixerim, und

vielleicht bat es Valentin auch selbst in einer übelgestimmten Laune

geschrieben. Es ist ja sehr begreiflich, dass sich unter so vielen

Zöglingen von ungleicher Natur und Neigung der eine nie gerade
so wie der andere auf allen Gängen, die man mit ihnen einschlägt,
angesprochen oder befriedigt fühlt, und wären Lehrer und Leitung
von einer noch so ausgezeichneten Vortrefflichkeit. Jedenfalls war
die Aufgabe gross und schwer und nahm so, wie Glarean sie zu

lösen strebte, des Lehrers volle Thätigkeit in Anspruch. Er spricht
sich darüber zu verschiedenen Malen auch selber aus und sagt, er
sei theiis durch den Unterricht, theils durch die Beaufsichtigung
seiner zahlreichen Schüler fast unablässig an sein Haus gefesselt.
Dennoch ward es ihm bei seinem rastlosen Fleisse möglich, noch
immer Zeit für schriftstellerische Arbeiten zu finden, ja wir müssen

uns verwundern, in welch weitem Kreis von allerlei Stoffen sich

Glarean mit seiner Feder bewegt und wie viele Werke, meisten-

theils vorzüglicher Art, aus seinen Mussestunden an das Licht
getreten sind.

Er hatte seine Burse zu Basel nicht lange eröffnet, so zog es

ihn dazu hin, mit einem neuen Produkt seines Talentes zu erscheinen

und zwar wieder auf dem Gebiete der Poesie. Mit jenem Lobgedicht
auf Kaiser Maximilian hatte er einen überraschenden Erfolg erreicht,
als poeta laureatus war er von Köln nach Basel gekommen. Wie
erklärlich, dass er sich als Dichter wieder versuchte und zu dem

ersten im Ruhme noch frisch grünenden Lorbeerblatt ein zweites

hinzuzufügen trachtete. Diesmal galt es seinem eigenen Land und

Volk, der lieben Heimath Helvetien. Wie ist Glarean hierauf geleitet
worden? Dass er eine eigentliche Begeisterung für sein Vaterland
im Herzen trug, haben wir schon auf seinen Schulwegen durch Bern
und Rottweil bemerkt, wo in ihm die ähnlichen Gedanken schlummerten,

sein theures Heimathland und dessen Freiheit in würdiger
Weise zu erheben. Es bedurfte nur eines anregenden Momentes,
und • das schöne Seelenbild wurde zur sichtbaren Lebensgeslalt.
Dieses Moment kam denn auch. Der Chorherr Heinrich Utinger
aus Zürich traf auf seiner Heimreise von Strassburg her in Basel
ein und machte bei Glarean einen Besuch. Sie besprachen sich
über das Vaterland, und geriethen, je weiter das Gespräch gieng,

5



66

immer liefer in die ältere Schweizergeschichte. Die ganze
Unterhaltung liess bei Glarean einen treibenden Stachel zurück. Er fasst

sofort den Entschluss, sich dem hohen Gegenstande auf die

angelegentlichste Weise zu widmen und alles dasjenige zu sammeln,

was die besten Schriftsteller über Helvetien geschrieben und berichtet
haben. So entstand seine Beschreibung der Schweiz oder sein

Helvetien und erschien im Jahre 151b zu Basel. Die Vorrede zu
derselben richtet Glarean wie eine Anrede eben an dea genannten
Ganonicus oder Chorherrn Utinger und setzt ihm darin noch genauer
auseinander, was ihn so sehr dazu gedrängt habe, das Werk zu

verfassen. Einerseils glaube er, schreibt Glarean, es werden durch
dasselbe andere eine Handhabe, ansa, erhalten, um noch zu grössern
Forschungen auf diesem Gebiete der Vaterlandskunde zu schreiten;
anderseits sei es Zeit, den falschen und feindlichen Stimmen

entgegenzutreten, die schon so lange über sein Vaterland in einer
höchst frechen Sprache — petulantissima lingua — ihre böswilligen
Urtheile abgegeben hätten. Man ziehe gegen uns los, als wären wir
keine Christen, als hätten wir keinen Verstand, und hätten wir
auch einen solchen, so wüssten wir ihn doch nicht zu gebrauchen.
Wir sehen, dass die »Schweizerkühe«, die stehender Ausdruck bis

auf den heutigen Tag geblieben sind, schon damals, zu Glareans

Zeit, im Gang und Schwünge waren. Man mache, fährt Glarean

fort, es uns zum Vorwurf, dass wir unsere Freiheit auf dem Wege
der Gerechtigkeit und Waffenthat wahren, dass wir nicht Gewalthabern

unterwürfig seien und dass wir unser Gemeinwesen auf
ehrenhafte Weise verstärken. Ob es denn besser sei, einem Porsenna

zu dienen als nach dem Vorbilde jenes Mulius Scävola mitten in
Feuer und Todesdrohungen einen unerschütterlichen Muth zu

behaupten, quasi melius sit Porsennre servire quam Mutii exemplo
incoucussum animum in igne et minis gerere! Wer solchen Lästerern

das unverschämte Maul stopfe — quis rictus impudentissimos
obstruet? Eines tröste ihn, sagt Glarean, dass jetzt, bei seinen Leb-

zeiteu, in der Schweiz sehr viele vorzügliche Geister, pluriraa et

praeclara ingenia, auftreten, wie Ulrich Zwingli und Joachim Vadian,
Heinrich Wölfflin aus Bern, Lupulus Ärctopolitanus, sein Lehrer
Michael Rubellus von Rothweil, Erythropolitanus, die 3 Amerbache,
Bruno, Basilius und Bonifacius, baslerische Sterne, urbis Rauriacae



G7

sidera. Von ihnen allen aber mache es keiner so und fahre gegen
andere Nationen in Wort und Schrift grimmig los. wie es jene
Verläumder der Schweiz thun. Wir haben schon hier in der
Vorrede den Beweis, dass Glarean als ein guter Schweizer für sein

Vaterland warm einsteht, und in diesem Geiste ist denn auch sein

ganzes Werk gehalten. Es führt eigentlich den Namen Descriptio
Helvetiae et Panegyricon tredecim Helvetiae partium oder civitatum,
Beschreibung der Schweiz und Lobgedicht ihrer 13 Kantone. Es

zerfällt also in zwei Theile, welche beide, auch" die Descriptio, in
Form eines Gedichtes mit Hexametern verfasst sind. Der erste
Tbeil, die Descriptio Helvetiae oder die Beschreibung der Schweiz
ist eine kurz entworfene Geographie des Schweizerlandes, in welcher
die hervorragendsten Gegenden, Gebirge, Flüsse, auch etwa
Ortschaften, Bäder u. s. w. aufgeführt sind. Der zweite Theil, das

Panegyrikon oder das Lobgedicht hebt mehr die geschichtlichen
Momente der 13 Kantone hervor, doch eben auch nur in summarischer

Art, in oft nur flüchtiger Berührung, und ist eine poetische
Verherrlichung der gesammten Eidgenossenschaft, allerdings mit
zahlreichern Stellen von dichterischem Odem als der erste etwas
trockene Theil darbietet. Das Ganze ist der Erguss eines aufrichtigen
Patriotismus und die Arbeit eines emsigen Fleisses, jedoch von der

Art, dass man immerhin keinen strengen Massstab grosser Idee,
vollendeter Form, erhabener Poesie daran legen dürfte. Die zweite
Auflage erschien schon vier Jahre nach der ersten, nämlich 1 f>19,

als Glarean in Paris war, und diese Ausgabe war mit einem
fortlaufenden Gommentar aus der Hand seines uns wohlbekannten
Freundes Oswald Mykonius von Luzern begleitet. Damals war My-
konius Schulmeister, ludimoderator, zu Zürich, und sagt in seiner

eigenen Vorrede zu dieser zweiten Ausgabe, er sei von Glareans
und seinen eigenen Schülern ersucht worden, zu diesem Werke,
das überall willkommen geheissen werde, einen Commentar zu

setzen, da sich eben gar viele beklagten, sie könnten das Buch mit
seinen oft kurz gehaltenen oder nur dunkeln Andeutungen nicht

verstehen, wenn es nicht mit geographischen und geschichtlichen

Erklärungen beleuchtet werde. Dieser Aufgabe unterzog sich Mykonius

bereitwillig und arbeitete einen ganz guten Gommentar aus,
der jedoch hie und da noch eine Lücke liess oder eine Unrichtigkeit



68

angab. Das war ein Wink, an das Werk noch einmal eine
verbessernde Hand anzulegen, und das tbat denn Glarean nach drei
Jabrzebenden selber, wiewohl er die Arbeit seines Freundes Mykonius
im Jahre 1519 mit dem vollsten Danke begrüsst und belobt hatte.
Im Jahre 1554 gab er sein Helvetien, Descriptio und Panegyricon,
wieder in Basel heraus und fügte nun seine eigenen vervollständigenden,

bald nöthig, bald unnöthig angebrachten Anmerkungen,
adnotationes oder wie er sie nennt accessiones hinzu. Diesmal

jedoch hat Glarean des Guten zu viel gethan. Er berichtigle oder

ergänzte nicht nur die geographischen Angaben, da inzwischen die
Rhätia seines Schülers Aegidius Tschudi erschienen war, ein Buch,

von dem Glarean sagt, es sei seit tausend Jahren kein besseres im

topographischen Wesen herausgekommen, nein, Glarean änderte oder

beseitigte sogar viele andere Stellen der zweiten Ausgabe, besonders
alle diejenigen, welche Mykonius zu Ehren Zwingiis und der andern
Reformatoren in seinem Commentar angebracht halte. Hier treffen
wir unsern Glarean wieder an einem Wechsel- und Wendepunkt
an, wo uns über ihn ein aufrichtiger Schmerz erfasst, ja er hat in
dieser Correctur seines Helvetiens der Feder einen Zug gelassen,
der genugsam geeignet wäre, die Freude des Lesers am ganzen
Werk um viele Grade herabzustimmen. Er steht, was wir im
entschuldigenden Sinne bemerken wollen, allerdings, da er es schreibt,
in seinem 65. Jahre, ein Dezennium vor dem Schlüsse seiner Tage
und ist in die Verbitterung über die Glaubenskämpfe seiner Zeit

nun schon zu tief eingeklemmt. Aber dass er an seinem eigenen
löblichen und gelobten Werk und besonders an den Wahrheitszeugnissen

seines früher so theuren, nunmehr verstorbenen Freundes

Mykonius ein so schneidiges Messer der Verstümmelung und

Verwundung ansetze, das hätten wir doch nicht gedacht. Was in der

vorangegangenen Ausgabe irgend zum Lobe Zwingli's und der
Reformation lautete oder gedeutet werden konnte, das merzte Glarean

aus, expunxit, sagt der zürcherische Herausgeber des Werkes vom
Jahr 1736, und machte dagegen seine Worte reicher und schöner

für den Papst, die Wallfahrten, die Heiligen u. s. w. Er möchte

überhaupt alle Lobsprüche, die sein erstes Helvetien im Schoosse

trägt, in dieser drillten Ausgabe anders gefasst wissen und spricht
sich darüber mit scharfen Zeilen in dem Zueignungsbriefe aus, in



69

der epistola nuneupaloria, welche er der Correctur voransetzt und
die er seinem einstigen Schüler, Hieronymus von Roll, einem jungen
Solothurner aus vornehmer Familie widmet. Aber vergessen wir
auch nicht, dass Glarean in der gut katholischen Stadt Freiburg im

Breisgau lehrt und lebt, während er diese Ausgabe besorgt. Durch

aufrührerische Leute, schreibt er in der Epistel, seien in der Religion
allerlei Meinungen und Spaltungen entstanden, varise in religioue'
opiniones ac sect®, Streitigkeiten der Städte und Fürsten, welche

nun dreissig Jahre lang das gesammte Deutschland beinahe zu Grunde

gerichtet, prene pessundedere, und die den Deutschen benachbarten
Schweizer in erstaunlicher Art geschädigt hätten, mire afllixere, so

dass man sich desjenigen Werkes beinahe zu beklagen oder gar zu

schämen habe, das sonst, wie er meinte, im redlichen Sinne

unternommen worden sei. Wenn er nun auch im Panegyricon, im
Lobgedicht, Aenderungen mache, so verfahre er nach dem Spruche:
tempora mutantur, nos et mutamur in illis. Die Schweizer seien

von ihm in dem Sinne gelobt worden, dass er wünsche, sie möchten

so seiu, wie er sie schildere, d. h. sie möchten ihre Vorfahren
nachahmen zumeist in denjenigen Dingen, welche auf Religion, Sitten
und Heldenthaten Bezug haben, und sie sollen dabei nicht vergessen,
wie es im menschlichen Leben und Wesen eben zugehe, dass der

Teufel geflissentlich wie ein brüllender Löwe herumfahre und suche,

wen er verschlinge, wie der hl. Petrus mahne. Dabei mochte
Glarean immerhin fühlen, er sei dem Freunde Mykonius gegenüber
doch nicht in einer ganz richtigen löblichen Hallung und er müsse

sich den Anschein geben, sein Verfahren zu rechtfertigen. Der Com-

mentar, sagt er daher am Schluss der Epistel, die uns ein wahrhaft
verdriessliches, aber dabei merkwürdiges Aktenstück über Glareans

Gesinnung ist, sei vor 30 Jahren vom Luzerner Oswald Mykonius
herausgegeben worden, als er, Glarean, zu Paris die königliche
Unterstützung genossen habe. Aber schon damals, in jener frühen
Ausgabe, hätte Mykonius an seinem Gommentar sehr vieles zu
verbessern gehabt und jetzt seien die meisten Dinge noch mehr ins

Licht getreten. Da nun Mykonius jüngst gestorben sei, so falle diese

Aufgabe, im Gommentar Aenderungen zu machen, ihm selber zu.
Es soll also niemand meinen, er thue dies mehr aus Unwillen als

aus Einsicht und Rücksicht.



70

Was nun das ganze Werk, die Descriptio und das Panegyricon,
anbetrifft, so versagt es uns natürlich die Zeit, in dasselbe genauer
einzutreten und es zu einer einlässlichen Behandlung unter die Feder

zu nehmen. Es könnte dies nur die Aufgabe einer hierauf gerichteten
besondern Arbeil sein, welche, wie wir nicht zweifeln, ein grosses
Interesse zu bieten vermöchte, wenn die vielen geographischen und

geschichtlichen Verhältnisse unsers Vaterlandes, wie sie damals
bestanden und aufgefasst wurden, mit denjenigen in Vergleich gestellt
wären, die gegenwärtig gelten, und wenn so die damalige und die

jetzige Zeit mit dem ungleichen Bestand der Dinge und der ungleichen
Anschauung der Menschen gegen einander gemessen würden. Dennoch

können wir nicht umhin, aus dem Helvetien Glareans eine
hervortretende Hauptpartie herauszuheben und sie uns zu einer aufmerksamen

Betrachtung unter das Auge zu halten. Das sind nämlich alle

diejenigen Stellen des Buches, in denen die Gründung der Eidgenossenschaft

und die hierauf zielenden Erzählungen von den Stiftern, von
Teil, vom Bunde u. s. w. vorkommen. Wir thun dies aus zwei
Gründen. Erstlich ist es bekannt, dass Glareans Helvetien,
zweihundert Jahre nach der Erhebung der Waldslätte verfasst, von jeher
zu denjenigen Schriften gezählt worden ist, welche für die

Gründungsgeschichte der Eidgenossenschaft als Quellen und Beweismittel

angesehen werden, und da wir das Buch Glareans gerade unter
den Händen haben, lohnt es sich wohl der Mühe, es nach dieser

interessanten Seite hin anzusehen, wie sich nämlich Glarean und

Mykonius in ihren eigenen Berichten zur Stiftung des Schweizerbundes

stellen. Zweitens sind wir gerade jetzt, zur gegenwärtigen
Zeit, mitten in den Fragen und Untersuchungen darüber begriffen,
wie wir uns das Verhältuiss von Dichtung und Wahrheit, von
Tradition und Thalbestand in der Entstehung der Eidgenossenschaft
zu denken haben, was für Züge am aufgetragenen Gemälde wir zu
bezweifeln berechtigt, was für andere wir unverkümmert sLehen zu
lassen genöthigt sind. Wer, der an seiner Heimath und ihrer
Geschichte mit ganzer Seele hängt, wäre mit diesen jetzt hin und her
schwebenden Fragen aus der ersten ältesten Bundeszeit nicht in
eine rege Spannung versetzt? Wollen wir aber nun einem solchen

spannenden Interesse bei Glareans Helvetien auf eine nur etwas

befriedigende Weise entsprechen, so dürfen wir nicht erst mit der



71

Zeit Glareans anfangen, sondern müssen hinter sie zurückgehen,
dahin, wo wir gleichsam die ersten Quellen rieseln hören, aus denen

die ältesten Erinnerungen und Erzählungen herkommen, was für
zweite und dritte Berichte sich an die ersten anknüpfen, bis diese

Schriften oder Chroniken die Reihe der Traditionen in die Tage
Glareans hineintragen. Jetzt erst dürfen wir fragen, aus welchen
dieser ursprünglichen oder abgeleiteten Quellen haben nun sie beide,
Glarean und Mykonius, geschöpft, was haben sie daraus entnommen
und zu ihrer eigenen Vorstellung gemacht und wie verhält sich

alles das, was sie uns auf den Blättern ihres Buches bieten, zu
dem Gesammtbilde der Gründungsgeschichte. Das Feld ist gross,
der Weg lang, unsere Zeit aber sehr kurz, daraus ist die Regel

von selbst festgestellt, dass wir uns der grösstmöglichen Kürze be-

fleissen, ohne desshalb wichtige Momente zu verlieren, entscheidende
Stationen zu überspringen und so in eine verpfuschende Eilfertigkeit

zu verfallen.
Zum voraus ist zu bemerken, dass beide, Glarean im Gedicht

und Mykonius im Commentar, auf einem Standpunkt stehen, wo
der Boden der rechtshistorischen Verhältnisse von den verschiedenen

Sagen schon übersponnen und aus dem klaren Bewusstsein
der Zeit weggerückt ist. Die Tellssage und die Rütlisage, mit
andern Worten die Stellung von Uri und die Stellung von Schwyz
zur Befreiung der Waldstätte und zur Stiftung des Bundes laufen
bald neben einander, bald hinter einander her, und im letztern
Falle ist Uri meistentheils voraus, Teil steht im Vordergrunde und
wird geradezu die Hauptperson, von der alles ausgeht. Wir dürfen

also nicht glauben, Glarean und Mykonius, so gelehrt sie auch

waren, ertheilen uns durch die mit Tradition versetzte Geschichte

hindurch eine sichere Wegleitung und zeigen uns, wie wir die kreuz
und quer hineingewobenen Fäden der Sage, oft seidenfein und
blumenartig, auseinander lösen, um durch sie hinunter auf einen
habhaften Grund mit den geregelten Geleisen historischer Entwicklung
zu schauen. Das thun beide nicht. Beide, Glarean und Mykonius,
nehmen die Dinge gerade so, wie sie damals zu ihrer Zeit, im
Volksmunde herumgeboten und von den Chroniken zu Papier
gebracht sind. Was noch der bernische Staatsschreiber Justinger in
seiner Chronik aus den ersten Jahrzehnden des 15. Jahrhunderts



72

hat, nämlich die geschichtlich begründeten Beziehungen des Hauses

Habsburg und dann Oeslreich zu den Waldstätten, das ist in fünfzig

Jahren schon verwischt und mit den grellen Farben der
Jammerbilder unter den tyrannischen Vögten zugedeckt. Er noch,

Justinger, ist es, der die Erhebung der Waldstätte zunächst aus diesen

Beziehungen ableitet und nicht aus den Gewaltthaten einiger
Vögte, die er nicht einmal anführt, ohne damit sagen zu wollen,
sie seien nicht vorgekommen, aber sie haben ihm nicht eine so

weit tragende Bedeutung. Darum hält er auch die Kämpfe der

Waldstätte unter den verschiedeneu Herrschaften, der habsburgischen
und der östreichischen, gehörig aus einander und schiebt nicht alles

in Eine Zeit und in Einen Knäuel zusammen, lässt folgerichtig Uri,
das nie staatsrechtliche Verhältnisse gegen Habsburg oder Oestreich

gehabt, auf der Seite und zieht keinen Urner Teil herbei. Auf
einer viel schmälern Linie des historischen Weges hält sich

einige Jahrzehnde später der zürcherische Chorherr Felix Hemmerlin.
Er berührt die staatsrechtlichen Verhältnisse nicht, Dt dagegen der

erste, der die Gewaltthätigkeiten der Vögte zur Sprache bringt.
Doch redet er nur von Misshelligkeiten zwischen Habsburg und

Schwyz. Der habsburgische Graf, erzählt Hemmerlin, hatte einen

Castellan und Gubernator im engen Thal von Schwyz gesetzt, in
valle arta, woher denn der Name »Art« verblieb. Dieser

habsburgische Burgvogt entehrte die Schwester zweier Brüder, worauf
diese den Schänder der Unschuld umbringen. Da der Graf sie greifen

will, suchen sie Hülfe, finden sie vorerst bei einigen Verwandten,

sodann bei vielen andern, zuletzt steht das ganse Thal auf,
das Schloss wird gebrochen, und die Trümmer sind jetzt noch im
See zu sehen. Das ist bei Hemmerlin der Ursprung der
Eidgenossenschaft. So, sagt er, fingen sie ihren Bund an. Vom Beispiel
der Schwyzer angetrieben eilen auch die Unterwaldner zur That
und verfahren gleicher Weise mit ihrem Vogt, einem Edlen von

Landenberg. Von Uri sagt Hemmerlin kein Wort. Es steht ihm
noch unter der Abtei Fraumünster wie vor 500 Jahren, zur Zeit
der Aebtissin Hildigard, der Tochter Ludwig des Deutschen, welcher

der Abtei den königlichen Hof in Zürich sammt dem Urner-
ländchen, dem pagellus Uroniaa geschenkt hatte, soweit sich dieses

Ländchen, also nicht der jetzige Kanton Uri, damals erstreckte.



73

Uri hat mit andern Worten seine reic-hsgenössige Stellung nie
verloren. Diese Erzählung, genau wie sie Hemmerlin gibt, hat Felix
Schmid oder Fabri, "der 1502 gestorben ist, in seine Historia Sue-

vorum aufgenommen. Auch bei ihm dreht sich alles um Schwyz
und Unterwaiden, und er fügt zur ganzen Sache nur noch die

Bemerkung hinzu, die Unterwaldner hätten sich mit den Schwyzern
zu diesem Streit verabredet, was bei Hemmerlin nicht steht.

Aber nun kommt das weisse Buch von Obwalden mit seiner

Sammlung von Urkunden über eidgenössische und Landesangelegenheiten

aus den Jahren 1315 bis 1607, und führt zum ersten Mal
den Urner Teil auf den Schauplatz. Dadurch tritt Uri in eine
gewisse Beziehung zum Werke der Befreiung und Verbündung. Zwar
erscheint es noch nicht als thätige-Mitstreiterin, es bleibt auch noch

im weissen Buch der neutrale Boden, wie es bei Justinger,
Hemmerlin, Fabri hingestellt ist. Aber mit der auftretenden Person

Teils bekommt auch das Land eine Bedeutung und weiss sie
geltend zu machen. Die Verschworeneu aus Schwyz und Unterwaiden
flüchten sich nach Uri, hier than sie sich zum Bunde zusammen,
Uri wird Stiftungsstätte des Bundes, und nun werden alle jene
verschiedenen Kampfperioden gegen die verschiedenen Herrschaften zu
Einem grossen gemeinsamen Kampfe zusammengeschoben.

Wieder einen Schritt weiter führt das Lied von 1477, in
seinen ältesten Ansätzen ohne Zweifel ein urner Lied, nach und nach

mit Zusätzen erweitert. In diesem Lied wird an den Apfelschuss
und an den Tod des Landvogts sofort die Stiftung des Bundes

angeschlossen. Vollends zu ihrem Höhepunkt gelangen Teil und Uri
bei Melchior Russ, einem vornehmen Luzerner in einflnssreicher

Stellung, der seine Chronik im Jahre 1482 beginnt, aber sie doch

nur bis zum Jahre 1411 fortführt. Der Luzerner Chronist weiss

von Teil weit mehr zu erzählen als alle bisherigen Berichterstatter.
Woher nimmt er diess? Wahrscheinlich aus der nämlichen Quelle,
aus welcher das weisse Buch schöpft, nämlich aus dem Volksmunde,
aus der Tradition. Daher treffen weisses Buch und Russ in vielen

Erzählungen zusammen, gehen aber in andern auch wieder ausein-

der, wie es bei der Sage und ihrem Gang durch Land und Leute

zu geschehen pflegt, je nachdem Sinn, Interesse und Stellung der
Ortschaften zu einer Sache mitreden. Im weissen Buch eröffnet



74

Tell seine Laufbahn erst nach den geheimen Versammlungen im
Rütli, hinter der Gesellschaft des Staufaehers und hinter ihren
Anschlägen, die Vögte zu vertreiben. Bei dem Chronisten Russ kommt
die Erhebung der Waldstätte von Teil her, in der Unihat gegen
Teil ist die Tyrannei auf ihren Gipfel gestiegen, das Volk wird in
Masse aufgeregt durch alles, was nun vorgeht, durch alles, was
Teil sagt und thut, es erhebt sich endlich zum Aufruhr und befreit
sich von seinen Bedrückern. So ist Teil der Urheber der
schweizerischen Freiheit, er ist, sagt das Urner Lied frisch heraus, geradezu

der erste Eidgenosse. Das ist die ächte Teilssage im urneri-
schen Gepräge. Die Sage ist, da der Verkehr zwischen Uri und
Luzern auf der Wasserstrasse des Sees so leicht war, von Uri nach

Luzern gekommen und der in Luzern wohnende und schreibende
Chronist Russ hat sie in ihrer vollen lebhaften Urnerfarbe auf die

Blätter seiner Chronik gezeichnet. Nur den Namen Wilhelm hat
die Sage wahrscheinlich nicht von Uri mitgebracht, sondern hat
ihn zu Luzern von einem jener Dichter empfangen, die dort
heroische Volkslieder entweder verfassten oder aus andern Völkern
verarbeiteten. Vielleicht, .meint man, kam der Name in die Teilssage

herein aus der englischen Ballade von William of Cloudesley,
in der auch ein Schütze vorgeführt wird und auf 120 Schritte
Distanz zu schi essen hat.

Endlich sucht ein anderer luzerner Chronist zu vermitteln, das

ist Petermann Etterlin, Gerichtsschreiber in Luzern. Er gab im
Jahr 1507 seine Chronik heraus unter dem Titel: «Cronica von der

lobl. Eydtgnoschaft ir barkommen und sust seltzam stritenn und ge-
schichten». Etterlin gründet seine Chronik wesentlich auf das weisse

Büch, schreibt oft Satz für Satz daraus ab, namentlich gerade in

den Erzählungen, wie die Waldstätte zu ihrer Freiheit gekommen
seien. Aber er ist viel frischer und farbenreicher, schildert alles

ausführlicher und spezieller, erlaubt sich dann jedoch mancherlei,
ändert ab, lässt weg oder schiebt ein. Warum thut er dies?

Offenbar in der Absicht, zwischen den auseinandergehenden
Traditionen zu vermitteln, Lücken auszufüllen, Widersprüche
auszugleichen, und sichtbar ist er besonders bemüht, das weisse Buch

resp. seine eigene Chronik mit dem Urner Lied und mit Justinger
in Einklang zu bringen. Aber dadurch fällt er gerade selber aus



75

der Scylla in die Charybdis. Er stellt Dinge zusammen, die nicht
wohl neben einander bestehen können, und geräth, indem er der
einen Tradition gerecht werden will, in Widerspruch mit der andern,
so dass wir, wenn er uns einen bisherigen Knoten löst, dafür einen

neuen bekommen. Dabei hat Elterlin oft ganz andere Namen, der

Rolzberg heisst bei ihm Rogenberg, das LVüdli ist ein Beilin, der

Vogt Gessler wird Gryssler geschrieben. Das seien, hat man gesagt,
Schreib- und Druckfehler, die nicht von ihm selber, vom Chronisten

Etterlin herrühren, sondern von Rudolf Husenegk, Fürsprech des

Stadtgerichtes Basel, der die Correctur des Druckes besorgt habe

und damit erwiesener Massen sehr willkürlich umgegangen sei.

Sei dem wie'ihm wolle, den Schaden bekommt die Geschichte und
alle diejenigen, die aus Etterlins Chronik Sachen entlehnt haben.

So nun steht es mit der Geschichtserzählung von der

Erhebung und Befreiung der Waldstätte gerade zu der Zeit, da
Glarean sein Helvetien verlasst und Mykonius den Commenlar dazu
schreibt. Welcher Tradition schreibt nun ihre Feder nach? Aus
welcher Quelle schöpfen sie beide? Aus keiner andern als aus der
luzerner Chronik Etterlins, das lässt sich an ihrem ganzen Stoff oft
Stück für Stück bis auf die einzelnen Namen und ihre Orthographie
herab darthun. Es ist dieselbe Erzählung, dieselbe Einkleidung,
es ist auch derselbe unsicher schwebende Standpunkt, auf dem
vielerlei Fragen übrig bleiben und man oft nicht recht weiss, was
nun gelten soll. Den unbedingten Vorrang behauptet auch bei
ihnen die Tellssage und auch bei ihnen wird Uri zum Hauptplatz,
auf dem die Geschichte der Befreiung verläuft. Aber dann kommen
doch wieder Züge vor, als wäre die Bewegung von Staufacher

ausgegangen und mit ihm wird dann Schwyz in den Vordergrund der

ganzen Handlung gestellt. Lassen wir aber, um die Sache verständlicher

zu machen, die beiden, den Dichter und seinen Commentaristen,
selber reden.

Schon in den ersten Versen der Descriptio sagt Glarean, hier
hätte er zu besingen:

Causam ortus nostri, quis sit quoque foederis autor
Tantique imperii, cur pomum fronte pusilli
lnvisum certa figis Uuilielme sagitta:
Quod Studium, qua3 sit populi nascentis origo —



76

Die Ursach' unsrer Entstehung, wer uns sei des Bundes Begründer
Und der eigenen Macht, warum auf dem Haupte des Kleinen den Apfel
Den widrigen, Wilhelm, mit sicherem Pfeile du triffst,
Welch ein Mühen es sei, welch Keimen des werdenden Volkes —

und dann fährt Glarean fort, das könne er hier in seinen Strophen
nicht recht feiern, das möge besser einst die Nachwelt thun.

Zu diesen Versen giebl nun Mykonius in seinem Commentar,
der in Prosa unter den metrischen Text des Gedichtes gedruckt ist,
die ausführliche Erklärung. Die Ursache unserer Entstehung, d. h.

warum die Schweizer den Bund, foedus, angefangen hätten, sei die
Gewaltherrschaft der Adeligen, tyrannis nobilium. Diese Adeligen
seien zuerst von den Grafen von Habsburg, hernach von den Fürsten
Oesterreichs, den Leuten von Schwyz (Sehwyz steht also hier voran!
Geschichtlich richtig), Uri und Unterwaiden zu Vorgesetzten
gestellt worden, nachdem sich die genannten Landleute freiwillig in
die Gewalt der Grafen und Fürsten begeben hatten (richtig von
Schwyz und Unterwaiden, aber nicht von Uri). Aber die Vögte
suchten nicht das Wohl der Untergebenen, sondern das ihrige und
schalteten in stolzer Gewaltthätigkeil, süperbe ac truculenter, bis
endlich ihr herrischer Uebermuth, insolentia imperiosa, nicht mehr

zu ertragen war. Da fassten einige, nonnulli, die von den Unbilden

am meisten betroffen waren, den Entschluss, sich und die ihrigen
in Freiheit zu setzen. Von daher kam es, dass die Vögte vertrieben
wurden, ut tyranni exterminarentur, und einmüthig vom ganzen
Volk der Vertrag geschlossen ward, sie wollten die erlangte Freiheit,

soviel sie vermöchten, unter Gottes Schutz vertheidigen.
Des Bundes Begründer, foederis autor, sagt Mykonius, sei

Wilhelm Teil aus Uri, Guilielmus Teil Urius.
Der Name Wilhelm kommt bei Glarean und Mykonius vor,

dessgleichen im urner Lied und bei den beiden luzerner Chronisten Buss

und Etterlin, und eben von ihnen ist er in die Descriptio übergegangen.

Dagegen kennt das weisse Buch nur den Namen Teil,
schreibt ihn aber immer mit a oder ä, Thall, Tall, Thäll, während
er stets mit e im Lied und in den beiden Chroniken auftritt, und
so geschrieben ist er ebenfalls immer bei Glarean und Mykonius,
ein Beweis, wie enge sie sich an die ihnen geltende Autorität auch

in jeder Fotm anschliessen. Uebrigens sind Aussprache, und Schrift



77

mit a oder e nur mundartliche Verschiedenheit. Die Formen Tallo
und Tello zeigen sich schon im 8. Jahrhundert, was nachgewiesen
worden ist.

Bei dem Apfelschuss erzählt Mykonius die Geschichte Teils
mit allen ihren einzelnen Zügen. Der Landvogl, tyrannus, der zu
Uri und Schwyz regiert, lässt in Uri auf öffentlicher Strasse den

Hut aufstecken und befiehlt ihn so zu verehren, wie wenn er, der

Landvogt, selber gegenwärtig wäre. Wilhelm achtet des Befehls
als eines unrechtmässigen einige Male nicht, wird ergriffen und dem

Landvogt vorgestellt. Auf die Frage, warum er dies gethan, gibt
er seiner Unvorsichtigkeit Schuld und bittet um Verzeihung, impru-
dentire adscribit petilque veniam. Der Vogt nimmt diese Antwort
nicht an, lässt im Stillen, tacitus, Wilhelms Kinder herbringen und
zwingt ihn, dem liebsten, lectissimo, einen Apfel vom Haupte zu
schiessen, unter dem Vorwande, er wolle die Geschicklichkeit Teils
im Pfeilschiessen erproben, da Teil bierin einen so grossen Ruhm
geniesse. Die Sache geht glücklich vorüber. Da bemerkt der Vogt,
dass Wilhelm noch einen Pfeil bei sich hat, kann aber den Grund
davon nicht eher herausbringen als bis er ihm das Leben zugesichert

hat, causam non prius extorsit quam vitam pactus est. Hierauf

sagt Teil, der Pfeil, telum, sei zu des Vogts Verderben aufbehalten

gewesen, wenn er sein Söhnchen durchbohrt hätte, si filiolum
confodisset. Des Ingrimmes voll lässt ihn der Vogt sogleich binden,
in ein Schiff werfen und nach Schwyz in ewige Gefangenschaft ad

perpetua vincula führen. Schon sind sie mitten auf dem See. Da

erhebt sich ein ungeheurer Sturm. Alle verzweifeln an der Rettung
und rufen mit Einem Munde zum Herrn, Teil möchte losgebunden
werden, sie zu retten. Der Vogt befiehlt es. Teil ergreift das

Ruder, clavum, erspäht, während er fährt, den Felsen, heisst des Vogtes

Knechte tüchtig drauf los rudern, remis insurgant, das sei

nöthig, und wie sie am Felsen vorbeistreichen, erfasst Wilhelm das

Söbnchen, den Bogen und die Pfeile, das alles war mit ihm in's
Schiff gelegt worden, haec omnia navi cum eo fuerant injecta, (sict
also auch das Söhnchen!) thut plötzlich den Sprung und stösst das

Schiff mit allen Kräften in den See hinaus. Im Lauf eilt er nach

Schwyz in die sogenannte hohle Gasse, in vicum quendam cogno-
mine Cavum, zwischen Küssnacht und dem See von Art oder



78

Zugersee. Hier lauert er auf. Unterdessen stösst der Vogt an's

Land. Er mus da vorbei, wo Wilhelm verborgen ist. Sowie er
an die Stelle kommt, schiesst Teil den Pfeil ab und durchbohrt
ihn. Dann kehrt er zu seinen Leuten zurück und erzählt den ganzen

Hergang der Sache. Nicht lange hernach wurde der erste

Bund von einigen wenigen geschlossen, post h£ec non longo tempore

primum foedus a paucissimis initum est.

Das ist die Tellssage und zwar in ihrem vollständigen
Gemälde, wie sie heute noch in den Waldstätten und auch unter uns
lebt. Sie ist das Werk des Chronisten Etterlin. Er hat die Hauptzüge

aus dem weissen Buch genommen, hat mehreres eingefügt,
hat alles anschaulicher erzählt und von ihm hat es Mykonius so zu

sagen wörtlich in seinen Commentar übergetragen. Bei Etterlin und
daher auch in unserer Erzählung des Mykonius lässt der Vogt Teils
Kinder herbringen, was das weisse Buch nicht hat. Dann wird
von den Kindern das »liebste« ausgelesen, um die Sache recht raf-
finirt zu machen, was im weissen Buch ebenfalls nicht steht. In
manchen Punkten weicht auch der luzerner Chronist Russ sowie
ebenfalls das urner Lied von der Erzählung ab, wie sie Etterlin
und ihm nach Mykonius gibt. So haben beide, Russ und das

Lied, nichts vom aufgesteckten Hut. In unserer Erzählung wird
Teil desshalb gefangen abgeführt, weil er einen zweiten Pfeil hat,
der im schlimmsten Falle dem Landvogt gegolten hätte. Dagegen

sagt Russ, der Landvogt habe Teil desshalb gefangen genommen,
weil er die Gemeinde gegen ihn aufgewiegelt habe. Wohin Teil
in die Gefangenschaft komme, sagen das weisse Buch und Etterlin
nicht, aber Russ schreibt, Teil komme auf das Schloss im See zu

Schwyz, und Mykonius nennt wenigstens Schwyz, weicht also hierin
von seinem Etterlin ab und hält sich selbstständig. Im Lied und
bei Russ bat der Landvogt keinen Namen. Das weisse Buch nennt
ihn Gessler, Etterlin Gryssler, und nun hätten wir erwartet, Mykonius

brächte den gleichen Namen von Etterlin her auch, da er ihn
in der Geschichte vom Staufacher doch anführt und zwar ebenfalls
in der Schreibart Gryssler. Aber hier in der Geschichte Teils thut
er es nicht und redet immer nur vom tyrannus. Warum, wissen

wir nicht. Dass Mykonius wussle, der Landvogl sei der.Gessler
oder Gryssler gewesen, ist nicht zu bezweifeln und hebt er in einer



79

spätem Stelle auch selber hervor. Das weisse Buch, Elterlin und

Mykonius lassen den Landvogt durch Teils Scbuss in der hohlen
Gasse bei Küssnacht umkommen. Der Chronist Russ sagt, Teil
habe den Vogt von der Teilenplatte aus im Schiff erschossen und
das Schiff kommt dann bei Russ nicht mehr affs Land.

Was aber in unserer Erzählung des Mykonius am meisten

auffällt, das ist der Schlusssatz, es sei bald nach Tells That von

einigen wenigen der erste Bund geschlossen worden. Das ist durch
und durch urnerisch, die eigentliche Vollendung und Krönung der

Teilssage. Nun ist dem urner Schützen und seiner That das
Ansehen gesichert, sie hätten zur Stiftung des Bundes den Anstoss

gegeben und den Weg gewiesen, ja sie seien die völligen Urheber
der Stiftung und der Bund sei die unmittelbare Folge von den
Verdiensten Teils. Das ist ja ganz die Ansicht, die im urner Lied
vertreten und bei dem Chronisten Russ weiter ausgeführt ist und
letzterer geht damit, wie schon bemerkt, auch über das weisse

Buch hinaus. Denn im weissen Buche gehen die geheimen
Versammlungen und Verbündungen im Rüdli voran und erst an sie

knüpft sich die Geschichte Teils an. Also stellt sich Mykonius hierin
vollständig auf die urner Seile hinüber und nimmt diessmal auch

auf Etterlin nicht genug Rücksicht, der meldet, sie erstachent nun
ihre Diener und tribent sy uss dem Land. Das wäre immerhin
ein Uebergang, bei dem sich mancherlei Zwischenscenen denken

Hessen, während bei Russ und Mykonius Tellenthat und Bundesstiftung

so nahe zusammengerückt sind, dass zwischen beiden keine
andere Handlung mehr Platz hat und von ihnen wirklich auch nicht
berichtet wird. Aber vergessen wir nicht, dass Mykonius eben

auch Luzerner ist und ihm die eine Tradition so gut als die andere
zukommen und Russ mit seiner Chronik so bekannt sein konnte
als Etterlin. Kurz, Teil ist hier allen andern vorangestellt. Er ist
im eigentlichen Sinne der Bundesstifter, Glareans foederis autor,
und Teils Name ist der Träger der Freiheit. Dieser Ansicht
verleiht Glarean einen noch stärkern Ausdruck in den letzten Versen
des Panegyrikon. Es heisst hier:

Brutus erat nobis, Uro Guilielmus in arvo,
Assertor patrire, vindex ultorque Tyrannüm.

Wir hatten einst einen Brutus, Wilhelm im Urner Gebiete,
Des Vaterlandes Befreier, Bestrafer und Rächer der Vögte,



80

Wilhelm Tell sei, fügt Mykonius erklärend bei, der schweizerische

Brutus. Denn wie Brutus der Bächer und Wächter der
römischen Freiheit war, so sei es Wilhelm für die schweizerische
Freiheit.

Mit Teil geht dann der Buhm auch auf das Land über. Das

spricht Glarean da aus, wo er Uri als Kanton besingt. Es sind
die Verse:

Nemo illa major bello, nemo acrior armis!
Haec nostri fons imperii, qua? prima T>rannos
Corripere est ausa et volitanti plectcru ferro.

Niemand ist grösser im Krieg, mit Waffen auch grimmiger niemand,
Hier ist der Quell unsrer Macht! Zuerst hat Uri die Vögte "

Darniederzuwerfen gewagt und mit fliegendem Eisen zu schlagen.

Mit dem fliegendem Eisen, sagt Mykonius, spielt er auf
Wilhelm an, der mit dem Pfeil den Vogt Gryssler durchbohrte, alludit
ad Guilielmum, qui telo Griselerum tyrannum trajecit.

Also merken wir wohl, Uri hat die Kämpfe mit den Vögten
eröffnet! Uri ist in dieser Stelle des Gedichtes nicht mehr bloss

der ruhige Zufluchtsort für die Verschworenen, nicht mehr bloss die

passive Sliftungsstätle des Bundes, wie es noch vom weissen Buch

angesehen wird, nein, Uri ist nun bei Glarean und Mykonius zum
dreinschlagenden Anfänger und Anführer auf dem Felde der Thalen

geworden. Ihm ist keine der Waldslätten zuvorgekommen, vielmehr
sind ihm die andern nachgefolgt. Und doch gibt es immer wieder
Stunden, wo Glarean und Mykonius verrathen, dass ihnen eine
andere Tradition fast unwissentlich durch das Bewusstsein geht, wenn
sie z. B. den Satz bringen, der immer, so oft er bei ihnen wiederkehrt,

die gleiche Wortfolge hat, Schwyz, Uri und Unterwaiden hätten

den ersten Bund geschlossen. So sagt es Glarean selbst in
seinen Anmerkungen zu einer Stelle im Panegyrikon: Suicia, Uria,
Silvania primum foedus interunt anno salutis 1315. Da steht
Schwyz immer voran, an die Spitze und also vor Uri gestellt, ein
deutliches Zeichen, dass Glarean unwillkürlich noch von einer
andern Autorität beherrscht und dass ihm von einer andern Seite

Schwyz als der Anfänger unter den Bundesstreitern und Bundesstiftern

in den Mural gekommen ist.



81

Dass Uri ein so starkes und tapferes Volk habe, das sei,

sagen Glarean und Mykonius, nicht zu verwundern. Denn die Urner
stammen von den Hunnen ab und von dieser Seite sei auch ihr
Namen Uri abzuleiten. Die Hunnen führten nämlich auf ihren Waffen

als Symbol der dreinstürmenden Stärke den Kopf des Ur und

urus, sagt Mykonius, sei bos sylvestris, der Waldstier. Aber woher

kommt das Wort urus? Wir finden das Wort nicht erst im
fflvum inferius, sondern schon in der guten Latinität und die Römer

geben es für ein keltisches Wort aus z. B. Cäsar, der darunter
eben den Urochsen versteht. In älterer Zeit lautet das Wort auch
bei den Germanen einsylbig Ur und man liest die Formen Urhahn,
Urochs, später wird das Wort zweisylbig nach der gewöhnlichen
Verwandlung des u in au und jene Formen heissen jetzt Auerhahn,
Auerochs. An dem urus ist natürlich die zweite Sylbe us römisches

Affix und als keltischer Stock bleibt nur Ur stehen, das vielleicht
doch mit unserer Vorsylbe oder etwa auch Stammsylbe Ur in

Urquell, Urkunde, Ursprung, Urwesen, urwüchsig verwandt ist und
bedeutet dann das unmittelbare Entstehen oder Werden aus dem

wirkenden Stoff, es ist das Produkt in seiner ersten Gestalt, ehe

es eine Veränderung durch Zeit oder Menschenhand erfährt. Der
Ur ist also der Uroehse, wie er aus der baaren Natur hervorgeht
und noch durch keine Bezähmung hindurchgegangen ist, somit ganz
richtig der wilde Ochse, als solcher denn auch das Symbol der

dreinspringenden Wildheit und Kraft. Diesen Ur hätte das Volk,
das in jene Berge kam, als sein Zeichen mitgebracht und darnach
auch seinen Namen angenommen.

Von Uri kommen wir nun zu Schwyz, das in Glareans Hel-
vetien sofort an die obigen Verse über Uri angeschlossen ist. Ihm
widmet Glarean über seine Stellung in der Bundesstiftung folgende
Verse des Panegyricon:

Suitia bellipotens in magnis inclyta rebus
Post quoque difficiles omnino exosa Tyrannos,
Arma secuta modis Uri Guilielmia miris.

Das kriegesmächtige Schwyz, berühmt in gewaltigen Thaten,
Hat drauf auch, völliglich hassend die unerträglichen Vögte,
Gebraucht verwunderlich gut die tellischen Waffen von Uri.

6



82

Es fragt sich zuerst, was für eine Auslegung die Worte
bekommen sollen : Suilia post secuta est arma Guilielmia, Schwvz folgte
hernach, hinterher den Waffen Wilhelms. Will Glarean sagen,
Schwyz trat, als Uri losgeschlagen und den Kampf eröffnet hatte,
auch in diesen Kampf ein und verbündele sich zum Kampfe mit Uri,
oder meint er nur, Schwyz machte es auch so wie Uri, es ahmte

Uri nur nach, es ergriff die gleichen Waffen und stritt für seine

Befreiung, ohne dass daraus folgen müsste, es habe dies zu gleicher
Zeit und im gleichen Kampf mit Uri, also in der Verbündung mit
ihm, gethan. Die letzte Auslegung hat eine Stütze an dem Wörtlein
post hernach, hinterher, so dass eine wenn auch nicht geraume Zeit

vergeht, bis auch Schwyz seinen Kampf aufnimmt, also nicht gerade
mit Uri. Damit wäre wenigstens die Selbstständigkeit von Schwyz
gegenüber Uri angenommen. Allein dies steht, nun denjenigen
Stellen entgegen, in denen Glarean und Mykonius die Teilssage in
ihrer höchsten Gültigkeit, ja Herrlichkeil vertreten, und das wäre
dann die erstere Auslegung, d. h. Uri eröffnet den Kampf, die andern

treten herzu und vereinigen sich mit ihm. Ist dies aber der Sinn
der gegenwärtigen Stelle, so gerathen der Dichter und sein Commen-

tarist mit einander in einen unlösbaren Widerspruch. Hören wir
also, was für einen geschichtlichen Beleg Mykonius zu Glareans

Versen über Schwyz beisetzt.
Die Sache, sagt Mykonius, verhalte sich folgender Weise. Ein

Landmann, agrianus, den man gemeiniglich, vulgo, Stoufacher nennt,
hatte ein im Vergleich zu Schwyzerart «kostbar gezimmertes Haus

aufgeführt. Als das Haus Grysler, der vorüberritt, Gryselerus pra-
tervectus equo, lange betrachtet hatte, fragte er endlich, wess das

Haus wäre, cujusnam esset. Der Landmann, das Herz des Vogtes
wohl kennend, antwortete: Es ist Euer, bester Herr, und mein Lehen,
tua est, optime Princeps, et mihi conducticia. Der Vogt ritt von
dannen. Der Landmann, von grosser Besorgniss geängstigt, es

möchte der Vogt seiner bösen Natur nach gewaltthätig über sein

Haus herfallen, was er früher schon mehr als Einmal gegen
andere vollführt hatte, ging immer traurig herum, bis ihn seine

Frau beredete, er solle nach Uri gehen, er finde vielleicht dort auch

solche, die eine ähnliche Unbilde drücke. Der Landmann findet
den Rath gut und trifft dort zwei. Sie kommen zusammen, be-



83

klagen sich über die Ungerechtigkeit des Vogtes und schwören endlich,

entweder im Tode unterzugehen oder sich und das Vaterland
in Freiheit zu setzen. Was nun geschehen, ist so offenkundig,
dass es weiterer Worte nicht bedarf, quid actum sit, ita palam
est, ut pluribus verbis non egeat.

So lauten die Worte des Mykonius. Hier haben wir eine

ganz andere Erzählung. Das ist offenbar die Rütlisage. Daraus,
dass Mykonius den Ort verschweigt, wo sie zusammenkommen und

schwören, folgt durchaus nicht, dieser Ort sei Uri gewesen. Stauf-

facher geht nur nach Uri, um Leute gleichen Ungemachs zu finden.

Er findet zwei, und wenn nun Mykonius sagt, sie kommen zusammen,

so meint er natürlich an einem andern Ort, denn hier in Uri
sind sie, wenn sie einander gefunden haben, ja schon beisammen.

Diesen Ort nun, wo sie zusammenkommen und schwören, über-

lässt Mykonius dem Leser, das sei ja allbekannt. Jedermann, will
er sagen, weiss, dass sie im Rüdli, oder wie Etterlin schreibt, im
Betlin zusammengekommen sind und dort den Eid geschworen
haben.

Aber wie stellt sich nun diese Erzählung des Mykonius
zu jener frühern von Teil, zur Teilssage? Der Hauptpunkt
der vorliegenden Darstellung liegt unbestritten darin, dass

diesmal Schwyz der Anfänger ist. Schwyz fühlt sich gekränkt,
von Schwyz geht die Anregung aus, Schwyz sucht Männer

auf, zieht sie zusammen und veranlasst sie zum Schwur. Von
Teil kommt kein Wort vor. Die Rütlisage und die Tellssage
erscheinen hier von einander völlig abgeschnitten. So hätten sie sich

immer halten und hätten, jede unbekümmert um die andere, ihres

Weges laufen sollen. Dann wäre viel bestimmter geschieden geblieben,

was historischer Gehalt und was dichterische Arbeit ist. Das

Gewirre tritt erst mit der Combination ein, erst da, wo man
anfängt, die beiden Sagen mit einander zu verknüpfen, in einander

zu mengen und bei all ihren widersetzlichen Bestandtheilen zu einem

Gesammtbilde zusammenzuzwingen. Erst von da an werden
Reichsstellung und habsburgische Beziehung verwechselt, Verhältnisse
verdreht, Personen hin und hergeschoben, Zahlen hinauf- und hinabgesetzt
und alle jene Fälschungen versucht, die es dem kritischen Forscher
bis auf die heutige Stunde unaussprechlich schwer gemacht haben,



84

den Kern der geschichtlichen Wahrheil aus den blendenden Ueber-

kleidungen herauszuheben und ihn als vergewisserten Fund an die

Sonne zu legen.

Freilich, wir wollen es nicht verhehlen, wir sind in dieser

Beziehung ein scrupuloses Geschlecht und werden ob einer
Geschichte gleich stutzig, wenn in derselben ein paar Namen oder
Zahlen nicht mit einander stimmen. Ein falsches Datum oder eine

unrichtige Angabe machen uns schon lüstern, mit diesen blossen

Zeichen die ganze Thatsache selbst von der Tafel zu wischen. Die

Geschichtsschreiber und ihre Leute der damaligen Zeit waren ganz
anders gewöhnt. Sie hatten in ihrem historischen Gewissen eine

viel geringere Beklemmung und eine viel weitere Spannung. Ob

einem Manne das eine Mal dieser, das andere Mal jener Name

gegeben, ob einem Vorgänge die frühere oder spätere Jahrzahl
zugeschrieben werde, das focht sie nicht sehr an und brachte ihnen

keine Zweifel an der Sache selber bei, ja solche Aenderungen an

einer Geschichte auch selber von einem Tag zum andern vorzunehmen,

machten sie sich kein grosses Bedenken. Das sehen wir bei

Aegidius Tschudi in starkem Masse, der in seiner Chronik von
diesem Verfahren in unzähligen Fällen Gebrauch macht. Auch in der

gegenwärtigen Erzählung des Mykonius sind uns wieder einige
Beispiele geboten. Den Namen Gryssler, wie er den Landvogt nennt,
hat Mykonius also dem Etterlin entnommen und Etterlin lässt diesen

Namen durch seine Chronik laufen, ohne sich daran zu stossen,
dass der Vogt bei andern Leuten Gessler heisst und Gessler der
Name auch im weissen Buch ist, das sich Etterlin doch zur Unterlage

seiner Chronik gemacht hat. Von Etterlin ist der Name Gryssler

auch zu Aegidius Tschudi übergegangen. Denn Tschudi hat sich

hekanntermassen den luzerner Chronisten Etterlin so gut zu seinem
Gewährsmann genommen als es Glarean und Mykonius gethan haben,

übrigens aus dem begreiflichen Grunde, weil nur Etlerlins Chronik

gedruckt und daher einzig im öffentlichen Gebrauch war. Der
Name bleibt im Geschichtsbuche Tschudis lange stehen und wechselt

bald als Grisser, bald als Grisler. Erst in der letzten Bedak-
tion des Buches macht ihn Tschudi zun! Gessler und als solcher

flgurirl er denn bis auf den heutigen Tag in unsern Geschichtsbüchern.

Johannes von Müller hat dann noch den Taufnamen Her-



85

mann und den Stammort Bruneck hinzugefügt, so dass wir den

Landvogt nun unter dem vollen Titel Herman Gessler von Bruneck
haben. Aber Müller hat hiefür auch nicht gerade handfeste Beweise,

Bei Mykonius hat der schwyzerische Landmann keinen Tauf-

namen. Der Commentarist sagt nur, man habe ihn gemeiniglich
Stoufacher genannt. Den Taufnamen ertheilt ihm erst wieder
Tschudi, der ihn in dem ersten Entwurf seines Geschichtsbuches

Hans nennt und ihn später zu einem Wernber werden lässt, mit
der Bemerkung, er sei ein Sohn des Rudolf von Staufacher, »so

etwa Landammann zu Schwitz gewesen.« Aber einen Landammann
gab es zu jener Zeit nicht, sondern mehrere Ammänner, z. B. 1275

zwei, 1282 vier solche Ammänner u. s. w„ wie Blumer in seiner
Staats- und Rechtsgeschichte nachgewiesen bat.

Die Stauffacherin hat bei Mykonius gar keinen Namen, weder
einen Tauf- noch Geschlechtsnamen. Sie hat aber auch keinen bei
Etterlin und keinen bei Tschudi. Erst etwa 150 Jahre hinter
Tschudi gibt ihr Caspar Lang den Namen Margaretha Herlobig,
aber auf ein etwas schwaches Beweisthum hin. Er sagt nämlich in
seinem historisch-theologischen Grundriss der alten und jeweiligen
christlichen Welt vom Jahr 1692, in der Pfarrkirche St. Jakob zu
Steinen werden Jahreszeiten derer von Stouffach begangen, so auch
eine Hrn. Wernhers von Stouffach, eines der drei ersten Eidgenossen,
und Margaretha Herlobigiun. Ob aber dieser Wernher von Stouffach

einer der drei ersten Eidgenossen gewesen, ist, wie wir gesehen,

nicht eine ganz ausgemachte Sache, also auch nicht, ob diese

Margaretha Herlobig als die Frau des ersten Eidgenossen gelten
könne. Immerhin ist die Margaretha Herlobig als solche angenommen

worden, und durch Johannes von Müller und Schiller in die

ganze gebildete Welt übergegangen, und wir wollen sie hier als
Muster einer ächten Schweizerin voll Freiheits- und Vaterlandsliebe
unangefochten walten lassen.

Ebenfalls namenlos, ohne allen und jeden Namen, ohne die
geringste Andeutung hat Mykonius jene beiden andern Männer
gelassen, welche Stauffacher gefunden und die mit ihm den Eid
geschworen haben. Hier ist es wieder Tschudi, der nach- und
auszuhelfen sucht. Aber er gerälh durch seinen an sich rühmlichen
Eifer, der Geschichte überall einen festen Boden zu schaffen und



86

eine bestimmte Sprache zu leihen, vielfach in Verlegenheit, ja er
fällt, weil er gegen die Oberflächlichkeit und Sorglosigkeit der
frühem Geschichtsschreibung einen zuverlässigen Stand gewinnen soll,
bisweilen in einen eigentlichen Kampf mit der Sache und mit sich
selbst. Daher sehen wir ihn so oft einen Namen setzen und wieder
streichen, und daher sind die Manuscripte seines Geschichtsbuches

so voller Korrekturen.
Der zweite Eidgenosse bekommt nun bei Tschudi den Namen

Walther Fürst, aber nur desshalb, weil ein Mann dieses Namens zu

derjenigen Zeit, in welche Tschudi diese Vorgänge verlegt, eine

angesehene Stelle zu Uri hatte. Der dritte Eidgenosse wechselt bei
Tschudi seinen Namen auch ziemlich oft. Anfänglich heisst er nur,
nach allgemeiner Tradition, »der uss dem Melcbthal«. Dann heisst

er Heinrich von Melchthal, hierauf Aerni oder Arnold und der Name

Heinrich wird dann seinem Vater verliehen. Den Namen Aerni hat
Tschudi aus dem Urnerspiel genommen, einer dramatischen
Bearbeitung der Teilssage etwa vom Jahr 1511 oder 12, die als eine

weitere Ausführung und Scenerie jenes urner Liedes angesehen werden

kann. Wie Tschudi zu dem Namen Heinrich gekommen, ist
nicht ersichtlich. Die Bezeichnung »von Melcbthal» soll nun in
TschudTs Sinn nicht etwa den Ort angeben, woher Heinrich und
Arnold, Vater und Sohn, stammen oder wo sie wohnen, sondern sie

gilt ihm als Geschlechtsname, wesshalb er ausdrücklich sagt: »Heinrich

von Melchthal und war sesshaft im selben tal.« Aber dieser
Geschlechtsname »von Melchthal» wollte nicht munden. Man suchte
einen wirklichen Familiennamen, der zu Unterwaiden in Gebrauch
und Zug war, und verfiel nun auf das Geschlecht »von der
Halden«, das noch im 18. Jahrhundert durch ganz Unterwaiden Klang
und Ansehen hatte. Zum ersten Mal kommt dieser Familienname
bei Wagner vor in seinem Mercurius Helveticus vom Jahr 1688, wo
der dritte Eidgenosse aufgeführt wird als Arnold von der Halden

aus dem Melchthal in Unterwaiden. Nun aber wurde der Name
unterschiedlich geschrieben, bald von der Halden, bald a n der
Halden, bald in der Halden. Endlich setzte Johannes von Müller die Feder

an und stempelte ihn ein für alle Mal zum Arnold Anderhalden.
Nachdem wir nun im Kapitel der Namen, ohne uns unterbrechen

zu lassen, einen nach dem andern beschaut und den Weg



87

bis zum Ziele gemacht haben, kehren wir noch einmal für einen

Augenblick zur Erzählung des Commcntarislen zurück. Es ist uns
hier noch ein Punkt übrig geblieben, der eines kurzen Wortes
bedarf. Wir lesen nämlich nichts davon, dass Gessler auf die

Antwort, die er von Stauffacher erhalten hatte, noch etwas erwiedert
habe. Ohne irgend ein Wort vorzubringen, lässt Mykonius den

Landvogt von Stauffachers Haus hinweg reiten. Aber nur um so

banger scheint es dem Landmann zu werden, was Mykonius
ausdrücklich hervorhebt, eben weil der Landvogt nichts sagte und
wahrscheinlich mit einem bösen Gesicht antwortete. Ganz so, wie

Mykonius erzählt, steht die Sache im weissen Buch, bei Etterlin
und auch noch bei Stumpft', überall schweigt der Landvogt, nur bei
Tschudi redet er und zwar ächt landvögtisch. Woher hat Tschudi
dies genommen? Nachweisbar aus Stumpffs Chronik von 1548.
Zu dem Vorgange in Steinen berichtet nämlich Stumpff, bei andern
Gelegenheiten habe der Landvogt geäussert, er sei Herr im Lande
und wolle nicht, dass jeder Bauer ohne Erlaubniss baue, was und
wie er wolle. Diese Worte griff Tschudi auf und legte sie dem

Landvogt hier zu Steinen gegen Stauffacher in den Mund und

zwar so: »Ich bin an meines Herrn des Königs Statt Regent im
Lande und will nicht, dass ihr Bauern Häuser bauet ohne meine

Bewilligung und dass ihr so frei lebet als ob ihr selbst Herren

wäret, ich werde es euch wohl verwehren«.

Was nun noch den Namen Schwyzer anbetrifft, so bemerkt
Mykonius, von 'den Schwyzern, Suites, sei der Name auf alle

Eidgenossen übergegangen und sie dann Schweizer, Suitenses vel Sui-
ceri genannt worden. Sie selbst, die Schwyzer, stammen von den

Schweden im obersten Norden ab. Ein Führer oder Feldherr des

Volkes, Snitern, der über seinen Bruder im Kampfe gesiegt hatte,
habe der Gegend den Namen gegeben. Man sehe dies noch auf
sehr alten Abbildungen, welche die Schwyzer hätten. Die Schweden,

sagt Mykonius, werden auch noch Gothen geheissen und die

Gothen, fügt Glarean bei, seien so viel als die guoten, aber nicht
zu verwechseln mit den Gelen, die am Ausfluss der Donau wohnen,
während die Gothen im skandinavischen Norden zu suchen seien.

Zuletzt führt uns Glarean nach Unterwaiden. Das ist also
der Dritte im Bunde. Ihm sind im Panegyrikon folgende Verse ge-



88

widmet, so weit eben Unterwalden als Mithelfer im Freiheitswerke

gefeiert werden soll:

Sylvanam gentem, Romano a sanguine cretam,
Quam scindit geminam nemoroso robore sylva
Quis digue satis extollat? —
Miles et in jaculis et longa turbidus hasta
Libertatis honos et priscae gloria Romse!
Sarnenses arces, infesto sidere natae,

Ipse Tyrannus idem, tua jura, Agrianc, perosus,
Ostendunt —

Das Volk dort von Unterwaiden, erzeugt aus römischem Rlute,
Das zwiefach scheidet der Wald mit dichten Eichen bewachsen,
Wer mag's wohl würdig erheben? —
Ein Krieger ist's bald mit Geschoss, bald stürmisch mit streckender Lanze.
Der Freiheit Zierde dann auch und ein Ruhm urzeitiger Roma!
Die Rurgen von Sarnen, im Unglückstern erbauet,
Der Yogt auch selbst, der, o Landmann von Sclrwyz, dein Recht so gehasset,
Sie haben dasselbe Geschick —

Es gebe, schreibt Mykonius zu diesen Versen, ein Ob- und
Nidwaiden, sylvania superior et inferior, von dem dazwischen
liegenden Walde in diese zwei Theile geschieden und darnach
benannt. Darum habe Unterwaiden zwei Kantonstheile mit zwei
Gerichten. Auf die eidgenössische Tagsatzung schicken sie zwei
Gesandte, die jedoch nur Eine Stimme abgeben können, ad conven-
tum Helvetiorum duos mittunt legatos, qui tarnen unum tantum
suffragium possunt reddere. Wenn sie Kriegsgelder und andere
Sachen zu vertheilen haben, so erhält Obwalden als der grössere
Kantonstheil zwei und Nidwaiden eine Portion. Der Hauptort, pa-
gus prsocipuus, von Nidwaiden heisst Stans und von Obwalden
Sarnen. Bemerkenswerth ist, was Glarean in seinen eigenen Noten
anführt, es gebe Leute, welche meinen, Unterwaiden bedeute soviel
als Hundertwaiden. Man solle doch nicht so träumerisch fabeln,
als käme es a centum silvis, denn alsdann müsste es ja aspiratio-
nem accipere d. h. will er sagen, man müsste es mit b, eben Hun-
derlwalden schreiben.

Das Volk von Unterwaiden, sagen Mykonius und Glarean,
stamme von den Römern ab und sei einst bei einem Aufstande

aus der Stadt vertrieben worden. Wer die Sitten und Thaten der



89

Untorwaldner kenne, der wisse, in welchem Grade sie heute noch

in Lebensart und Tapferkeit das alte Rom darstellen. Sie hätten

bisanhin noch nichts gethan, dass irgend jemand sie beschuldigen
dürfte, sie seien von jenem Heldenstamm abgegangen und ausgeartet.

Das sind Worte, die uns wie eine Prophetenstimme lauten
und die ihre rühmliche Erfüllung gefunden haben, wenn wir auf
die Heldenkämpfe der Unterwaldner am Ausgang des letzten
Jahrhunderts blicken.

Der Vogt, tyrannus, sagt Mykonius, sei Landenbergius gewesen.
Er habe, wie die Vögte thaten, uxores et fdias seiner libido geopfert,
und niemand durfte nur eine Sylbe laut werden lassen, ne mussare

quidem. Jenen Greis habe er der Augen und aller Güter beraubt,
weil dessen Sohn dem Knecht den Finger abgeschlagen, digitum
fregerat, der aul des Landvogts Befehl gewagt hatte, die Ochsen

vom Pfluge wegzunehmen, ex aratro jumenta abducere. Er habe

denn auch bald darauf im Bade, vom Beil getroffen, securi in balueo

percussus, geendet, weil er die ehrbare Frau eines Unterwaldners
im Ehebruch zu schänden versuchte. Die Burg, welche Landenberg
unweit Samen bewohnte, sei so fest gewesen, dass an eine Einnahme
nicht zu denken gewesen wäre. Der Nachfolger Landenbergs aber

gab durch seine Erpressung von Steuern und Geschenken den An-
lass dazu, die Burg auf andere Weise zu überwältigen. Als sie

solche Geschenke zu bringen eben im Begriffe und der Vogt in der
Kirche war, divina Tyranno audiente, wurden sie in die Burg
eingelassen und nahmen sie ein. Sobald der Herr dies vernahm, liess

er alles im Stich und machte sich mit einigen wenigen von seiner

Dienerschaft aus dem Lande.
Wir haben hier die unterwaldner Geschichten, wie sie der

Hauptsache nach zuerst im weissen Buch und dann auch bei Etterlin
erscheinen. Aber Mykonius hat alles zusammengezogen und
verkürzt, Namen ausgelassen und wieder manches durcheinander
geschoben, so dass die Vorgänge nicht deutlich von einander
abgehoben werden. Den Namen der eingenommenen Burg hat er nicht,
ebepso nicht denjenigen des andern Vogtes, der auf Landenberg
folgte und aus dem Lande floh. Freilich wird in den spätem
Chroniken mit diesen Namen ebenfalls wieder ein grosser Wechsel

getrieben. Bei Stumpff in der spätem Ausgabe seiner Chronik wird



90

der Landenberg zu einem Wolfenschiessen. Bei Tschudi steht

zuerst ein Edelknecht von Landenberg, später kommt der Name

Beringer dazu und er heisst nun Beringer von Landenberg, wieder
später erscheint der Zusatz »uss dem Turgöw» und zuletzt
verwandelt sich auch bei Tschudi der Landenberg in einen
Wolfenschiessen, der dann bald Landvogt, bald Amtmann genannt wird.
Der Ehemann der Frau, mit welcher die Badscene vorgehen soll
und der dann den Schlossherrn erschlägt, ist im Urnerspiel ein

Cuno ab Alzellen und bei Tschudi ein Cunrad von Baumgarten.
Doch hat Tschudi, auf selbstständigem Weg, von falschen Schreibern
nicht beirrt, viele Namen verbessert und der Geschichte grossen
Dienst gleichartiger Bechtschreibung geleistet. Er hat aus dem

weissen Buch den Rotzberg gewonnen, dagegen Etlerlins Rogenberg
und Slumpffs Roggenberg auf der Seite stehen lassen, hat aus
Mittenstein richtig einen Mythenstein gemacht, aus Etterlin's Betlin
das Rüdli, Rülli, Grütli, wie es später auch noch lautet, und hat

die Burg Schwanau nicht in den Waldslätten gesucht, wie es

Stumpf, von Etterlin verführt, gethan hat, sondern hat sie dot thin

gesetzt, wohin sie gehört, nämlich als Raubschloss an den Rhein.

Hiemit wären wir am Ziel. Das sind nun die Stellen, die

sich in der Descriptio und im Panegyricon Glareans finden, über
eine der interessantesten Fragen der Schweizergeschichte, über die

Gründung der Eidgenossenschaft. Was für einen Eindruck tragen
wir aus der Betrachtung dieser Stellen davon? Unsere Ansicht,
mit der wir an die Sache gegangen, ist durch den Text im Original
und durch die Nachweise aus der Geschichte bestätigt worden und

geht dahin: Wir können uns auf beide, auf Glarean als den

Verfasser und auf Mykonius als den Commentaristen nicht verlassen,

um eine historisch gesicherte Lösung unserer Frage über die

Stiftung des Schweizerbundes zu erhalten. Aber wir haben aus Poesie

und Prosa von Glareans Helvetien ebenso gut als aus andern

Geschichtsquellen jener Zeit einen wissenschaftlichen Gewinn geschöpft
und dieser Gewinn liegt in der Ueberzeugung: es giebt einen auf
geschichtlichem Wege gewordenen (Bau unserer Bundesstiftung.
Anderseits sind wir von neuem berechtigt worden zu sagen, dieser

geschichtlich gewordene Bau ist mit vielerlei Schmuck der dichtenden

Zeit als den freien Gebilden des Volkssinnes und Volkslebens



91

überwachsen. Unsere Aufgabe besteht darin, mit kundiger, aber

sorgfällig greifender und nie muthwillig verletzender Hand diesen
Schmuck abzunehmen und das Bauwerk mit seinen Grundsteinen
als ein Denkmal in seiner grossarligen Einfachheit und ungekünstelten
Natürlichkeit zu enthüllen. Weisen wir die Wissenschaft nie und

zu keiner Stunde zurück, wo sie eine in solcher Art geweihte Hand

anlegt, um ihre Arbeit zu verrichten, und erschrecken wir nicht,
wenn unter dieser Hand hier bei einem Schnitt eine Blume fällt
und dort bei einem Biss ein Heiligenbild zerbricht. Damit ist in
das Herz des edelsten Patriotismus noch keine Wunde gehauen, so

lange das Vaterland nur auf dem Pfade gelassen wird, frei und

gross in der Vergangenheil zu sein, um auch wieder frei und gross
in der Zukunft zu werden. Gewiss ist uns das Eine geworden, dass

noch nicht alle Irrlichter ausgelöscht, aber auch noch nicht alle

Fundgruben ausgegraben und alle darein versenkten Schätze gehoben
sind, dass daher keiner von uns allen berechtigt sein kann, dem

Gegner in's Lager hinüberzurufen : Lege deine Waffen nieder, i c h

nur habe die Wahrheit gefunden! Haben wir nicht gesehen, wie
weit das Feld der Forschung ist, wie gross die Möglichkeit fehlzu-

gehn und wie mühsam die Arbeit, oft nur eine kleine Wahrheit

gegen alle Zerstörung sicher zu stellen! Und wie gerne wiegen wir
uns in das Vertrauen ein, unsere Kraft sei so stark, diese Arbeit
verrichten zu können, oder unsere Leistung so gross, sie schon
verrichtet zu haben! Kaum haben wir das Gefühl gefasst, wir seien

etwas, so kommt ein Grösserer und zeigt uns, dass wir das nicht
sind, worin wir uns fühlten. Kaum haben wir eine Theorie
aufgestellt und eine Thatsache festgestellt, so rüttelt ein Stärkerer dran
und das eine wie das andere wird umgestossen, bis auch auf ihn
ein noch Gewaltigerer fällt und ihn unter sich, vielleicht tief unter
sich lässt. Lernen wir hieraus doch einmal etwas) Lernen wir
die Kunst, stets nur behutsam zu sagen: dieses ist wahr und jenes
ist unwahr! Lernen wir es gerade auch in einer für Tausende
theuer gewordenen Geschichte wie diejenige ist, die wir nun eben

unter die Hand genommen haben, und seien wir doppelt auf der
Hut gerade dann, wenn wir damit unter die Kinder treten. Es

sieht einer stürmenden Voreiligkeit oder gar einer drängenden An-

massung gleich, in einer Unterrichtsstunde über die erste Helden-



92

geschichte unsers Vaterlandes mit der grössten .Sicherheit wie vom
hohen Stuhl herab ein spottendes oder vernichtendes Urtheil
hinzuwerfen. Hüten wir uns, in der Schulstube polternden Schrittes
durch eine Geschichtsstunde zu gehen und zu raeinen, wir haben

etwas Besonderes geleistet, wenn wir die vielleicht lose zusammengefügten

Bretter einer Geschichtsscene auseinander gestossen und
damit die Ohren der Kinder mit viel Lärm, aber ihre Herzen mit
keinem Inhalt gefüllt haben. Wir befinden uns gegenwärtig mit der
Geschichte der Bundesstiftung doch noch immer im Stadium der

Sage und stehen noch nicht auf dem Punkte, den Schritt hinüber
in die Mythe thun zu dürfen. Denn das ist eben die Sage, die
immer noch einen geschichtlichen Untersatz und Hintergrund hat,
während es dagegen die Mythe ist, die nur noch die Idee behält,
aber alle und jede Wirklichkeit und Geschichtlichkeit als eine blos

angedichtete Schleierhülle auflöst. Soweit ist es denn doch auch

mit der Teilssage noch nicht gekommen und wir müssten das

wissenschaftliche Becht und Gewissen eines jeden anfechten, der

zu behaupten wagte, die Teilssage sei bis auf den letzten Zug das

Werk der Dichtung und ihr liege auch nicht die geringste Thatsache

zu Grunde. Gesetzt auch, der Teil der Sage vermöge sich vor dem

scharfen Blick des kritischen Forschers auf allen denjenigen Stationen
nicht zu halten, auf denen er bis dahin die reizendsten Partien
seines Freiheitskampfes gespielt hat, gesetzt, der aufgesteckte Hut,
die Teilsplatte, die hohle Gasse werden von der kritischen Feder

gestrichen, es ist damit noch keineswegs dargethan, dass Uri gar
keinerlei Berührung und Betheiligung am Befreiungswerke der beiden
andern Waldstätte gehabt habe. Eine geschichtlich festgestellte
Thatsache ist es, dass sich Uri mit den andern in Gefahren und
Interessen mehrmals verbündet hat, allerdings nicht in der gleichen
Stellung der staatsrechtlichen Verhältnisse zu Habsburg oder Oesterreich

wie die beiden andern, da sich Uri immer auf dergeradaus
z-um Reich hinlaufenden Linie des Rechtes und Verkehrs gehalten
hat. Wenn wir aber eine solche Verbindung oder Verbündung
Uri's mit Schwyz und Unterwaiden anzunehmen geschichtlich
gezwungen sind, so werden wir auch Personen zulassen müssen, in
denen Uri vertreten war, Personen, die im Namen Uri's bei einer
solchen Verbündung gehandelt haben, und nimmt man uns den Teil,



93

nicht nur den Teil der Sage, sondern den Teil überhaupt hinweg,
den die Sage eben dieses Geschäft verrichten heisst, so müssen wir
einen andern Urner, sei er Schütze oder nicht, suchen, um ihn

wenn auch nicht auf die ganz gleiche Weise wie den Teil der Sage
handeln zu lassen. Warum soll dies nicht gedenkbar sein? Warum
ein Widerspruch mit Geschichte und Verhältnissen? Ist es nicht
vielmehr eine ganz natürliche Folge von der Lage des Landes und

von der Gesinnung des Volkes? Ist es nicht ländliche Nachbarschaft,

politische Sympathie und überhaupt gegenseitige Verpflichlungsart
Wir fürchten keine Stimme und keine Stimmgebuug der Wissenschaft.

Wir verlangen nur, dass die Wissenschaft im Dienste der

unparteiischen Wahrheit und Gerechtigkeit arbeite und sich als

geschichtskundige Wissenschaft ausweise. Thut sie das, so werden
wir uns vor jedem von ihr abgegebenen Urtheil und Entscheid

beugen, und wenn sie eines Tages auf den Balkon heraustritt und
uns von ihren mit der gewissenhaftesten Feder geschriebenen Blättern
abliest, sie habe für den Teil, gerade für diesen Teil der Sage mit
seiner ganzen Umkränzung in der Gründungsgeschichte der schweizerischen

Eidgenossenschaft keinen Platz gefunden, so werden wir uns
fügen, die Erzählungen, das Lied und das Spiel des urner Schützen
aus der Schweizergeschichte hinweg und in die schweizerische
Literaturgeschichte hinüberzustellen. Aber daun mag die geschichtskundige

Wissenschaft, und nur von dieser lassen wir uns etwas

sagen, zusehen, durch welche andere Hand sie die Bande laufen
lässt, welche Uri doch erwiesener Massen mit den beiden benachbarten

Waldstätten verknüpft haben.
Einen geschichtlich weil haltbarem Boden hat unstreitig die

Rütlisage unter sich. Staufacher ist eine mitten in bezeugte That-
sachen hineingesetzte Person, um welche herum sich geschichtliche
Vorgänge gebildet und handelnde Personen an einander gereiht
haben. Damit soll nicht behauptet sein, dass die Sage nicht auch
an ihm ihre sinnige Arbeit verrichtet und manchen schlichten Weg
mit einer täuschenden Geschicklichkeit decorirt habe. Aber fragen
dürfen wir, ob es der Wissenschaft auch bei andauernden Bemühungen

und mit trefflichen Hülfsmilteln je gelingen werde, das, was die
Geschichte gestaltet, und das, was die Sage daran gelegt hat, zweifellos

von einander zu scheiden und uns ein für alle Zeiten slichhalti-



94

ges Ergebnis« zu liefern. Möge jeder, der hier in die Arbeit
eintritt, doppelt wachsam auf der Hut sein, dass er nicht, indem er
da oder dort die Schale zerbricht, damit auch ein Stück Kern
zerquetscht. Sonst muss er es darauf ankommen lassen, dass ihm
einst, wenn er die Feder vielleicht schon längst abgelegt hat, ein

anderer viel wahrheitsgetreuerer Forscher noch in das Grab
hinunterruft: Du hast uns eine denkwürdige Geschichte unsers
herrlichen Vaterlandes verstümmelt, hast ein Heldenthum und Heiligthum
in den Herzen der ganzen Nation entweiht!

Die Eidgenossenschaft besteht. Gegründet muss sie worden
sein. Aus geringen Anfängen ist sie entstanden, geboren aus dem
Schooss dreier kleiner Alpenlhäler, aber frei und gross vom ersten

Morgen ihres Lebens bis auf den heutigen Tag. Was es auch für
Männer waren, durch die es geschehen ist, was für Namen sie

getragen, wo und was für Hütten sie bewohnt haben, Männer waren
es, Männer frei und gross. Denn ein freies und grosses Vaterland
kann nur auf den Herzen und Händen freier und grosser Männer

erwachen, kann nur auf den Herzen und Händen freier und grosser
Männer durch die Stürme des Tages getragen werden. Das ist das

bewundernde Dankgefühl, mögen wir den Boden von Altorf oder

vom Rütli betreten. In diesem Patriotismus reichen wir unserm
Glarean die Hand, der dessen voll war, als er sein Helvetien schrieb!

Hören wir nun noch zum Schlüsse, in welcher Weise Glarean
sein engeres eigentliches Heimathland, unsern Kanton, besingt. Aber
wir dürfen keine grossen Erwartungen hegen als ob er hier, eben

weil es sein eigentliches Heimathland ist, mehr sage und schöner

rede, denn über die andern Kantone. Es sind auch, wie bei allen
13 Kantonen, zwei Stellen, die eine im geographischen Theil der

Descriptio und die andere im geschichtlichen des Panegyricon. Die

erstere, nur kurz, geht auf unsern Fluss Linth und lautet:
Deinde paludosus splendenti Limagus unda
Hospes Aduleaj Glareanaeque incola terrae
Auctus abit semperque cavis aptissimus altiis
Volvitur in gvros et lenta Volumina torquet.

Dann kommt, durch Sümpfe geleitet, mit glänzendem Wasser die Limmath,
Gast in des Etzels Gebiet, Insassin im Lande der Glarner,
Sie wächst in dem Lauf, ist immer höchst trefflich geeignet für SchiiTfahrt,
Dreht sich in Windungen hin und schiebt die gemächlichen Wellen.



Wir müssen, um uns dieses Bild zurechtzulegen, von unserm
gegenwärtigen Linthlauf natürlich absehen und uns den Fluss in
seinem Gange vorstellen, ehe er durch das unschätzbare Linthwerk
Eschers geregelt war, wie er damals durch Sumpfgebiet und Riedt-
felder streckenweit sich hinzog. Der Name Limmatb besteht, sagt
Glarean in seinen Accessiones, aus zwei Wörtern, aus Linthus und

Magus, welch letztere aus dem Walensee, ex lacu Rivario, sich er-
giesse und mit der Linth dann zusammentliesse, so dass nun das

Wort Linthmagus herauskommt und davon Limmath, indem das

th der Linth an das Ende des ganzen Wortes tritt und die zwei

innern Svlben näher zusammenrücken. Daraus würde nun folgen,
dass, wenn wir Linth mit th

_
schreiben, wir dann auch Limmath

mit th zu schreiben hätten, weil es die zwei nur versetzten
Buchstaben sind.

Gast in des Etzels Gebiet heisst die Linth, weil sie den Kanton

Schwyz bestreicht. Der Berg Adulas ist der jetzige Etzel, wie
Glarean und Mykonius erklären.

Die andere Stelle, etwas länger und auch gehobener in der

Diction, heisst:
Tu quoque Limagiana gravi gens inclyta bello
Et libertatis vindex, temeraria Rheni
Bella tcris gladio, dirosque explosa Tyrannos
Culmineque cductas in sidera diruis arces!
Plurima majorum tibi sunt exempla tuorum:
Adspice disseclo Vesenia pergama muro
Quid patres potuere tui! Te square labores

Majorum pulehrum est, demptasque ulciscier umbras!
Sunt tibi in aethereo duo numina maxima coelo

Jnclytus efTugieus noetem Fridolinus opacam
Hillarion Gallus, Pictonae gloria gentis:
Saepe vocanda tibi, saepe in tua vota petenda.

Und du, o Volk an der Linth, berühmt durch gewaltigen Krieg,
Der Freiheit'Reiterin du, die verwegenen Kriege vom Rhein her
Firhst mit dem Schwerte du aus, verjagst die grausen Bedrücker
Und wirfst die mit dem Gipfel bis zu den Sternen aufragenden

Burgen darnieder!
Du hast gar viele Vorfahren zum herrlichen Beispiel!
Blicke doch hin auf Wesen, das Pergama mit der zertrümmerten Mauer,
Wie viel sie vermocht, deine Väter! Den Ahnen in Thaten
Gleich werden ist schön, und gefallene Helden zu rächen!



ÖC

Du hast auch in himmlischen Höhen zwei mächtige Helfer,
Fridolin ist's der berühmte, der (loh einst aus schattiger Nacht,
Und Hilarius auch aus Gallien, der dortigen Völkerschaft Ehre,
Rufe doch öfters sie an und fleh' sie um Hülf in Gebelen!

Die verwegenen Kriege vom Rhein her wollen nur auf die
östreichische Seite hindeuten, woher für Glarus der schlimmste
Feind gekommen ist. Wesen heisst Pergama oder Pergamus, weil
es von den Glarnern zerstört wurde, wie einst die trojanische Burg
Pergamus von den Griechen, und es liege, sagt Glarean selber, auch

so schön wie einst Pergamus. Fridolin und Hilarius sind für Glarus

numina, göttliche Helfer oder in der Sprache der Kirche die

beiden Patrone des Landes. Fridolin, in den ältesten Berichten
Fridoit genannt, kam, sagt Mykonius, aus Irland, Hibernia, und
darum bezeichne ihn Glarean als denjenigen, der dort aus der

schattigen Nacht entflohen sei. Das sagen beide, Glarean und
Mykonius, ohne zu bedenken, dass die schattige Nacht weniger über
Irland lag, das seine Boten mit dem Licht des Evangeliums
aussandte, als über denjenigen Ländern, denen die Boten das Licht
bringen mussten. Hilarius, Fridolins himmlischer Führer und
Beschützer, war im 4. Jahrhundert Bischof zu Poitiers in Gallien oder

Frankreich und heisst als Lehrer und Heiliger der Kirche die Ehre
oder der Ruhm der dortigen Völkerschaft.

(Der zweite Theil folgt im künftigen Jahrgang).


	Das Leben und Wirken Glareans

