
Zeitschrift: Helvetischer Hudibras : eine Wochenschrift

Herausgeber: Franz Josef Gassmann

Band: - (1797)

Heft: 22

Artikel: Anhang zu Urians Gesprächen über die Bestimmung des Menschen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-820446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-820446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


168

Helvetischer Hudibras»
Zwey und Zwanzigstes Stück»

den isten Wintermonats, -797.

Anhang zu Urian6 Gesprächen

über die Bestimmung des Menschen.

Urian suchte das Moralsystem jener Philosophen

auseinander zu seyen, die es auf Glückseligkeit gründen.

Nach ihrer Bestimmung des Guten und Bösen

würde erfolgen.

„Daß derjenige Mensch moralisch gut sey, der sich

»die Fertigkeit erworben nach dem beßten Vernunft-

»gcbrauch so zu handeln, daß er sich der grösten Sume

»angenehmer Empfindungen auf seine ganze Lebenszeit

»persichre, daß er sich hienieden einen Zustand des

-»Wohlseyns erwerbe, der in Ansehung der Stärke,
»des Umfangs und der Dauer des Vergnügens das

i-Ncbclbefinden weit übertreffe, oder mit einem Wort,
»G l ü ck se l i g k e i t-

Nach diesem Lehrgebäude wäk Pflicht nichts anderes,

üls die innere Verbindlichkeit, unâ so glücklich zu

Zachen, als es die Natur uud unser Daseyn erlaubt.
^>e Fertigkeit so zu handeln hieße also Tugend, oder

Moralische Güte. Lasterhaft wäre dann derjenige, der

"àe richtigen Vernunftgebrauch so handelte, daß er



öfters, um wenige, unedle, kürzere Freuden zu geuie-^

ßen, niedrere, edlere und dauerhaftere verscherzen
würde. So nennen wir den Nero lasterhaft, der alle
hohem Freuden der VolkSlicbc, der Freundschaft, der

Zufriedenheit, des Selbstbewußtseyns, gut gehandelt
zu haben, hintansetzte, um den Lüsten der Sinnlichkeit

nachzuhängen; hingegen erscheint Sokratcs als
ein Mann der Tugend der unter Leitung der
Vernunft sich nur auf solche Freude» einschränkte, die
ihn, weder Zeit noch Zufall, selbst im Gefängnisse

nicht, rauben konnten.

Dieses System, aus so einfache und leichte Grundsätze

hingebaut, mußte um so mehr Bcysall finden,
weil es der menschlichen Natur so angemessen schien;
denn die Menschen werden sich gern zur Tugend leiten

lassen, wenn sie einsehen, daß selbe der einzige

Weg zu ihrer wahren Glückseligkeit sey. Auch schien

der Grundsatz, Mache dich selbst glücklich,
völlig mit dem Willen Gottes übereinzustimmen, der

uns nach seiner Güte und dem Grundtricb unseres

Herzens zur Glückseligkeit schuf. Nebstdem wäre dies

der sicherste Weg das allgemeine Wohl zu begründen:
daher sagt Hr. Weiß in seinen politische» Grundsätzen:

»Die Tugend kaun nur die Uebung des Guten seyn.

»Gut aber kann nur daS seyn, was zum allgemeinen

»Wohl etwas beyträgt. Folglich ist jedes Bestreben

»der Seele, das allgemeine Wohl z» befördern,
»Tugend.

Man



Man muß gestehen, in diesem System ist viel wahres

und brauchbares enthalten, aber die wahre Bestimmung

des Begriffes der Moralität oder der sittlichen

Güte ist gänzlich darin« verfehlt. Nach meiner Ueber-

zengima haben nur jene Handlungen das G-vräg

moralischer Gute, die aus Gehorsam gegen das reine

Sittcngesetz oder das Gewissen geschehen das uns

ohne alle Rücksicht auf eigne Glückseligkeit lehrt,

was gut und böse sey. Jener bekannte Vers hat

gewiß rein moralischen Sinn:

Ich liebte dich mein Gott und Herr,

Wenn auch kein Höll', kein Himmel wär!

Die Hauptursachc von der Verwirrung dieses so

wichtigen Begriffs liegt in zwey Fehlern. Er stcn S

hat man das Nützliche und das SittlichstUte
für einerley gehalten, da doch beyde wesentlich

unterschieden sind ; man nannte dabcr auch eine Handlung

' moralisch gut, wenn sie etwas zu unserer Glückseligkeit

betrug. -Die Nützlichkeit einer Sache bezicht sich

auf unser Wohlseyn, die moralische Güte aber auf

ihre Uebereinstimmung mit dem reinen Sittengcwtz.

Wenn ich esse und trinke, so ist dies nützlich fur meule

Gesundheit, es ist ein Mittel mein Wohltun zu re-

födern, aber deßwegen noch lange keine moralisch gute

Handlung. Etwas kann nützlich und moralisch böse

seyn. Als jener Verräther im Gefängniße, unrer

der B-dinquna daß man ihm das L-ben schenken

wolle, die beste» und wärmsten Freunde des Königs

als Mitverschwornc angab so war dieß nützlich für



ihn, und doch im höchsten Grad nmnoralisch. Abo«
wenn der ehrliche Straßcnbcttlcr seinem Wohlthäter
nacheilt, und zu ihm spricht: Herr Sie haben sich
vergriffen, Sie gaben mir einen Louisd'or; wenn der
alte Wolltcniade durch die stürmenden Wellen die
nahen Opfer des Todes so lange rettet, bis er selbst
kraftlos in die Tiefe sinkt; wenn Arko vor seine»
Fürsten binsteht, um den tödtlichen Schuß, der
diesem vermeint war, in seine redliche Brust anfzufangcn;
wenn Winkelried sich j» die Speere wirft, um sei»
Vaterland zu retten. — Wer ruft da nicht, das ist
gut, schön und edel? Wessen Herz jauchzet da nicht
diesen großen Männern laute Hochachtung entgegen?
Ilnd warum W-il ihre Handlungen mit dem reine»
Sittengcsetz übereinstimmen, weil sie gethan haben,
was wir billigen müssen, wenn es alle thun würden.

Zwcytens. Man hat bey der Bestimmung des
Vorzugs, den der Mensch, als moralisches Wesen,
vor der Thierwelt hat, nur auf sein theoretisches
Verni.nstverniSgcn gesehen, und die praktische
Vernunft ganz ausser Acht gelassen. Ich muß hier
die philosophische Kunstsprache erläutern, weil sie in
der Folge von großem Belang seyn wird. Wir habe»
ein Vermögen über die Dinge der Welt zn urtheilen
vnd zu schließen, was sie sind, und warum
sie so sind. Der Stein wird warm, wenn er in
den Sommertagen von der Sonne lang beschienen
wird. Wir nennen die Sonne die Ursache und
die Wärme des Steins die Wirkung, und verbinden
so beyde Vorstellungen in Eins zusammen, und das



Urtheil ist vernunstrichtiz. Der Hund in Spanien

fühlt die Hitze der Steine auch auf den Straßen, er

heult und sucht Schatten; Hier ist Empfindung ohne

Vernunft: denn sein VorstellungSvcrwôgen kann den

Zusammenhang zwischen Ursach und Wirkung nicht

fassen. Wenn der Astronom sagt : die Sonne sey über

eine Million mal grosser als die Erde, so schließt er

von ihrer ungeheuren Entfernung auf ihre Große

nach Erfahrungssätzen. — Klopft Jemand an der

Thür, so mache ich auf, weil ich weiß, daß Jemand
draußen ist. — Ha, rufen wir, der Winter ist vor
der Thür, denn das Laub fällt von den Bäumen.

Hier beschäftiget sich die Vernunft blos mit dem,
was ist, geschieht, und warum es so ist und geschieht;

sie erkennt aus einem allgemeinen Satz die Wahrheit
eines besondern, wie in diesem Fall,

So oft die Blätter von den Bäumen fallen

Ist der Winter nahe,

Jetzt fallen sie von den Bäumen;
Als» ist der Minier nahe,

Dieses Vermögen zu schließen nennt man die er«

kennende theoretische) Vernunft oder auch glattweg

gesunden Menschenrerstand. Sie ist ein hiinlicheS Ge-

chenk, dem wir die Erfindung aller Künste, Wissenschaften

und LebcnSbcq.iemlichkcitcn zu verdanken haben.

Das pracktische Vernunftvermögcn ist von dem

Theoretischen ganz verschieden, es urtheilt über das,
was seyn soll, cS mag geschchm oder nicht. Ek



gebiethet- du sollst nicht todten, nicht stehlen! ES

richtet über die Rcchtmäßigkeit unserer Handlungen ;

Diesen innern Richter nennen wir Gewissen, cS ist

ein strenger, iinparthcyiscber, unbestechlicher Richter,
der uns immer zuruft : Du hast recht gethan oder

du hast unrecht gehandelt. Sein AuSlprnch ist so

gültig, daß uns sein Beyfall in den schwersten Leiden

und Widerwärtigkeiten erheitern und trösten, seine

Vcrurthcilung aber bey dem glänzendsten Glück höchst

elend machen kann.

Wir nennen dieses Vermögen pracktische Vernunft,
weil cS sich unmittelbar ans Handeln bezieht; in
so fern es im Allgemeinen die moralische Güte

beurtheilt, heißt eS Vcrnunftgcsctz, moralisches Gefühl,
oder was ihr wollt. In so lern es über die sttlichc
Güte unsrer eignen Handlungen abspricht, hcißt es

Gewissen. Sein Daseyn ist eine Thatsache, die sich

nicht weg Philosophiren läßt. ES üussert sich bey»,

Kinde, wie beym Manne von Erfahrung. Erzählet

einem Knaben, von acht Jahren die Geschichte: K'*
erlag der Ucbermacht seines Feindes, sein letzter

Athemzug war Fluch gegen seinen Mörder. Abel fiel

unter der Hand seines Bruders er sah ihn noch

zärtlich an, wollte ihm die Hand reichen, aber er

starb. Der Knabe wird euch sehr richtig über den

moralischen Werth beyder urtheilen. Auch auf der

Schaubühne sieht man seine Kraft. Selbst der gröste

Wüstling intcreßirc sn» für die leidende Tugend,

und haßt das Laster, so lange die Vorstellung dauert.

Es zeigt sich am meisten bey Beurtheilung großer,



sittlich schöner Handlungen; der Neid, die Verkannt-,

dung sucht unreine Nebenabsichten unterzuschieben:

da heißt es gleich: Er hat wohl gewußt Warum:
man sieht dem Menschen nicht ins Herz; nicht alles,

was glänzet ist Gold -c. Unsere Eigenliebe wird be-

leidigct, daß Andere sittlich besser seyen als wir

gewöhnlichen Erdhalunken. So tief liegt dieses Sit-
tengesctz in unsrer Seele.

Dieser Aufsatz wird einigen abgeschmackt,

weitschweifig kindisch, andern philosophisch, pedantisch,

oder unzweckmäßig vorkommen; Ich mags wohl leiden.

Aber bey einem so wichtigen Gegenstände, als die.

Bestimmung des S i ttl ich g u ten ist, kann keine

Genauigkeit, keine Auseinandersetzung zu viel seyn.

Die Vernunftgabc macht ja die Würde des Menschen,

das Glück des Lebens aus; ans sie stützt sich die zu-

verläßigste Hofnung einer bessern Ankunft. Will doch

alles Vernunft haben, selbst diejenigen, die nicht

regieren.

Mittel gegen dai vcm Klee aufgeblähte Vieh.

Ein leichtes und sicheres Mittel, das vom Klee

aufgeblähte Vieh ohne Stich zu retten, ist dieses, daß

Man dem Thier ; wenn es auch schon gefallen ist,
und vcrlohren,u seyn scheint, altcN Käse einsteckt.

Spätestens in i» Minuten darauf wird cS Ocfnung
haben Dieses Mittel ist oft in den verzweifelstcn

Fällen angewendet worden, und hat nie fehlgeschlagen»


	Anhang zu Urians Gesprächen über die Bestimmung des Menschen

