
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 33 [i.e. 32] (2020)

Heft: 124: Die Sehnsucht nach der grossen Erklärung : wo der Glaube in der
Wissenschaft steckt

Rubrik: Wissen und Glauben : wohin Glaube die Forschung bewegt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissen und Glauben

10 Horizonte Nr. 124, März 2020

Wohin Glaube die
Forschung bewegt
Fakten und nachvollziehbare
Argumente gehören zum Kern
der Wissenschaft. Doch prägend
ist auch die Überzeugung, dass
Dinge erreichbar sind, die noch
nicht belegt werden können.
Wie Unerklärtes die Welt des
Wissens beeinflusst. '

Bild: Murray Ballard

Horizonte Nr. 124, März 2020 11



Das Fundament bleibt ungewiss
Klar baut die Theologie auf Glauben.Aber selbst in Physik
und Mathematik ist das Wissen nicht rein. Wie kritisch
hinterfragen Forschende ihre eigenen Grundlagen?
Eine Entdeckungsreise durch die Disziplinen.
Von Judith Hochstrasser, Florian Fisch und Michael Baumann

Wissenschaft bestätigt oder verwirft ihre Theorien

und Thesen anhand von Beobachtungen,
etwa aus Experimenten. Im Forschungsalltag
und in der konkreten Anwendung von
Forschung gelten die Regeln der Empirie und der
Nachvollziehbarkeit. Doch was innerhalb der
verschiedenen Disziplinen jeweils funktioniert,
kann zur Glaubenssache werden. Von ausserhalb
betrachtet, stehen manche Grundsätze,Theorien
und Modelle auf wackligen Beinen.

Horizonte nimmt eine Stichprobe in den
Disziplinen, um zu verstehen, wo in der
Wissenschaft der Glaube anfängt. Oder aufhört. Wo
werden Dinge für wahr gehalten, ohne dass
überprüfbare Gründe dafürsprechen?

PHYSIK:
Stringtheorie soll vereinen

Die
beiden Schweizer Nobelpreis¬

träger Didier Queloz und Michel
Mayor hatten 1995 den Exoplane-
ten 51 Pegasi b entdeckt und damit
die damals gängige Theorie zur

Planetenentstehung über den Haufen geworfen.
Genau so sollen wissenschaftliche Theorien

gemäss dem Philosophen Karl Popper falsifiziert
werden können.

Doch nicht immer können Theorien der
Physik überhaupt falsifiziert werden. Die
Stringtheorie, ein physikalisches Modell, das
alle bisher beobachteten Fundamentalkräfte
vereinen soll, sei so spekulativ, dass sie nicht
einmal als falsch ausgewiesen werden könne
(«not even wrong»), so die von Physiker Peter
Woit geprägte Rede. Der Wissenschaftsjournalist

John Horgan schreibt dazu in seinem Blog:
«Im besten Fall ist die Physik das stärkste und
präziseste aller Wissenschaftsgebiete, und doch
übertrifft sie in ihrer Fähigkeit zum Blödsinn
sogar die Psychologie.»

Wissenschaftsphilosoph Claus Beisbart geht
nicht so weit, erklärt aber, dass andere Theorien

wie etwa die der Schleifengravitation der
Stringtheorie zuwiderliefen und dass nicht
beide Ansätze richtig sein könnten. «Wenn
jemand heute eine dieser Theorien für wahr
hält, dann ist das sicher kein Wissen, sondern
blosser Glaube.» Viele Forschende würden solche

Theorien eher als Steckenpferd verfolgen.
«Sie denken aber immerhin, dass ihr Ansatz
eher weiterverfolgt werden sollte als ein anderer.

Als Grund wird etwa angegeben, dass die
Theorie besonders einfach ist. Oder grosse
Schönheit besitzt.»

«Wenn jemand über Jahre mit
demselben Modell arbeitet,
beginnt er irgendwann daran
zu glauben. Er nimmt die Daten
nicht mehr neutral wahr.»

Claus Beisbart

Um in der Forschung weiterzukommen, brauche

es keinen Glauben, es genüge, Hypothesen
weiterzuverfolgen. Beisbart verweist aber auf ein
interessantes Phänomen: «Es ist psychologisch
schwierig, eine Hypothese über Jahre als solche

zu begreifen. Es besteht die Gefahr, dass sie
doch zum Glauben wird. Untersuchungen
zeigen: Wenn jemand über Jahre mit demselben
Modell arbeitet, beginnt er irgendwann daran zu
glauben. Er nimmt die Daten nicht mehr neutral

wahr, sondern presst sie in das Modell.»
Forschende laufen folglich überall Gefahr, zu
Gläubigen ihrer eigenen Annahme zu werden.

Die Stringtheorie ist ein Versuch, eine Theorie

von Allem («theory of everything») zu finden.



\

Das DNA-Archiv von David H
und Ellen Styles aus dem |englischen Macclesfield im |Februar 2009 (oben). Es dient
als Back-up, falls ihre Körperl
bei einem Unfall zerstört|und so nicht kryokonserviert |
werden könnten. Weltweit
sind etwa zweitausend
Menschen für die Einfrierung i
nach ihrem Tod angemeldet. I
Manche werden dann wohl in |

den Kryostaten des Cryo-i^EjÉ
nies Institute in Michigan in I
flüssigen Stickstoff getaucht^
werden (unten).Bf

»*•*. Gabriel
(Faleano f.

-4M
«t'iel A'A/ißo

oui Aft'cHWE
-Clove

OtATH -

Ali sVtHeDD

CWEK D/v/j

Aktfiivi
B6N

U.TM

Bilder: Murray Ballard



Hat dieser Anspruch nicht einen religiösen
Beigeschmack? Beisbart widerspricht: «Es ist nur
das Wesen von Wissenschaft, dass sie verknüpft,
systematisiert und nach Einheit sucht.» Gemäss
Kant sei die Vereinheitlichung ein regulatives
Ideal, das zwar nicht immer eingelöst werden
könne, aber stets angestrebt werden solle. «Sie
darf kein Glaubenssatz sein, sondern bloss ein
Ziel.» Beisbart warnt zudem, es sei missverständlich,

von religiösem Glauben zu sprechen, wenn
Wissenschaftlerinnen an eine spekulative Theorie

glaubten. Denn bei einem religiösen Glauben
verlasse man sich auf ein höheres Wesen und
richte seine Lebensführung danach aus. Dies sei
in der Physik überhaupt nicht der Fall.

MATHEMATIK:
unbeweisbare Grundlagen

Unter
den frühneuzeitlichen euro¬

päischen Mathematikern gab es
einige Vertreter, die sich mit dem
Zusammenhang vom Glauben an
ein höheres Wesen und Mathematik

beschäftigten. So glaubte etwa der deutsche
Mathematiker Georg Cantor im 19. Jahrhundert,
seine Unendlichkeitstheorie biete Einsicht in
das Göttliche.

Inzwischen drehen sich die Diskussionen um
anderes, etwa darum, ob die vor rund hundert
Jahren formulierten Axiome der Mengenlehre
widerspruchsfrei sind oder nicht. Sie sind heute
die Grundlage fast der gesamten Mathematik.
Laut Roy Wagner, Professor für Geschichte und
Philosophie der mathematischen Wissenschaften

an der ETH Zürich, ist ihre Widerspruchsfreiheit

nicht nur unbewiesen, sondern nach
mathematischen Massstäben auch unbeweisbar.

Trotzdem glaubten die meisten Mathematiker

daran.
Wagner erklärt, dass Mathematiker zudem

oft dem Urteil von Fachleuten vertrauen müss-
ten,wenn es um innovative, komplexe und lange
Beweise gehe. «Diese können nur wenige
überhaupt verstehen. Manchmal kommt es auch zu
Meinungsverschiedenheiten.» Mathematiker
glaubten im Allgemeinen, dass jeder korrekte
Beweis von einem Computer überprüft werden
könne. «Man muss daran glauben, dass die
entsprechende Software korrekt funktioniert.»

«Wer an glaubensfreies Wissen
glaubt, hat eine unrealistische
Vorstellung von der
Wissenschaft.»

Roy Wagner

Trotz all dieser Unsicherheiten gibt es für
Wagner keinen Punkt, weder in der Mathematik

noch sonstwo in der Wissenschaft, an dem
der Glaube endet und die Wissenschaft beginnt.
«Wenn ich ein wissenschaftliches Argument
vorbringe, glaube ich, dass ich keinen Fehler

gemacht habe, dass das Wissen, auf dem ich
aufbaue, fundiert und dass das System, das ich
verwende, gültig ist.» Wer an glaubensfreies Wissen
glaube, habe eine unrealistische Vorstellung von
der Wissenschaft.

KOMPLEMENTÄRMEDIZIN:
Kritik unerwünscht

Jede
Disziplin muss an gewisse Grund¬

annahmen glauben. Wenn es aber
um konkrete Anwendung geht, sollte
Glaube keine Rolle spielen. Etwa in
der Medizin: Entweder eine Therapie

wirkt oder nicht - oder sie hat Nebenwirkungen
oder nicht. Die evidenzbasierte Medizin wendet
eine Behandlungsmethode erst an, wenn sie sich
in einer Studie als wirksam und sicher erwiesen
hat. Was bei den Therapien der Komplementärmedizin

hingegen oft nicht der Fall ist.

«Ich habe wiederholt gezeigt,
dass die übliche klinische
Studie in der Komplementärmedizin

praktisch nie negativ
ausgehen kann.»

Edzard Ernst

Doch so einfach kann Glaube hier nicht von
Wissen getrennt werden. Die Zahl der möglichen

Therapievarianten und unterschiedlichen
Patientengruppen in der klassischen Medizin
ist schlicht zu gross.Viele Medikamente wurden
zum Beispiel nur bei Männern getestet, werden
aber bei Frauen und Kindern angewandt. Man
geht einfach davon aus, dass sie gleich wirken,
ohne dies belegt zu haben. Hingegen haben es
erfolgreiche Behandlungen der Komplementärmedizin

oft schwer. «Es dauert unter Umständen

recht lange, bis ein Verfahren, das
nachweislich wirksam ist, in die klinische Routine
integriert wird», sagt der deutsche Mediziner
Edzard Ernst, der erste Professor für
Komplementärmedizin weltweit.

Als Ernst 1993 die neu geschaffene Stelle an
der Universität Exeter (GB) antrat, sei die Datenlage

zur Homöopathie nicht eindeutig gewesen.
Also machte er es sich zur Aufgabe, Klarheit zu
schaffen. «Wir können uns heute ziemlich sicher
sein, dass Homöopathie wirkt - halt nur über
einen Placeboeffekt», So Ernst. Das heisst, auch
eine Scheinbehandlung, die nur so daherkommt
wie Homöopathie, hat die gleichen Effekte. Die
Erwartungshaltung der Patientinnen ist
entscheidend. Dem Beispiel Exeter sind inzwischen
auch die Universitäten Bern, Zürich und Basel
gefolgt und haben Institute und Lehrstühle für
Komplementärmedizin eingerichtet. Das ist eine
Reaktion auf die steigende Nachfrage nach
komplementärmedizinischen Verfahren.

Ernst freut sich grundsätzlich über mehr
Lehrstühle zur Komplementärmedizin. Er
sieht die wissenschaftliche Tätigkeit dort aber



kritisch: Oft würden einfach Umfragen
durchgeführt und Anwenderbeobachtungen publiziert.
Wenn klinische Studien durchgeführt würden, so
werde meist die Standardbehandlung mit
Komplementärmedizin ergänzt und mit der gleichen
Behandlung ohne Komplementärmedizin
verglichen. «Ich habe wiederholt gezeigt, dass eine
solche Studie praktisch nie negativ ausgehen
kann», so Ernst. Also nicht negativ für die
komplementäre Behandlung. Eine Betrachtungsweise

auf dieses Vorgehen: Die Forschenden
versuchen, ihren Glauben zu bestätigen.

Diverse aktive Forschende der Komplementärmedizin

an den Universitäten Zürich und
Bern wollten sich aufAnfrage nicht zu Glaubensfragen

innerhalb ihrer Disziplin äussern. Edzard
Ernst überrascht dies nicht: «Kritik innerhalb
der Komplementärmedizin ist eine echte Rarität,

und die Erkenntnis, dass Kritik ein wichtiger
Schritt auf dem Weg zum Fortschritt ist, hat sich
bislang noch nicht durchgesetzt.»

THEOLOGIE:
unklarer Forschungsgegenstand

Diejenige
Wissenschaft dagegen,

die den Glauben selbst zum Inhalt
hat, hat viel Erfahrung darin, Kritik
auszuhalten, selbst wenn aus den
eigenen Reihen scharf geschossen

wird. Der deutsche Theologe Heinz-Werner
Kubitza etwa schreibt in seinem Buch «Der
Dogmenwahn», die Theologie sei ein Kuriosum an
modernen Universitäten. Denn es sei nicht
einmal klar, ob es den zentralen Gegenstand dieser
Wissenschaft, den Theos, überhaupt gäbe.
Barbara Hallensleben, Theologin an der Universität
Freiburg und Professorin für Dogmatik und Theologie

der Ökumene, freut sich darüber: «Wenn
etwas ein Kuriosum ist, dann macht es neugierig
und ist derAnfang einer möglichen Entdeckung.»
Auch Kubitzas Breitseite gegen Theos nimmt sie
gelassen: «Wenn Gott ein Gegenstand in einer
Kette von endlichen Gegenständen ist, dann gibt
es ihn nicht. Wenn ich von Gott rede, bin ich auf
der Ebene der Frage nach Grund und Ziel.»

«Die Theologie starrt nicht
immer gen Himmel, sondern
untersucht die Spuren dieses
Glaubens und dieses Gottes
in der Geschichte.»

Barbara Hallensleben

Der Glaube gehöre von Anfang an zur
Konstitution der Theologie. «Wir leben in einem
kulturellen Teil der Welt, der sehr stark geprägt
ist von genau diesem Glauben. Es ist gut, wenn
jemand ihn reflektiert, auch um zu verstehen,
Woher wir kommen. Die Theologie starrt nicht
immer gen Himmel, sondern untersucht die
spuren dieses Glaubens und dieses Gottes in der
Geschichte.» Aus dem Glauben entstehe zudem

eine Denkunruhe, die unabschliessbar weiter
fragt und verstehen will.

Theologie sei heute eine ausserordentlich
differenzierte und methodenbewusste Wissenschaft,

sagt Hallensleben. «Im engeren Sinne ist
Wissenschaft die methodisch geleitete Suche
nach einer rechenschaftsfähigen Antwort auf
eine präzise Frage. Auch wer den Glauben nicht
teilt, kann nachvollziehen, warum man auf dieser

Grundlage zu einem bestimmten Ergebnis
kommt.» In der alltäglichen Arbeit stützt sich
die Theologie auf zahlreiche wissenschaftliche
Methoden: «Ich entziffere Handschriften,
interpretiere Texte, analysiere Argumente. Da ist
Wissenschaft in all ihrer methodischen Präzision

gefragt.»
Zurück zu Kubitza: Ein weiterer Grund,warum

er Theologie an den Universitäten als Kuriosum
betrachtet, liegt in dem konfessionellen Vorbehalt:

Es gibt reformierte und katholische Theologie.

Hallensleben lässt auch dieses Argument
nicht gelten: «Jede Wissenschaftsdisziplin hat
ihre Schulstreitigkeiten, die manchmal wie
Glaubenskämpfe ausgetragen werden.» Die
konfessionellen Hintergründe sind nach ihrer Erfahrung

ausserdem noch pluraler, da sie auch mit
orthodoxen und evangelikalen Studierenden
arbeitet. Die Pluralität christlicher Konfessionen
sei ein klares Anzeichen für die Unabgeschlos-
senheit der Theologie. «Sie deutet die Glaubenswahrheit

nicht in einem festen System, sondern
nähert sich ihr immer von verschiedenen Seiten
an. In einer Art Streit im positiven Sinne.
Wissenschaft ist immer auch ein Ringen um
Antworten.»

Judith Hochstrasser und Florian Fisch leiten gemeinsam
die Redaktion von Horizonte. Michael Baumann ist freier
Journalist in Zürich.



Wissen und Glauben

Bild: Murray Ballard



iolle die Ausi

in Gesten spi
;svoll, beim t

n Menschen
istanden, um

iren. Deren S

ssig mit Watt
in kleinen PI

i habe ein sc

lerumgetragi

ng der Religion
So fand ich es

uch eines Kioste

reobachten, die
rz eine Marienik
rrbeschlag wird
iuschchen poliei
iksäcken bekom
es Säckchen lan

- ohne ihm etwa

nnerung an dies
ersöniich glaubi

sierte, begann ich Theologie zu studieren.
Vor 16 Jahren wechselte ich, zunehmend mit
historischen Fragestellungen befasst, von
der Bibel- zur Religionswissenschaft. Ich

bin skeptisch gegenüber der Annahme, der
Glaube an eine transzendente Macht sei
der wichtigste Bestandteil einer Religion.
Dass sich Religion nur um die ganz grossen
Fragen dreht, halte ich für ein Missverständnis.

Mich fasziniert, wie viele Varianten
von Religion und Gläubigkeit es gibt und

«Absolute Objektivität
gibt es nicht»

Daphne Bavelier (53), Universität Genf
FORSCHT ÜBER: Plastizität des Gehirns
GLAUBT AN: den wissenschaftlichen Prozess und
überprüfbare Fakten

«In der Wissenschaft geht es nicht um Glauben.
Aber ich glaube an den wissenschaftlichen
Prozess, bei dem überprüfbare Resultate im Zentrum
stehen. Als wir in unserer Studie zur Hirnplastizität

herausgefunden haben, dass Actionspiele
die Kognition stärken, habe ich viele ungläubige
Reaktionen bekommen. Die Games hatten vor
15 Jahren einen noch schlechteren Ruf als heute.

Einige US-Journalisten haben mich sogar nachts
zu Hause angerufen. Mit diesen heftigen
Reaktionen konnte ich umgehen, weil ich an die
Wissenschaft glaube und mich auf die Fakten stützen
konnte. Gleichzeitig weiss ich als Forscherin, die
das menschliche Gehirn studiert, dass wir alle
nicht frei sind von gewissen Vorannahmen und
dass es so etwas wie absolute Objektivität nicht
gibt. Unser Gehirn ist so konstruiert, dass es
Neues aufgrund von bestehenden Erfahrungen
bewertet. Was mich besorgt, ist, wie schwer es

wissenschaftliche Fakten heute teilweise in der
öffentlichen Debatte haben, und das bei Themen,
bei denen es nicht um Glauben, sondern um
Tatsachen geht.»



«Jede neue Generation muss
hinterfragen, was sie glaubt»
Die Abgrenzung von Glauben und Wissen ist auch in
der Forschung schwierig. Der Wissenschaftshistoriker
Michael Hagner erkennt darin gleichzeitig eine
Herausforderung und eine Chance.
Interview: Nie Ulmi

Michael Hagner, spielen Glaubensfragen in
der Wissenschaftsgeschichte eine Rolle?

Ich würde zuerst zwei Arten von Glauben

unterscheiden. Die eine ist banal: das

Vertrauen, dass wir uns als Forschende
auf die Ergebnisse der anderen verlassen

können. Da wir nicht alle Versuche
selbst wiederholen können, glauben wir,
dass die Methoden und die Daten unserer
Kolleginnen und Kollegen korrekt sind.
Ohne dieses Vertrauen kann Wissenschaft
nicht funktionieren. Und es muss von den
religiösen, kulturellen, politischen und
sozialen Überzeugungen unterschieden
werden. Diese zweite Kategorie spielte in
der Geschichte der Wissenschaft ebenfalls
eine Rolle, mit negativen wie positiven
Auswirkungen.

Wo waren die negativen Auswirkungen
besonders stark?
In der Geschichte der Neurowissenschaf-
ten führte eine falsche Überzeugung dazu,
dass im Gehirn nach Zeichen für Kategorien

wie Geschlecht oder Rasse gesucht
wurde. Die Autorität der Hirnforschung
sollte zur Rechtfertigung der Behauptung
dienen, dass Frauen den Männern und
andere Völker den europäischen Völkern
unterlegen sind. Solche Ideen waren kein
einmaliger Unfall in der Geschichte der
Neurowissenschaften, vielmehr gaben sie
der Forschung seit Ende des 18. Jahrhunderts

die Richtung vor. Die Ausmessung -
oder falsche Vermessung, um den Begriff
des Evolutionsbiologen Stephen Jay Gould
zu verwenden - von Schädeln, Gehirnen,

Gehirnwindungen und der Zellarchitektur
der Hirnrinde zielte zumindest

teilweise darauf, mutmassliche intellektuelle
und moralische Unterschiede zwischen
den Geschlechtern und Rassen zu belegen.
Die traumatische Erfahrung des Holocaust
brachte die Neurowissenschaft dazu, ihre
Überzeugungen zu überdenken. Aber jede
neue Generation von Forschenden muss
hinterfragen, was sie glaubt. Die heutige
Neurowissenschaft muss sich der Fallstricke

der Vergangenheit bewusst sein und
mit ihren Aussagen umsichtig vorgehen.

Haben die Überzeugungen von damals heule
keinen Einfluss mehr?
Doch. Der Rassenbegriff wurde zwar
bereits zwischen Ende der I940er-Jahre

solchen Unterschiede bestehen, ist genau
genommen eine Überzeugung und wird
vor allem in den Cultural Studies oder Gender

Studies vertreten. Die Ergebnisse der
empirischen Forschung zeigen jedoch,
dass es sehr schwierig ist, überhaupt ein
typisch männliches oder typisch weibliches

Gehirn zu finden oder aus Daten von
Beobachtungen die Existenz bestimmter
kognitiver Fähigkeiten abzuleiten.

«In der Geschichte der
Neurowissenschaften führte
eine falsche Überzeugung
dazu, dass im Gehirn nach
Zeichen für Kategorien wie
Geschlecht oder Rasse

gesucht wurde.»

Manchmal zögern Forschende, eine
Überzeugung in Frage zu stellen, zum Beispiel
den freien Willen...
Eine Debatte über die Willensfreiheit fand
in den Neurowissenschaften im Kielwasser
des Versuchs von Benjamin Libet 1983 statt.
Er wurde gemeinhin so interpretiert, dass
der freie Wille nicht existiert. Die
Philosophie hatte das Konzept aber schon lange
vorher in Frage gestellt. Trotzdem erweist
sich die Vorstellung eines freien Willens
als extrem widerstandsfähig. Warum?
Weil er gesellschaftlich nützlich ist. Er
gibt unserer Existenz und der Welt einen
Sinn. Die Idee wurde von einigen
Neurowissenschaftlern aufgenommen. Sie sahen
darin den evolutionären Zweck, dass sich
das Gehirn falscher oder richtiger Ideen
bedient, um unsere Überlebensfähigkeit zu
erhöhen. Der Glaube an die Willensfreiheit
wäre demnach ein Ergebnis der natürlichen

Selektion, weil er uns einen Vorteil

«Für Klimaleugner und

andere Fundamentalisten

ist es einfach,
die Schlüsse der
Erkenntnistheorie für
ihre eigenen Zwecke zu

missbrauchen», sagt
Michael Hagner von der
ETH Zürich.
Bild: Valérie Chételat

und Anfang der I950er-Jahre fallen gelassen.

Bei Geschlecht beziehungsweise Gender

ist die Situation aber komplizierter.
Es gibt immer noch Neurowissenschaftler

mit der Ansicht, dass es signifikante

kognitive und psychologische
Unterschiede zwischen dem männlichen und
dem weiblichen Gehirn gibt, während
andere diese Sichtweise kategorisch
verwerfen. Doch auch die Idee, dass gar keine

WIE DIE PRIONEN EIN
DOGMA STÜRZTEN

Krankheiten, die von Prionen ausgelöst
werden, brauchen lange, bis sie

ausbrechen, und führen allesamt zum
Tod. Die falsch gefalteten Proteine
führen zur Degeneration des Gehirns
bei Tieren und Menschen. Es gibt dabei
unterschiedlichste Krankheitsformen
wie etwa Scrapie bei Schafen, die
als Rinderwahn bekannte BSE oder
beim Menschen die Creutzfeldt-Jakob-
Krankheit. Während heute weitgehend
unbestritten ist, dass Prionen diese
Krankheiten auslösen, entbrannte
ab J982 unter Forschenden ein

Glaubenskrieg darum, ob die veränderten
Proteine wirklich der Ursprung des
Bösen sein können.

DAS DOGMA
bis 1982

I

Text: Judith Hochstrasser
Illustrationen: 1l<ilo

Louis Pasteur und Robert Koch erkannten im

19. Jahrhundert die Rolle diverser Bakterien.

Später galt in der Biologie als sicher: Alle
Krankheitserreger haben genetisches Material.

DER KETZER
9. April 1982

Der amerikanische Biochemiker Stanley Prusi-

ner wirft mit der Prionentheorie das Dogma über
den Haufen. In Science behauptet er als Einzelautor,

dass die Schafkrankheit Scrapie durch

veränderte Proteine ausgelöst wird. Proteine
aber haben kein Erbgut. Prusiner erklärt später:
Wie ein Regenschirm, der bei Sturm umklappt,
wechselt so ein Protein plötzlich seine Faltung.
Prionen sollen auch die Erreger weiterer bisher
ungeklärter Krankheiten wie etwa BSE sein.

DER GLAUBENSKRIEG
1982-1997

Wer ein Dogma stürzt, erntet Gegenwind, so

auch Stanley Prusiner. Seine Prionentheorie fin

det zwar Anhänger, aber viele Wissenschaftler

glauben weiter fest daran, dass es keine

Krankheitserreger ohne Erbgut gibt. Das Problem:

Prusiner kann nicht belegen, dass die
krankhaften Proteine weitere Proteine anstecken

können. Einer seiner Kritiker ist Heino Diringer,

Virologe am Robert-Koch-Institut. Er glaubt,
dass es sich bei den Erregern von BSE und

Co. eigentlich um sehr langsame und winzige
Viren handelt.

DIE GEGENREDE
17. Januar 1997

DIE HEILIGSPRECHUNG
6. Oktober 1997

Französische Forschende publizieren in Science

eine Studie, welche Prusiners Prionentheorie

widerlegen soll. Sie hatten Mäuse mit
Hirnsubstanz von an BSE erkrankten Rindern

infiziert. Alle Nager wurden daraufhin zwar

krank, doch nicht bei allen wurden die falsch

gefalteten Proteine gefunden. Erst als die

Forschenden gesunde Mäuse mehrfach mit

Gehirnzellen kranker Mäuse infizierten, tauchte

das Prion auf. Ihr Fazit: Prionen könnten bei

der Infektion eine Rolle spielen, sind aber nicht

entscheidend.

Stanley Prusiner bekommt für seine Prionentheorie

den Nobelpreis für Physiologie oder
Medizin. Das überrascht viele. Im deutschen
Ärzteblatt heisst es etwa: «Eine gewagte These

wird geadelt.» Doch das Nobelpreiskomitee
«glaubt» Prusiner, wie es in einem Spiegel-
Bericht zitiert wird.



Wissen und Glauben

«Überzeugungen können ein Motor für neue
Ideen sein und zur Erschliessung

von Gebieten beitragen, welche die grosse
Masse für nicht relevant hält.»

bringt. Ich bezweifle jedoch, dass diese
Position irgendwie wissenschaftlich
nachgewiesen werden kann. Sie ist nicht mehr
als eine Überzeugung.

Wird es die Wissenschaft nie schaffen, sich
ganz vom Glauben zu lösen?

Wir haben bisher darüber gesprochen,
dass Überzeugungen einen Einfluss auf
die Wissenschaft haben, und es ist wichtig,

sich dessen bewusst zu sein. Nun muss
auch betont werden, dass die Wissenschaft
mächtige Werkzeuge zur Bekämpfung von
Vorurteilen hervorgebracht hat, indem sie
ein äusserst zuverlässiges System zur
Produktion von Erkenntnissen entwickelt hat.
Aber perfekt ist dieses System nicht. Es

kann versagen, was die meisten
wissenschaftlichen Ergebnisse gleichzeitig zuverlässig

und provisorisch macht. Und es gibt
in unserer Gesellschaft Kräfte, welche die
Idee nicht akzeptieren, dass Wissenschaft
die verlässlichste Quelle für Themen wie
den anthropogenen Klimawandel ist. Dieser

letzte Punkt erschwert die Diskussion.
Wenn wir uns auf eine rein historische und
erkenntnistheoretische Ebene begeben,
gelangen wir unausweichlich zum Schluss,
dass Wissenschaft nicht frei von Überzeugungen

sein kann. Aber wenn man dies in
einem politischen Kontext sagt, ist es für
Klimaleugner und andere Fundamentalisten

einfach, dieses Zugeständnis für ihre
eigenen Zwecke zu missbrauchen. Dies ist

das Dilemma, mit dem sich heute ein
historischer Epistemologe wie ich auseinandersetzen

muss.

Sie sagen, dass Überzeugungen in der
Geschichte der Wissenschaft auch positive
Wirkungen hatten. Welche?

Überzeugungen können ein Motor für
neue Ideen sein und zur Erschliessung
von Gebieten beitragen, welche der
Mainstream für nicht relevant hält. Mit anderen
Worten: Überzeugungen sorgen dafür, dass
das wissenschaftliche System komplexer
und interessanter wird. Wenn das System
zu starr und undurchdringlich ist, wird es
früher oder später unproduktiv.

Der Begriff Pseudowissenschaft wird als
Mittel verwendet, um zwischen anerkanntem
Wissen und bloss wissenschaftlich
daherkommenden Überzeugungen zu
unterscheiden. Sie sprachen sich einst gegen
die Verwendung des Begriffs aus. Haben
Sie Ihre Ansicht geändert, nachdem Sie
gesehen haben, in welchem Ausmass die
Neuen Medien zum Sprachrohr
pseudowissenschaftlicher Überzeugungen wurden?

In der Studie von 2008, auf die Sie anspielen,

habe ich darauf aufmerksam gemacht,
dass es Philosophie und Wissenschaft nicht
gelungen ist, eine klare und eindeutige
Grenze zwischen Wissenschaft und
Pseudowissenschaft zu ziehen. Heute machen
es die digitale Kommunikation und die

Sozialen Medien immer schwieriger,
zwischen zumindest einigermassen zuverlässigen

Erkenntnissen und Schlacke ohne
Relevanz und Zuverlässigkeit zu
unterscheiden. Das ist ein grosses Problem, aber
ich glaube nicht, dass die epistemologische
Kategorie der Pseudowissenschaft dieses
zu lösen vermag. Wir müssen die katego-
rialen Unterschiede zwischen Erkenntnissen

und diesen Abfallprodukten genau
analysieren und beschreiben. Darüber hinaus

sollten wir die Macht der fünf grossen
digitalen Unternehmen beschneiden. Ihre
monopolistische Macht ist so gross geworden,

dass sie mehr und mehr an ein totalitäres

Regime erinnern.

Nie Ulmi ist freier Journalist und wohnt in Genf.

Aus der Medizin in die Erkenntnistheorie

Michael Hagner (60) ist Professor an der
ETH Zürich. Er untersucht die Wissenschaft
unter dem Blickwinkel der Geschichte, der
Erkenntnistheorie sowie kultureller Aspekte.

Nach dem Studium der Medizin und der

Philosophie beschäftigte er sich lange mit
der historischen Entwicklung der Neuro-
wissenschaften bis in die Gegenwart hinein.

Dem Nobelpreis zum Trotz zweifeln viele
Forschende weiter an der Prionentheorie. Das

Problem ist das alte: Bisher konnte niemand

belegen, dass Prionen ihre falsch gefaltete Form

an die gesunden Proteine weitergeben, sie also
anstecken können. Ausserdem gibt es bei den

diversen hirndegenerierenden Krankheiten

extrem viele verschiedene Prionenformen. Dies

wird als Hinweis darauf verstanden, dass der

eigentliche Erreger ein anderer ist.

Eine Gruppe Forschender publiziert in Science

Resultate aus einem Experiment, bei dem sie
das krankhafte Prion gänzlich isolieren und

wilde Mäuse mit puren Prionen anstecken konnten.

In den erkrankten Hirnen wurden die falsch

gefalteten Proteine gefunden. Die Infektiosität
der Prionen gilt nun als belegt, weil sämtliche
Koch'schen Postulate nun erfüllt sind: Der

Erreger kann ausserhalb des Organismus gezüchtet

werden und löst allein die Krankheit aus.

Die Prionentheorie ist auch in der Alzheimerforschung

relevant. Bei der sich immer stärker
ausbreitenden Alterskrankheit sollen zwei
Proteine fehlgefaltet sein. Die beiden verdächtigen
Beta-Amyloid und Tau sollen die Krankheit im

Verbund auslösen. Prusiner forscht zuvorderst
mit. Nach einigen therapeutischen Fehlschlägen
werden die Prionen aber als Ursache für die
Krankheit stark angezweifelt.




	Wissen und Glauben : wohin Glaube die Forschung bewegt
	Das Fundament bleibt ungewiss
	Nun sag, wie hast du's mit dem Glauben?
	"Jede neue Generation muss hinterfragen, was sie glaubt"
	Wie die Prionen ein Dogma stürzten
	...


