
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 32 [i.e. 31] (2019)

Heft: 120: Überraschung! Wir zeigen Gefühle : Emotionen im nüchternen
Blick der Wissenschaft

Artikel: "Gefühle sind nicht universal, sondern von Moral bestimmt"

Autor: Hochstrasser, Judith / Hitzer, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwerpunkt Emotion

«Gefühle sind nicht universal,
sondern von Moral bestimmt»
Angst wurde früher verschwiegen, heute ermuntert
man Kinder, darüber zu sprechen. Ekel dagegen ist
tabubehafteter als früher. Die Historikerin Bettina Hitzer
erklärt, wie sich Gefühle je nach Kontext verändern.
Interview: Judith Hochstrasser

Seit
zehn Jahren wird am Max-

Planclc-Institut für Bildungsforschung

die Geschichte der Gefühle
erforscht. Im Zentrum stehen das

18., 19. und 20. Jahrhundert. Die Forschenden

wollen den gesellschaftlichen Normen
auf die Spur kommen, die Gefühle prägen,
und zeigen auf, wie sich Gefühle im Verlauf
der Geschichte verändern. Von Anfang an
mit dabei war Bettina Hitzer, Leiterin des
Forschungsschwerpunktes «Gefühl und
Krankheit. Geschichte(n) einer komplizierten

Beziehung».

Bettina Hitzer, fühlen Menschen heute
anders als vor 100 Jahren?

Ja, das ist meine Überzeugung. Auch wenn
Psychologen und Neurowissenschaftler
argumentieren würden, Gefühle seien eine
universale Konstante. Für die neuronalen
Aktivitäten mag das stimmen. Für mich als
Historikerin sind Gefühle aber erst vorhanden,

wenn sie vom Subjekt wahrgenommen
werden. Und hier kommt immer der

kulturelle und historische Kontext dazu.

Wie kann sich ein Gefühl verändern?
Über Angst wird gesagt, sie habe einen
evolutionären Sinn, weil sie uns vor
Gefahren warnt. Doch die Objekte der Angst
verändern sich. Ende des 19. Jahrhunderts
zum Beispiel hatten viele Angst, lebendig
begraben zu werden. Heute hat man eher
Angst davor, dass der Gehirntod festgestellt
wird, Organe zur Transplantation entnommen

werden und man doch noch einen
Rest Bewusstsein hat. Diese Veränderung
hängt mit technischen Entwicklungen
zusammen. Aber auch das Gefühl der Angst
selbst hat sich geändert. Weil die Art, wie
wir sie moralisch bewerten und über sie
reden, sich verändert hat. Und dies hat
Rückwirkungen auf das Gefühl selbst.

Inwiefern?
Wie Erziehungsratgeber zeigen, dominierte

Ende des 19. Jahrhunderts die Auffassung,
dass ein wohlerzogenes Kind mit gut
ausgebildetem Charakter bestimmte Ängste wie
etwa die Furcht vor der Dunkelheit leicht und
ohne grosse Hilfe überwinden kann. Wenn
dies nicht gelang, schämte es sich dafür und
setzte alles daran, nicht darüber zu sprechen.
Dadurch konnten die Ängste noch grösser
werden. Heute hat sich diese Haltung -
zumindest in der westlichen Gesellschaft -
vollständig geändert. Man ermuntert die Kinder
geradezu, über Angst zu sprechen. Sie ist
deutlich weniger schambesetzt.

«Ab den 19S0er-Jahren
wurden Gefühle nicht
mehrals irrational oder
pathologisch angesehen.»

Man liest oft, im Mittelalter und in der
frühen Neuzeit sei die Trauer über den
Tod eines Kindes für die Eltern weniger
schlimm gewesen.

Es gibt viele Quellen, die eine andere Sprache

sprechen und von grosser Trauer der
Eltern erzählen. Trotzdem hat sich die Trauer

wohl anders angefühlt als heute, weil ein
Kindstod als selbstverständlicher galt. Und
man eingebettet war in bestimmte Denk-
und Glaubenshorizonte, in denen der Tod
eines Kindes positivbewertetwerden konnte:

das unschuldige Wesen, das heimgeht
zu Gott. Diese Sicht teilen heute vermutlich
nur wenige Menschen. Die Frage nach der
Stärke von Gefühlen kann kaum beantwortet

werden. Die Emotionsgeschichte misst
nicht die Quantität, sondern erforscht
qualitative Aspekte der Emotionen.

Gibt es Gefühle, die mal wichtig waren
und heute nicht mehr beachtet werden?

Ja, oder die zumindest sehr im Hintergrund

bleiben. Ute Frevert, die diesen
Forschungsbereich gegründet hat, spricht
von «lost and found emotions». Zum
Beispiel ist die Empathie eine erst in jüngerer
Zeit neu erfundene Emotion. Und Anfang
des 20. Jahrhunderts sprach man sehr viel
unbefangener darüber, wenn man sich vor
etwas oder vor jemandem ekelte. Heute
dagegen ist Ekel tabubehaftet.

Sind wir zu politisch korrekt dafür?
Das ist etwas zu stark ausgedrückt. Wenn
wir Ekel gegenüber anderen Menschen
empfinden,gilt er als asoziale Emotion.
Weswegen er oft verschwiegen wird. Zwischen
den Zeilen taucht er aber auf, etwa in
Sprachbildern. Ein Beispiel: Wenn Obdachlose auf
bestimmte Art und Weise beschrieben werden,

etwa als verwahrlost, dann ist jeder Person

klar, dass man sich eigentlich ekelt.

Das war früher anders?
In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
wurde Ekel oft ausdrücklich benannt. So
wollte man etwa in den Zwanzigerjahren
Patienten mit fortgeschrittenen Tumoren
nicht auf die normalen Stationen legen,
weil die Absonderungen ihrer Körper als
ekelerregend empfunden wurden. Zugleich
diskutierte man relativ offen darüber, was
getan werden könnte, damit der Ekel weniger

gross ist. Heute sind kaum noch so weit
fortgeschrittene Tumore zu sehen, aber bei
Mund- und Kieferkrebs ist Ekel noch ein
Thema. Darüber sprechen Ärztinnen und
Pfleger allerdings fast nur fachintern, weil
es öffentlich kaum vermittelbar ist.

Wie stark beeinflusst die Wissenschaft
Gefühle?

18 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 120



Emotionen waren in der Geschichtswissenschaft lange eine Leerstelle, sagt Bettina Hitzer,
die in Berlin zur «Geschichte der Gefühle» forscht.

«Meine Emotionen haben
mir geholfen eine bessere
Historikerin zu sein.»

Sie ist im Rückblick auf die letzten 150 Jahre

sehr wichtig, allen voran die Psychologie,

die Psychoanalyse und die Physiologie.

Diese Wissenschaften haben Modelle
dafür entwickelt, wie bestimmte Gefühle
funktionieren und wie man besser mit
ihnen umgehen kann. Man denke etwa an die
verschiedenen Spielarten der Psychotherapie,

die Gefühle in einer ganz bestimmten
Art und Weise erklären und behandeln.

Gab es eine andere Zeit, in der die
Wissenschaften die Wahrnehmung von
Emotionen stark verändert haben?

In den Kulturwissenschaften wird der
Begriff «emotional turn» verwendet, der in
Gesellschaft und Wissenschaft der Achtzigerjahre

stattgefunden hat. Sein wesentlicher
Aspekt ist: Emotionen wurden nicht mehr
als irrational oder pathologisch angesehen.
Und als rationaleres Phänomen wurden sie

für die Wissenschaften zugänglicher. Das
kann man auch kritisieren und von einer
Rationalisierung der Gefühle reden, die
Gefühle und Kognition fast ununterscheidbar
macht. Erste Ansätze einer Hinwendung
zur Emotion als wissenschaftlichem
Objekt gab es allerdings schon in den späten
Sechzigerjahren in der kognitiven Psychologie.

Man erkannte damals, dass Emotionen

Entscheidungen erst möglich machen.
Sie fanden später auch Eingang in die positive

Psychologie und die Idee der emotionalen

Intelligenz.

Was veränderte der «emotional turn» in

der Gesellschaft?
Die neuen sozialen Bewegungen der
Siebziger- und Achtzigerjahre wie die
Frauenbewegung, die Friedensbewegung und die

Umweltbewegung entdeckten Emotionen
einerseits als Beleg für Authentizität und
brachten sie andererseits in Frontstellung

zu einer öffentlichen Debatte, die mit kühler

Mentalität argumentierte: etwa mit
Risikokalkulationen oder Sicherheitspolitik.
Gefühle wurden einer als spiessbürgerlich
empfundenen Gesellschaft gegenübergestellt.

Eine wichtige Forderung der
Jugendunruhen der Achtzigerjähre in Zürich
lautete: Mehr Wärme in der kalten Stadt!

Inzwischen wird breit zu Emotionen
geforscht. Sind die Gefühle der Forschenden

dabei wichtig?
Ja. Als Historikerin habe ich mich mit der
Emotionsgeschichte der Krebskrankheit
beschäftigt. Und wie sie durch räumliche
Konstellationen und technische Apparate
geprägt ist. In den Fünfziger- und
Sechzigerjahren hat eine technische Entwicklung

dazu geführt, dass es plötzlich sehr
grosse Bestrahlungsgeräte gab. Die Patienten

wurden für diese Behandlung in
abgeschottete Räume gebracht. Es war nicht
einfach herauszufinden, wie sie sich dabei

gefühlt haben. Darum habe ich mir
Fotos von Menschen in solchen Situationen
angeschaut und mir vorgestellt, wie ich es
empfinden würde, unter dem Apparat zu
liegen.Wie das Gefühl ist,wenn er um mich
herumgreift und sich die Liege bewegt.

Wie hat Ihnen das bei der Forschungsarbeit

geholfen?
Meine Gefühle zu den Bildquellen wiesen
mich auf Details hin, die mir sonst
vielleicht entgangen wären und auf die ich
dann später auch in den Patientenunterlagen

stiess. Meine Emotionen haben mir
also eine Spur gewiesen und mir geholfen,
eine bessere Historikerin zu sein. Dennoch:
In einem zweiten Schritt musste ich meine
eigenen Emotionen reflektieren und mich
fragen, wie stark sie von meinem heutigen
kulturellen Kontext geprägt sind.

Welche Entdeckungen im Forschungsprojekt

«Geschichte der Gefühle» haben
Sie am meisten überrascht?

Am Anfang war ich skeptisch, ob diese
Forschung nicht nur an der Oberfläche würde

kratzen können. Doch im Verlauf der
Arbeit habe ich festgestellt: Es sind nicht
nur die sogenannten Ego-Dokumente wie
Tagebücher oder Briefe, die über Emotionen

Auskunft geben, sondern jegliche
Arten von Quellen wie Patientenberichte,
Gerichtsurteile, Fotos und so weiter, auch
wenn Emotionen dort nicht explizit
erwähnt werden. Es ist so anspruchsvoll wie
erhellend, diese Quellen in Verbindung
miteinander zu bringen.

Eine persönliche Frage zum Schluss:
Warum das Interesse für Emotionen?

Erstens war das lange eine Leerstelle in
der Geschichtswissenschaft, und wir
verstehen Geschichte besser, seit wir sie
erforschen. Zweitens hat die Beschäftigung
mit den Emotionen mir sehr deutlich
gemacht, dass meine spontanen Gefühle viel
stärker, als ich gedacht hätte, mit meiner
Erziehung und dem kulturellen Kontext,
in dem ich mich bewege, zu tun haben. Vieles,

was ich für selbstverständlich gehalten
habe, ist gar nicht so universal, sondern
von Moral und Sozialisierung bestimmt.

Judith Hochstrasser ist Wissenschaftsredaktorin
beim SNF.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 120 19


	"Gefühle sind nicht universal, sondern von Moral bestimmt"

