
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 29 (2017)

Heft: 112

Artikel: Wie aus dem Sterben ein Projekt wurde

Autor: Di Falco, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-821445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-821445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwerpunkt Lebensende

Wie aus dem Sterben
ein Projekt wurde
Früher war der Tod ein Tabu der Moderne. Heute ist
er ein öffentlicher Dauergast und eine Pendenz in
der Planung des privaten Lebens. Von Daniel Di Falco

Sterben
müssen alle. Ob es auch alle

können, scheint neuerdings fraglich.

«Sterben und sterben lernen»,
«Die Fähigkeit zu sterben» - so und

ähnlich heissen die Bücher, die derzeit
problemlos einen halben Laden füllen. Es gibt
«Sterben für Anfänger», das «Übungsbuch
zur Akzeptanz des Unvermeidlichen» und
den «Reisebegleiter für den letzten Weg».

Es geht in solchen Ratgebern um die
Patientenverfügung oder die Wohnungsauflösung,

um die man sich, so der Rat, «besser
früher als später» kümmert - mit «Checklisten

für das Abschiednehmen». Aber es
geht auch um das Sterben selber. Also
darum, «was wir für ein gutes Sterben tun
können» oder «wie wir die Angst vor dem
Sterben überwinden».Weil Ängste «Blockaden»

sind, «die ein Loslassen verhindern».
Und weil auch sonst alles im Leben so «gut
organisiert, durchdacht und doppelt
versichert» ist: «Doch sind wir auch so minuziös

auf unsere Vergänglichkeit vorbereitet?»
Es ist offensichtlich: Der Tod steht auf

der Agenda. Nicht nur das Leben, auch das
Sterben ist ein Gegenstand der
Lebensgestaltung geworden. Eine «fundamentale

Transformation» im gesellschaftlichen
Umgang mit dem Tod, diagnostiziert der
Augsburger Soziologe Werner Schneider:
Im Übergang vom 20. zum 21. Jahrhundert
habe eine «zunehmende Diskursivierung
des Lebensendes» angefangen, also eine
wachsende öffentliche Auseinandersetzung

mit dem Sterben.

Unerwartetes Comeback
Zu erwarten war das nicht. Als eines der
Kennzeichen der abendländischen Moderne

galt bis vor kurzem die Verdrängung des
Tods. Im Lauf des 20. Jahrhunderts sei er
«ausgebürgert» worden, schreibt der
französische Historiker Philippe Ariès in
seiner «Geschichte des Todes»: Das Sterben
wurde zunehmend aus den Wohnungen in

die Spitäler verlegt und den Ärzten
überlassen. Und es verlor dabei nicht nur seinen
kirchlichen Rahmen, sondern auch seinen
öffentlichen Wert und wurde zum unsichtbaren,

ja «heimlichen» Ereignis.
Der Walliser Ethnologe und Soziologe

Bernard Crettaz, der sich ein halbes
Forscherleben mit dem Tod beschäftigt hat,
spricht heute im Rückblick von der «Mar-
ginalisierung» des Sterbens. Und er macht
sie vor allem in der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg fest: in der Ära der
Konsumgesellschaft und der Wirtschaftswunderjahre.

Vor allem der tote Körper sei damals
von der Bildfläche verschwunden, schreibt
Crettaz: «Er wurde beseitigt, jeweils so
rasch wie möglich.»

Nach der Ausbürgerung des
Todes kehrt er zurück in den
Alltag.

Allerdings hatte Philippe Ariès schon im
späten 20. Jahrhundert Anzeichen dafür
bemerkt, dass sich an unserem Verhältnis
zum Sterben womöglich etwas änderte;
bei den Psychologen beispielsweise, die die
Unterdrückung des Trauerns in der
Öffentlichkeit kritisierten. Mittlerweile ist es zur
Gewissheit geworden: «Die Veränderungen

sind dramatisch», schreibt der Berliner

Soziologe Hubert Knoblauch. Er stellt
eine «zunehmende Popularität des Todes»
fest. Den Anfang dieser Entwicklung sieht
Knoblauch bei jenen sozialen Bewegungen,
die seit dem Ende der 1960er Jahre das Sterben

zunehmend zum öffentlichen Thema
gemacht haben: von der «Death Consciousness»-

und der «Natural Death»- über die
Aids- bis zur Sterbehospiz- beziehungsweise

Hospizbewegung.Mittlerweile zeige sich
die «Präsenz des Todes» nicht nur in den

gehäuften Debatten über die Sterbehilfe,
die Palliativmedizin oder den Hirntod,
sondern auch mitten in der Alltagskultur. Also
in einer Ausweitung des Totengedenkens,
in einer neuen Vielfalt der Bestattungsformen,

in der wachsenden Ratgeberliteratur
oder auch in der allabendlichen Leichenschau

in Fernsehserien wie «Six Feet
Under», «Bones» oder «Der Bestatter».

Medialer Unterhaltungswert
Die Ära der Todesverdrängung scheint also
vorbei, und mit diesem Befund ist Knoblauch

nicht allein. Von einer «neuen
Sichtbarkeit des Todes» spricht etwa der
Kulturphilosoph Thomas Macho, von seiner
«Rückkehr» der Soziologe Klaus Feldmann:
Das Sterben sei zwar aus dem Alltag der
meisten Menschen «ausgegliedert», doch
über die Medien komme es zu ihnen
zurück.

Das Sterben der Engländerin Jade Goody

beispielsweise, die zuerst ihr Leben
zur Fernsehsendung machte, als Insassin
des «Big Brother»-Containers, dann aber
auch dessen Ende. Die 27-jährige Zahnarzthelferin

hatte Gebärmutterhalskrebs, und
Millionen waren live dabei, als sie den
Befund bekam. In den Medien zeigte sie dann
auch, wie ihr die Haare ausfielen und wie
sie immer schwächer wurde. Die
«Sauerstoffmaske auf dem gemarterten Gesicht»
(Die Zeit) und die Küsse ihres Ehemanns,
ihre Angst vor dem Ende und ihre Tränen,
die Sorge um die beiden Söhne und das
Flehen um die «Todespille»: Das waren Bilder
im Fernsehen und auf den Titelseiten. Nur
ihren letzten Atemzug, den sie eigentlich
dem Bezahlsender «Living TV» verkauft
hatte, tat Goody in den frühen Stunden des
22. Septembers 2009 dann doch privat.

Umgekehrt kann das Sterben selber
heute Unbekannte zu öffentlichen Figuren

machen. So wie Norma Bauerschmidt.
Die Amerikanerin bekam mit 90 Jahren die

12 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112



«DerTod ist ein

herausragender Moment
sozialer Bindung.»

Bernard Crettaz

Diagnose Krebs. Sie trat aber keine Therapie

an, sondern die «Reise ihres Lebens»
(Der Spiegel) : quer durch die USA, im Wohnmobil

mit Sohn und Schwiegertochter. Auf
Facebook gab es das Tagebuch aus dem Alltag

einer Sterbenden, und je länger
Bauerschmidt unterwegs war, desto bekannter
wurde sie via Presse und Fernsehen. 21000
Kilometer und 450 000 Facebook-Fans waren

es am Ende. Nach einem Jahr machte
ihr Zustand die Weiterfahrt unmöglich; ein
Sterbehospiz am Pazifik wurde im Herbst
2016 zu ihrer Endstation.

Individueller Abschied
Jade Goody und Norma Bauerschmidt
sind Medienphänomene für ein
Medienpublikum. Das gilt wohl auch für «Online-
Begräbnisse», also Übertragungen von
Trauerfeiern per Livestream, die
Bestattungsunternehmen in den USA ihren Kunden

bieten.
Die neue Sichtbarkeit des Todes reicht

aber viel weiter. So übernehmen Angehörige
und Familien Aufgaben von den Experten

des «ärztlich-therapeutisch-sozialen
Bereichs», so die Beobachtung von Bernard
Crettaz: «Der Tod wird dem technokratischen

Zugriff etwas entzogen, er rückt
stärker in die Lebenspraxis der Menschen
ein.» Ein Beispiel ist das Leichenmahl, das
wieder an Bedeutung gewinnt: als Anlass,
an dem Verwandte, Freunde und Bekannte

zur Gemeinschaft würden, die Trost in
der Trauer biete. Der Tod ist eben auch,
laut Crettaz, ein «herausragender Moment
sozialer Bindung».

Das stellen auch die Bestatter fest. In der
Branche bemerkt man einen wachsenden
Willen der Hinterbliebenen, manche
Aufgaben selber zu übernehmen, etwa die
Gestaltung von Sarg und Urne, die Rede beim
Begräbnis oder auch die Formalitäten mit
den Ämtern. Und das nicht etwa nur aus
Kostengründen - da geschieht auch eine
Rückkehr des Persönlichen. «Die Angehörigen

möchten wieder etwas tun. Sie formulieren

immer häufiger auch Forderungen
im Zusammenhang mit dem Begräbnis»,
schreibt Crettaz. «Viele Bestattungsinstitute

ermöglichen heute Rituale, auch
im Umgang mit dem Körper des Verstorbenen:

Angehörige können ihn waschen,
kämmen, anziehen.» Dabei war es gerade

der leibliche Tote, der in der traditionellen
Moderne mit Berührungsängsten besetzt
wurde. Aber: «Das Bewusstsein, dass der
Körper ein wichtiger Teil des Todesschauspiels

ist, ist wieder gewachsen.»

Neuer Zwang: «gut» sterben
Nach der Ausbürgerung des Todes kehrt
er also zurück in den Alltag. Auf die
Delegation an die Funktionäre folgt die
Selbstbestimmung, wenn es ums Sterben geht.
Der epochale Drang zur Individualisierung
hat damit das Lebensende erreicht. Das ist
in seinen Konsequenzen allerdings ebenso

ambivalent wie jeder solche Schritt im
Programm der Moderne: Die Selbstbestimmung

ist stets auch eine Selbstverpflichtung.
Und das gilt auch für die Sterbenden.

Scheitern ist möglich, auch
noch auf dem Sterbebett.

Werner Schneider hat die aktuellen
Debatten über Patientenverfügungen und
Organspenden untersucht. In der Art, wie
der Tod heute dort verhandelt wird, sieht
er eine neue Norm, «nach der es das eigene

Sterben vorsorglich zu planen, zu
organisieren, zu bewältigen gilt». Der Tod ist
zum Projekt für das Diesseits geworden.
Auch die aktuelle Ratgeberliteratur
vertritt dieses Gebot, und auch sie bewertet
die Möglichkeiten des Sterbens zwischen
Scheitern und Gelingen. «Wann und wie
werde ich sterben? Wie kann ich den
Angehörigen die Trauer erleichtern? Wohin

mit den (Schätzen) des Lebens? Darf
gelacht werden?» Lauter Fragen, die
geklärt sein wollen, gemäss dem Buch eines
Psychotherapeuten und Hospizvereinsvorsitzenden.

Wer also einen «gelassenen
und angstfreien Umgang mit dem Lebensende»

will, der braucht heute «ein klares
Konzept und eine bewusste Haltung»
angesichts des Todes.

Schneider erkennt einen neuartigen
«Zwang zur sozialverträglichen Bekümmernis

um die letzten Dinge», eine
gesellschaftliche «Vereinnahmung» und
«Re-Moralisierung» des Sterbens. Und er
hinterfragt diese neue Norm: «Muss jeder

wirklich entscheiden wollen, ob er sich als
Hirntoter tot genug für eine Organspende
sieht? Muss jeder seinen Angehörigen
Entscheidungen abnehmen wollen? Muss
jeder ihnen, den Ärzten, der Gesellschaft
Unannehmlichkeiten ersparen wollen? Wer
kann hier noch fragen, ob er wirklich jenes
freie Subjekt sein möchte, ohne die Dinge,
auch die letzten, mal so, mal so sehen zu
dürfen?»

Schicksal ist aus der Mode
Die Frage spitzt sich zu, wenn es ernst
geworden ist. «Früher war der Tod Inbegriff
der Erfahrung eines fremdbestimmten
Schicksals», schreibt der Zürcher Ethiker
und Seelsorger Heinz Rüegger. Heute sei
er durch die verlängerte Lebenserwartung
und die medizinischen Möglichkeiten zu
einer Frage von Entscheidprozessen geworden

(siehe Seite 21).
Es gehöre zweifellos, so Rüegger, zur

«Würde jedes Menschen», ausser seinem
Leben auch sein Lebensende möglichst
nach seinen Vorstellungen zu gestalten.
Zugleich hat er ähnliche Bedenken wie
der Soziologe Schneider. Ein möglichst
rascher, schmerzfreier Tod etwa, bei geistiger
Klarheit, im Besitz der sozialen und körperlichen

Selbstkontrolle, ohne Abhängigkeit
von Fremdpflege - ein solcher Anspruch
birgt nach Rüegger die Gefahr eines
«gesellschaftlichen Drucks», der das «würdige»
Sterben zur Verantwortung des Einzelnen
macht; zu seiner Schuld den Angehörigen
und der Allgemeinheit gegenüber. Die gängige

Idealisierung der Selbstbestimmung
auf dem Sterbebett zeigt damit ihre Kehrseite:

So «verkommt, was als Befreiung
gedacht war, zu einem neuen Zwang, der
den Einzelnen überfordern kann und ihm
die Würde abspricht, wenn es ihm nicht
gelingt, ein (gutes) Sterben zu realisieren».
Anders gesagt: Die fortgeschrittene Moderne

ist gerade daran, die Prüfung des erfüllten

Daseins zu verlängern. Und Scheitern
ist möglich, bis zum Schluss.

Daniel Di Falco ist Historiker und Journalist bei
«Der Bund» in Bern.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112 13



Ich warte jetzt schon
so 1 ange auf den Tod.
Ich möchte nur noch
hinüber schl afen.

Sie weiss es zwar,
aber für sie ist es
wahnsinnig.
Wenn ihre Liebe
nicht so gross wäre,
hätte ich keine Chemo

gemacht.


	Wie aus dem Sterben ein Projekt wurde

