
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 29 (2017)

Heft: 112

Rubrik: Schwerpunkt Lebensende : der letzte Abschied

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwerpunkt Lebensende

Ich möchte gerne,
dass i ch ei nschl afe
und hinüberschlüpfe.
Es ist ja keine Wand

dazwischen, oder?!
Patient, 84 Jahre, Karzinom der Gallenblase, zwei Tage vor seinem Tod

Der letzte Abschied
Er ist unausweichlich und so individuell wie das
Leben: der Tod. Die Endlichkeit beschäftigt auch die
Wissenschaften. Während Biologie und Medizin über
den Zeitpunkt des Todes verhandeln, beschäftigen
sich Juristen und Soziologen mit der Frage der
Selbstbestimmung.

Die Zitate in diesem Schwerpunkt geben Einblick schwerer Krankheit» geführt hat. Befragt wurden
in die Wünsche und Ängste von Patientinnen 62 Patientinnen und Patienten, ihre Angehörigen
und Patienten mit fortgeschrittenen unheilbaren sowie das medizinische Personal. Die qualita-
Krankheiten gegenüber dem Tod. Die Aussagen tive Studie ist Teil des Nationalen Forschungs-
sind aus Interviews, die die Palliativmedizine- Programms «Lebensende». Ihr Fazit: Man sollte
rin Heike Gudat und ihr Team im Rahmen des vorsichtig damit sein, von Menschen zu erwarten,
Projekts «Sterbenswünsche bei Menschen in sie sollten ihr Sterben akzeptieren



Schwerpunkt Lebensende

Wie aus dem Sterben
ein Projekt wurde
Früher war der Tod ein Tabu der Moderne. Heute ist
er ein öffentlicher Dauergast und eine Pendenz in
der Planung des privaten Lebens. Von Daniel Di Falco

Sterben
müssen alle. Ob es auch alle

können, scheint neuerdings fraglich.

«Sterben und sterben lernen»,
«Die Fähigkeit zu sterben» - so und

ähnlich heissen die Bücher, die derzeit
problemlos einen halben Laden füllen. Es gibt
«Sterben für Anfänger», das «Übungsbuch
zur Akzeptanz des Unvermeidlichen» und
den «Reisebegleiter für den letzten Weg».

Es geht in solchen Ratgebern um die
Patientenverfügung oder die Wohnungsauflösung,

um die man sich, so der Rat, «besser
früher als später» kümmert - mit «Checklisten

für das Abschiednehmen». Aber es
geht auch um das Sterben selber. Also
darum, «was wir für ein gutes Sterben tun
können» oder «wie wir die Angst vor dem
Sterben überwinden».Weil Ängste «Blockaden»

sind, «die ein Loslassen verhindern».
Und weil auch sonst alles im Leben so «gut
organisiert, durchdacht und doppelt
versichert» ist: «Doch sind wir auch so minuziös

auf unsere Vergänglichkeit vorbereitet?»
Es ist offensichtlich: Der Tod steht auf

der Agenda. Nicht nur das Leben, auch das
Sterben ist ein Gegenstand der
Lebensgestaltung geworden. Eine «fundamentale

Transformation» im gesellschaftlichen
Umgang mit dem Tod, diagnostiziert der
Augsburger Soziologe Werner Schneider:
Im Übergang vom 20. zum 21. Jahrhundert
habe eine «zunehmende Diskursivierung
des Lebensendes» angefangen, also eine
wachsende öffentliche Auseinandersetzung

mit dem Sterben.

Unerwartetes Comeback
Zu erwarten war das nicht. Als eines der
Kennzeichen der abendländischen Moderne

galt bis vor kurzem die Verdrängung des
Tods. Im Lauf des 20. Jahrhunderts sei er
«ausgebürgert» worden, schreibt der
französische Historiker Philippe Ariès in
seiner «Geschichte des Todes»: Das Sterben
wurde zunehmend aus den Wohnungen in

die Spitäler verlegt und den Ärzten
überlassen. Und es verlor dabei nicht nur seinen
kirchlichen Rahmen, sondern auch seinen
öffentlichen Wert und wurde zum unsichtbaren,

ja «heimlichen» Ereignis.
Der Walliser Ethnologe und Soziologe

Bernard Crettaz, der sich ein halbes
Forscherleben mit dem Tod beschäftigt hat,
spricht heute im Rückblick von der «Mar-
ginalisierung» des Sterbens. Und er macht
sie vor allem in der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg fest: in der Ära der
Konsumgesellschaft und der Wirtschaftswunderjahre.

Vor allem der tote Körper sei damals
von der Bildfläche verschwunden, schreibt
Crettaz: «Er wurde beseitigt, jeweils so
rasch wie möglich.»

Nach der Ausbürgerung des
Todes kehrt er zurück in den
Alltag.

Allerdings hatte Philippe Ariès schon im
späten 20. Jahrhundert Anzeichen dafür
bemerkt, dass sich an unserem Verhältnis
zum Sterben womöglich etwas änderte;
bei den Psychologen beispielsweise, die die
Unterdrückung des Trauerns in der
Öffentlichkeit kritisierten. Mittlerweile ist es zur
Gewissheit geworden: «Die Veränderungen

sind dramatisch», schreibt der Berliner

Soziologe Hubert Knoblauch. Er stellt
eine «zunehmende Popularität des Todes»
fest. Den Anfang dieser Entwicklung sieht
Knoblauch bei jenen sozialen Bewegungen,
die seit dem Ende der 1960er Jahre das Sterben

zunehmend zum öffentlichen Thema
gemacht haben: von der «Death Consciousness»-

und der «Natural Death»- über die
Aids- bis zur Sterbehospiz- beziehungsweise

Hospizbewegung.Mittlerweile zeige sich
die «Präsenz des Todes» nicht nur in den

gehäuften Debatten über die Sterbehilfe,
die Palliativmedizin oder den Hirntod,
sondern auch mitten in der Alltagskultur. Also
in einer Ausweitung des Totengedenkens,
in einer neuen Vielfalt der Bestattungsformen,

in der wachsenden Ratgeberliteratur
oder auch in der allabendlichen Leichenschau

in Fernsehserien wie «Six Feet
Under», «Bones» oder «Der Bestatter».

Medialer Unterhaltungswert
Die Ära der Todesverdrängung scheint also
vorbei, und mit diesem Befund ist Knoblauch

nicht allein. Von einer «neuen
Sichtbarkeit des Todes» spricht etwa der
Kulturphilosoph Thomas Macho, von seiner
«Rückkehr» der Soziologe Klaus Feldmann:
Das Sterben sei zwar aus dem Alltag der
meisten Menschen «ausgegliedert», doch
über die Medien komme es zu ihnen
zurück.

Das Sterben der Engländerin Jade Goody

beispielsweise, die zuerst ihr Leben
zur Fernsehsendung machte, als Insassin
des «Big Brother»-Containers, dann aber
auch dessen Ende. Die 27-jährige Zahnarzthelferin

hatte Gebärmutterhalskrebs, und
Millionen waren live dabei, als sie den
Befund bekam. In den Medien zeigte sie dann
auch, wie ihr die Haare ausfielen und wie
sie immer schwächer wurde. Die
«Sauerstoffmaske auf dem gemarterten Gesicht»
(Die Zeit) und die Küsse ihres Ehemanns,
ihre Angst vor dem Ende und ihre Tränen,
die Sorge um die beiden Söhne und das
Flehen um die «Todespille»: Das waren Bilder
im Fernsehen und auf den Titelseiten. Nur
ihren letzten Atemzug, den sie eigentlich
dem Bezahlsender «Living TV» verkauft
hatte, tat Goody in den frühen Stunden des
22. Septembers 2009 dann doch privat.

Umgekehrt kann das Sterben selber
heute Unbekannte zu öffentlichen Figuren

machen. So wie Norma Bauerschmidt.
Die Amerikanerin bekam mit 90 Jahren die

12 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112



«DerTod ist ein

herausragender Moment
sozialer Bindung.»

Bernard Crettaz

Diagnose Krebs. Sie trat aber keine Therapie

an, sondern die «Reise ihres Lebens»
(Der Spiegel) : quer durch die USA, im Wohnmobil

mit Sohn und Schwiegertochter. Auf
Facebook gab es das Tagebuch aus dem Alltag

einer Sterbenden, und je länger
Bauerschmidt unterwegs war, desto bekannter
wurde sie via Presse und Fernsehen. 21000
Kilometer und 450 000 Facebook-Fans waren

es am Ende. Nach einem Jahr machte
ihr Zustand die Weiterfahrt unmöglich; ein
Sterbehospiz am Pazifik wurde im Herbst
2016 zu ihrer Endstation.

Individueller Abschied
Jade Goody und Norma Bauerschmidt
sind Medienphänomene für ein
Medienpublikum. Das gilt wohl auch für «Online-
Begräbnisse», also Übertragungen von
Trauerfeiern per Livestream, die
Bestattungsunternehmen in den USA ihren Kunden

bieten.
Die neue Sichtbarkeit des Todes reicht

aber viel weiter. So übernehmen Angehörige
und Familien Aufgaben von den Experten

des «ärztlich-therapeutisch-sozialen
Bereichs», so die Beobachtung von Bernard
Crettaz: «Der Tod wird dem technokratischen

Zugriff etwas entzogen, er rückt
stärker in die Lebenspraxis der Menschen
ein.» Ein Beispiel ist das Leichenmahl, das
wieder an Bedeutung gewinnt: als Anlass,
an dem Verwandte, Freunde und Bekannte

zur Gemeinschaft würden, die Trost in
der Trauer biete. Der Tod ist eben auch,
laut Crettaz, ein «herausragender Moment
sozialer Bindung».

Das stellen auch die Bestatter fest. In der
Branche bemerkt man einen wachsenden
Willen der Hinterbliebenen, manche
Aufgaben selber zu übernehmen, etwa die
Gestaltung von Sarg und Urne, die Rede beim
Begräbnis oder auch die Formalitäten mit
den Ämtern. Und das nicht etwa nur aus
Kostengründen - da geschieht auch eine
Rückkehr des Persönlichen. «Die Angehörigen

möchten wieder etwas tun. Sie formulieren

immer häufiger auch Forderungen
im Zusammenhang mit dem Begräbnis»,
schreibt Crettaz. «Viele Bestattungsinstitute

ermöglichen heute Rituale, auch
im Umgang mit dem Körper des Verstorbenen:

Angehörige können ihn waschen,
kämmen, anziehen.» Dabei war es gerade

der leibliche Tote, der in der traditionellen
Moderne mit Berührungsängsten besetzt
wurde. Aber: «Das Bewusstsein, dass der
Körper ein wichtiger Teil des Todesschauspiels

ist, ist wieder gewachsen.»

Neuer Zwang: «gut» sterben
Nach der Ausbürgerung des Todes kehrt
er also zurück in den Alltag. Auf die
Delegation an die Funktionäre folgt die
Selbstbestimmung, wenn es ums Sterben geht.
Der epochale Drang zur Individualisierung
hat damit das Lebensende erreicht. Das ist
in seinen Konsequenzen allerdings ebenso

ambivalent wie jeder solche Schritt im
Programm der Moderne: Die Selbstbestimmung

ist stets auch eine Selbstverpflichtung.
Und das gilt auch für die Sterbenden.

Scheitern ist möglich, auch
noch auf dem Sterbebett.

Werner Schneider hat die aktuellen
Debatten über Patientenverfügungen und
Organspenden untersucht. In der Art, wie
der Tod heute dort verhandelt wird, sieht
er eine neue Norm, «nach der es das eigene

Sterben vorsorglich zu planen, zu
organisieren, zu bewältigen gilt». Der Tod ist
zum Projekt für das Diesseits geworden.
Auch die aktuelle Ratgeberliteratur
vertritt dieses Gebot, und auch sie bewertet
die Möglichkeiten des Sterbens zwischen
Scheitern und Gelingen. «Wann und wie
werde ich sterben? Wie kann ich den
Angehörigen die Trauer erleichtern? Wohin

mit den (Schätzen) des Lebens? Darf
gelacht werden?» Lauter Fragen, die
geklärt sein wollen, gemäss dem Buch eines
Psychotherapeuten und Hospizvereinsvorsitzenden.

Wer also einen «gelassenen
und angstfreien Umgang mit dem Lebensende»

will, der braucht heute «ein klares
Konzept und eine bewusste Haltung»
angesichts des Todes.

Schneider erkennt einen neuartigen
«Zwang zur sozialverträglichen Bekümmernis

um die letzten Dinge», eine
gesellschaftliche «Vereinnahmung» und
«Re-Moralisierung» des Sterbens. Und er
hinterfragt diese neue Norm: «Muss jeder

wirklich entscheiden wollen, ob er sich als
Hirntoter tot genug für eine Organspende
sieht? Muss jeder seinen Angehörigen
Entscheidungen abnehmen wollen? Muss
jeder ihnen, den Ärzten, der Gesellschaft
Unannehmlichkeiten ersparen wollen? Wer
kann hier noch fragen, ob er wirklich jenes
freie Subjekt sein möchte, ohne die Dinge,
auch die letzten, mal so, mal so sehen zu
dürfen?»

Schicksal ist aus der Mode
Die Frage spitzt sich zu, wenn es ernst
geworden ist. «Früher war der Tod Inbegriff
der Erfahrung eines fremdbestimmten
Schicksals», schreibt der Zürcher Ethiker
und Seelsorger Heinz Rüegger. Heute sei
er durch die verlängerte Lebenserwartung
und die medizinischen Möglichkeiten zu
einer Frage von Entscheidprozessen geworden

(siehe Seite 21).
Es gehöre zweifellos, so Rüegger, zur

«Würde jedes Menschen», ausser seinem
Leben auch sein Lebensende möglichst
nach seinen Vorstellungen zu gestalten.
Zugleich hat er ähnliche Bedenken wie
der Soziologe Schneider. Ein möglichst
rascher, schmerzfreier Tod etwa, bei geistiger
Klarheit, im Besitz der sozialen und körperlichen

Selbstkontrolle, ohne Abhängigkeit
von Fremdpflege - ein solcher Anspruch
birgt nach Rüegger die Gefahr eines
«gesellschaftlichen Drucks», der das «würdige»
Sterben zur Verantwortung des Einzelnen
macht; zu seiner Schuld den Angehörigen
und der Allgemeinheit gegenüber. Die gängige

Idealisierung der Selbstbestimmung
auf dem Sterbebett zeigt damit ihre Kehrseite:

So «verkommt, was als Befreiung
gedacht war, zu einem neuen Zwang, der
den Einzelnen überfordern kann und ihm
die Würde abspricht, wenn es ihm nicht
gelingt, ein (gutes) Sterben zu realisieren».
Anders gesagt: Die fortgeschrittene Moderne

ist gerade daran, die Prüfung des erfüllten

Daseins zu verlängern. Und Scheitern
ist möglich, bis zum Schluss.

Daniel Di Falco ist Historiker und Journalist bei
«Der Bund» in Bern.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112 13



Ich warte jetzt schon
so 1 ange auf den Tod.
Ich möchte nur noch
hinüber schl afen.

Sie weiss es zwar,
aber für sie ist es
wahnsinnig.
Wenn ihre Liebe
nicht so gross wäre,
hätte ich keine Chemo

gemacht.



Schwerpunkt Lebensende

Die Unscharfe am Ende
Der genaue Zeitpunkt des Todes lässt sich nicht eindeutig
festlegen. Doch die Gesellschaft braucht ein klares
Todeskriterium - zum Beispiel für Organspenden.
Von Yvonne Vahlensieck

Egal,
ob wir früh bei einem Unfall

ums Leben kommen oder ob wir ein
biblisches Alter erreichen - irgendwann

bleibt unser Herz endgültig
stehen. Irgendwann hören wir auf zu
atmen. Irgendwann funktioniert unser
Gehirn nicht mehr.

«Es kann bis zu einer Woche gehen, bis
die letzte Körperzelle abgestorben ist»,
erklärt Stephan Marsch. Auf die Frage, wann
genau das Leben in den Tod übergeht, kann
auch der Chefarzt der Medizinischen
Intensivstation des Universitätsspitals Basel

keine definitive Antwort geben.
«Biologisch gesehen ist der Tod ein Prozess.»
So kann zum Beispiel die Hornhaut der
Augen noch drei Tage nach dem Tod erfolgreich

transplantiert werden, und es ist bis
zu einer Woche nach dem Tod noch möglich,

dem Körper bestimmte Zellarten -
wie etwa Knorpel - zu entnehmen und zu
kultivieren.

Irreversibilität ist entscheidend
Doch legale und gesellschaftliche
Anforderungen verlangen nach einer scharfen
Grenze. «Wir können nicht sagen, die Person

ist ein bisschen tot oder sie lebt noch
ein bisschen», sagt Marsch. Nur lässt sich
dieses binäre Ja/Nein nicht so einfach mit
einem biologischen Prozess vereinbaren.
Deshalb behelfen sich die Fachleute mit
dem Kriterium der empirischen Irreversibilität.

«Wenn ein Mensch gemäss gängiger
Erfahrung nicht mehr ins Leben
zurückkommen oder zurückgeholt werden kann,
gilt er als tot.»

Die Meinung darüber, wann dieser
Punkt erreicht ist, hat sich im Laufe der
Medizingeschichte allerdings schon mehrfach

geändert: Bis ins 19. Jahrhundert waren

die Menschen auf ihre Beobachtungen
angewiesen. Im Zweifelsfall wurde gewartet,

bis nach einigen Stunden die Toten¬

starre einsetzte. Erst nach der Erfindung
des Stethoskops erkannte die Medizin den
Zusammenhang zwischen einem
schlagenden Herzen und dem Leben. Obwohl -
ganz sicher war man sich doch nicht.
Medizinhistoriker berichten von teils rabiaten
Methoden, mit denen Ärzte sicherstellten,
dass ihre Patienten wirklich tot waren: Sie
schoben ihnen Nadeln unter die Fussnägel
und liessen heisses Wachs auf die Stirn
tropfen. Dank besserer Stethoskope setzte
sich der Herzstillstand aber bald als
zuverlässiges Todeskriterium durch.

Der Hirntod löst den Herztod ab
Die rasante Entwicklung der Intensivmedizin

in den 60er Jahren stellte
jedoch die Gültigkeit des Herztods in Frage:
Durch die neue Technik der künstlichen
Beatmung konnten plötzlich Menschen
am Leben gehalten werden, bei denen der
Ausfall der Spontanatmung ansonsten zu
einem raschen Herztod geführt hätte. Und
bei einigen dieser Patienten war auch die
Hirnfunktion vollständig erloschen. Waren

diese Personen nun lebendig oder tot?
Etwa zur gleichen Zeit feierte auch die
Transplantationsmedizin ihre ersten
Erfolge - und gerade diese künstlich beatmeten

Patienten eigneten sich besonders als
Organspender, da Herz, Nieren und Lunge

noch voll funktionstüchtig waren. So

wuchs der Druck, für diese Fälle ein neues,
zuverlässiges Todeskriterium zu finden. Im
Jahr 1968 schlug ein Komitee der amerikanischen

Harvard Medical School erstmals
den Hirntod dafür vor.

Der Hirntod ist in der Schweiz definiert
als der irreversible Ausfall der Funktionen
des Hirns einschliesslich des Hirnstamms.
Der Hirnstamm gilt als der widerstandsfähigste

Teil des Gehirns und ist der Sitz
des Atemzentrums. Fällt der Hirnstamm
aus, stoppt die Atmung, und das Herz erhält

keinen Sauerstoff mehr. Ohne künstliche
Beatmung kommt es unweigerlich zum
Herzstillstand. Umgekehrt führt auch ein
Herzstillstand in kürzester Zeit zum Hirntod:

Wird das Gehirn nicht mehr durch den
Blutkreislauf mit Sauerstoff versorgt, so ist
nach etwa zehn Minuten keine Hirnaktivität

mehr festzustellen.

Der gleiche Tod für alle
In der Schweiz wurde mit dem Inkraftsetzen

des Transplantationsgesetzes im Jahr
2007 erstmals der Hirntod als einziges und
für alle gültiges Todeskriterium festgelegt.
Die Verordnung zum Gesetz verweist auf
die Richtlinien der Schweizerischen
Akademie der Medizinischen Wissenschaften
(SAMW). Diese legen fest, welche
klinischen Zeichen für einen Hirntod vorliegen
müssen und wie dieser festzustellen ist:
Dazu gehören unter anderem das Fehlen
von bestimmten Reflexen, starre Pupillen
und das Aussetzen der Atmung nach dem
Abschalten der Beatmungsmaschine.

«Biologisch gesehen ist der
Tod ein Prozess.»

Stephan Marsch

Der Chefarzt Transplantationsimmunologie
und Nephrologie am Universitätsspital

Basel, Jürg Steiger, hält Definition
und Diagnose des Hirntods in der jetzigen
Form für sicher und zuverlässig. Als Präsident

der Zentralen Ethikkommission der
SAMW und Leiter der Subkommission zur
Revision der Richtlinien beschäftigt er sich
schon seit vielen Jahren mit dem Thema:
«Die Kriterien sind seit 20 oder 30 Jahren
unverändert geblieben. Es gibt keinerlei

Anhaltspunkte dafür, dass man etwas

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112 15



Schwerpunkt Lebensende

ändern muss.» Dennoch kann er gut
verstehen, dass das Konzept des Hirntods für
viele Menschen schwierig zu fassen ist:
Tritt man an einen hirntoten Menschen
heran, so sieht man, dass er atmet, wenn
auch künstlich. Und er ist warm.

Ein Rest an Hirnaktivität
Zweifel an der Gültigkeit des Hirntods gibt
es allerdings nicht nur aufgrund dieser
äusserlichen Wahrnehmungen: Hirntote
können auch noch viele Stoffwechselvorgänge

selbständig aufrecht halten: Sie
verdauen, regulieren ihren Hormonhaushalt

und bekämpfen Infektionen. In einigen

Fällen haben hirntote Frauen auch
schon lebensfähige Kinder geboren.
Kritiker des Hirntodlconzepts weisen zudem
darauf hin, dass auch nach dem Ausfall des
Stammhirns manchmal noch eine
Restaktivität in einzelnen Zellen der Hirnrinde
nachweisbar ist. Umstritten ist auch, ob
ein Organspender möglicherweise noch
Schmerz empfindet. Dass die Richtlinien
der SAMW eine Anästhesie während der
Organentnahme vorschreiben, hat damit
jedoch nichts zu tun. Mit der Narkose sollen

Reflexe unterdrückt werden, die über
das noch intakte Rückenmark laufen.

Für Steiger bleibt das Gehirn das
entscheidende Organ - auch aufgrund persönlicher

Erfahrungen mit Sterbenden und
Toten: «Das Herz ist nur eine Pumpe, die man
notfalls durch ein mechanisches Gerät
ersetzen kann. Für mich spielt sich das
Leben im Kopf ab: Schmerz, Liebe und Hass.»
So kann trotz eines amputierten Beins ein
Schmerz im Zeh verspürt werden - ein klares

Zeichen, dass der Schmerz im Hirn und
nicht im Rest des Körpers wahrgenommen
wird. «Wenn das Hirn nicht mehr funktioniert,

verschwindet auch ein zentraler Teil
der Persönlichkeit.»

Das Todeskriterium selber wählen?
Über den Sitz der Persönlichkeit und ob
diese mit dem Hirntod erlischt, wurde in
der Schweiz bei der Einführung des Gesetzes

allerdings wenig diskutiert. Ethische
Diskussionen drehten sich hauptsächlich

um Aspekte wie Einwilligung zur
Organentnahme und gerechte Verteilung der
gespendeten Organe. Der Rechtswissenschaftler

Pascal Lachenmeier hat im
Rahmen seiner Doktorarbeit an der Universität
Basel die Festlegung des Todeskriteriums
im Transplantationsgesetz genauer
analysiert: «Die Einführung des Hirntodkonzepts

hat in der Bevölkerung keine grossen
Wellen geworfen. Die Menschen beschäftigen

sich nicht gerne mit dem eigenen Tod
und haben in diesem Fall darauf vertraut,
dass die Naturwissenschaft eine sichere

Methode liefert.» Er bedauert, dass das
Todeskriterium vom Gesetzgeber als rein
technischer Aspekt an eine Institution wie
die SAMW delegiert wurde und keine grössere

gesellschaftliche Auseinandersetzung
mit dem Thema stattgefunden hat.

«Mit dem Gehirn
verschwindet ein zentraler Teil
der Persönlichkeit.»

Jürg Steiger

Die Tatsache, dass das Hirntodkriterium
mittlerweile in fast allen Ländern gilt,

bedeutet jedoch nicht, dass es unumstöss-
lich ist. So gab es etwa in den USA einzelne

Vorschläge, schon den Verlust der
kognitiven Fähigkeiten - also den Ausfall des
Grosshirns - als ausreichendes Kriterium
für den Tod zu betrachten. Lachenmeier
hingegen schlägt ein grundsätzlich anderes

Konzept vor. Und er stellt in Frage, ob
eine Gesellschaft den Tod überhaupt
allgemeingültig definieren kann und muss.
Um die unterschiedlichen Auffassungen
über den Todeszeitpunkt zu berücksichtigen,

solle stattdessen jeder Mensch selbst
entscheiden dürfen, wo für ihn persönlich
die Grenze zwischen Leben und Tod liegt -
sofern die Irreversibilität wie beim Hirnoder

Herztod gewährleistet ist.

Yvonne Vahlensieck ist freie Wissenschaftsjournalistin
in der Nähe von Basel.

Der Zeitpunkt des Mordes

Bei der Aufklärung von Verbrechen ist der
Todeszeitpunkt eine wichtige Information.
Liegt die Tat erst ein oder zwei Tage zurück,
können Rechtsmediziner den Zeitpunkt des
Ablebens bis auf wenige Stunden genau
eingrenzen. Hierzu untersuchen sie die
Leichenflecken, den Grad der Totenstarre und
die Körpertemperatur. Ausserdem stimulieren

sie die Muskeln um Auge und Mund mit
leichten Elektroschocks und beobachten, wie
stark diese noch kontrahieren.

«Liegt derTod allerdings länger zurück,
können wir nur noch grobe Schätzungen
abgeben, je nachdem auf Wochen, Monate
oder Jahre genau», erklärt Silke Grabherr,
Direktorin des Centre universitaire romand de
médecine légale, Lausanne/Genf. Wichtigster

Anhaltspunkt ist dann der Fortschritt der
Verwesung, die sich von der Darmflora aus
über die Blutgefässe im Körper ausbreitet.
Einen weiteren Hinweis gibt die Beschaffenheit

einer wachsartigen Substanz, die sich
bei sogenannten Wachsleichen unter Luft-
ausschluss aus dem Körperfett bildet.

Die Analyse von Fliegen und Maden, die
sich auf einer Leiche ansiedeln, hält Grabherr
dagegen meist für unzuverlässig: «Man weiss
zum Beispiel selten sicher, ob es sich dabei
um die erste Generation der Insekten
handelt.» Noch in der Entwicklungsphase sind
Methoden, die den Todeszeitpunkt anhand
der Konzentration von Stoffwechselprodukten

in Körperflüssigkeiten bestimmen.

16 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112



Ich war schon halbwegs
da oben. Und als ich
zurückgekommen bin,
da hat mi r jemand di e
Hand gehalten. Da habe
ich gesagt:
«Sind Sie Pfarrer?»
Nein, er sei Student.

Jeh, da habe ich
angefangen zu heulen.
Wissen Sie warum?
Wei 1 i ch noch hi er
sein darf. Wollte mich
noch nicht.
Patient, 58, Morbus Crohn, Morbus Bechterew, chronisch obstruktive Lungenkrankheit, fünf Monate vor seinem Tod



Schwerpunkt Lebensende

Der Tod und die Forscher
Von der Philosophie über die Biologie bis zur Materialforschung:
Das Ende des Lebens beschäftigt die Wissenschaften weit über die Medizin hinaus.
Von Roland Fischer (rf) und Luzia Budmiger (lb); Illustration: Christoph Frei

W
Der Tod unserer Liebsten lässt uns aus guten
Gründen traurig oder gar verzweifelt zurück.
Doch wie sieht es aus in Bezug auf uns selbst?
Es ist nicht immer irrational, den eigenen Tod zu

bedauern, so der Philosoph Federico Lauria von
der Universität Genf. Mit seinem Forschungsprojekt

Death and Powers entwickelt er einen eigenen
Ansatz zur Begründung dieser These. Inspiration
findet er derzeit beim interdisziplinären Immortality

Project an der University of California.
Der Tod beraube uns der Fähigkeit, die Vorzüge
des Lebens zu geniessen, so Lauria. Deshalb
hätten wir guten Grund, ihm traurig entgegenzu-
blicken. Laurias Forschung zielt darauf ab, unser
Gefühl der Trauer angesichts unseres eigenen
Todes zu rechtfertigen. Sie gibt uns aber auch

Orientierung in Bezug auf die andere Seite der
Medaille: Ist es irrational, uns die eigene Unsterblichkeit

zu wünschen? Ib

Nach dem Tod hört die Auseinandersetzung
mit dem Sterben noch nicht auf. Die
Humanpathologen versuchen den Verfall des Körpers
möglichst lang aufzuhalten. Der Empa-Baum-
pathologe Francis Schwarze dagegen nutzt seine
Expertise, um den Verfall zu beschleunigen. Er

arbeitete schon früh in seiner Forscherkarriere
als Sachverständiger für die Zustandsbeurtei-
lung von Bäumen in Städten und dabei vor allem
für Pilz-Erkrankungen. Dieses Wissen wendet er

nun seit gut zehn Jahren in einem Start-up an,
das einen besonderen Pilzmix ausgetüftelt hat.
Mit diesem versehen gehen Särge - und damit
auch die darin enthaltenen Leichen - um einiges
rascher ins stoffliche Jenseits über, rf

In unserem Körper werden täglich Milliarden von
Zellen entsorgt. Damit dieser Prozess gut
funktioniert, ist den Zellen so etwas wie ein

«Suizidprogramm» eingeschrieben, das durch Signale
von innen wie von aussen ausgelöst werden
kann. Diese sogenannte Apoptose kommt in

komplexen und in einfachen Organismen vor. Die

molekularbiologischen Grundlagen seien dabei
erstaunlich ähnlich, sagt Michael Hengartner von
der Uni Zürich. Um die Vorgänge beim Menschen
besser zu verstehen, untersucht seine Gruppe die
Apoptose beim Fadenwurm C. elegans. Wie genau
«merkt» eine Zelle, dass sie unrettbar verloren ist
- zum Beispiel weil ihre DNA beschädigt ist? Und
welche Signalwege führen dann zu ihrem Tod und
dazu, dass sie von Nachbarzellen eliminiert wird?
Für die genauen Vorgänge beim Modellorganismus

interessieren sich auch die Mediziner - beim
Krebs würden sie die Apoptose gern ankurbeln,
beim Hirnschlag dagegen hemmen, rf

Weil wir heute meist erst im hohen Alter sterben,
sind wir vor dem Tod alle gleich: gebrechlich.
So die gängige Meinung. Dieses homogene Bild
des Todes entlarvt die Soziologin Marthe Nicolet
vom interfakultären Zentrum für Gerontologie der
Universität Genf als Täuschung. Neue Impulse
hierzu erhält sie derzeit am Nationalen Institut
für demografische Studien in Paris. Anhand
von Todesanzeigen aus der Schweiz erforscht
sie familiäre, ökonomische und medizinische
Rahmenbedingungen am Lebensende.
Insbesondere die Dankesworte der
Hinterbliebenen machen deutlich: Ungleichheiten
prägen den letzten Lebensabschnitt. Nicolets
Dissertationsprojekt «Annoncer la mort» schärft
nicht nur unseren Blick dafür, wie wir sterben,
sondern auch, wie wir altern. Und zeigt uns damit,
in welcher Gesellschaft wir heute leben. Ib

18 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112

L
*** IiiWÈ:

»à®

Die Moderne macht vor dem Sterben nicht halt.
Vor 30 Jahren wurden in Taiwan nur wenige Tote
verbrannt - heute zählt Taiwan zu den Ländern
mit der höchsten Rate an Kremationen weltweit.

Nicht einmal mehr zehn Prozent der Toten
werden begraben. Der Umbruch wird auch von
staatlichen Stellen vorangetrieben, die vor allem
raumplanerisch und ökonomisch argumentieren.

Taiwan folgt dabei einem globalen Trend.
Es gibt im Kulturwandel der Bestattungspraxis
jedoch auch regionale Besonderheiten, wie
der Religionswissenschaftler Urs Weber bei

ausgiebigen Feldforschungen und Gesprächen mit
Behörden, Bestattungsunternehmen und Ritus-
Verantwortlichen herausgefunden hat. So spielen
nicht nur weltliche, sondern auch religiöse
Umwälzungen eine Rolle. Buddhisten bevorzugen
die Feuerbestattung, und ihr Anteil an der
Wohnbevölkerung ist seit den 1980er Jahren auf über
das Fünffache angestiegen, rf

Wenn ein Kadaver in der Natur verwest, dann

siedelt sich an der Stelle so etwas wie eine
mikrobielle Oase an, die über Jahre bestehen
bleibt. Ein toter Körper bedeutet neues Leben -
eine biologische Binsenwahrheit. Wie vielfältig
dieses neue Leben allerdings ist, das hat auch
den Bodenökologen Edward Mitchell von der
Universität Neuenburg überrascht: «An solchen
Stellen finden wir eine sehr charakteristische
Population von Mikroorganismen - darunter
sind auch sehr seltene oder noch gar nicht
bekannte Spezies.» Für diesen «Fingerabdruck»
im Boden interessieren sich nicht nur Biologen,
sondern auch Forensiker. Die Analyse dieser
Mikroorganismen verspricht die Fortsetzung der
Insektenanalyse zu werden, die bei Kriminalfällen
schon zum Standard gehört. Auch daran arbeitet
Mitchells Gruppe. «Es ist nur noch eine Frage
der Zeit, bis sich diese Methode im Gerichtssaal
etabliert hat», sagt Mitchell, rf

Lesen ist so etwas wie ein stiller Dialog mit
dem Autor. In Bibliotheken finden Stimmen von
Autoren unterschiedlichster Zeiten in einem Raum

zusammen. Es ist gewissermassen ein Totenreich
der Dichter und Denker. Solche Vorstellungen
ziehen sich durch die Literaturgeschichte, wie die
klassische Philologin Rebecca Lämmle betont:
Immer wieder wurden Unterwelten imaginiert,
in denen längst verstorbene Autoren wieder das

Wort ergreifen, sich miteinander unterhalten
oder einem Besucher aus dem Diesseits Red

und Antwort stehen. Solche «Totengespräche»
zwischen den Grossen verschiedener Zeiten und

Epochen bieten sich für Lämmle als alternative
Form der Literaturgeschichtsschreibung an. Wenn
die Dichter und Denker der Vergangenheit wieder
lebendig werden, werden Tradition und Erneuerungen

verhandelt, in einem Dialog über Epochen
hinweg, rf

Süsswasserpolypen haben - obschon klein und
unscheinbar - eine Reihe von erstaunlichen
Eigenschaften. Manche Forscher halten sie gar
für unsterblich. Brigitte Galliot von der Universität

Genf formuliert es vorsichtig: Unter idealen
Bedingungen sehe man bei den stabförmigen
Tierchen praktisch keinen Alterungsprozess.
Wie sie das bewerkstelligen, ist noch nicht ganz
geklärt. Galliots Labor erforscht speziell die Rolle
der Stammzellen. Diese können jede Körperpartie

eigentlich nach Belieben wiederherstellen.
Unter Stress wechseln die Polypen von einer
ungeschlechtlichen zu einer sexuellen Fortpflanzung

und verlieren dabei auch viel von der
Stammzell-Magie. Verbirgt sich da ein Grundprinzip des
Alterns? Die Gruppe von Galliot hofft, durch ihre
Arbeit auch unser Altern besser zu verstehen, rf

»
«v m ÏSalâ iSst

Roland Fischer ist Wissenschaftsjournatist.
Luzia Budmiger ist Redaktorin bei den Akademien der
Wissenschaften Schweiz.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112 19



Es ist mi r verl eidet.
Wenn ich nur sterben
könnte Jetzt i st
wieder ein Kollege von
uns gestorben in der
Abteilung. Dann denke
ich: Ja, verdammt noch
mal, hätte es doch besser
mich getroffen! Ich habe
Bilder, dass ich selber
etwas machen würde. Oder
irgendwo runterspringen.
Aber erst musst du mal
irgendwo hochkommen,
ni cht, mi t dem Roi 1 stuhl.
Ja. Sie dürfen ruhig
lachen.
Mann, 67 Jahre, multiple Sklerose seit der Jugend, vier Monate vor seinem Tod



Schwerpunkt Lebensende

Der persönlichste Entscheid von allen
Wann und wie wir sterben, ist in der hochentwickelten
Medizin nicht mehr nur Schicksal, sondern auch Folge von
Entscheiden. Diese werden noch selten bewusst gestaltet.
Von Susanne Wenger

Es
dauerte 13 Tage, bis Terri Schiavo

starb. Die Ärzte hatten ihr zuvor die
Ernährungssonde entfernt. 15 Jahre
lang lag die 41-Jährige aus Florida

nach einem Herzstillstand mit Hirnschädigung

im Wachkoma. Ihrem Tod Ende März
2005 ging eine erbitterte Auseinandersetzung

voraus. Der Ehemann wollte seine
Frau sterben lassen, die Eltern kämpften
dafür, dass die Tochter am Leben bleibt.
Beide Parteien gaben an, im Sinne Terris zu
handeln. Der Fall Schiavo beschäftigte die
US-Justiz und -Politik und fand weltweit
grosse Aufmerksamkeit. Er gilt als
tragisches Beispiel dafür, wie komplex solche
Situationen sein können, vor allem, wenn
der betroffene Mensch selbst nichts mehr
dazu sagen kann.

So sehr wir von den Erfolgen moderner
Medizin profitieren - nur noch zu
überleben, weil man «an Schläuchen oder
Maschinen hängt», lehnen viele Menschen ab.
Zwar kann niemand im Voraus wissen, wie
sich ein Koma oder eine Demenz anfühlt.
Doch um jeden Preis möchte man nicht am
Leben erhalten werden.

Medizinische Entscheide am Lebensende,

die den Tod möglicherweise oder
wahrscheinlich beschleunigen, sind in der
Schweiz häufig und haben zugenommen.
Das ergab eine Studie der Universitäten
Zürich und Genf. Bei vier von fünf Personen,

die 2013 in der Deutschschweiz nicht
vollkommen unerwartet starben, gingen
Lebensende-Entscheidungen voraus. In
der grossen Mehrheit der Fälle wurde die
Behandlung abgebrochen, gar nicht erst
begonnen, oder es wurden mehr Mittel
verabreicht, um Schmerzen und andere Symp¬

tome zu lindern. In einem geringen Teil der
Fälle schieden die Menschen mit assistier-
tem Suizid aus dem Leben. Die repräsentativen

Daten stammen aus einer Befragung
von Ärztinnen und Ärzten.

Schluss mit Paternalismus
Doch über die letzten Dinge bestimmen
wir selbst. Die Patientenautonomie ist in
den vergangenen Jahrzehnten ein zentrales

rechtliches und medizinethisches Prinzip

geworden. Sie steht gleichwertig neben
der Fürsorgepflicht des Arztes. Das pater-
nalistische Verhältnis - der Doktor weiss
es am besten - sollte einem Umgang auf
Augenhöhe gewichen sein. Der Patient willigt

nach ärztlicher Aufklärung in eine
Behandlung ein oder eben nicht. «Informierte
Zustimmung» nennen das die Fachleute.

«Wichtig ist, immerwieder
nachzufragen. Denn
Menschen verändern sich.»

Tanja Krones

Das seit 2013 gültige Schweizer Erwach-
senenschutzrecht stärkt die Selbstbestimmung.

Erstmals wurde die Patientenverfügung
national verankert. Darin legt eine

Person fest, welche medizinischen
Massnahmen sie akzeptiert oder ablehnt, wenn
sie sich nicht mehr selbst äussern kann.
Für den Arzt ist das verbindlich.Auch wenn
keine Verfügung vorliegt, darf er nicht
einfach entscheiden. Vielmehr sind dann die

Angehörigen am Zug. Nicht deren eigene
Ansichten sollen den Entscheid prägen,
sondern der mutmassliche Wille der
erkrankten Person.

Im medizinischen Alltag zeigen sich
jetzt Probleme, wie Studien der Universitäten

Luzern und Zürich ergaben. Regina
Aebi-Müller, Professorin für Privatrecht
an der Universität Luzern, redet Klartext:
«Die Patientenverfügung, wie sie im neuen
Erwachsenenschutzrecht Rechtssicherheit

erlangte, ist in dieser Form praktisch
nutzlos.» Die Forschenden erhoben in
Interviews mit Ärzten und Pflegefachpersonen,

wie Entscheide über Behandlungsabbruch

oder -verzieht zustande kommen.
Demnach haben erst wenige Menschen
überhaupt eine Patientenverfügung. In der
akuten Situation ist diese oft nicht greifbar

oder nicht aktuell. So bleibt unklar, ob
der kollabierende Patient auf der Intensivstation

reanimiert werden will oder die
schwer demenzkranke Heimbewohnerin
bei einer Lungenentzündung nochmals ins
Spital verlegt und mit Antibiotika behandelt

werden möchte.

Was heissl «keine Schläuche»?
Auch sind Ärzte mit widersprüchlichen
oder nicht umsetzbaren Entscheiden von
Patienten konfrontiert. Aebi-Müller, sie
untersucht im Rahmen des Nationalen
Forschungsprogramms «Lebensende» die
rechtlichenAspekte der Selbstbestimmung,
verwundert das nicht: «Es gibt mehrere
Vorlagen von Patientenverfügungen. Man
kann sie aus dem Internet herunterladen
und macht dann im stillen Kämmerlein
seine Kreuzchen.» Patientenverfügungen

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112 21



müssten interpretiert werden, doch im
Auslegen von Texten sei medizinisches
Fachpersonal weniger geschult als die
Juristen. Aebi-Müller erklärt an einem
Beispiel, wohin das führen kann. Eine terminal

krebskranke Patientin hatte verfügt,
«keine Schläuche» zu wollen. Schon nicht
mehr bei Bewusstsein, konnte die Frau ihre
Blase nicht mehr entleeren, litt sichtlich.
Mit Verweis auf die Patientenverfügung
sah die Pflegeverantwortliche von einem
Katheter ab. Der Chefarzt bezweifelte, dass
die Patientin diesen «Schlauch» gemeint
hatte. Nach Schichtwechsel der Pflege legte
er den Katheter eigenhändig. Die Frau starb
friedlich in dieser Nacht.

«Die Sterbephase zu
diagnostizieren ist
eine medizinische
Herausforderung.»

Milo Puhan

Müssen Angehörige entscheiden, sind
sie oft überfordert oder uneins. Sie kennen
den Patientenwillen nicht, weil man in der
Familie nie von sich aus darüber geredet
hat. Das kann Partnern, Töchtern, Söhnen
schwer zu schaffen machen: «Jeder Dritte
ist nach einem Vertretungsentscheid trau-
matisiert und weiss nicht, ob er im Sinne
des geliebten Menschen entschieden hat»,
konstatiert Tanja Krones, leitende Ärztin

für klinische Ethik am Universitätsspital

Zürich.

Fehlende Absprachen
Trotz Patientenautonomie haben Ärzte
immer noch Entscheidungsmacht. Für die
letzten zehn Jahre lässt sich zwar eine
Entwicklung ausmachen, wonach «Patienten

tendenziell mehr in Entscheidungen
am Lebensende einbezogen werden». Das
sagt Milo Puhan, Professor für Epidemiologie

und Public Health an der Universität
Zürich.

Wenige Ärzte aber handeln in Eigenregie,

also ganz ohne Absprache mit dem
Patienten, den Angehörigen, und auch
ohne Rückgriff auf eine frühere Willens-
äusserung. In der Zürcher und Genfer Studie

war das bei urteilsunfähigen Patienten
in acht Prozent der Fälle so. In weiteren
zwölf Prozent besprach sich der Arzt nur
mit Berufskollegen oder Pflegepersonal.
Sogar bei urteilsfähigen Patienten wurde

die Lebensende-Entscheidung in acht
Prozent der Fälle nicht mit Betroffenen
oder Angehörigen besprochen. Eine mögliche

Erklärung sieht Puhan in schwer
voraussehbaren Krankheitsverläufen: «Die

Sterbephase zu diagnostizieren ist eine
medizinische Herausforderung und
erfordert viel Erfahrung.» Eine australische
Studie zeige, dass die meisten Gespräche
über medizinische Entscheide am Lebensende

in den letzten drei Lebenstagen
stattfänden. Je nach Entwicklung werde
der richtige Zeitpunkt verpasst.

Die Forschung legt also Spannungsfelder
offen. Rechtswissenschaftlerin Regina

Aebi-Müller kommt zum Schluss:
«Medizinische Situationen am Lebensende
lassen sich nicht so regeln, wie sich das der
Gesetzgeber vorstellt.» Eine «absolutistische»

Patientenautonomie funktioniert
laut der Forscherin nicht. Als realistischer
erachtet sie eine «relationale» Autonomie.
Gerade am Lebensende, wo man besonders
verletzlich ist, Schmerzen, Atemnot und
Angst hat, sei man auf Beziehungen
angewiesen. Aebi-Müller plädiert dafür, der
ärztlichen Fürsorge und Verantwortung
wieder mehr Gewicht zu geben, ohne in
alte Dominanzmuster zurückzufallen: «Es

gibt keinen persönlicheren Entscheid als
jenen über medizinische Massnahmen
am Lebensende.» Eine partnerschaftliche
Arzt-Patienten-Beziehung, in der gemeinsam

entschieden wird, kann Menschen
darin stützen.

Planen mit Beratung
Am Universitätsspital Zürich wird erprobt,
wie die Unterstützung aussehen könnte.
«Advance Care Planning» nennt sich das
Konzept: gesundheitliche Vorausplanung.
Damit sind strukturierte Gespräche mit
Patienten und Angehörigen gemeint.
Kommunikativ geschulte Behandlungsteams -
Ärzte, Pflegende, Seelsorger,
Sozialarbeitende - eruieren rechtzeitig die
Behandlungswünsche und Wertvorstellungen

von Patienten zum Lebensende:
Was ist ihnen wichtig für den Fall, dass sie
nicht mehr selbst entscheiden können?
Wovor fürchten sie sich? Im Unterschied
zur Patientenverfügung aus dem Internet
findet eine sachkundige Beratung statt.
«Die Menschen erhalten evidenzbasierte
Entscheidungshilfen», erklärt Medizin-
ethikerin Tanja Krones. Sie wissen dann
konkret: Von 100 Personen, die im Spital
einen Herzstillstand erleiden, überleben
trotz sofortiger Hilfe durchschnittlich nur
17. Von diesen sind später fünf bis sieben
schwer pflegebedürftig.

Die Vorausplanung biete besser Gewähr,
dass die Patientenwünsche bekannt und
umsetzbar seien, sagt Krones. Das entlastet

auch die Angehörigen. Eine
Patientenverfügung kann resultieren, muss aber
nicht. Krones empfiehlt ein modulares
System, das von einem ärztlich unterzeichneten

Notfallplan bis zu Vorgaben für den
Fall chronischer Urteilsunfähigkeit, etwa

bei Demenz oder nach einem Schlaganfall,
reicht. «Wichtig ist, immer wieder nachzufragen.

Denn Menschen verändern sich.»
Vielleicht wolle jemand mit Diagnose
Demenz festlegen, auf lebensverlängernde
Massnahmen zu verzichten, sobald er die
Angehörigen nicht mehr erkennt. Doch
was, wenn das Umfeld dann feststellt, dass
der Kranke trotz Einschränkungen zufrieden

wirkt, lacht, sich an kleinen Dingen
freut? «Solche Fragen gilt es anzusprechen»,

sagt Krones.
«Advanced Care Planning» ist in der

Schweiz noch wenig verbreitet. Krones'
Forschungbestätigt Befunde aus dem Ausland,
wonach mit der Vorausplanung nicht nur
den Wünschen der Menschen besser
entsprochen werden kann, sondern auch die
Angehörigen weniger traumatisiert sind.
Ausserdem kommt es zu weniger
Spitaleinweisungen, und die Zahl invasiver Behandlungen

- zum Beispiel Operationen - geht
zurück. Dass dies Kosten senkt, ist nicht
Ziel des Konzepts, scheint aber ebenfalls
ein Effekt zu sein. Dies alles, ohne dass die
Betroffenen früher sterben.

So versuchen wir, den Tod professionell
zu bewältigen - doch ein Stück Geheimnis
wird er immer bewahren. In den Worten
des Palliativmediziners Ralf Jox: «An der
fundamentalen Ungewissheit, die unser
Dasein charakterisiert, wird auch die
Vorausplanung nichts ändern.» Was sie aber
leisten könne: das Vertrauen erhöhen.

Susanne Wenger ist freie Journalistin in Bern.

Alte zitierten Studien sind aus dem Nationalen
Forschungsprogramm «Lebensende» (NFP 67);

www.nfp67.ch.

22 Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 112



Es ist naiv zu
meinen, es müsse
irgendetwas bleiben.
Es bleibt ni chts! Es

geht al 1 es vorbei.
Es muss gar nichts
bl eiben, das ist
ja der Reiz des
Lebens, der Reiz
der Schöpfung, dass
al 1 es eben wieder
neu wi rd. Das Werden
und Vergehen i st
sinnvol1.
Patient, 97 Jahre, Polymorbidität im Alter (Frailty)


	Schwerpunkt Lebensende : der letzte Abschied
	Wie aus dem Sterben ein Projekt wurde
	Die Unschärfe am Ende
	Der Tod und die Forscher
	Der persönlichste Entscheid von allen


