
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 25 (2013)

Heft: 99

Artikel: Wer darf Vater wer Mutter sein?

Autor: Schnyder, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-553570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-553570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 99

In
einem festlich geschmückten Saal in

Be'er Scheva im Süden Israels wird die
Geburt von Yoni gefeiert. Verwandte
und Freunde sind gekommen, bringen

Geschenke und freuen sich mit den stolzen
Eltern Tami und Orna. Die beiden sind seit
mehr als zehn Jahren ein Paar. Heiraten
dürfen sie in Israel nicht, denn beide sind
Frauen. Der biologische Vater ihres Sohnes
ist ein anonymer Samenspender, Yoni wird
ihn voraussichtlich nie kennenlernen.

Tami und Orna - die Namen sind geändert

- gehören zu den Paaren, die Sibylle
Lustenberger für ihre Dissertation
interviewt und begleitet hat. Die an der
Universität Bern promovierende Ethnologin
geht der Frage nach, wie in Israel
gleichgeschlechtliche Elternschaft entsteht und
wie Familien mit zwei Vätern oder zwei
Müttern gesellschaftliche Strukturen und
Vorstellungen von Familie, Verwandtschaft

und Judentum herausfordern.
Eine wichtige Rolle bei der Entstehung

dieser neuen Familien spielt die
Fortpflanzungsmedizin, die in Israel rasch Fuss ge-
fasst hat: 1981 wurde hier das erste Kind
geboren, das ausserhalb des Mutterleibs
gezeugt worden war, drei Jahre nach der
Geburt von Louise Brown in Grossbritannien,

dem historisch ersten «Retortenbaby».
Israel entwickelte sich in der Folge zum
Land mit den weltweit meisten
Fruchtbarkeitskliniken und den meisten In-vitro-
Behandlungen pro Kopf. Anders als etwa
in der Schweiz sind auch die anonyme
Samenspende, die Eizellenspende und die
Leihmutterschaft zugelassen. Die staatliche

Krankenversicherung übernimmt zu
einem grossen Teil die Kosten der
Fruchtbarkeitsbehandlungen, und zwar für alle
Israeli, unabhängig von ihrer Religion oder
ihrem Zivilstand.

jL

Von Gott anerkannt
Diese vergleichsweise liberale Haltung hat,
Wie Sibylle Lustenberger betont, nichts mit
Laisser-faire zu tun. Recht und Praxis der
Fortpflanzungsmedizin sind in Israel von
der jüdischen Ethik und von rabbinischen
Vorstellungen von Verwandtschaft
geprägt. Gemäss der jüdischen Bioethik sind
Reproduktionstechnologien ein von Gott
anerkanntes Hilfsmittel gegen Kinder¬

losigkeit. «Seid fruchtbar und vermehret
euch», wie es im Ersten Buch Mose heisst,
wird mit der Fortpflanzungsmedizin auch
für diejenigen möglich, die bisher kinderlos

blieben.
Die rabbinischen Vorstellungen von

Verwandtschaft setzen aber gemäss Sibylle
Lustenberger auch klare Grenzen: Kinder
jüdischer Eltern, die mit der Hilfe neuer
Technologien entstehen, sollen Juden sein.
Dieser Grundsatz bestimmt die Gesetze
und Praktiken rund um die assistierte
Fortpflanzung. Das Leihmutterschaftsgesetz
zum Beispiel geht von der Auffassung aus,
dass das Judentum von der Mutter auf das
Kind übertragen wird. Wenn ein Kind
jüdisch sein soll, müssen auch die Leihmutter

und gegebenenfalls die Eizellenspenderin
jüdisch sein.

Die Ethnologin hat für ihr Forschungsprojekt

Gesetzesvorlagen, Parlamentsentscheide

und rabbinische Texte studiert
und mit vielen Betroffenen gesprochen: Sie
führte 65 Interviews und zahlreiche
informelle Gespräche mit homosexuellen
jüdischen Eltern und Paaren aus verschiedenen
Orten Israels, von denen sie einige auch im
Alltag begleiten konnte. Mit Ausnahme von
vier Paaren hatten alle bereits Kinder. Wie
waren sie zu diesen gekommen?

Geburt in Indien
Die meisten israelischen Frauenpaare,
die sich Kinder wünschen, entscheiden
sich wie Tami und Orna für die anonyme
Samenspende. Diese steht in Israel
unverheirateten Frauen und auch lesbischen
Paaren zur Verfügung. Für ein Männerpaar

mit Kinderwunsch ist die Situation
schwieriger: Kinder zu adoptieren ist für
ein Männerpaar beinahe ausgeschlossen,
und gleichgeschlechtliche Paare dürfen in
Israel keine Leihmutter in Anspruch
nehmen. Seit 2005 weichen schwule Paare
daher oft in Staaten aus, in denen sie Verträge
mit Leihmüttern abschliessen können. Sie
setzen sich damit über die rabbinischen
Vorstellungen hinweg, gemäss denen ein
von einer nichtjüdischen Leihmutter
geborenes Kind nicht als jüdisch gilt.

Schwule Männer, die eine Leihmutter
im Ausland suchen, wenden sich in der
Regel an «Tammuz», die grösste in Israel
tätige Leihmutteragentur, sagt Sibylle
Lustenberger. In Indien zum Beispiel quartierte

die Agentur die Männerpaare, die für die
Geburt ihres Kindes nach Mumbai reisten,
alle in dasselbe Hotel ein. Für die Forschungen

der Ethnologin war dieser Umstand ein
Glück: Während zweier Monate wohnte sie
in diesem Hotel, beobachtete und sprach
mit den Paaren, die zunächst auf die
Geburt ihres Babys warteten - und dann auf
dessen Einreisepapiere, die erst nach der
Geburt des Kindes in Israel beantragt werden

können.
Ein einziges Kind genügt oft nicht. Die

Paare, die Sibylle Lustenberger getroffen
hat, wollen eine Familie mit mindestens
zwei und möglichst noch mehr Kindern.
Wenn sie ihren Kinderwunsch erfüllen,

meinen sie damit nicht, die Familie an
sich zu revolutionieren, im Gegenteil. Wie
andere jüdisch-israelische Familien feiern
viele die Geburt eines Kindes mit einem
Fest und zeigen damit, dass sie eine Familie

sind und sein wollen, eingebunden in
ihre Verwandtschaft und in ihren
Freundeskreis. Bei manchen Paaren erfährt die
weitere Verwandtschaft erst bei der Geburt
eines Kindes von der Homosexualität ihres
Neffen oder ihrer Cousine - oder ist erst
in diesem Moment bereit, deren
gleichgeschlechtliche Beziehung anzuerkennen.

Religiöse Rituale
Oftmals sind diese Feiern verbunden mit
jüdischen Ritualen. Auch nichtreligiöse
Paare lassen ihre Söhne beschneiden, für
die Mädchen finden ebenfalls traditionelle
Geburtsfeiern statt - die Kinder sollen sich
zumindest in dieser Hinsicht nicht von
ihren Kameraden unterscheiden. An der Feier

zur Geburt von Yoni führte zum Beispiel
ein orthodoxer Mohel die Beschneidung
aus, ein religiöser, auf Beschneidungen
spezialisierter Mann. Damit scheint der
Mohel die rabbinische Ablehnung
gleichgeschlechtlicher Beziehungen zumindest
in Frage zu stellen.

Sibylle Lustenberger gehört zu den
ersten, welche die gleichgeschlechtliche
Elternschaft in Israel erforschen, ein Thema,

das ins Herz einer Gesellschaft zielt:
Wer soll Vater oder Mutter sein können,
was bedeuten Familie und Verwandtschaft,
wer bestimmt über Normen und
Zugehörigkeiten? In Israel hätten die Medien viel
zur gesellschaftlichen Akzeptanz
gleichgeschlechtlicher Elternschaft beigetragen,
sagt Sibylle Lustenberger. In der Schweiz
ist das Thema in der Öffentlichkeit weit
weniger präsent. Die Ethnologin würde
sich wünschen, dass mehr über die
gleichgeschlechtliche Elternschaft und die
Reproduktionstechnologien geschrieben und
gesprochen würde, kurzum: diese Themen
enttabuisiert würden.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 99 39


	Wer darf Vater wer Mutter sein?

