Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin
Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Forderung der Wissenschatftlichen

Forschung
Band: 25 (2013)
Heft: 99
Artikel: Wer darf Vater wer Mutter sein?
Autor: Schnyder, Caroline
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-553570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-553570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer datE V.
wer Mutter

n einem festlich geschmiickten Saal in
Be'er Scheva im Siiden Israels wird die
Geburt von Yoni gefeiert. Verwandte
und Freunde sind gekommen, bringen
Geschenke und freuen sich mit den stolzen
Eltern Tami und Orna. Die beiden sind seit
mehr als zehn Jahren ein Paar. Heiraten
diirfen sie in Israel nicht, denn beide sind
Frauen. Der biologische Vater ihres Sohnes
ist ein anonymer Samenspender, Yoni wird
ihn voraussichtlich nie kennenlernen.
Tami und Orna - die Namen sind geén-
dert - gehoren zu den Paaren, die Sibylle
Lustenberger fiir ihre Dissertation inter-
Viewt und begleitet hat. Die an der Uni-
Versitit Bern promovierende Ethnologin
geht der Frage nach, wie in Israel gleich-
geschlechtliche Elternschaft entsteht und
Wie Familien mit zwei Vitern oder zwei
Miittern gesellschaftliche Strukturen und
Vorstellungen von Familie, Verwandt-
ft und Judentum herausfordern.

-Eine wichtige Rolle bei der Entstehung
dieser neuen Familien spielt die Fortpflan-
zungsmedizin, die in Israel rasch Fuss ge-
fasst hat: 1981 wurde hier das erste Kind
geboren, das ausserhalb des Mutterleibs
gezeugt worden war, drei Jahre nach der
Geburt von Louise Brown in Grossbritanni-
en, dem historisch ersten «Retortenbaby».
Israel entwickelte sich in der Folge zum
Land mit den weltweit meisten Fruchtbar-
keitskliniken und den meisten In-vitro-
Behandlungen pro Kopf. Anders als etwa
in der Schweiz sind auch die anonyme
Samenspende, die Eizellenspende und die
Leihmutterschaft zugelassen. Die staat-
- liche Krankenversicherung {ibernimmt zu
einem grossen Teil die Kosten der Frucht-
- barkeitsbehandlungen, und zwar fiir alle
Israeli, unabhingig von ihrer Religion oder
ihrem Zivilstand.

T ortpflanzungs
medizin liberalisi 1ind vot
der jitdischen Ethik und-ve
rabbinischen Vorstellungen -
von Verwandtschaft geprigt.
Von Caroline Schnyder '

Von Gott anerkannt

. Diese vergleichsweise liberale Haltung hat,

“““wie Sibylle Lustenberger betont, nichts mit
Laisser-faire zu tun. Recht und Praxis der
Fortpflanzungsmedizin sind in Israel von
der jiidischen Ethik und von rabbinischen
Vorstellungen von Verwandtschaft ge-
prigt. Gemiss der jiidischen Bioethik sind
Reproduktionstechnologien ein von Gott
anerkanntes Hilfsmittel gegen Kinder-

Nationalflagge und Regenbogen-
fahne (das Emblem der Lesben-
und Schwulenbewegung) vereint:
Wahrend der Gay-Pride am Strand
von Tel Aviv, 2008.

Bild: Keystone/Laif/ Amos Schliack

38 schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr. 99

losigkeit. «Seid fruchtbar und vermehret
euch», wie es im Ersten Buch Mose heisst,
wird mit der Fortpflanzungsmedizin auch
fiir diejenigen moglich, die bisher kinder-
los blieben.

Die rabbinischen Vorstellungen von Ver-
wandtschaft setzen aber gemdss Sibylle
Lustenberger auch klare Grenzen: Kinder
judischer Eltern, die mit der Hilfe neuer
Technologien entstehen, sollen Juden sein.
Dieser Grundsatz bestimmt die Gesetze
und Praktiken rund um die assistierte Fort-
pflanzung. Das Leihmutterschaftsgesetz
zum Beispiel geht von der Auffassung aus,
dass das Judentum von der Mutter auf das
Kind tibertragen wird. Wenn ein Kind jii-
disch sein soll, miissen auch die Leihmut-
ter und gegebenenfalls die Eizellenspende-
rin jidisch sein.

Die Ethnologin hat fiir ihr Forschungs-
projekt  Gesetzesvorlagen, Parlaments-
entscheide und rabbinische Texte studiert
und mit vielen Betroffenen gesprochen: Sie
fithrte 65 Interviews und zahlreiche infor-
melle Gesprache mit homosexuellen jiidi-
schen Eltern und Paaren aus verschiedenen
Orten Israels, von denen sie einige auch im
Alltag begleiten konnte. Mit Ausnahme von
vier Paaren hatten alle bereits Kinder. Wie
waren sie zu diesen gekommen?

Geburt in Indien
Die meisten israelischen Frauenpaare,
die sich Kinder wiinschen, entscheiden
sich wie Tami und Orna fiir die anonyme
Ssamenspende. Diese steht in Israel un-
verheirateten Frauen und auch lesbischen
Paaren zur Verfiigung. Fiir ein Ménner-
paar mit Kinderwunsch ist die Situation
schwieriger: Kinder zu adoptieren ist fiir
ein Ménnerpaar beinahe ausgeschlossen,
und gleichgeschlechtliche Paare diirfen in
Israel keine Leihmutter in Anspruch neh-
men. Seit 2005 weichen schwule Paare da-
her oft in Staaten aus, in denen sie Vertrige
mit Leihmiittern abschliessen konnen. Sie
setzen sich damit iiber die rabbinischen
Vorstellungen hinweg, gemiss denen ein
von einer nichtjiidischen Leihmutter ge-
borenes Kind nicht als jiidisch gilt.

Schwule Ménner, die eine Leihmutter
im Ausland suchen, wenden sich in der
Regel an «Tammuz», die grosste in Israel
titige Leihmutteragentur, sagt Sibylle Lus-
tenberger. In Indien zum Beispiel quartier-
te die Agentur die Minnerpaare, die fiir die
Geburt ihres Kindes nach Mumbai reisten,
alle in dasselbe Hotel ein. Fiir die Forschun-
gen der Ethnologin war dieser Umstand ein
Gliick: Wihrend zweier Monate wohnte sie
in diesem Hotel, beobachtete und sprach
mit den Paaren, die zundchst auf die Ge-
burt ihres Babys warteten - und dann auf
dessen Einreisepapiere, die erst nach der
Geburt des Kindes in Israel beantragt wer-
den kénnen.

Ein einziges Kind geniigt oft nicht. Die
Paare, die Sibylle Lustenberger getroffen
hat, wollen eine Familie mit mindestens
zwei und moglichst noch mehr Kindern.
Wenn sie ihren Kinderwunsch erfiillen,

meinen sie damit nicht, die Familie an
sich zu revolutionieren, im Gegenteil. Wie
andere judisch-israelische Familien feiern
viele die Geburt eines Kindes mit einem
Fest und zeigen damit, dass sie eine Fami-
lie sind und sein wollen, eingebunden in
ihre Verwandtschaft und in ihren Freun-
deskreis. Bei manchen Paaren erfahrt die
weitere Verwandtschaft erst bei der Geburt
eines Kindes von der Homosexualitét ihres
Neffen oder ihrer Cousine - oder ist erst
in diesem Moment bereit, deren gleich-
geschlechtliche Beziehung anzuerkennen.

Religidse Rituale
Oftmals sind diese Feiern verbunden mit
jiidischen Ritualen. Auch nichtreligiose
Paare lassen ihre Sohne beschneiden, fiir
die Méddchen finden ebenfalls traditionelle
Geburtsfeiern statt - die Kinder sollen sich
zumindest in dieser Hinsicht nicht von ih-
ren Kameraden unterscheiden. An der Fei-
er zur Geburt von Yoni fiihrte zum Beispiel
ein orthodoxer Mohel die Beschneidung
aus, ein religioser, auf Beschneidungen
spezialisierter Mann. Damit scheint der
Mobhel die rabbinische Ablehnung gleich-
geschlechtlicher Beziehungen zumindest
in Frage zu stellen.

Sibylle Lustenberger gehért zu den
ersten, welche die gleichgeschlechtliche
Elternschaft in Israel erforschen, ein The-
ma, das ins Herz einer Gesellschaft zielt:
Wer soll Vater oder Mutter sein kénnen,
was bedeuten Familie und Verwandtschaft,
wer bestimmt iiber Normen und Zugeho-
rigkeiten? In Israel hitten die Medien viel
zur gesellschaftlichen Akzeptanz gleich-
geschlechtlicher Elternschaft beigetragen,
sagt Sibylle Lustenberger. In der Schweiz
ist das Thema in der Offentlichkeit weit
weniger prdsent. Die Ethnologin wiirde
sich wiinschen, dass mehr iiber die gleich-
geschlechtliche Elternschaft und die Re-
produktionstechnologien geschrieben und
gesprochen wiirde, kurzum: diese Themen
enttabuisiert wiirden.

Schweizerischer Nationalfonds - Akademien Schweiz: Horizonte Nr.99 39



	Wer darf Vater wer Mutter sein?

