Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin
Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Forderung der Wissenschatftlichen

Forschung
Band: 24 (2012)
Heft: 94
Artikel: "Globi ist ein Afro-Schweizer"
Autor: Hafner, Urs / Purtschert, Patricia
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-967919

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-967919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schweiz hat zwar nie Kolonien besessen, verfiigt aber iiber
eine koloniale Tradition, sagt die Philosophin Patricia Purtschert.
Von Urs Hafner, Bild Peter Lauth

Frau Purtschert, Sie haben die Globi-Biicher
analysiert, in denen die gefiederte Figur
Afrika bereist. Wie tritt Globi dort auf?

Globi istimmer wieder nach Afrika gereist.
Sein Auftritt hat sich im Lauf der Jahr-
zehnte verdandert. Auf seiner Weltreise von
1935 legt er ein Kklar kolonialistisches
Gebaren an den Tag. Er nimmt sich selbst-
verstandlich das Recht heraus, in unbe-
kanntes Territorium einzudringen, tragt
einen Jagerhut, eine Waffe und einen
Munitionsgurt. Sein Bezug zu den Afrika-
nern, die er antrifft - meist halbnackte

Krieger und natiirlich Kannibalen -, ist
respektlos. Einer sogenannten Hottentot-
tenfrau zieht er die Halsringe aus und
wirft sie ihr dann tiber den Kopf, wie im
Kinderspiel mit dem Stab und den Ringen.
Im Band «Globi bei den Nashornern» von
2007 legt Globi im Umgang mit den Ein-
heimischen eine gewisse Achtung an den
Tag. Afrikaner und Afrikanerinnen werden
nicht als typisierte Vertreter einer primi-
tiven Rasse, sondern als Individuen
gezeigt, die in einer modernen und urba-
nen Welt leben.

40 schweizerischer nationalfonds » akademien-schweiz « horizonte september 2012

Afro-

«Globi ist ein
Schweizer»

Globi hat sich also gebessert?

Auf den ersten Blick ist seine Haltung
weniger rassistisch, ja. Andererseits weist
die Handlung der Geschichte koloniale
Kontinuititen auf: Globi tritt, obschon
eben erst mit dem Flugzeug gelandet, als
Retter auf, der den Afrikanerinnen und
Afrikanern sagt, wie sie ihre Nashorner
vor dem Aussterben schiitzen miissen.
Und ohne minderwertigen Schurken aus
dem kolonialen Archiv geht es auch dies-
mal nicht, nur ist der kein Afrikaner, son-
dern ein Chinese, der das «r» nicht aus-
sprechen kann und Insekten und Hunde
verspeist.

Was sagen Kinderbiicher iiber die Mentalitét
ihrer Zeit aus?

Kinderbiicher sind keine politischen Quel-
len im engeren Sinn. Dennoch bilden sie
gesellschaftliche Vorstellungen und politi-
sche Haltungen ab.Das zeigt die Geschichte
des Chinesen, der in Ostafrika kriminelle
Geschifte tatigt: Sie schliesst an die aktu-
elle Wahrnehmung der Rolle Chinas in
Afrika an.

Um einen Begriff aus Ihrem Forschungsfeld
aufzunehmen: Globi ist ein hybrides Wesen,
halb Tier, halb Mensch - und trotzdem ein
ménnlicher Kolonialist?

Die Sache ist noch komplexer: Die Figur,
die ja eigentlich ein Papagei ist, kommt -
zumindest in einer ihrer Ursprungs-
geschichten - in Afrika zur Welt, wo sie in
der Sahara aus einem Ei schliipft und dann
in die Schweiz fliegt. Globi ist also ein
Afro-Schweizer. Lanciert wurde er in den
1930er Jahren als Werbefigur: Die Waren-
hauskette Globus wollte ihre Waren und
besonders ihre Kolonialwaren wie Kakao,
Kaffee, Tee oder Baumwollstoffe einem
breiteren Publikum bekannt machen. Im
Firmennamen Globus steckt die globale
Erweiterung des Warensegments, mithin
die Globalisierung. Gleichzeitig wurde
damals der Papagei als Haustier popular.
Globis hybride Herkunft verweist somit



nicht auf eine afrikanisch-europdische
Verbindung, sondern auf die wachsende
Verankerung eines kolonialen Exotismus
in der schweizerischen Alltagskultur.

Die Schweiz hat nie Kolonien besessen, und
dennoch sind Sie hier auf viele koloniale Spu-
ren gestossen. Inwiefern war und ist die
Schweiz Teil des europdischen Kolonialis-
mus?

Ja, die Schweiz war keine territoriale Kolo-
nialmacht. Aber sie war in den europdi-
schen Kolonialismus eingebunden - wobei
ich die Unterschiede zwischen der Schweiz
und den Kolonialméchten auf keinen Fall
verwischen will. Wirtschaftsgeschichtliche
Untersuchungen zeigen aber, dass Schwei-
zer Akteure viel starker in den transatlan-
tischen Sklavenhandel involviert waren
als angenommen. Nun kann man behaup-
ten, das sei eine 6konomische Angelegen-
heit. Aber die Grenze zwischen privater
Wirtschaft und staatlicher Politik 1dsst sich
nicht so klar ziehen, weil die kapitalkrafti-
gen Familien, die im kolonialen Geschift
und im transatlantischen Sklavenhandel
tdtig waren, zumeist auch politisch ein-
flussreich waren. Meine Forschung richtet
sich allerdings nicht auf diese Verflechtun-
gen, sondern auf den kulturellen Kolonia-
lismus. Koloniale Bilder und Diskurse sind
in der Schweiz noch immer weit verbreitet,
dhnlich wie im deutschen, franzosischen
oder englischen Kontext. Postkolonialis-
mus ist etwas Transnationales, das gleich-
zeitig nationale Eigenheiten aufweist. Um
diese Relation zu erfassen, arbeite ich mit
dem Begriff der «postkolonialen Schweiz».
In welchen Bereichen ist lhnen die kolonia-
listische Haltung der Schweiz besonders auf-
gefallen?

Patricia Purtschert

Patricia Purtschert ist wissenschaftliche Mit-
arbeiterin an der Professur fiir Philosophie
der ETH Ziirich und Mitglied des Zentrums
Geschichte des Wissens in Zirich. Sie stu-
dierte unter anderem an der University of
Ghana in Legon und bei Judith Butler
in Berkeley. In ihrem Ambizione-Projekt
erforscht sie den schweizerischen «Kolonia-
lismus ohne Kolonien».

Mir fallt auf, wie stark die Weigerung ist,
nur schon die Frage nach Kolonialismus
und Rassismus an sich heranzulassen.
Neben dem expliziten Rassismus gibt es in
der Schweiz einen breit verankerten und
stark tabuisierten Alltagsrassismus. Als
Reaktion auf meine Arbeit bekomme ich
oft zu héren: Das ist doch schon lange vor-
bei, die Schweiz hat nichts mit Kolonialis-
mus zu tun, Sie wollen unser Land in den

«Die Weigerung, nur
schon die Frage

nach dem Kolonialismus
an sich heranzulassen,
ist gross.»

Schmutz ziehen, Sie nehmen uns das
Negerprinzesslein der Fasnacht aus unse-
rer Kindheit ... Das ist koloniale Nostalgie.
Man reagiert sehr emotional. Ich bestreite
nicht, dass es schwierig ist, sich mit diesem
Thema auseinanderzusetzen, aber in der
Schweiz lehnt man sich gerne zuriick und
sagt, das geht uns nichts an.

Wieso lehnt man sich zuriick?

Weil die Schweiz keine Kolonialmacht war,
wurde sie im Zuge der Dekolonisation kaum
mit den Folgen des Kolonialismus konfron-
tiert. Aber koloniale Muster werden bis
heute reproduziert. Man denkt beispiels-
weise oft in einer Entwicklungslogik: Der
Westen steht an der Spitze, und die Anderen
sind irgendwo im Modernisierungsprozess
steckengeblieben oder noch auf dem Weg.
Das Motiv findet sich schon bei Hegel, und
es begegnet mir fast taglich in der Zeitung.
Philosophisch gesagt: Mich frappiert, wie
verbreitet die Unmoglichkeit ist, das Andere
als wirklich Anderes zu denken und es nicht
zuriickzufithren auf die eigene Entwicklung
und damit auf eine Vorstufe seiner selbst.
Die Faszination des Exotischen riihrt daher,
dass man die eigene Geschichte und den
eigenen Ursprung im primitiven Anderen
sehen will. Gleichzeitig wertet man das
Andere ab, weil es als primitiv gilt. Diese
Ambivalenz kennzeichnet den Umgang mit
dem Fremden bis heute.

Kiirzlich wollten engagierte Biirger das
Agassizhorn in Rentyhorn umbenennen. Der

Berg sollte nicht mehr an Louis Agassiz, einen
Natur- und Rassenforscher des 19. Jahrhun-
derts, erinnern, sondern an den unbekannten
kongolesischen Sklaven Renty, der Agassiz
als Studienobjekt gedient hatte. Dient die
Aktion nicht letztlich dazu, das Verstricktsein
in den Kolonialismus abzuwehren?

Wir miissten diese Fragen verstirkt mit
den Menschen aushandeln, die den Folgen
des Kolonialismus ausgesetzt sind, aber
das passiert in der Schweiz kaum. Die
Rentyhorn-Aktion kann darum als provo-
kativer Versuch gewertet werden, die Dis-
kussion um den Schweizer Kolonialismus
in die Offentlichkeit zu tragen. Das Sakri-
leg, einen Schweizer Berg nach einem afri-
kanischen Sklaven zu benennen, war ein
interessanter Schachzug, der viele Reakti-
onen ausgelost hat. Heute heisst es oft, erst
seit wir eine verstdrkte Einwanderung von
Menschen aus Afrika und Asien hitten,
gebe es Probleme. Das stimmt so nicht.
Erstens war die Fremdenfeindlichkeit
etwa gegeniiber Italienern in den 1970er
Jahren massiv. Und zweitens gibt es auf
den Kolonialismus zurtickgehende Denk-
traditionen, die weiterwirken, und zwar
viel starker, als wir meinen. Diese post-
kolonialen Prdmissen erschweren das
demokratische Zusammenleben in der
Schweiz erheblich.

lhre Arbeit gehort zur neuen kulturwissen-
schaftlichen Forschungsrichtung der Post-
colonial Studies. Konnte diese auch fiir die
Naturwissenschaften fruchtbar sein?

Auf jeden Fall. Eine Folge des Kolo-
nialismus ist die Unterschlagung oder Be-
seitigung des Wissens der Anderen, etwa
ihr astronomisches, mathematisches oder
medizinisches Wissen. Eine andere Folge:
Das angeblich europdische Wissen ist
oftmals in Zusammenarbeit mit Kolo-
nialisierten entstanden, zum Beispiel in
der Botanik, der Zoologie oder der Geo-
logie. Die Vorstellung, dass europdische
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaft-
ler andere Kontinente besucht und
dort im Alleingang Forschung betrieben
haben, ist wiederum kolonial. Nichteuro-
pdische Menschen waren tiefgreifend
an der Entstehung modernen Wissens
beteiligt. |

schweizerischer nationalfonds « akademien-schweiz » horizonte september 2012 41



	"Globi ist ein Afro-Schweizer"

