
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 24 (2012)

Heft: 94

Artikel: "Globi ist ein Afro-Schweizer"

Autor: Hafner, Urs / Purtschert, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-967919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-967919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im gespräch

«Globi ist ein
Afro-Schweizer»

Globi hat sich also gebessert?

Auf den ersten Blick ist seine Haltung
weniger rassistisch, ja. Andererseits weist
die Handlung der Geschichte koloniale
Kontinuitäten auf: Globi tritt, obschon

eben erst mit dem Flugzeug gelandet, als

Retter auf, der den Afrikanerinnen und
Afrikanern sagt, wie sie ihre Nashörner

vor dem Aussterben schützen müssen.

Und ohne minderwertigen Schurken aus

dem kolonialen Archiv geht es auch dies-
mal nicht, nur ist der kein Afrikaner, son-
dern ein Chinese, der das «r» nicht aus-

sprechen kann und Insekten und Hunde
verspeist.
Was sagen Kinderbücher über die Mentalität
ihrer Zeit aus?

Kinderbücher sind keine politischen Quel-
len im engeren Sinn. Dennoch bilden sie

gesellschaftliche Vorstellungen und politi-
sehe Haltungen ab. Das zeigt die Geschichte
des Chinesen, der in Ostafrika kriminelle
Geschäfte tätigt: Sie schliesst an die aktu-
eile Wahrnehmung der Rolle Chinas in
Afrika an.
Um einen Begriff aus Ihrem Forschungsfeld
aufzunehmen: Globi ist ein hybrides Wesen,

halb Tier, halb Mensch - und trotzdem ein

männlicher Kolonialist?

Die Sache ist noch komplexer: Die Figur,
die ja eigentlich ein Papagei ist, kommt -
zumindest in einer ihrer Ursprungs-
geschichten - in Afrika zur Welt, wo sie in
der Sahara aus einem Ei schlüpft und dann
in die Schweiz fliegt. Globi ist also ein
Afro-Schweizer. Lanciert wurde er in den
1930er Jahren als Werbefigur: Die Waren-
hauskette Globus wollte ihre Waren und
besonders ihre Kolonialwaren wie Kakao,

Kaffee, Tee oder Baumwollstoffe einem
breiteren Publikum bekannt machen. Im
Firmennamen Globus steckt die globale
Erweiterung des Warensegments, mithin
die Globalisierung. Gleichzeitig wurde
damals der Papagei als Haustier populär.
Globis hybride Herkunft verweist somit

Die Schweiz hat zwar nie Kolonien besessen, verfügt aber über

eine koloniale Tradition, sagt die Philosophin Patricia Purtschert.
Von Urs Ha/ner, fh'Zd Pefer Lcnhü

Frau Purtschert, Sie haben die Globi-Bücher

analysiert, in denen die gefiederte Figur

Afrika bereist. Wie tritt Globi dort auf?

Globi ist immer wieder nach Afrika gereist.
Sein Auftritt hat sich im Lauf der Jahr-
zehnte verändert. Auf seiner Weltreise von
1935 legt er ein klar kolonialistisches
Gebaren an den Tag. Er nimmt sich selbst-
verständlich das Recht heraus, in unbe-
kanntes Territorium einzudringen, trägt
einen Jägerhut, eine Waffe und einen

Munitionsgurt. Sein Bezug zu den Afrika-
nern, die er antrifft - meist halbnackte

Krieger und natürlich Kannibalen -, ist

respektlos. Einer sogenannten Hottentot-
tenfrau zieht er die Halsringe aus und
wirft sie ihr dann über den Kopf, wie im

Kinderspiel mit dem Stab und den Ringen.
Im Band «Globi bei den Nashörnern» von
2007 legt Globi im Umgang mit den Ein-
heimischen eine gewisse Achtung an den

Tag. Afrikaner und Afrikanerinnen werden
nicht als typisierte Vertreter einer primi-
tiven Rasse, sondern als Individuen
gezeigt, die in einer modernen und urba-

nen Welt leben.

40 schweizerischer nationalfonds • akademien-schweiz • horizonte September 2012



nicht auf eine afrikanisch-europäische
Verbindung, sondern auf die wachsende

Verankerung eines kolonialen Exotismus
in der schweizerischen Alltagskultur.
Die Schweiz hat nie Kolonien besessen, und

dennoch sind Sie hier auf viele koloniale Spu-

ren gestossen. Inwiefern war und ist die

Schweiz Teil des europäischen Kolonialis-

mus?

Ja, die Schweiz war keine territoriale Kolo-

nialmacht. Aber sie war in den europäi-
sehen Kolonialismus eingebunden - wobei
ich die Unterschiede zwischen der Schweiz

und den Kolonialmächten auf keinen Fall

verwischen will. Wirtschaftsgeschichtliche
Untersuchungen zeigen aber, dass Schwei-

zer Akteure viel stärker in den transatlan-
tischen Sklavenhandel involviert waren
als angenommen. Nun kann man behaup-
ten, das sei eine ökonomische Angelegen-
heit. Aber die Grenze zwischen privater
Wirtschaft und staatlicher Politik lässt sich

nicht so klar ziehen, weil die kapitalkräfti-
gen Familien, die im kolonialen Geschäft

und im transatlantischen Sklavenhandel

tätig waren, zumeist auch politisch ein-
flussreich waren. Meine Forschung richtet
sich allerdings nicht auf diese Verflechtun-

gen, sondern auf den kulturellen Kolonia-
lismus. Koloniale Bilder und Diskurse sind

in der Schweiz noch immer weit verbreitet,
ähnlich wie im deutschen, französischen
oder englischen Kontext. Postkolonialis-

mus ist etwas Transnationales, das gleich-
zeitig nationale Eigenheiten aufweist. Um
diese Relation zu erfassen, arbeite ich mit
dem Begriff der «postkolonialen Schweiz».
In welchen Bereichen ist Ihnen die kolonia-
listische Haltung der Schweiz besonders auf-

gefallen?

Mir fällt auf, wie stark die Weigerung ist,

nur schon die Frage nach Kolonialismus
und Rassismus an sich heranzulassen.
Neben dem expliziten Rassismus gibt es in
der Schweiz einen breit verankerten und
stark tabuisierten Alltagsrassismus. Als
Reaktion auf meine Arbeit bekomme ich
oft zu hören: Das ist doch schon lange vor-
bei, die Schweiz hat nichts mit Kolonialis-
mus zu tun, Sie wollen unser Land in den

«Die Weigerung, nur
schon die Frage
nach dem Kolonialismus
an sich heranzulassen,
ist gross.»
Schmutz ziehen, Sie nehmen uns das

Negerprinzesslein der Fasnacht aus unse-
rer Kindheit... Das ist koloniale Nostalgie.
Man reagiert sehr emotional. Ich bestreite
nicht, dass es schwierig ist, sich mit diesem
Thema auseinanderzusetzen, aber in der
Schweiz lehnt man sich gerne zurück und
sagt, das geht uns nichts an.
Wieso lehnt man sich zurück?

Weil die Schweiz keine Kolonialmacht war,
wurde sie im Zuge der Dekolonisation kaum
mit den Folgen des Kolonialismus konfron-
tiert. Aber koloniale Muster werden bis
heute reproduziert. Man denkt beispiels-
weise oft in einer Entwicklungslogik: Der
Westen steht an der Spitze, und die Anderen
sind irgendwo im Modernisierungsprozess
steckengeblieben oder noch auf dem Weg.

Das Motiv findet sich schon bei Hegel, und
es begegnet mir fast täglich in der Zeitung.
Philosophisch gesagt: Mich frappiert, wie
verbreitet die Unmöglichkeit ist, das Andere
als wirklich Anderes zu denken und es nicht
zurückzuführen auf die eigene Entwicklung
und damit auf eine Vorstufe seiner selbst.

Die Faszination des Exotischen rührt daher,
dass man die eigene Geschichte und den

eigenen Ursprung im primitiven Anderen
sehen will. Gleichzeitig wertet man das

Andere ab, weil es als primitiv gilt. Diese

Ambivalenz kennzeichnet den Umgang mit
dem Fremden bis heute.

Kürzlich wollten engagierte Bürger das

Agassizhorn in Rentyhorn umbenennen. Der

Berg sollte nicht mehr an Louis Agassiz, einen

Natur- und Rassenforscher des 19. jahrhun-
derts, erinnern, sondern an den unbekannten

kongolesischen Sklaven Renty, der Agassiz
als Studienobjekt gedient hatte. Dient die
Aktion nicht letztlich dazu, das Verstricktsein
in den Kolonialismus abzuwehren?

Wir müssten diese Fragen verstärkt mit
den Menschen aushandeln, die den Folgen
des Kolonialismus ausgesetzt sind, aber
das passiert in der Schweiz kaum. Die

Rentyhorn-Aktion kann darum als provo-
kativer Versuch gewertet werden, die Dis-
kussion um den Schweizer Kolonialismus
in die Öffentlichkeit zu tragen. Das Sakri-

leg, einen Schweizer Berg nach einem afri-
kanischen Sklaven zu benennen, war ein
interessanter Schachzug, der viele Reakti-

onen ausgelöst hat. Heute heisst es oft, erst
seit wir eine verstärkte Einwanderung von
Menschen aus Afrika und Asien hätten,

gebe es Probleme. Das stimmt so nicht.
Erstens war die Fremdenfeindlichkeit
etwa gegenüber Italienern in den 1970er

Jahren massiv. Und zweitens gibt es auf
den Kolonialismus zurückgehende Denk-
traditionen, die weiterwirken, und zwar
viel stärker, als wir meinen. Diese post-
kolonialen Prämissen erschweren das

demokratische Zusammenleben in der
Schweiz erheblich.
Ihre Arbeit gehört zur neuen kulturwissen-
schaftlichen Forschungsrichtung der Post-

colonial Studies. Könnte diese auch für die

Naturwissenschaften fruchtbar sein?

Auf jeden Fall. Eine Folge des Kolo-
nialismus ist die Unterschlagung oder Be-

seitigung des Wissens der Anderen, etwa
ihr astronomisches, mathematisches oder
medizinisches Wissen. Eine andere Folge:
Das angeblich europäische Wissen ist
oftmals in Zusammenarbeit mit Kolo-
nialisierten entstanden, zum Beispiel in
der Botanik, der Zoologie oder der Geo-

logie. Die Vorstellung, dass europäische
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaft-
1er andere Kontinente besucht und
dort im Alleingang Forschung betrieben
haben, ist wiederum kolonial. Nichteuro-
päische Menschen waren tiefgreifend
an der Entstehung modernen Wissens

beteiligt.

Patricia Purtschert

Patricia Purtschert ist wissenschaftliche Mit-

arbeiterin an der Professur für Philosophie
der ETH Zürich und Mitglied des Zentrums

Geschichte des Wissens in Zürich. Sie stu-

dierte unter anderem an der University of
Ghana in Legon und bei Judith Butler
in Berkeley. In ihrem Ambizione-Projekt
erforscht sie den schweizerischen «Kolonia-

lismus ohne Kolonien».

schweizerischer nationalfonds • akademien-schweiz • horizonte September 2012 41


	"Globi ist ein Afro-Schweizer"

