
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: 22 (2010)

Heft: 86

Artikel: Das Geistertanzhemd ruht im Depot

Autor: Hafner, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-968274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-968274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gesellschaft und kultur

..ï '
-, ä

Das Geistertanzhemd

ruht im Depot
In westlichen Museen liegen zahllose Kulturgüter und

menschliche Überreste der kolonialisierten Ureinwohner.

Die Rechtswissenschaft greift deren Forderungen nach

der Rückgabe ihres kulturellen Erbes auf.

VON URS HAFNER
_ _

Das
Nordamerika-Native-Museum (Nonam) in

Zürich besitzt ein sogenanntes Geistertanzhemd.

Das schlicht bemalte Kleidungsstück

war Ende des 19. Jahrhunderts Teil eines Tanzrituals

nordamerikanischer Indianer, mit dem sie die Aggressionen

der weissen Siedler und Soldaten abwehren

wollten. Das Ritual half jedoch nichts. 1890 massakrierte

die sich durch die Tänzer provoziert fühlende

US-Armee bei Wounded Knee 180 Lakota-Indianer,

darunter viele Frauen und Kinder.

Der Scharlatan, der kein Indianer war

Das Nordamerika-Native-Museum, das bis vor kurzem

Indianermuseum hiess, zeigt das Geistertanzhemd

nicht - aus Pietät vor dem Schicksal der einstigen

Besitzer, wie Denise Daenzer sagt, Museumsleiterin

und Ethnologin. Sie würde das Hemd einem Indige-

nen, der es zurückverlangte, sofort «restituieren, falls

er eine enge Beziehung zu dem Stück nachweisen

kann». Doch das sei oft eine komplizierte Angelegenheit.

Kürzlich habe ein angeblicher Indianer aus

Italien Ansprüche auf das Hemd angemeldet. «Nachdem

wir den Fall eingehend überprüft hatten, stellte sich

heraus, dass der Mann ein Scharlatan war, der mit

dem Hemd nur Geschäfte machen wollte.»

Viel hat sich in den letzten zweihundert Jahren

im Verhältnis zwischen dem Westen und den auto-

chthonen Völkern verändert. Noch im 19. und
beginnenden 20. Jahrhundert waren die kolonialistischen

Nationen der Meinung, die ganze Welt gehöre ihnen.

Der Wiener Kongress von 1815 billigte den in Afrika
lebenden Menschen gleich viele Rechte zu wie den

Tieren, also keine. Die expandierenden Europäer

rafften die Schätze, die ihnen in die Hände fielen,

zusammen und brachten sie nach Hause, wo sie die

Objekte verhökerten oder wissenschaftlich
untersuchen liessen. Was nicht materiell wertvoll war,

sollte zumindest von der Existenz der minderwerti-

r '

TTTTTTTT.";. « j- s si u 1

ä
i i m
i i m
I i m

i m

ff--"—
l n i
I n i
I n i
I n i

t- >

22 SCHWEIZERISCHER IM A TI 0 N A L F 0 N 0 S • HORIZONTE SEPTEMBER 2010

gen und aussterbenden Rassen zeugen. So liegen
heute in den westlichen Völkerkundemuseen
Tausende von Exponaten aussereuropäischer Herkunft.

Die indigenen Völker und Stämme freilich, die
Pygmäen, Aborigines, nord- und südamerikanischen
Indianer, die Maori, Mapuche, Maya und viele andere,
sie sind nicht ausgestorben. Vielmehr kämpfen ihre
engagierten Vertreter zusammen mit
Menschenrechtsorganisationen seit dem Beginn des 20.

Jahrhunderts für ihre Rechte und
fordern vom Westen ihr kulturelles
Erbe zurück. Der erste Meilenstein
auf diesem Weg der Emanzipation
war die von den Vereinten Nationen

vorangetriebene Durchsetzung

des - nicht widerspruchsfreien und nicht
unumstrittenen - Begriffs des indigenen Volkes. Rechtlich
gesehen komme ihm ein «hybrider Sonderstatus» zu,

sagt die Rechtswissenschaftlerin Karolina Kuprecht:
Indigene seien weder ein Individuum, das von den
Menschenrechten geschützt werde, noch ein Staat,

der befugt sei, mit anderen Staaten zu verkehren. Mit
ihrer völkerrechtlichen Etablierung erhielten die

indigenen Völker einen eigenen Status, an den neue
Schutzrechte geknüpft sind.

Karolina Kuprecht beschäftigt sich in ihrer Dissertation

und in einem vom Schweizerischen Nationalfonds

unterstützten Forschungsprojekt der Universität
Luzern, das von Rechtsprofessor Christoph Beat Graber

geleitet wird, mit der «Restitution» und dem Handel

von materiellen und immateriellen Kulturgütern
indigener Völker. Die Rechtswissenschaftlerin nennt
zwei weitere Meilensteine des indigenen Emanzipationswegs:

1993 forderten über 150 Delegierte aus 14

Ländern in der Mataatua-Deklaration von den Museen

die Rückgabe menschlicher Überreste und Grabbeigaben.

Und 2007 verabschiedeten die Vereinten Nationen

eine Deklaration über die Rechte der indigenen
Völker - das erste Mal, sagt Karolina Kuprecht, dass

deren Rechte mit dem Anspruch auf universelle
Geltung festgehalten worden seien. Die Uno-Deklaration

- «formell kein verbindliches internationales Recht» -
spricht den Indigenen für menschliche Überreste ein
ausdrückliches Recht auf Restitution beziehungsweise

«Repatriierung» zu. In Bezug auf zeremonielle Gegenstände

empfiehlt die Deklaration, den Betroffenen den

freien Zugang zu gewährleisten, wenn nötig ebenfalls

über die Restitution.
Karolina Kuprecht kommt in ihrer Arbeit zum

Schluss, dass die Gesetzgeber im Hinblick auf die

Uno-Deklaration und die internationalen Entwicklungen

auf nationaler Ebene Rechtssicherheit schaffen
sollten. In der Schweiz könne das über die Anpassung

Den Schädel würde
die Museumsleiterin
sofort zurückgeben.

des Kulturgütertransfer-Gesetzes von 2005 erfolgen,
das dank der Unesco-Kulturgüterschutzkonvention
von 1970 zustande kam. Der Internationale Museumsverband

hat zwar ethische Richtlinien erlassen, die
den respektvollen Umgang mit Objekten aus fremden
Kulturen sowie das Eintreten auf Anfragen von
Indigenen empfehlen. Doch im Punkt der Restitution
sind die Richtlinien weder klar noch verbindlich. Die
Indigenen, sagt Karolina Kuprecht, hätten in der

Schweiz kaum eine Chance,
ihr kulturelles Erbe
wiederzuerlangen. «Nach dreissig
Jahren ist jeglicher Anspruch
darauf verjährt, und der
Schutz des Eigentums ist

hierzulande sogar auf Verfassungsstufe verankert.» Auch
wenn die Museen von sich aus Güter zurückgeben
wollten, stünden ihnen häufig rechtliche oder politische

Hindernisse im Wege.
Unrealisierbar freilich ist die Restitution nicht.

Karolina Kuprecht nennt das Beispiel der Vereinigten
Staaten, die 1990 ein Gesetz erliessen, das die
bundesstaatlich finanzierten Museen verpflichtete, den
Indigenen entgegenzukommen und die Sammlungen zu
öffnen. Da die Indianer nicht mit den westlichen
Eigentumsrechten aufwarten konnten, suchte der
Staat nach neuen Wegen, um den Ansprüchen und
kulturellen Unterschieden zwischen Weissen und
Indigenen gerecht zu werden. «Als zum Beispiel drei
Indianerstämme behaupteten, die Ahnenschilder
eines Museums gehörten ihnen, händigte die Institution

sie dem Stamm aus, der unter anderem am
überzeugendsten und plausibelsten erzählt hatte, welche
Bedeutung die Schilder für die Vorfahren hatten.»

Realisierbare Sammlungsöffnung?
Denise Daenzer, die Leiterin des Nonam, betrachtet
die Sammlungsöffnung weder als sinnvoll noch als

praktikabel. «Auf dem Feld der indianischen Kultur
tummeln sich so viele selbsternannte Gurus und windige

Geschäftemacher, dass wir mit der Überprüfung
ihrer Ansprüche hoffnungslos überfordert wären.»
Denise Daenzer nennt neben dem Geistertanzhemd
ein zweites Objekt, das sie sofort zurückgeben würde:
den indianischen Schädel, den der Gründer des
Museums, der Zürcher Primarlehrer Gottfried Hotz,
1968 in Missouri einem Angehörigen der Arikara für
325 Franken und 50 Rappen abgekauft hatte. Den
Schädel wäre sie sogar gerne los, sagt Denise Daenzer.
Was einmal in einem Grab gelegen habe, müssten die
Museen zurückgeben, ist sie im Einklang mit der Uno-
Deklaration der Ansicht. Nur: Bis jetzt habe niemand
den Schädel gewollt.

Dekoloniaiisierung:
Nordindianischer
Totempfahl im
Ethnografischen
Museum Stockholm,
letzt steht er wieder
in Kanada. Bild: Tony

Sandin/elnograRska.se

SCHWEIZERISCHER N A T I 0 N A L F 0 N D S • HORIZONTE SEPTEMBER 2010 23


	Das Geistertanzhemd ruht im Depot

