Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin
Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Forderung der Wissenschatftlichen

Forschung
Band: 22 (2010)
Heft: 86
Artikel: Das Geistertanzhemd ruht im Depot
Autor: Hafner, Urs
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-968274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-968274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gesellschaft ultur

Das Geistertanz-
hemd ruht im Depot

In westlichen Museen liegen zahllose Kulturgiiter und
menschliche Uberreste der kolonialisierten Ureinwohner.
Die Rechtswissenschaft greift deren Forderungen nach

der Riickgabe ihres kulturellen Erbes auf.
VON URS,'&FEEL,_

as Nordamerika-Native-Museum (Nonam) in

Ziirich besitzt ein sogenanntes Geistertanz-

hemd. Das schlicht bemalte Kleidungsstiick
war Ende des 19. Jahrhunderts Teil eines Tanzrituals
nordamerikanischer Indianer, mit dem sie die Aggres-
sionen der weissen Siedler und Soldaten abwehren
wollten. Das Ritual half jedoch nichts. 1890 massak-
rierte die sich durch die Tidnzer provoziert fithlende
US-Armee bei Wounded Knee 180 Lakota-Indianer,
darunter viele Frauen und Kinder.

Der Scharlatan, der kein Indianer war
Das Nordamerika-Native-Museum, das bis vor kurzem
Indianermuseum hiess, zeigt das Geistertanzhemd
nicht — aus Pietit vor dem Schicksal der einstigen
Besitzer, wie Denise Daenzer sagt, Museumsleiterin
und Ethnologin. Sie wiirde das Hemd einem Indige-

nen, der es zuriickverlangte, sofort «restituieren, falls

er eine enge Beziehung zu dem Stiick nachweisen
kann». Doch das sei oft eine komplizierte Angelegen-

heit. Kiirzlich habe ein angeblicher Indianer aus Ita-

lien Anspriiche auf das Hemd angemeldet. «Nachdem
wir den Fall eingehend tiberpriift hatten, stellte sich
heraus, dass der Mann ein Scharlatan war, der mit
dem Hemd nur Geschifte machen wollte.»

Viel hat sich in den letzten zweihundert Jahren

im Verhiltnis zwischen dem Westen und den auto-
chthonen Vélkern verdndert. Noch im 19. und begin-
nenden 20. Jahrhundert waren die kolonialistischen
Nationen der Meinung, die ganze Welt gehére ihnen.
Der Wiener Kongress von 1815 billigte den in Afrika
lebenden Menschen gleich viele Rechte zu wie den
Tieren, also keine. Die expandierenden Européer
rafften die Schitze, die ihnen in die Hénde fielen,
zusammen und brachten sie nach Hause, wo sie die
Objekte verhékerten oder wissenschaftlich unter-
suchen liessen. Was nicht materiell wertvoll war,
sollte zumindest von der Existenz der minderwerti-

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS ¢« HORIZONTE SEPTEMBER 2010

gen und aussterbenden Rassen zeugen. So liegen
heute in den westlichen V6lkerkundemuseen Tau-
sende von Exponaten aussereuropdischer Herkunft.

Die indigenen Volker und Stamme freilich, die
Pygmien, Aborigines, nord- und siidamerikanischen
Indianer, die Maori, Mapuche, Maya und viele andere,
sie sind nicht ausgestorben. Vielmehr kdmpfen ihre
engagierten Vertreter zusammen mit Menschen-
rechtsorganisationen seit dem Beginn des 20. Jahr-
hunderts fiir ihre Rechte und for-

des Kulturgiitertransfer-Gesetzes von 2005 erfolgen,
das dank der Unesco-Kulturgiiterschutzkonvention
von 1970 zustande kam. Der Internationale Museums-
verband hat zwar ethische Richtlinien erlassen, die
den respektvollen Umgang mit Objekten aus fremden
Kulturen sowie das Eintreten auf Anfragen von Indi-
genen empfehlen. Doch im Punkt der Restitution
sind die Richtlinien weder klar noch verbindlich. Die
Indigenen, sagt Karolina Kuprecht, hitten in der

Schweiz kaum eine Chance,

dern vom Westen ihr kulturelles Den Schadel Wﬁ rde ihr kulturelles Erbe wieder-

Erbe zuriick. Der erste Meilenstein
auf diesem Weg der Emanzipation

d ie M useums leite I’i n zuerlangen. «Nach dreissig

Jahren ist jeglicher Anspruch

war die von den Vereinten Natio- SOfO rt ZU rﬁ (o} kg @ be n. darauf verjahrt, und der

nen vorangetriebene Durchset-

zung des - nicht widerspruchsfreien und nicht unum-
strittenen — Begriffs des indigenen Volkes. Rechtlich
gesehen komme ihm ein «hybrider Sonderstatus» zu,
sagt die Rechtswissenschaftlerin Karolina Kuprecht:
Indigene seien weder ein Individuum, das von den
Menschenrechten geschiitzt werde, noch ein Staat,
der befugt sei, mit anderen Staaten zu verkehren. Mit
ihrer vélkerrechtlichen Etablierung erhielten die indi-
genen Volker einen eigenen Status, an den neue
Schutzrechte gekniipft sind.

Karolina Kuprecht beschaftigt sich in ihrer Disser-
tation und in einem vom Schweizerischen National-
fonds unterstiitzten Forschungsprojekt der Universitat
Luzern, das von Rechtsprofessor Christoph Beat Gra-
ber geleitet wird, mit der «Restitution» und dem Han-
del von materiellen und immateriellen Kulturgiitern
indigener Vélker. Die Rechtswissenschaftlerin nennt
zwei weitere Meilensteine des indigenen Emanzipa-
tionswegs: 1993 forderten tiber 150 Delegierte aus 14
Landern in der Mataatua-Deklaration von den Museen
die Riickgabe menschlicher Uberreste und Grabbeiga-
ben. Und 2007 verabschiedeten die Vereinten Natio-
nen eine Deklaration iiber die Rechte der indigenen
Vélker - das erste Mal, sagt Karolina Kuprecht, dass
deren Rechte mit dem Anspruch auf universelle Gel-
tung festgehalten worden seien. Die Uno-Deklaration
- «formell kein verbindliches internationales Recht» —
spricht den Indigenen fiir menschliche Uberreste ein
ausdriickliches Recht auf Restitution beziehungsweise
«Repatriierung» zu. In Bezug auf zeremonielle Gegen-
stdnde empfiehlt die Deklaration, den Betroffenen den
freien Zugang zu gewdhrleisten, wenn notig ebenfalls
liber die Restitution.

Karolina Kuprecht kommt in ihrer Arbeit zum
Schluss, dass die Gesetzgeber im Hinblick auf die
Uno-Deklaration und die internationalen Entwicklun-
gen auf nationaler Ebene Rechtssicherheit schaffen
sollten. In der Schweiz kénne das tiber die Anpassung

Schutz des Eigentums ist hier-
zulande sogar auf Verfassungsstufe verankert.» Auch
wenn die Museen von sich aus Giiter zuriickgeben
wollten, stiinden ihnen hiufig rechtliche oder politi-
sche Hindernisse im Wege.

Unrealisierbar freilich ist die Restitution nicht.
Karolina Kuprecht nennt das Beispiel der Vereinigten
Staaten, die 1990 ein Gesetz erliessen, das die bundes-
staatlich finanzierten Museen verpflichtete, den Indi-
genen entgegenzukommen und die Sammlungen zu
6ffnen. Da die Indianer nicht mit den westlichen
Eigentumsrechten aufwarten konnten, suchte der
Staat nach neuen Wegen, um den Anspriichen und
kulturellen Unterschieden zwischen Weissen und
Indigenen gerecht zu werden. «Als zum Beispiel drei
Indianerstimme behaupteten, die Ahnenschilder
eines Museums gehérten ihnen, hindigte die Institu-
tion sie dem Stamm aus, der unter anderem am iiber-
zeugendsten und plausibelsten erzahlt hatte, welche
Bedeutung die Schilder fiir die Vorfahren hatten.»

Realisierbare Sammlungsoffnung?

Denise Daenzer, die Leiterin des Nonam, betrachtet
die Sammlungséffnung weder als sinnvoll noch als
praktikabel. «Auf dem Feld der indianischen Kultur
tummeln sich so viele selbsternannte Gurus und win-
dige Geschéftemacher, dass wir mit der inerprﬁfung
ihrer Anspriiche hoffnungslos tiberfordert wiren.»
Denise Daenzer nennt neben dem Geistertanzhemd
ein zweites Objekt, das sie sofort zuriickgeben wiirde:
den indianischen Schidel, den der Griinder des
Museums, der Ziircher Primarlehrer Gottfried Hotz,
1968 in Missouri einem Angehérigen der Arikara fiir
325 Franken und 50 Rappen abgekauft hatte. Den
Schéddel ware sie sogar gerne los, sagt Denise Daenzer.
Was einmal in einem Grab gelegen habe, miissten die
Museen zurtickgeben, ist sie im Einklang mit der Uno-
Deklaration der Ansicht. Nur: Bis jetzt habe niemand
den Schédel gewollt. [ ]

Dekolonialisierung:
Nordindianischer
Totempfahlim
Ethnografischen
Museum Stockholm.
Jetzt steht er wieder
in Kanada. sitd: Tony
Sandin/etnografiska.se

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS ¢« HORIZONTE SEPTEMBER 2010 23



	Das Geistertanzhemd ruht im Depot

