
Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin

Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Förderung der Wissenschaftlichen
Forschung

Band: - (2004)

Heft: 63

Artikel: Cover story : Götter und Dämonen

Autor: Badanjak, Sascha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-552745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-552745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Götter und Dämonen
VON SASCHA BADANjAK

Gerade um die Weihnachtszeit ist das Bild von Maria mit dem Jesuskind in unseren
Breitengraden vermehrt zu sehen. Nur wenigen wird dabei bewusst, dass Darstellun-

gen des Göttlichen in einer langen, kulturübergreifenden Tradition stehen.
Madonna mit Kind, Jean Fouquet /akg-images

SCHWEIZERISCHER N A T I 0 N A L F N S • HORIZONTE DEZEMBER 2004 g

I



Prägend für christliche Darstellungen
der Maria mit dem Jesuskind:

die ägytische Göttin Isis, die den
Horusknaben stillt (3. - 2. Jh. v. Chr.)

Bild: Andreas F. Voegelin/Bibel & Orient Museum, Freiburg

Götterbilder
und Forschungsgeister

Christoph Uehlinger, Professor für Religionswissenschaft an der

Theologischen Fakultät der Universität Zürich, und Jürg Egglervon der Uni-

versität Freiburg verfolgen die Spur von Darstellungen des Göttlichen und

des Dämonischen bis an ihre Ursprünge in die vorchristliche Zeit zurück.

Das
Bild der Mutter mit dem göttlichen Kind wurde vom Chris-

tentum nicht erfunden, es lässt sich relativ leicht zurück-
verfolgen», erklärt Christoph Uehlinger in seinem Büro beim
Zürcher Grossmünster. «Die ägyptische Göttin Isis, die ihr Kind

Horus stillend auf den Knien hält, ist eine klassische Ikone der spätägypti-
sehen Religion, die in Darstellungen der Gottesmutter Maria übergegangen
ist.» Beide, Isis wie Maria, sind bekannte Figuren religiöser Verehrung.
Allerdings war Isis noch eine Göttin, während Maria bloss die menschliche
Gebärerin eines Gottes ist. Trotz dieses Unterschieds seien die Parallelen in
der bildlichen Darstellung - die thronende Mutter mit dem Gotteskind -
unübersehbar, sagt Uehlinger. Bilder lassen auf andere Weise als Texte

erkennen, was in einer Kultur oder einer Religion gerade angesagt ist und
was nicht. Eine nackte Maria wäre für uns zum Beispiel schlicht unvorstell-
bar. Auch den alten Ägyptern muss ein Bild, das im 2. Jahrtausend v. Chr.

asiatische Einwanderer mitbrachten, zuerst fremd vorgekommen sein: Es

zeigt die Göttin Qadischtu («Heilige», «Geweihte») nackt auf einem Löwen
stehend. Ägyptische Gottheiten stehen normalerweise weder auf Tieren,
noch sind sie nackt. Aber die Darstellung der Qadischtu war offensichtlich
attraktiv und wurde deshalb in Ägypten übernommen.

Das Bild des biblischen Gottes
Ein anderes Beispiel für kulturellen Austausch stammt aus Samaria, der ehe-

maligen Hauptstadt des Königreichs Israel. Eine kunstvoll geschnitzte
Elfenbeinplakette zeigt ein auf einer Lotusblume sitzendes, göttliches Kind.
Das Bild stellt die am Morgen verjüngt aus dem dunklen Ur-Ozean geborene
Sonne dar, als Lebensprinzip dieserWelt. Es gibt einen überraschenden Ein-
blick in die religiöse Vorstellungswelt Israels im 8. Jh. v. Chr. Zwar stand
bereits damals der biblische GottJahwe im Zentrum der Religion Israels, aber

er war nicht allein. Aus althebräischen Inschriften wissen wir auch, dass

neben Jahwe noch eine Göttin namens Aschera verehrt wurde.
Erst in späteren Jahrhunderten entwickelte sich die israelitische

Religion zu einem Ein-Gott-Glauben. Was der Bibeltheologe als Ausschei-
dung «heidnischer» oder falscher Gottesbilder beurteilen mag, stellt sich
dem Religionswissenschaftler Uehlinger auch als Reduktion religiöser
Erfahrungsvielfalt dar. Im Unterschied zu vielen altorientalischen und asia-
tischen Religionen hat beispielsweise die Geschlechtlichkeit von Göttern in
Sprache und Bildern der jüdisch-christlichen Tradition keinen Platz mehr.

Durch die Fokussierung auf einen einzigen Gott ist die Auswahl an gött-
liehen Rollen vermindert worden.

Alttestamentliche Texte vermitteln uns von diesem einzigen Gott oft die
eines thronenden Königs oder mächtigen Kriegers. Solche

Darstellungen finden sich auch in den altorientalischen
Bildern. Jürg Eggler erläutert ein Siegelamulett aus Süd-

Palästina: «Das Bild des Kriegers war in der ägyptischen

10 SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS • HORIZONTE DEZEMBER 2004



Ikonografie des ausgehenden 2. Jahrtausends v. Chr. mit dem Gott Seth
besetzt. Seth kämpft nach ägyptischer Vorstellung gegen die Apophis-
Schlange, die sich dem Sonnengott bei dessen nächtlichen Fahrten durch die
Unterwelt in den Weg stellt. Seth, der Chaot und Krieger unter den Göttern,
ist zu diesem Kampf besonders befähigt. In Nordsyrien war das Bild des

kämpfenden Gottes mit dem Sturmgott Baal besetzt, der den Meeresgott
bekämpfen muss, weil dieser die Erde zu verschlingen droht. Palästina liegt
zwischen diesen beiden Kulturräumen, und so haben sich auf dem Amulett
beide Götter zu einer Gottheit vermischt, die gleichzeitig Züge des ägypti-
sehen Seth und des syrischen Baal trägt.» Uehlinger findet insbesondere
die drei Fransen am Schurz des Gottes interessant. Sie entsprechen der
typischen Kleidung von palästinischen Nomaden und Räubern. Offenbar
hat man dem Gott dieses Kostüm verpasst, um auf sein chaotisches Image
aufmerksam zu machen.

Die chaotischen Seiten des Lebens zu regulieren gehört zu den wichtigs -

ten Aufgaben einer Religion. Sie soll den Menschen befähigen, Chaotisches,
Leid und Tod zu benennen und besser zu verarbeiten. In polytheistischen
Religionen ist es daher üblich, dass neben guten auch böse, gefährliche oder
ambivalente Aspekte der göttlichen Mächte vor- und dargestellt werden.
Auch im biblischen Monotheismus kennt man die Theorie, dass Gott sowohl
Gutes als auch Böses schaffe, aber in der Praxis ist das Prinzip des «guten und
bösen Gottes» schwer aufrechtzuerhalten. Darum haben monotheistische
Religionen oft zu dualistischen Lösungen gegriffen: Gott schafft das Gute,

«Das Bild der Mutter mit dem göttlichen
Kind wurde vom Christentum nicht erfunden,
es lässt sich relativ leicht zurückverfolgen.»
und das Böse stellt sich ihm als ein gefallener Teil der Schöpfung entgegen.
Aber wird ein «einziger Gott» nicht auch verharmlost, wenn er nur noch
der im Himmel gross thronende oder gar nur noch ein «lieber Gott» ist?
«Auch das Böse braucht seine Bilder», sagt Uehlinger, «in Höllen- und
Teufelsdarstellungen feiern antike Dämonen fröhliche Urständ», und von
dort führt ein direkter Weg in die moderne Fantasy.

Das IDD-Projekt
Das Lexikon, an dem Uehlinger und Eggler mit Unterstützung des Schwei-
zerischen Nationalfonds arbeiten, soll daher neben der Ikonografie von
Göttinnen und Göttern auch die von Dämonen dokumentieren - freund-
liehen wie gefährlichen. Auslöser für das Projekt war ein renommiertes
Lexikon aller in der Bibel genannten Götter und Dämonen, der «Dictionary
of Deities and Demons in the Bible» (B. Becking, P van der Horst & K. van der
Toorn, Leiden 1996). Das mehrere hundert Seiten starke Werk, an dem über
100 Autoren aus allerWelt beteiligt waren, hat nur einen Makel: Es weist kein
einziges Bild auf. Der Verlag fragte Uehlinger an, ob er einen bebilderten
Ergänzungsband herausgeben wolle. Diese Aufgabe erwies sich als schwie-
rig: Einerseits gibt es nicht zu allen Göttern und Dämonen, die in der Bibel
genannt werden, auch entsprechende Bilder, andererseits werden zahlreiche
Götter und Dämonen in der Bibel nie erwähnt, obwohl sie in nicht-biblischen
Texten und in Bildern jener Zeit und Gegend häufig vorkommen und daher
von grosser Bedeutung gewesen sein mussten. Deshalb wurde nicht die
Bibel, sondern die «Welt der Bibel», von Ägypten bis Iran, von Arabien bis
Griechenland, als Bezugsrahmen genommen. Ob ein Stichwort im Lexikon
auftaucht oder nicht, entscheidet nicht mehr der Bibeltext, sondern der
Bildquellenbefund.

Das Sonnenkind auf der Lotusblüte als Zeuge eines
intensiven Kulturaustauschs in Israel im 8.Jh. v.Chr.

Bild: Erich Lessing/Magnum

Eine spätere Version (um
die Zeitenwende) der stillenden Isis

Primula Bosshard/Bibel & Orient Museum

SCHWEIZERISCHER N A T I 0 N A L F 0 N D S • HORIZONTE DEZEMBER 2004 "]



«<ln Höllen- und Teufelsdarstellungen feiern
antike Dämonen fröhliche Urständ>, und von dort

führt ein direkter Weg in die moderne Fantasy.»

Syrisches Relief des

Kriegergotts Baal
(ca. 1500 v.Chr.), der
oft Züge des ägypti-
sehen Gotts Seth trägt
Erich Lessing/Magnum

Figurenformationen (wie z.B. ein König, der einem Gott ein Opfer darbringt)
durch verschiedene Kulturkreise hindurch zu verfolgen.

Doch wie kommen die Forscher überhaupt zu ihrem Wissen? Uehlinger
zieht eine kreisförmige Zeichnung in die Mitte des Tisches und beginnt
sie zu erläutern: «Wir sehen hier die Umzeichnung einer phönizischen
Bronzeschale, die als «Pantheon bowl> bekannt ist, weil sie eine Vielzahl
von Gottheiten und Dämonen nebeneinander zeigt. Nur wenige dieser
Gestalten lassen sich namentlich identifizieren, doch jede einzelne der
Figuren gibt durch Aussehen, Haltung, Gestik, Kleidung und Attribute Aus-
kunft über Status, Geschlecht, Alter, Funktion - und kulturelle Herkunft.»
Uehlinger und Eggler erfahren so etwas über die Vergesellschaftung der
Gottheiten, ihre sozialen Rollen und Funktionen. Sie suchen dann nach
Parallelen, fragen nach der Herkunft von Motiven oder Konfigurationen und
immer wieder danach, wie die Kulturen und Gesellschaften beschaffen
waren, die solche Gottheiten verehrten. Das ist die Frage, die hinter all
ihren Untersuchungen steht. Denn in den Bildern der Göttinnen, Götter
und Dämonen spiegeln sich Weltbild und Wertekosmos der vergangenen
Gesellschaften.

Die Göttin Qadischtu zwischen einem
ägyptischen und einem kanaanäischen Gott
Ägyptisches Museum, Turin

Die Götterwelt als Hofgesellschaft - Spiegel gesellschaftlicher Strukturen
(syrisches Siegel, v.Jh.v.Chr)

An diesem Projekt arbeiten Uehlinger und Eggler nicht allein. In ihren Com-

putern laufen Fäden zu 70 Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern zusammen,
die in zwölf verschiedenen Ländern tätig sind. Jeder der 280 Artikel ist nach
einem festen Schema aufgebaut, das aufVergleichbarkeit zielt. Die «Icono-

graphy of Deities and Demons in the Biblical World», kurz IDD genannt,
soll allen Interessierten die Möglichkeit geben, Verbindungen zwischen
Bildern und Namen herzustellen oder bestimmte, häufig vorkommende

12 SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS • HORIZONTE DEZEMBER 2004



Tier und Gott
Die frühesten uns bekannten Schrifterzeugnisse stammen

aus Mesopotamien um ca. 2600 vor Christus. In ihnen

wird das Göttliche häufig in Verbindung mit Tieren dargestellt.

Ursprünglich
hiess das Thema von Esther Flückigers Forschungs-

projekt «Das Tier und das Göttliche nach mesopotamischer Vor-
Stellung». Es hatte zum Ziel, das Verhältnis zwischen Tieren und
Gottheiten im alten Orient zu untersuchen, wobei «Orient» geogra-

fisch wie kulturell auf Mesopotamien eingegrenzt wurde, jenes Land
zwischen Euphrat und Tigris, das sich geografisch etwa mit dem heutigen
Irak deckt. Doch die Erarbeitung des philologischen und archäologischen
Quellenmaterials erwies sich als so umfangreich, dass sich die Altorientalistin
gezwungen sah, ihre Forschung auf Gottheiten mit Tiernamen zu beschrän-
ken. «Tiere in mesopotamischen Götternamen» lautete ihr neuerArbeitstitel.

Esther Flückiger stützte sich auf so genannte Götterlisten, Aufzählungen
von Götternamen, die über Jahrhunderte geführt, ergänzt und abgeändert
wurden. An ihnen lässt sich schön erkennen, wie spätere Generationen die

ursprünglichen Bezüge zu einemTier im Götternamen oft verloren haben und
auf ihre Weise umdeuteten. Die Forscherin beschäftigte die Frage, inwieweit
man zu dieser Zeit von eigentlichen Tiergöttern sprechen kann. Auch wollte
sie wissen, ob sich eine chronologische Entwicklung der kultischenVerehrung
spezifischer Gottheiten feststellen liess und welchen Bezug die frühe tierische
Form eines Keilschriftzeichens zu einer speziellen Gottheit hatte.

Vogel-, Fisch- und Meeresgottheiten
Als einzige geschlossene Gruppe von Tiergöttern erwiesen sich die Vogel-
gottheiten. Sie kommen aber in der darauf folgenden Göttertradition nach
2600 v. Chr. nicht mehr vor, ebenso wenig wie in der literarischen Tradition.
Fisch- und Meeresgottheiten sind in dieser so genannten frühdynastischen
Zeit nur ganz vereinzelt zu finden. Am auffälligsten treten die Boviden
in Götternamen in Erscheinung. Sie sind die Hauptnahrungs- und Ein-
nahmequelle im ökonomischen System Mesopotamiens und verkörpern
nicht nur das Lebensprinzip der Fruchtbarkeit, sondern interessanterweise
auch die Verbindung zur Unterwelt. Der Bildtypus, der am häufigsten
gebraucht wird, um eine Gottheit zu kennzeichnen, ist der mit NIN in Ver-
bindung mit einemTier, was so viel bedeutet wie «Herr(in) » des betreffenden
Tieres. NIN ist überhaupt das meist gebrauchte Element in sumerischen
Götternamen. Spätere Abweichungen geschehen aufgrund phonetischer
Affinität oder durch Anspielungen auf die Wesenszüge der Gottheit, ähnlich
wie bei der Darstellung jener Gottheit, deren wilder und chaotischer
Charakter durch Fransen einer «Räuberkleidung» hervorgehoben wird
(siehe Artikel «Götterbilder und Forschungsgeister», Seite 10).

Geburt im Stall nicht von ungefähr
Die Ergebnisse ihrer Untersuchung überraschen Flückiger nicht. Tiere
waren für die Menschen des alten Orients, wie überhaupt für Menschen der
Antike, Lebensgrundlage und Lebensgefahr zugleich. Ihnen göttliche Macht
zuzuschreiben schien nahe liegend. Die domestizierten Boviden gaben den
Menschen Nahrung und Sicherheit, die Löwen, Schlangen, Nagetiere oder
Insekten bedrohten sie mit Hunger und Tod. Tiere mussten auf den Men-
sehen damals göttlich und dämonisch gewirkt haben. Nicht von ungefähr
wurde das Christkind in einem Stall geboren.
Weitere Informationen zu Flückigers Forschungsarbeit: www.ane.unibe.ch

Der Stier, ein sumerisches göttliches
Symbol um 2500 v.Chr.
Hervé Lewandowski/photo.rmn.fr

Stier mit Menschenkopf (Syrien, um 2200 v. Chr.), stellt die mann-
liehe Fruchtbarkeit dar und war vielleicht eine Nebengottheit.

Jacques Lessard/mcq.org

Adler mit Löwenkopf:
in Mesopotamien um

2500 v.Chr. Symbol
des Gottes Ningirsu

SCHWEIZERISCHER N A T I 0 N A L F 0 N D S • HORIZONTE DEZEMBER 2004 13


	Cover story : Götter und Dämonen

