Zeitschrift: Horizonte : Schweizer Forschungsmagazin
Herausgeber: Schweizerischer Nationalfonds zur Forderung der Wissenschatftlichen

Forschung
Band: - (2004)
Heft: 63
Artikel: Cover story : Gotter und Damonen
Autor: Badanjak, Sascha
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-552745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-552745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gotter und Damonen

VON SASCHA BADAN]JAK

Gerade um die Weihnachtszeit ist das Bild von Maria mit dem Jesuskind in unseren
Breitengraden vermehrt zu sehen. Nur wenigen wird dabei bewusst, dass Darstellun-
gen des Gottlichen in einer langen, kulturiibergreifenden Tradition stehen.

Madonna mit Kind, Jean Fouquet /akg-images

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS « HORIZONTE DEZEMBER 2004 9




Gotterbilder
und Forschungsgeister

Christoph Uehlinger, Professor fiir Religionswissenschaft an der
Theologischen Fakultdt der Universitat Ziirich, und Jiirg Eggler von der Uni-
versitdt Freiburg verfolgen die Spur von Darstellungen des Gottlichen und
des Ddmonischen bis an ihre Urspriinge in die vorchristliche Zeit zuriick.

as Bild der Mutter mit dem gottlichen Kind wurde vom Chris-

tentum nicht erfunden, es ldsst sich relativ leicht zuriick-

verfolgen», erklart Christoph Uehlinger in seinem Biiro beim

Zircher Grossmiinster. «Die dgyptische Goéttin Isis, die ihr Kind
Horus stillend auf den Knien hilt, ist eine klassische Ikone der spatagypti-
schen Religion, die in Darstellungen der Gottesmutter Maria iibergegangen
ist.» Beide, Isis wie Maria, sind bekannte Figuren religioser Verehrung.
Allerdings war Isis noch eine G6ttin, wihrend Maria bloss die menschliche
Gebdrerin eines Gottes ist. Trotz dieses Unterschieds seien die Parallelen in
der bildlichen Darstellung — die thronende Mutter mit dem Gotteskind -
untiibersehbar, sagt Uehlinger. Bilder lassen auf andere Weise als Texte
erkennen, was in einer Kultur oder einer Religion gerade angesagt ist und
was nicht. Eine nackte Maria wére fiir uns zum Beispiel schlicht unvorstell-
bar. Auch den alten Agyptern muss ein Bild, das im 2. Jahrtausend v. Chr.
asiatische Einwanderer mitbrachten, zuerst fremd vorgekommen sein: Es
zeigt die Gottin Qadischtu («Heilige», «Geweihte») nackt auf einem Lowen
stehend. Agyptische Gottheiten stehen normalerweise weder auf Tieren,
noch sind sie nackt. Aber die Darstellung der Qadischtu war offensichtlich
attraktiv und wurde deshalb in Agypten {ibernommen.

Das Bild des biblischen Gottes

Ein anderes Beispiel fiir kulturellen Austausch stammt aus Samaria, der ehe-
maligen Hauptstadt des Konigreichs Israel. Eine kunstvoll geschnitzte
Elfenbeinplakette zeigt ein auf einer Lotusblume sitzendes, gottliches Kind.
Das Bild stellt die am Morgen verjiingt aus dem dunklen Ur-Ozean geborene
Sonne dar, als Lebensprinzip dieser Welt. Es gibt einen iiberraschenden Ein-
blick in die religiose Vorstellungswelt Israels im 8. Jh. v. Chr. Zwar stand
bereits damals der biblische Gott Jahwe im Zentrum der Religion Israels, aber
er war nicht allein. Aus althebrdischen Inschriften wissen wir auch, dass
neben Jahwe noch eine Go6ttin namens Aschera verehrt wurde.

Erst in spdteren Jahrhunderten entwickelte sich die israelitische
Religion zu einem Ein-Gott-Glauben. Was der Bibeltheologe als Ausschei-
dung «heidnischer» oder falscher Gottesbilder beurteilen mag, stellt sich
dem Religionswissenschaftler Uehlinger auch als Reduktion religidser
Erfahrungsvielfalt dar. Im Unterschied zu vielen altorientalischen und asia-
tischen Religionen hat beispielsweise die Geschlechtlichkeit von Goéttern in
Sprache und Bildern der jiidisch-christlichen Tradition keinen Platz mehr.
Durch die Fokussierung auf einen einzigen Gott ist die Auswahl an gott-
lichen Rollen vermindert worden.

Alttestamentliche Texte vermitteln uns von diesem einzigen Gott oft die
Vorstellung eines thronenden Konigs oder méachtigen Kriegers. Solche
Darstellungen finden sich auch in den altorientalischen
Bildern. Jirg Eggler erldutert ein Siegelamulett aus Stid-
paldstina: «Das Bild des Kriegers war in der dgyptischen

Prégend fiir christliche Darstellungen
der Maria mit dem Jesuskind:

die dgytische Gattin Isis, die den
Horusknaben stillt (3.-2.Jh.v.Chr.)

Bild: Andreas F. Voegelin/Bibel & Orient Museum, Freiburg

10 SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS + HORIZONTE DEZEMBER 2004



Ikonografie des ausgehenden 2. Jahrtausends v. Chr. mit dem Gott Seth
besetzt. Seth kdampft nach dgyptischer Vorstellung gegen die Apophis-
Schlange, die sich dem Sonnengott bei dessen ndchtlichen Fahrten durch die
Unterwelt in den Weg stellt. Seth, der Chaot und Krieger unter den Géttern,
ist zu diesem Kampf besonders befdhigt. In Nordsyrien war das Bild des
kdmpfenden Gottes mit dem Sturmgott Baal besetzt, der den Meeresgott
bekdmpfen muss, weil dieser die Erde zu verschlingen droht. Paldstina liegt
zwischen diesen beiden Kulturrdumen, und so haben sich auf dem Amulett
beide Gotter zu einer Gottheit vermischt, die gleichzeitig Ziige des agypti-
schen Seth und des syrischen Baal trdgt.» Uehlinger findet insbesondere
die drei Fransen am Schurz des Gottes interessant. Sie entsprechen der
typischen Kleidung von paldstinischen Nomaden und Raubern. Offenbar
hat man dem Gott dieses Kostiim verpasst, um auf sein chaotisches Image
aufmerksam zu machen.

Die chaotischen Seiten des Lebens zu regulieren gehort zu den wichtigs-
ten Aufgaben einer Religion. Sie soll den Menschen befdahigen, Chaotisches,
Leid und Tod zu benennen und besser zu verarbeiten. In polytheistischen
Religionen ist es daher iiblich, dass neben guten auch bose, gefahrliche oder
ambivalente Aspekte der gottlichen Mdchte vor- und dargestellt werden.
Auch im biblischen Monotheismus kennt man die Theorie, dass Gott sowohl
Gutes als auch Boses schaffe, aber in der Praxis ist das Prinzip des «guten und
bosen Gottes» schwer aufrechtzuerhalten. Darum haben monotheistische
Religionen oft zu dualistischen Losungen gegriffen: Gott schafft das Gute,

«Das Bild der Mutter mit dem gottlichen
Kind wurde vom Christentum nicht erfunden,
es lasst sich relativ leicht zuriickverfolgen.»

Das Sonnenkind auf der Lotusbliite als Zeuge eines
intensiven Kulturaustauschs in Israel im 8. Jh.v. Chr.
Bild: Erich Lessing/Magnum

und das Bose stellt sich ihm als ein gefallener Teil der Schopfung entgegen.
Aber wird ein «einziger Gott» nicht auch verharmlost, wenn er nur noch
der im Himmel gross thronende oder gar nur noch ein «lieber Gott» ist?
«Auch das Bose braucht seine Bilder», sagt Uehlinger, «in Hollen- und
Teufelsdarstellungen feiern antike Ddmonen frohliche Urstdnd», und von
dort fiihrt ein direkter Weg in die moderne Fantasy.

Das IDD-Projekt

Das Lexikon, an dem Uehlinger und Eggler mit Unterstiitzung des Schwei-
zerischen Nationalfonds arbeiten, soll daher neben der Ikonografie von
Goéttinnen und Goéttern auch die von Ddmonen dokumentieren — freund-
lichen wie gefdhrlichen. Ausloser fiir das Projekt war ein renommiertes
Lexikon aller in der Bibel genannten Goétter und Ddmonen, der «Dictionary
of Deities and Demons in the Bible» (B. Becking, P.van der Horst & K. van der
Toorn, Leiden 1996). Das mehrere hundert Seiten starke Werk, an dem iiber
100 Autoren aus aller Welt beteiligt waren, hat nur einen Makel: Es weist kein
einziges Bild auf. Der Verlag fragte Uehlinger an, ob er einen bebilderten
Ergdnzungsband herausgeben wolle. Diese Aufgabe erwies sich als schwie-
rig: Einerseits gibt es nicht zu allen Gottern und Damonen, die in der Bibel
genannt werden, auch entsprechende Bilder, andererseits werden zahlreiche
Gotter und Ddmonen in der Bibel nie erwdhnt, obwohl sie in nicht-biblischen
Texten und in Bildern jener Zeit und Gegend hdufig vorkommen und daher
von grosser Bedeutung gewesen sein mussten. Deshalb wurde nicht die
Bibel, sondern die «Welt der Bibel», von Agypten bis Iran, von Arabien bis
Griechenland, als Bezugsrahmen genommen. Ob ein Stichwort im Lexikon
auftaucht oder nicht, entscheidet nicht mehr der Bibeltext, sondern der

Eine spatere Version (um

die Zeitenwende) der stillenden Isis
Bildquellenbefund. Primula Bosshard/Bibel & Orient Museum

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS + HORIZONTE DEZEMBER 2004 11



Die Gottin Qadischtu zwischen einem
agyptischen und einem kanaandischen Gott
Agyptisches Museum, Turin

12

Syrisches Relief des
Kriegergotts Baal

(ca. 1500 v.Chr.), der
oft Ziige des dgypti-
schen Gotts Seth tragt
Erich Lessing/Magnum

o w0

o

~
AR YOI

S AT SHINWNIRNN]

A
AU N 1) U SR \ A\ %

AN

Die Gotterwelt als Hofgesellschaft — Spiegel gesellschaftlicher Strukturen
(syrisches Siegel, 17.Jh.v.Chr)

An diesem Projekt arbeiten Uehlinger und Eggler nicht allein. In ihren Com-
putern laufen Faden zu 70 Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern zusammen,
die in zwolf verschiedenen Landern tdtig sind. Jeder der 280 Artikel ist nach
einem festen Schema aufgebaut, das auf Vergleichbarkeit zielt. Die «Icono-
graphy of Deities and Demons in the Biblical World», kurz IDD genannt,
soll allen Interessierten die Moglichkeit geben, Verbindungen zwischen
Bildern und Namen herzustellen oder bestimmte, hdufig vorkommende

«<In Hollen- und Teufelsdarstellungen feiern
antike Damonen frohliche Urstands, und von dort
fiihrt ein direkter Weg in die moderne Fantasy.»

Figurenformationen (wie z.B. ein Konig, der einem Gott ein Opfer darbringt)
durch verschiedene Kulturkreise hindurch zu verfolgen.

Doch wie kommen die Forscher iiberhaupt zu ihrem Wissen? Uehlinger
zieht eine kreisformige Zeichnung in die Mitte des Tisches und beginnt
sie zu erldutern: «Wir sehen hier die Umzeichnung einer phonizischen
Bronzeschale, die als <Pantheon bowl> bekannt ist, weil sie eine Vielzahl
von Gottheiten und Ddamonen nebeneinander zeigt. Nur wenige dieser
Gestalten lassen sich namentlich identifizieren, doch jede einzelne der
Figuren gibt durch Aussehen, Haltung, Gestik, Kleidung und Attribute Aus-
kunft iiber Status, Geschlecht, Alter, Funktion — und kulturelle Herkunft.»
Uehlinger und Eggler erfahren so etwas iliber die Vergesellschaftung der
Gottheiten, ihre sozialen Rollen und Funktionen. Sie suchen dann nach
Parallelen, fragen nach der Herkunft von Motiven oder Konfigurationen und
immer wieder danach, wie die Kulturen und Gesellschaften beschaffen
waren, die solche Gottheiten verehrten. Das ist die Frage, die hinter all
ihren Untersuchungen steht. Denn in den Bildern der Goéttinnen, Gétter
und Ddamonen spiegeln sich Weltbild und Wertekosmos der vergangenen
Gesellschaften. m

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS - HORIZONTE DEZEMBER 2004



Tier und Gott

Die friihesten uns bekannten Schrifterzeugnisse stammen
aus Mesopotamien um ca. 2 600 vor Christus. In ihnen
wird das Gottliche haufig in Verbindung mit Tieren dargestellt.

rspriinglich hiess das Thema von Esther Fliickigers Forschungs-
projekt «Das Tier und das Goéttliche nach mesopotamischer Vor-
stellung». Es hatte zum Ziel, das Verhéltnis zwischen Tieren und
Gottheiten im alten Orient zu untersuchen, wobei «Orient» geogra-
fisch wie kulturell auf Mesopotamien eingegrenzt wurde, jenes Land
zwischen Euphrat und Tigris, das sich geografisch etwa mit dem heutigen 1 Adler mit Lowenkopf:
Irak deckt. Doch die Erarbeitung des philologischen und archédologischen i in Mesopotamien um
Quellenmaterials erwies sich als so umfangreich, dass sich die Altorientalistin | 2500 v. Chr. Symbol
gezwungen sah, ihre Forschung auf Gottheiten mit Tiernamen zu beschrin- £ 2\ desGottes Ningirsu
ken. «Tiere in mesopotamischen Gotternamen» lautete ihr neuer Arbeitstitel.

Antikenmuseum Basel

Esther Fliickiger stiitzte sich auf so genannte Gotterlisten, Aufzahlungen
von Goétternamen, die iiber Jahrhunderte gefiihrt, ergdnzt und abgedndert
wurden. An ihnen ldsst sich schén erkennen, wie spdtere Generationen die
urspriinglichen Beziige zu einem Tier im Gotternamen oft verloren haben und
auf ihre Weise umdeuteten. Die Forscherin beschiftigte die Frage, inwieweit
man zu dieser Zeit von eigentlichen Tiergottern sprechen kann. Auch wollte
sie wissen, ob sich eine chronologische Entwicklung der kultischen Verehrung
spezifischer Gottheiten feststellen liess und welchen Bezug die friihe tierische
Form eines Keilschriftzeichens zu einer speziellen Gottheit hatte.

Vogel-, Fisch- und Meeresgottheiten

Als einzige geschlossene Gruppe von Tiergottern erwiesen sich die Vogel-
gottheiten. Sie kommen aber in der darauf folgenden Goéttertradition nach
2600 v. Chr. nicht mehr vor, ebenso wenig wie in der literarischen Tradition.
Fisch- und Meeresgottheiten sind in dieser so genannten frithdynastischen
Zeit nur ganz vereinzelt zu finden. Am auffilligsten treten die Boviden
in Gotternamen in Erscheinung. Sie sind die Hauptnahrungs- und Ein-
nahmequelle im 6konomischen System Mesopotamiens und verkorpern
nicht nur das Lebensprinzip der Fruchtbarkeit, sondern interessanterweise
auch die Verbindung zur Unterwelt. Der Bildtypus, der am héaufigsten
gebraucht wird, um eine Gottheit zu kennzeichnen, ist der mit NIN in Ver- Der Stier, ein sumerisches gbttliches
bindung mit einem Tier, was so viel bedeutet wie «Herr(in)» des betreffenden Symbol um 2500 v. Chr.
Tieres. NIN ist {iberhaupt das meist gebrauchte Element in sumerischen Hee Lewandowsk /phioto.mn.f;
Gotternamen. Spdtere Abweichungen geschehen aufgrund phonetischer
Affinitidt oder durch Anspielungen auf die Wesensziige der Gottheit, dhnlich
wie bei der Darstellung jener Gottheit, deren wilder und chaotischer
Charakter durch Fransen einer «Rduberkleidung» hervorgehoben wird
(siehe Artikel «Gotterbilder und Forschungsgeister», Seite 10).

Geburt im Stall nicht von ungeféhr

Die Ergebnisse ihrer Untersuchung iiberraschen Fliickiger nicht. Tiere
waren fiir die Menschen des alten Orients, wie iiberhaupt fiir Menschen der
Antike, Lebensgrundlage und Lebensgefahr zugleich. Ihnen géttliche Macht
zuzuschreiben schien nahe liegend. Die domestizierten Boviden gaben den
Menschen Nahrung und Sicherheit, die Lowen, Schlangen, Nagetiere oder
Insekten bedrohten sie mit Hunger und Tod. Tiere mussten auf den Men-

schen damals gottlich und ddmonisch gewirkt haben. Nicht von ungefihr
wurde das Christkind in einem Stall geboren. |

Stier mit Menschenkopf (Syrien, um 2200 v. Chr.), stellt die ménn-
liche Fruchtbarkeit dar und war vielleicht eine Nebengottheit.
Weitere Informationen zu Fliickigers Forschungsarbeit: www.ane.unibe.ch Jacques Lessard/mcq.org

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS - HORIZONTE DEZEMBER 2004 13



	Cover story : Götter und Dämonen

