
Zeitschrift: Horizons : le magazine suisse de la recherche scientifique

Herausgeber: Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique

Band: 25 (2013)

Heft: 99

Artikel: Qui a le droit d'être père ou mère?

Autor: Schnyder, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-554072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-554072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


>' "
< ;> "'***-

' \. ;""r' 4

fi^U

•vV

Par Caroline Schnyder

Drapeau israelien et drapeau arc-
en-ciet (symbote de la communaute
homosexuelle) reunis tors de la Gay
Pride sur la plage de Tel Aviv, 2008.
Photo: Keystone/Laif/ Amos Schliack

38 Fonds national suisse - Academies suisses: Horizons n°99

Dans
une salle joliment decoree de

Beersheba, au sud d'Israel, on fete la
naissance de Yoni. Parents et amis
sont venus apporter des cadeaux et

partager la joie des fiers parents, Tami et
Orna. Ces deux femmes vivent en couple
depuis plus de dix ans. Elles ne sont pas
mariees et n'en ont pas le droit en Israel. Le

pere biologique de leur fils est un donneur
de sperme anonyme, et Yoni ne fera proba-
blement jamais sa connaissance.

Tami et Orna - leurs noms ont ete
modifies - font partie des couples que Sibylle
Lustenberger a interviewes et accompa-
gnes dans le cadre de sa these de doctorat.
Doctorante ä l'Universite de Berne, cette
ethnologue etudie la construction de

l'homoparentalite en Israel et la fagon dont
eile met au defi les structures et representations

sociales de la famille, de la parente
et du judaisme.

La medecine reproductive, qui joue un
role important dans la construction de ces
nouvelles families, s'est rapidement deve-

loppee en Israel: le premier enfant congu
hors d'un ventre maternel y est ne en 1981,
trois ans apres le premier «bebe eprou-
vette», Louise Brown, en Grande-Bretagne.
Israel est ensuite devenu le pays du monde
qui compte le plus de cliniques de fertility
par habitant. Le don de sperme anonyme,
le don d'ovule et la gestation pour autrui
y sont autorises alors que tel n'est pas le
cas en Suisse. La caisse-maladie publique
prend en charge une importante partie des

coüts induits par les traitements de fertilite,

et ce pour tous les Israeliens, quels que
soient leur religion et leur etat civil.

Reconnu par Dieu
Comme le souligne la chercheuse bernoise,
cette attitude relativement liberale n'a rien
ä voir avec un quelconque laissez-faire. En

«Israel, le droit et la pratique de la medecine
reproductive sont empreints d'ethique ju-
dai'que et de representations rabbiniques
de la parente. Selon la bioethique juive, les

technologies de procreation constituent
un «adjuvant» reconnu par Dieu pour sur-
monter une sterilite non desiree. «Soyez fe-
conds et multipliez-vous», dit la Genese. La

medecine reproductive permet ä tous ceux
qui n'ont pas reussi ä avoir d'enfants de se
conformer ä cette injonction.

Mais selon Sibylle Lustenberger, les
representations rabbiniques de la parente
imposent des limites strictes: les enfants
de parents juifs, congus ä l'aide de
nouvelles technologies, doivent etre juifs.
Ce principe determine les lois et les
pratiques qui touchent ä la procreation assis-
tee. La loi sur la gestation pour autrui, par
exemple,part du principe que la juda'ite est
transmise de la mere ä l'enfant. Pour qu'un
enfant soit juif, il faut done que la mere por-
teuse le soit aussi et, le cas echeant, la don-
neuse d'ovules egalement.

Pour son projet de recherche, l'ethno-
logue a etudie des projets de loi, des
decisions de la Knesset et des textes
rabbiniques. Elle s'est aussi entretenue avec
beaucoup de personnes concernees, me-
nant 65 interviews et de nombreuses
discussions informelles avec des parents et
des couples juifs homosexuels dans diffe-
rentes regions d'Israel. Elle a pu en accom-
pagner certains au quotidien. A l'exception
de quatre d'entre eux, tous ces couples
avaient deja des enfants. Comment s'y
etaient-ils pris?

Mere porteuse
La plupart des lesbiennes israeliennes, qui
vivent en couple et desirent un enfant,
choisissent le don de sperme anonyme,
comme Tami et Orna. Cette possibility est
ouverte en Israel aux femmes non
mariees et aux lesbiennes en couple. Pour les
couples d'hommes qui desirent un enfant,
la situation est plus difficile: il est pratique-
ment exclu pour eux de pouvoir adopter
un enfant, et, en Israel, les couples
homosexuels n'ont pas le droit de recourir ä une
mere porteuse. Depuis 2005, les couples
gays transitent done souvent par des pays
ou ils ont la possibility de conclure un
contrat avec une mere porteuse. Iis passent
ainsi outre les representations rabbiniques
selon lesquelles un enfant ne d'une mere
porteuse non juive n'est pas considere
comme juif.

En regle generale, les couples gays ä la
recherche d'une mere porteuse ä l'etran-

ger s'adressent ä «Tammuz», la principale
agence de meres porteuses active en Israel,
explique Sibylle Lustenberger. En Inde,par
exemple, cette agence loge dans le meme
hotel tous les couples gays qui viennent ä

Mumbai pour la naissance de leur enfant.
Cette situation s'est averee un veritable

coup de chance pour les recherches de l'eth-
nologue. Elle a vecu deux mois dans cet eta-
blissement. Elle a observe les couples, dis-

cute avec eux pendant qu'ils attendaient la
naissance de leur bebe, puis ses documents
d'entree sur le territoire israelien qui ne

peuvent faire l'objet d'une demande qu une
fois qu'il est ne.

Souvent, ces parents souhaitent avoir

plusieurs enfants. Ceux que Sibylle
Lustenberger a rencontres aimeraient en avoir

deux, voire davantage. Leur objectif n'est

pas de revolutionner l'idee de la famille, au
contraire. Comme d'autres families juives
d'Israel, ils organisent une celebration
pour la naissance de leur enfant et font ainsi

preuve de leur volonte d'etre une famille,
integree dans une parente et un cercle
d'amis. Dans le cas de certains couples, la
parente eloignee ne decouvre qu'ä la
naissance d'un enfant l'homosexualite du ne-
veu ou de la cousine, ou ce n'est qu'ä partir
de ce moment-lä qu'elle se montre prete ä

reconnaitre sa relation homosexuelle.

Rituels religieux
Souvent, ces festivites incluent des rituels
juifs. Les couples non religieux font eux
aussi circoncire leurs fils, alors que pour
les fillettes, la celebration de la naissance
se presente differemment. Dans cette
perspective au moins, ces enfants ne doivent
pas etre differents de leurs camarades. A la
fete de la naissance de Yoni, par exemple,
e'est un «mohel», un circonciseur religieux
traditionnel, qui a procede ä la circoncision.
Et qui a, par la meme occasion, apparem-
ment remis en question le rejet rabbinique
des relations homosexuelles.

Sibylle Lustenberger est l'une des
premieres chercheuses ä s'etre penchees sur
l'homoparentalite en Israel. Son sujet cible
le coeur de la societe: qui a le droit de deve-
nir mere ou pere? Que signifient la famille
et la parente? Qui definit les normes et
les appartenances? Selon elle, les medias
nationaux ont beaucoup contribue ä faire
accepter socialement les parents de meme
sexe. Dans le public, en Suisse, le sujet est
nettement moins thematise. Pour l'ethno-
logue, il serait souhaitable que l'on evoque
davantage l'homoparentalite et les
techniques de procreation. Bref, de briser les
tabous qui pesent sur ces sujets.

Fonds national suisse - Academies suisses: Horizons n°99 39


	Qui a le droit d'être père ou mère?

