Zeitschrift: Horizons : le magazine suisse de la recherche scientifique

Herausgeber: Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique
Band: 25 (2013)

Heft: 99

Artikel: Qui a le droit d'étre pere ou mere?

Autor: Schnyder, Caroline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-554072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-554072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

pére ou mere?

ans une salle joliment décorée de
Beersheba, au sud d’Israél, on féte la
naissance de Yoni. Parents et amis
sont venus apporter des cadeaux et
partager la joie des fiers parents, Tami et
Orna. Ces deux femmes vivent en couple
depuis plus de dix ans. Elles ne sont pas
mariées et n’en ont pas le droit en Israél.Le
pére biologique de leur fils est un donneur
de sperme anonyme, et Yoni ne fera proba-
blement jamais sa connaissance.

Tami et Orna - leurs noms ont été mo-
difiés - font partie des couples que Sibylle
Lustenberger a interviewés et accompa-
gnés dans le cadre de sa thése de doctorat.
Doctorante a 'Université de Berne, cette
ethnologue étudie la construction de I'ho-
moparentalité en Israél et la fagon dont

le met au défi les structures et représen-
s sociales de la famille, de la parenté
et.dujudaisme.

La médecine reproductive, qui joue un
- rdle important dans la construction de ces
nouvelles familles, s’est rapidement déve-
loppée en Israél: le premier enfant congu
hors d’un ventre maternel y est né en 1981,
trois ans aprés le premier «bébé éprou-
vette», Louise Brown, en Grande-Bretagne.
Israél est ensuite devenu le pays du monde
qui compte le plus de cliniques de fertilité
par habitant. Le don de sperme anonyme,
le don d’ovule et la gestation pour autrui
y sont autorisés alors que tel n'est pas le
cas en Suisse. La caisse-maladie publique
prend en charge une importante partie des
_ cofits induits par les traitements de ferti-
1ité, et ce pour tous les Israéliens, quels que
_soient leur religion et leur état civil.

En Istaél le droit et la pratique
de la médecine reproductive —
sont libéralisés, tout en étant
empreints d’ethique judaique e
de représentations rabbiniques.
Par Caroline Schnyder: :

_Reconnu par Dieu
~ Comme le souligne la chercheuse bernoise,
cette attitude relativement libérale n’arien
“voir avec un quelconque laissez-faire. En
sraél, le droit et la pratique de la médecine
reproductive sont empreints d’éthique ju-
daique et de représentations rabbiniques
de la parenté. Selon la bioéthique juive, les
technologies de procréation constituent
un «adjuvant» reconnu par Dieu pour sur-
monter une stérilité non désirée. «Soyez fé-
conds et multipliez-vous», dit la Genese. La

Drapeau israélien et drapeau arc-
en-ciel (symbole de la communauté
homosexuelle) réunis lors de la Gay
Pride sur la plage de Tel Aviv, 2008.
Photo: Keystone/Laif/ Amos Schliack

38  Fonds national suisse - Académies suisses: Horizons n°99

médecine reproductive permet a tous ceux
qui n'ont pas réussi a avoir d’enfants de se
conformer a cette injonction.

Mais selon Sibylle Lustenberger, les
représentations rabbiniques de la parenté
imposent des limites strictes: les enfants
de parents juifs, congus a l'aide de nou-
velles technologies, doivent étre juifs.
Ce principe détermine les lois et les pra-
tiques qui touchent a la procréation assis-
tée. La loi sur la gestation pour autrui, par
exemple, part du principe que la judaité est
transmise de la mére a 'enfant. Pour qu'un
enfant soit juif, il faut donc que la mére por-
teuse le soit aussi et, le cas échéant, la don-
neuse d’ovules également.

Pour son projet de recherche, I'ethno-
logue a étudié des projets de loi, des déci-
sions de la Knesset et des textes rabbi-
niques. Elle s'est aussi entretenue avec
beaucoup de personnes concernées, me-
nant 65 interviews et de nombreuses dis-
cussions informelles avec des parents et
des couples juifs homosexuels dans diffé-
rentes régions d’Israél. Elle a pu en accom-
pagner certains au quotidien. A 'exception
de quatre d’entre eux, tous ces couples
avaient déja des enfants. Comment s’y
étaient-ils pris?

Mére porteuse
La plupart des lesbiennes israéliennes, qui
vivent en couple et désirent un enfant,
choisissent le don de sperme anonyme,
comme Tami et Orna. Cette possibilité est
ouverte en Israél aux femmes non ma-
riées et aux lesbiennes en couple. Pour les
couples d’hommes qui désirent un enfant,
la situation est plus difficile: il est pratique-
ment exclu pour eux de pouvoir adopter
un enfant, et, en Israél, les couples homo-
sexuels n'ont pas le droit de recourir a une
mére porteuse. Depuis 2005, les couples
gays transitent donc souvent par des pays
ot ils ont la possibilité de conclure un
contrat avec une meére porteuse. Ils passent
ainsi outre les représentations rabbiniques
selon lesquelles un enfant né d'une meére
porteuse non juive m'est pas considéré
comme juif.

En régle générale, les couples gays a la
recherche d’une mére porteuse a l'étran-
ger s'adressent & «Tammuz, la principale
agence de méres porteuses active en Israél,
explique Sibylle Lustenberger. En Inde, par
exemple, cette agence loge dans le méme
hotel tous les couples gays qui viennent a
Mumbai pour la naissance de leur enfant.
Cette situation s'est avérée un véritable
coup de chance pour les recherches de leth-
nologue.Elle a vécu deux mois dans cet éta-
blissement. Elle a observé les couples, dis-
cuté avec eux pendant qu'ils attendaient la
naissance de leur bébé, puis ses documents
dentrée sur le territoire israélien qui ne
peuvent faire l'objet d'une demande qu'une
fois qu'il est né.

Souvent, ces parents souhaitent avoir
plusieurs enfants. Ceux que Sibylle Lus-
tenberger a rencontrés aimeraient en avoir
deux, voire davantage. Leur objectif n'est

Fonds national suisse - Académies suisses: Horizons n°99

pas de révolutionner I'idée de la famille, au
contraire. Comme d’autres familles juives
d’1sraél, ils organisent une célébration
pour la naissance de leur enfant et font ain-
si preuve de leur volonté d’étre une famille,
intégrée dans une parenté et un cercle
d’amis. Dans le cas de certains couples, la
parenté éloignée ne découvre qu’a la nais-
sance d’un enfant 'homosexualité du ne-
veu ou de la cousine, ou ce n'est qu’a partir
de ce moment-la qu’elle se montre préte a
reconnaitre sa relation homosexuelle.

Rituels religieux
Souvent, ces festivités incluent des rituels
juifs. Les couples non religieux font eux
aussi circoncire leurs fils, alors que pour
les fillettes, la célébration de la naissance
se présente différemment. Dans cette pers-
pective au moins, ces enfants ne doivent
pas étre différents de leurs camarades. A la
féte de la naissance de Yoni, par exemple,
c’est un «mohel», un circonciseur religieux
traditionnel,qui a procédé a la circoncision.
Et qui a, par la méme occasion, apparem-
ment remis en question le rejet rabbinique
des relations homosexuelles.

sibylle Lustenberger est I'une des pre-
miéres chercheuses a s’étre penchées sur
I’homoparentalité en Israél. Son sujet cible
le cceur de la société: qui a le droit de deve-
nir mére ou pére? Que signifient la famille
et la parenté? Qui définit les normes et
les appartenances? Selon elle, les médias
nationaux ont beaucoup contribué a faire
accepter socialement les parents de méme
sexe. Dans le public, en Suisse, le sujet est
nettement moins thématisé. Pour I'ethno-
logue, il serait souhaitable que I'on évoque
davantage I'homoparentalité et les tech-
niques de procréation. Bref, de briser les
tabous qui pésent sur ces sujets.

39



	Qui a le droit d'être père ou mère?

