Zeitschrift: Horizons : le magazine suisse de la recherche scientifique
Herausgeber: Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique

Band: 23 (2011)

Heft: 88

Artikel: Théologie appliquée

Autor: Hafner, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

culture et société

Chasse aux sorciéres.

Un biicher a Lausanne en
1573 (dessin en couleur
tiré de la Wickiana de
Johann Jakob Wick, une
chronique illustrée de la
Suisse entre 1560 et 1587).

lllustration : Zentralbibliothek Ziirich,
Ms F 22, p. 50

Théologie appliquée

La Suisse prémoderne persécutait les sorciéres et les enfants sorciers. Dans
ces affaires, théologiens et tribunaux ne procédaient pas de maniére fanatique

mais rationnelle.

PAR URS HAFNER

n 1712, quatre fillettes comparaissent devant un
tribunal grison. On les accuse de sorcellerie:
elles se seraient rendues par la voie des airs au
sabbat des sorciéres et auraient usé de magie pour
causer des préjudices au voisinage. Le tribunal les
déclare coupables. Les deux plus jeunes sont épar-
gnées, probablement internées dans une institution.
Les deux plus grandes, agées de 10 et 11 ans, sont
empoisonnées. L'une d’entre elles décede immédiate-
ment, 'autre deux mois plus tard.
Un cas isolé et tragique dt a des inquisiteurs
fanatiques? Une conspiration? Le produit d'une
hystérie de masse ? Rien de tout cela. D'apres 'histo-

22 FONDS NATIONAL SUISSE « HORIZONS MARS 2011

rienne Nicole Bettlé, du bas Moyen Age jusqu’au
XVIIIe siecle, 130 enfants de moins de 14 ans ont été
accusés de sorcellerie et jugés sur le territoire de la
Suisse actuelle. «Un tiers d'entre eux a fini sur le
blicher, précise-t-elle. Par mansuétude, ils ont été
étranglés, pendus ou décapités avant.» Autre peine
souvent prononcée: la mise au ban de la commu-
nauté. A 1'église, ces enfants ne pouvaient occuper
que certaines places réservées.

Ce phénomeéne qui semble incompréhensible
aujourd’hui n'a guere été étudié jusqu'ici. Nicole
Bettlé est la premiére historienne a se pencher, dans
le cadre de sa thése de doctorat, sur les proceés en
sorcellerie d’enfants en Suisse. Si la question du
pourquoi la préoccupe (qu’est-ce qui pousse une



société a tuer ce qu'elle a de plus précieux?), son
objectif n’est pas d'alimenter 1'indignation. Car par
rapport a I'ordre juridique de 1'époque, ces proces se
déroulaient de facon correcte et étaient en majorité
organisés sur pression de la population locale. Les
exécutions étaient ordonnées par des tribunaux
civils, et les accusés n’étaient géné-

ralement pas torturés. Il ne s'agissait U ne menace

donc pas «d’erreurs ni de meurtres

giens doutent de 1'existence réelle du sabbat, qu'ils
considérent comme une illusion provoquée par des
forces diaboliques, sans que cela atténue la culpabi-
lité des personnes concernées. De maniere générale,
l'argumentation de 1'élite cléricale n’est absolument
pas fanatique. Elle s"appuie avec circonspection sur
la scholastique et la logique, sur la
Bible, les écrits des Peres de 1'Eglise,
les expériences juridiques et des

9
judiciaires». Face au tribunal, ces pour l en§e.mblp dépositions de témoins. Du point
enfants parlaient souvent de magie de la Ch ret|ente de vue de 1'époque, les traités sont

noire, affirmant par exemple qu’ils

avaient jeté un mauvais sort au bétail ou ensorcelé
des animaux. Le fait de se rendre au sabbat des sor-
ciéres par la voie des airs est un motif récurrent. Les
enfants affirmaient y avoir dansé, mangé, bu, avoir
eu un comportement obscene, embrassé les fesses du

diable et renié Dieu. Les représentations du sabbat, -

ce rendez-vous nocturne avec le diable accompagné
d’exces sexuels, voire cannibales, étaient trés répan-
dues au début des temps modernes. Mais d’ou vient
cette croyance ?

Le sabbat des sorciéres

Médiéviste a 1'Université de Lausanne, Martine Osto-
rero a identifié un moment historique décisif dans son
nouvel ouvrage Le diable au sabbat. Littérature démo-
nologique et sorcellerie (1440-1460). Au milieu du XVe
siécle, trente a quarante ans avant l'apparition du
légendaire Malleus Maleficarum («Le Marteau des sor-
ciéres», 1486), le sabbat des sorcieres fait son entrée
dans la démonologie chrétienne traditionnelle. Ceux
quiy consacrent d’érudits traités sont des théologiens
de Suisse romande, berceau de la croyance comme de
la chasse aux sorciéres, et de Savoie.

Martine Ostorero a passé au crible trois traités
écrits par des dominicains qui officiaient également
en tant qu'inquisiteurs. A la différence de la démono-
logie traditionnelle, ces nouveaux opuscules prétent
aux sorciers ou aux sorcieres un grand pouvoir, lié a
leur inviolable alliance avec le diable. Les adeptes de
la secte secréte se réunissent pendant des spectacles
nocturnes. Ils peuvent se déplacer par la voie des
airs, tuer a distance et sont soumis a l'autorité du
diable, leur souverain. Le danger est immense: la
secte diabolique menace de corrompre I'ensemble de
la chrétienté.

Les traités sur le sabbat des sorciéres ne restent
pas limités au cercle des théologiens. La démonologie
érudite touche au cceur de la société et de son
questionnement politique, juridique et culturel. Déja
pratiquée, la chasse aux sorcieres s'intensifie. Alors
que les aveux des accusés confirment la réalité du
sabbat, la théorie s’appuie sur ces aveux, souvent
obtenus sous la torture. Martine Ostorero parle de
«théologie appliquée ». Cependant, certains théolo-

le produit d'une méthode scienti-
fique. Les actions démoniaques s’expliquent par
des causes et des principes naturels. Les miracles
sont uniquement le fait de Dieu, des anges et
des saints.

Le fantasme du sabbat se révele tenace. Comme
le montre l'affaire des quatre fillettes grisonnes, il
est encore ancré dans les esprits au XVIIIe siecle,
méme dans certaines tétes enfantines qui n’avaient
trés certainement aucune idée de la démonologie
théologique. Mais pourquoi ne se bornait-on pas
a soupconner les femmes et les hommes vivant
seuls et qui s'attiraient la méfiance ou la colére de la
communauté, parce qu'ils étaient célibataires ou
croyaient sy connailtre en magie ? Pourquoi s’atta-
quait-on aussi aux enfants ?

Nicole Bettlé n'a pas encore de réponse défini-
tive a cette question. Mais elle rappelle que c’est
seulement depuis les Lumiéres que les enfants sont
considérés comme des étres innocents. «Avant, ils
étaient percus comme des médiateurs entre les
mondes, des créatures magiques et donc des
démons », note-t-elle, en ajoutant que les sociétés en
crise ont tendance a sacrifier leurs enfants. Nicole
Bettlé cite des exemples éminemment divers du phé-
nomene: les Azteques, les Maoris, les Cathares, la
Wehrmacht allemande a la fin de la Deuxiéme
Guerre mondiale et les enfants soldats en Afrique.

Pas seulement des victimes

Pour l'historienne, les enfants que 1'on condamnait
n’étaient pas ou pas seulement des victimes, méme si
on les soupconnait en général de sorcellerie parce que
certains de leurs parents pratiquaient la magie noire.
«La plupart, souligne-t-elle, étaient des délinquants
réguliers. Ils volaient et commettaient des abus
sexuels sur des animaux, ce qui était considéré comme
un péché grave. Aujourd'hui, on les considérerait
comme des mineurs présentant des troubles séveres
du comportement.» Souvent, ces enfants accusaient
leurs parents, surtout leur mere, de les avoir initiés a
la sorcellerie, ce qui avait des conséquences fatales
pour les personnes concernées. De fait, il semblerait
que le spectacle du sabbat était souvent précédé d'un
drame familial bien réel. 2]

FONDS NATIONAL SUISSE « HORIZONS MARS 2011

23



	Théologie appliquée

