Zeitschrift: Horizons : le magazine suisse de la recherche scientifique
Herausgeber: Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique

Band: - (2004)

Heft: 63

Artikel: Point fort : dieux et démons

Autor: Badanjak, Sascha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-552601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-552601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

point fort

Dieux et démons

PAR SASCHA BADANJAK

L’image de Marie avec ’Enfant Jésus est tout particulierement présente sous
nos latitudes a ’époque de Noél. Mais peu de gens savent qu’elle se rattache
a une longue tradition de représentations des divinités.

Vierge a enfant, Jean Fouquet /akg-images

FONDS NATIONAL SUISSE - HORIZONS DECEMBRE 2004 9




Images divines et
esprits de la recherche

Christophe Uehlinger, professeur de science des religions a la faculté de
théologie de I’Université de Zurich, et Jiirg Eggler, son collaborateur de
’Université de Fribourg, suivent la trace des images religieuses jusqu’a
leur origine, avant ’ére chrétienne. Leur but: élaborer un lexique de l’ico-
nographie des dieux et démons qui forment le berceau de notre culture.

’ image de la mére avec I'enfant dieu n’a pas été découverte par le

( ( christianisme. Il est relativement facile de remonter jusqu’a son ori-

gine», explique le professeur Uehlinger, dans son bureau pres du

Grossmiinster de Zurich. « La déesse égyptienne Isis, tenant son fils

Horus sur ses genoux, est une icone classique de la religion de 'Egypte tardive

qui a été reprise dans les représentations de la Vierge Marie.» Les deux, Isis

comme Marie, sont des figures connues de vénération religieuse. Isis est

toutefois une déesse, alors que Marie est un étre humain donnant naissance

a un dieu. Malgré cela, les paralléles dans leurs représentations iconogra-
phiques —1a meére qui trone avec I'enfant divin — sont évidentes.

Les images révelent d'une autre maniére que les textes ce qui, dans une
culture ou une religion, est a I’ordre du jour ou non. Pour nous, une Marie
dénudée serait, par exemple, simplement impensable. Une image apportée
par des immigrants asiatiques au Ile siécle avant J.-C. a di d’abord aussi
sembler étrange aux anciens Egyptiens. Elle montre la déesse Qadesh
(«sainte », «sacré ») nue, se tenant debout sur un lion. Les divinités égyptien-
nes ne sont normalement ni sur des animaux ni nues. Mais la représentation
de Qadesh était manifestement attrayante et c’est pourquoi elle a été reprise
en Egypte.

Un autre exemple d’échange culturel vient de Samarie, I'ancienne capi-
tale du royaume d’'Israél. Une plaquette d’ivoire artistiquement taillée mon-
tre un enfant divin assis sur une fleur de lotus. L'image représente le soleil
en tant que principe vital du monde qui émerge rajeuni, le matin, du sombre
océan primitif. Il y a quelque chose de surprenant dans la représentation
religieuse du monde d'Israél au VIIIe siecle avant J.-C. Le dieu biblique
Yahvé était certes déja au centre de la religion d'Israél, mais il n’était pas
seul. Selon des inscriptions en hébreu ancien, nous savons en effet qu'une
déesse appelée Ashera était vénérée a coté de Yahvé.

Dieu unique
Ce n’est qu'ultérieurement que se développe la religion israélite avec la
croyance en un dieu unique. Ce qu'un théologien considérerait volontiers
comme une élimination bienvenue d'images fausses ou «paiennes» corres-
pond aussi pour 'historien des religions qu’est le professeur Uehlinger a
une réduction de la diversité des expériences religieuses. A la différence de
beaucoup de religions de I'Orient ancien et d'Asie, la sexualité des dieux
n’a ainsi plus de place dans le langage et les images de la tradition judéo-
chrétienne. La focalisation sur un dieu unique a réduit la palette des roles
divins. Les textes de ’Ancien Testament donnent souvent de ce dieu uni-
que l'image d'un roi trénant ou d'un puissant guerrier. De
telles représentations se trouvent aussi dans l'imagerie de
1'Orient ancien. Jiirg Eggler commente a ce propos une amu-

La déesse égyptienne Isis allaitant son
fils Horus. Une image qui rappelle celle
de laVierge a ’enfant (llle-lle s. av. J.-C.)
Image: Andreas F. Voegelin/Musée Bible et Orient, Fribourg

10 FONDS NATIONAL SUISSE + HORIZONS DECEMBRE 2004



lette servant de sceau et provenant du sud de la Palestine: « Dans l'icono-
graphie égyptienne de la fin du Ile millénaire avant J.-C., I'image du guerrier
était celle du dieu Seth. Selon une représentation égyptienne, Seth lutte con-
tre le serpent Apophis, qui se dresse sur le chemin du dieu du Soleil dans son
transit nocturne a travers les enfers. Seth, divinité guerriére et chaotique, est
tout particulierement apte a mener ce combat. En Syrie du Nord, l'image du
dieu combattant était Baal, le dieu de la tempéte qui doit affronter le dieu de
la mer parce que celui-ci menace d’engloutir la Terre. La Palestine se situe
entre ces deux espaces culturels, et les deux dieux se sont mélangés en une
seule divinité qui porte, sur I'amulette, a la fois les traits de I'Egyptien Seth
et du Syrien Baal.» Le professeur Uehlinger reléve, quant a lui, I'intérét des
trois franges du pagne du dieu. Elles correspondent a I'habit typique des
nomades palestiniens et des voleurs. Manifestement, ce costume a été utilisé
afin de mettre I'image chaotique du dieu en évidence.

Réguler les cotés chaotiques de la vie fait partie des taches les plus
importantes d'une religion. Elle doit permettre aux hommes de nommer
le chaos, la souffrance etla mort et de mieux les assimiler. Les religions poly-
théistes représentent souvent les puissances divines en montrant cote a cote
divers aspects: bonté, méchanceté, danger et ambivalence. Le monothéisme
biblique reconnait aussi la théorie du dieu qui crée a la fois le bien et le mal.
Dans la pratique, le principe du «dieu bon et mauvais» est toutefois diffici-
lement défendable. C’est la raison pour laquelle les religions monothéistes
ont souvent eu recours aux solutions dualistes: Dieu crée le bien, et le

L’enfant solaire sur la fleur de lotus témoigne
d’intenses échanges culturels en Israél au Vllle s. av. ).-C.
Image: Erich Lessing/Magnum

«L’image de la mére avec ’enfant dieu n’a pas
été découverte par le christianisme. Il est relative-

ment facile de remonter jusqu’a son origine. »

mal s’oppose a lui en tant que partie déchue de la création. Mais un
«dieu unique » ne voit-il pas son role minimisé, s'il ne fait que troner dans le
ciel oun’est tout simplement qu'un «bon dieu» ? Selon Christoph Uehlinger,
«le malin a aussi besoin d'une image et dans la représentation des enfers et
du diable, les démons antiques réapparaissent». Et de 1a, le chemin méne
directement jusqu’a l'univers moderne du fantastique.

Le lexique sur lequel les deux universitaires travaillent avec le soutien
du Fonds national suisse englobe non seulement l'iconographie des déesses
et des dieux, mais aussi celle des démons — aimables ou dangereux. Le point
de départ de ce projet est 1lié au Dictionary of Deities and Demons in the
Bible (B. Becking, P.van der Horst & K. van der Toorn, Leiden 1996), un lexi-
que réputé regroupant tous les dieux et démons mentionnés dans la Bible.
Cette ceuvre magistrale de plus de cent pages, a laquelle ont participé plus
de cent auteurs du monde entier, a cependant un défaut: elle ne présente
aucune illustration. L'éditeur a donc demandé au professeur Uehlinger de
publier en complément un volume illustré. Cette tache s’est révélée difficile
cariln’y a pas d'illustrations pour tous les dieux et déesses mentionnés dans
la Bible. Et de nombreux dieux et démons n'y sont jamais cités, bien qu’ils
apparaissent souvent dans des textes non bibliques et sur des images de
cette époque et de cette région, ce qui prouve qu'ils ont dii étre importants.
La Bible n’est donc pas le seul cadre de référence utilisé, mais plutot le
«monde de la Bible», allant de I'Egypte a 1'Iran, et de 1’Arabie a la Grece. Et
ce n'est plus le texte biblique qui détermine une entrée dans le lexique mais
le résultat des recherches iconographiques. Les deux chercheurs ne sont pas
seuls a travailler sur ce projet. Ils sont en liaison par ordinateur avec une
septantaine de collaborateurs actifs dans douze pays. Les 280 articles sont

FONDS NATIONAL

Une version plus tardive d’lIsis allaitant Horus.
Image: Primula Bosshard/Musée Bible et Orient, Fribourg

SUISSE + HORIZONS DECEMBRE 2004 11



S 3
ZQ%%??ZQ? ???%§> ></\W / 5:;\\ Y

KNS a%d\%\\v\\ NR

9 90 7 WI DYy, v
NN N N N N N N A

Le monde des dieux comme miroir des structures de la société
(sceau syrien, XVlle av. J.-C.).

La déesse Qadesh entre un dieu égyptien et un dieu cananéen.
Musée égyptien, Turin

rédigés selon un schéma déterminé de maniére a permettre la comparaison.
LIconography of Deities and Demons in the Biblical World, abrégée IDD,
doit permettre a toutes les personnes intéressées de créer des relations
entre les images et les noms ou de suivre 'évolution, a travers diverses
cultures, de certains groupes de personnages qui apparaissent souvent (un
roi faisant une offrande a un dieu, par exemple).

Mais ou les chercheurs puisent-ils leurs connaissances? Christoph
Uehlinger place un dessin en forme de cercle au milieu de la table et com-

«Dans les images des déesses, des dieux et
des démons se reflétent la conception du
monde et les valeurs des sociétés passées. »

mence a l'expliquer: « Nous voyons ici I’esquisse d'une coupe en bronze
phénicienne qui est connue sous le nom de Pantheon bowl parce qu’elle
montre une multitude de divinités et de démons 1'un a c6té de I'autre. Peu
de personnages sont identifiables, mais chacun d’entre eux donne par son
apparence, sa tenue, sa gestuelle, son habillement et ses attributs, des
informations sur son statut, son sexe, son age, sa fonction - et 1'origine cul-
turelle ». Les chercheurs apprennent ainsi des choses sur les roles sociaux
des divinités et sur leurs fonctions. Ils cherchent des paralléles, s’interro-
Bas-relief syrien du gent surl'origine des motifs ou des configurations et sur la maniere dontles
dieu guerrierBaalqui  cultures et les sociétés qui ont vénéré ces divinités étaient constituées. C'est
a souvent les traits I'interrogation qui se trouve derriére toutes leurs recherches. Car dans les
du dieu égyptien Seth . . J .
images des déesses, des dieux et des démons se refletent la conception du

(env. 1500 av. J.-C.).
Erich Lessing/Magnum monde et les valeurs des sociétés passées. ®

12 FONDS NATIONAL SUISSE + HORIZONS DECEMBRE 2004



Animal et dieu

Les écrits les plus anciens de ’humanité, datant d’environ 2600
av. J.-C., ont été découverts en Mésopotamie. Le divin y est souvent

représenté en lien avec les animaux.

l'origine, le projet de recherche d'Esther Fliickiger s’intitulait

«Représentation de I'animal et du divin en Mésopotamie». Son

objectif était d'étudier la relation entre animaux et divinités dans

1'Orient ancien, plus précisément en Mésopotamie, ce territoire
entre le Tigre et I'Euphrate correspondant plus ou moins a 1'Irak actuel.
Toutefois, au vu de I'abondance du matériel philologique et archéologique, la
chercheuse a limité son travail aux divinités portant des noms d’animaux.
Il a désormais pour titre «Les animaux dans les noms de divinités mésopota-
miennes».

Esther Fliickiger s’est basée sur des listes et des énumérations de dieux,
dressées, complétées et modifiées au cours des siécles. Les générations suc-
cessives ont souvent perdu et réinterprété a leur maniere les rapports primi-
tifs entre un animal et un nom de dieu. La chercheuse s’est intéressée a l'exis-
tence de véritables divinités animales. Elle a également voulu savoir s'il était
possible d’établir une chronologie dans la vénération de divinités spécifiques
et quel rapport1’ancienne forme animale d"un signe cunéiforme avait avec une
divinité spécifique.

Divinités ailées et marines

Les divinités représentées par des oiseaux forment le seul groupe homogene.
Mais apres 2600 av. J.-C., on ne les trouve plus dans la tradition religieuse et
littéraire. Pour leur part, les divinités marines et celles qui sont représentées
sous forme de poissons sont encore relativement rares a cette époque des
dynasties archaiques. Ce sont les bovidés qui apparaissent de la maniére la
plus frappante dans des noms de dieux. Ces animaux sont la nourriture prin-
cipale et la source de revenus dans le systéme économique de la Mésopota-
mie. Ils n'incarnent pas seulement la fertilité, mais aussi, fait intéressant, le
lien avec les démons.

Le type d’image le plus fréquemment employé pour caractériser une
divinité est le préfixe nin utilisé avec un nom d’animal, ce qui signifie quelque
chose comme «souverain ou souveraine» de l'animal concerné. Cet
élément nin est celui que 1'on retrouve le plus fréquemment dans les noms
sumériens de dieux. Des différences apparaissent ensuite, en raison de
'affinité phonétique ou par allusions aux caractéristiques de la divinité. Par
exemple, le caractére sauvage et chaotique d'une divinité peut étre souligné
enlareprésentant avecle pagne a franges habillant les pauvres et les voleurs
(voir I'article «Images divines et esprits de la recherche»).

Le symbole de la naissance dans une étable

Les résultats de sa recherche ne surprennent pas Esther Fliickiger. Pour les
habitants de 1'Orient ancien, comme d’ailleurs pour toute la population de
1’ Antiquité, les animaux étaient a la fois source de vie et de menace. Leur attri-
buer une puissance divine était donc tout a fait naturel. Les bovins domesti-
qués fournissaient nourriture et sécurité alors que les lions, les serpents, les
rongeurs ou encore les insectes étaient synonymes de famine et de mort. Pour
les hommes de 1'époque, les animaux semblent bien avoir eu un aspect a la
fois divin et démoniaque. Et ce n’est donc pas un hasard si I’'Enfant Jésus est
né dans une étable. |

Plus d’information concernant le travail de recherche d’Esther Fliickiger: www.ane.unibe.ch

Aigle avec une
téte de lion symboli-
sant le dieu Ningirsu
(Mésopotamie, env.
2500 av. J.-C.).

Image: Musée
d’art antique Bale

Le taureau, un symbole divin
sumérien (env. 2500 av. J.-C.).
Image: Hervé Lewandowski/photo.rmn.fr

Taureau avec une téte humaine (Syrie, env. 2200 av. J.-C.) symbolisant
la fertilité masculine. Il s’agissait peut-étre d’une divinité annexe.
Image: Jacques Lessard/mcq.org

FONDS NATIONAL SUISSE - HORIZONS DECEMBRE 2004 13



	Point fort : dieux et démons

