
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 36 (2023)

Heft: 8

Artikel: "Es geht um ein lokales Bewusstsein für ein globales Problem"

Autor: Herzog, Andres

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1050354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1050354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariam Issoufou Kamara (44)
gründete 2014 das Atelier Masomi in

ihrem Heimatland Niger und ist Mitinitian-
tin des Architekturkollektivs United4-
Design. Seit 2022 unterrichtet sie als
Professorin an der ETH Zürich. Kamara hat
in Niger unter anderem eine Wohnüberbau-

ung, einen regionalen Markt und ein
Gemeinschaftszentrum in einer umgenutzten
Moschee gebaut. Derzeit plant sie in der
Hauptstadt Niamey einen Kulturkomplex
und in Monrovia das (Eilen Johnson
Sirleaf Center for Women and Development),

benannt nach der ersten
Präsidentin von Liberia.

«Es geht um ein lokales
Bewusstsein für
ein globales Problem»
Die ETH-Professorin Mariam Kamara ist als Architektin
geprägt von ihrer Heimat Niger. Ein Gespräch über Lehmbau,
lokale Intelligenz und den Tunnelblick in der Architektur.

Interview:
Andres Herzog
Foto:
Atelier Masomi

Sie haben an der ETH Zürich eine Professur für
architektonisches Erbe und Nachhaltigkeit inne.
Was hat das eine mit dem anderen zu tun?
Mariam Issoufou Kamara: Nachhaltigkeit ist ein fester
Bestandteil des architektonischen Erbes, ob in Europa oder
anderswo. Vor der industriellen Revolution mussten wir
nachhaltige Gebäude entwerfen, die uns auf natürliche
Weise vor den Elementen schützen konnten. Aber als wir
in der Lage waren, alles zu mechanisieren, hörten wir als
Architektinnen auf, darüber nachzudenken - mit dem
Ergebnis, dass die Materialien und die Betriebsenergie der
Gebäude einen grossen C02-Fussabdruck erzeugen und
den Planeten verschmutzen. Wir müssen bei der Nachhaltigkeit

an die Lehren denken, die wir aus der Vergangenheit

ziehen können.
Und was können wir lernen?
Wir müssen lernen, Bauten zu errichten, die Bestand
haben und wiederverwendet werden können, statt Gebäude
abzureissen und nach 25 Jahren wieder von vorn anzufangen.

Zu oft betrachten wir Nachhaltigkeit als ein weiteres

Gadget, beispielsweise Solarzellen, die wir an einem
Gebäude anbringen. Aber die müssen irgendwo in einer

Fabrik hergestellt werden. Sie altern nicht gut und tragen
zu giftigen Abfällen bei. Technische Geräte sind eher ein
Pflaster als eine echte Lösung.
Die Antwort auf den Klimawandel ist also nicht
mehr Hightech, sondern mehr Lowtech?
Ja. Der grösste Teil der Welt kann sich die technischen
Lösungen nicht leisten. Die globale Mehrheit besteht aus
den Schwellenländern, in denen die Bevölkerung und die
Städte am schnellsten wachsen. Wenn die Bauindustrie
den Weg, den sie im 20. Jahrhundert beschritten hat, im
21. Jahrhundert fortsetzt, werden wir noch grössere
Probleme haben als heute.
Die Lösungen müssen im grossen Massstab
funktionieren. Wie lässt sich das bewerkstelligen?
Es geht darum, die zeitgenössische Architektur neu zu
definieren. Wir haben die Vorstellung von globalisierten
Typologien, die sich überall anwenden lassen. Aber ein
Gebäude, das in der Schweiz funktioniert, funktioniert
nicht unbedingt in Indien, wo das Klima, die Lieferketten
und der Zugang zu Materialien anders sind. Es geht also
um lokale Intelligenz.
Können Sie ein Beispiel nennen?
Nehmen wir die Dichte. In einem Land wie Indien bedeutet

das etwas anderes als in Niger, wo ich herkomme. Die

dortige Hauptstadt Niamey hat nur 1,5 Millionen
Einwohnerinnen und Einwohner, und die meisten Häuser sind -»

14 Hochparterre 8/23 — «Es geht um ein lokales Bewusstsein für ein globales Problem»





«Wir betrachten oft nur ein
paar Gebäude aus der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts,
diese Handvoll Götter im
Pantheon der Architektur.»

bloss einstöckig. Es wäre unangemessen, in der Stadt
einen Turm zu bauen. Der Bau von drei oder vier Stockwerken

würde die Dichte bereits vervierfachen. Es geht
darum, diese Art des lokalen Bewusstseins für ein globales
Problem zu schaffen.
Sie haben Projekte in den Vereinigten Arabischen
Emiraten, in Liberia und im Senegal. Sollten Architekten
laut Ihrem Ansatz nicht stärker lokal arbeiten?
Nicht unbedingt. Die Grundlagen sind wichtig, dann kann
man andernorts bauen, weil man nicht einfach etwas dorthin

verpflanzt. Man befragt jedes Mal den Kontext nach
Hinweisen, um den richtigen Weg einzuschlagen.
Die Architekten müssen auch mehr über die Materialien
nachdenken, mit denen sie bauen. Sie haben oft
mit Erde und Lehm gebaut. Glauben Sie, dass dies das
Material der Zukunft ist?
Es kommt darauf an. Das Material Erde ist am besten
verfügbar. In Niger haben wir keinen Lehm verwendet,
sondern eine eisenhaltige Erde, die nach dem Trocknen viel
härter ist als Beton - man braucht Stahlnägel, wenn man
etwas an die Wand nageln will. Aber die Konstruktionsweise

ist nur an bestimmten Orten sinnvoll. Das soll auch
nicht heissen, dass wir alle Technologien, die wir haben,
über Bord werfen sollten. Es gibt viel Raum für Hybridlösungen.

Für eine Struktur mit grossen Spannweiten ist Beton

toll, aber nicht für die Wände. Ich wähle gerne aus, was
am besten funktioniert. Ich möchte mich nicht auf ein
Dogma beschränken; die Welt der «Nur»-Lösungen ist
weniger interessant. Und nicht sehr rational. Zudem glaube
ich, dass ich ein sehr logischer Mensch bin. Das mag an
meinem früheren Beruf als Software-Ingenieurin liegen.
Bauherrschaften bevorzugen oft Beton gegenüber
Lehm, den sie als altmodisch oder unerprobt ansehen,
obwohl er schon seit Jahrtausenden verwendet wird.
Wie gehen Sie damit um, dass eine Gesellschaft
Materialien in einer bestimmten Weise wahrnimmt?
Dieses Problem ist die erste Herausforderung, der wir uns
stellen müssen. Der grösste Triumph von Beton ist, dass

er es geschafft hat, jeden glauben zu lassen, er sei das
einzige Material, das dauerhaft ist. Beton ist sehr stark und
fliessend. Er erlaubt eine grosse Freiheit des Ausdrucks.
Aber Beton altert nicht sehr gut. Es ist unwahrscheinlich,

«Technische Geräte sind
eher ein Pflaster als
eine echte Lösung. Der
grösste Teil der Welt
kann sie sich nicht leisten.»

dass er tausend lahre überdauert wie ein Steingebäude
aus der Römerzeit. Es geht um die Wahrnehmung. Als ich
anfing, in Niger zu bauen, galt Lehm als ein Material für
die Armen, für Dörfer. Zwei Dinge überzeugten die Bauherren:

Erstens war es 20 bis 30 Prozent billiger, mit Lehm zu
bauen. Und zweitens war der Unterschied im Energieverbrauch

verblüffend. Bei 45 Grad Hitze geben manche Leute

die Hälfte ihres Gehalts für Strom zur Kühlung aus,
besonders in einem Betongebäude. Ein Lehmbau ist besser
für das Klima geeignet und verbraucht weniger Energie.
Ein weiterer Aspekt ist die Wahrnehmung des Risikos.
Die meisten Bauherrschaften haben noch
nie mit Lehm gebaut. Wie haben Sie sie überzeugt?
Wir haben viele Tests durchgeführt und jede neue Charge
von Ziegeln ins Labor geschickt, um Festigkeit und
Dauerhaftigkeit zu dokumentieren. Es ist eine Sache zu wissen,
dass eine Lösung technisch funktioniert, aber es ist etwas

ganz anderes, es auch zeigen zu können. lemand muss den
Mut haben, ein grosses Gebäude in einer städtischen
Umgebung zu bauen, nicht nur einen Pavillon.
Sehen Sie bereits eine Wiederbelebung des Lehmbaus
in grösserem Umfang, wie es bei Holz der Fall war?
Ja, in Niger wird komprimierte Erde allmählich zum
Mainstream. Es gibt viele Schulen aus diesem Material, aber
auch Wohnbauprojekte. Unser Entwurf für das Kulturzentrum

in Niamey, dessen Bau dieses Jahr beginnt, hat den
Menschen gezeigt, wie man mit Lehm hohe Strukturen
bauen kann. Wir planen ein Bürogebäude mit fünf
Stockwerken mitten in der Stadt. Es gibt allmählich ein grosses
Interesse und Verständnis, was sehr ermutigend ist. Vor
zehn Jahren musste ich den Lehmbau jedes Mal verteidigen.

Jetzt geht es eher darum, die lokalen Handwerker mit
den nötigen Fähigkeiten zu finden. An einigen Orten ist
ihr Know-how so gefragt, dass es teurer geworden ist, mit
Lehm zu bauen als mit Zement.
Sie werden bald mit dem Bau des Ellen-Johnson-
Sirleaf-Zentrums in Liberia beginnen, geplant
von einem Architektinnenteam. Welche Bedeutung
hat das Projekt für Sie?
Der Auftrag war buchstäblich die Ehre meines Lebens. Als
die erste E-Mail in meinem Posteingang landete, konnte
ich in der Nacht nicht schlafen. Für mich als afrikanische
Frau ist Sirleaf ein Leuchtfeuer der Inspiration. Sie war die
erste Präsidentin des Kontinents. Und das Projekt wird
weltweit betrachtet das allererste Präsidentschaftszentrum

für eine Frau sein. Das Bauvorhaben ist einschüchternd

und aufregend zugleich. Es gibt viele Parallelen
zwischen diesem Auftrag und meinem Ethos in der
Architektur: Es geht darum, einen Raum für die Menschen zu

schaffen, für Frauen, aber auch für die Jugend.
Wo haben Sie mit dem Entwurf begonnen?
Wir haben das Ökosystem in Liberia unter dem Gesichtspunkt

der Konstruktion betrachtet: Wie können wir lokale

Handwerkerinnen einbeziehen und Know-how, das dort
bereits heimisch ist? So können wir durch ein Bauprojekt
wirtschaftliche Möglichkeiten entwickeln. Wir sahen zum
Beispiel Flechterinnen, die überall in der Stadt entlang
der Strasse Körbe flechten. Das hat mich dazu inspiriert,
Decken zu entwerfen, die mit gewebten Matten verkleidet
sind - als moderne Interpretation der traditionellen Hütten.

In ähnlicher Weise haben wir andere Herstellerinnen,
Maurer oder Metallarbeiter eingebunden. Das stärkt das
Vertrauen der lokalen Arbeitskräfte und lässt sie am Projekt

teilhaben, auch ökonomisch.
Welche Rolle spielt das lokale Klima im Entwurf?
Liberia ist nicht weit von Niger entfernt, aber das Klima ist
völlig anders. Niger ist ein Wüstenland, Liberia ist ein sehr
tropisches Land mit starkem Regen. Bei der Architektur

Hochparterre 8/23 — «Es geht um ein lokales Bewusstsein für ein globales Problem»



drehte sich daher alles um den Regen - sogar bis hin zur
Akustik. Der Regen ist so heftig und laut, dass die
Menschen manchmal nicht miteinander reden können. Wir
haben daher die Form der Gebäude als Puffer genutzt, der
den Schall dämpft.
Sie sprechen oft über lokale Qualitäten. Doch Sie leben
und arbeiten an verschiedenen Orten, in Niger, in den
USA und in der Schweiz. Wo fühlen Sie sich zu Hause?
Ich habe länger im Ausland gelebt als in Niger. Aber das
Land ist meine Fleimat und meine Prägung. Ich glaube,
ich war nie in der Lage, mich auf einen anderen Ort
einzulassen, weil ich zu sehr damit beschäftigt war, meine

Herkunft zu verteidigen. Allein aufgrund meiner
Herkunft wurde mir diese Minderwertigkeit auferlegt. Aber
ich bin mit einem unglaublichen Stolz auf unsere Kultur
aufgewachsen. Ich habe mitten in der Wüste gelebt, wo
es sehr alte Städte gibt. Niemand kann mir erzählen, dass

wir in Afrika nicht unsere eigene Architektur und unsere
eigenen Traditionen haben. Einer meiner Beweggründe,
Architektin zu werden, war dieses Gefühl der Demütigung,
das ich nicht ertragen kann.
Bevor Sie Architektur studiert haben, waren Sie Software-
Ingenieurin. Warum haben Sie den Beruf gewechselt?
Ich wollte zunächst Architektin werden. Ich war in der
privilegierten Lage, in den USA studieren zu können, was
unglaublich teuer ist. Ich hatte das Bedürfnis, etwas Sicheres

zu studieren, damit ich etwas zurückgeben konnte.
In den späten Neunzigern boomte das Internet, also
entschied ich mich für IT. Ich habe es zwar nicht bereut, aber
am Ende war ich völlig unglücklich. Als ich anfing,
Architektur zu studieren, war ich sozialer und politischer
eingestellt. Ich hatte viel über die Umwelt und das Gefühl
der Enteignung des eigenen Territoriums nachgedacht.
In Afrika sind alle unsere Bemühungen darauf ausgerichtet,

Architektur so zu gestalten, dass Strassen oder Häuser

wie europäische Strassen oder Häuser aussehen. Für
mich war das einfach unglaublich absurd. Warum tun wir
das? Warum haben wir keine anderen Beispiele? All diese
Fragen mussten erst an die Oberfläche dringen, damit ich
schliesslich den Sprung zur Architektur wagte.
Wie kann diese reiche, aber oft vergessene Geschichte
der Baukultur mehr Anerkennung finden?
Einer der ersten Ansatzpunkte ist die Bildung. Wir
betrachten oft nur ein paar Gebäude aus der ersten Hälfte
des 20.1ahrhunderts, diese Handvoll Götter im Pantheon
der Architektur. Das hat etwas unglaublich Tunnelblick-
artiges. Architektur gibt es schon seit Tausenden von fahren.

Aber wenn wir uns nur auf eine Handvoll Menschen
und Projekte konzentrieren, dann sieht es natürlich auf
der ganzen Welt gleich aus. Und weil das 20. Jahrhundert
uns ermöglicht hat, so vielen Fragen auszuweichen, geht
es in der Architektur vor allem darum, nur Formen zu
erforschen. Aber wir vergessen den Raum, die Materialien
und all die anderen Aspekte. Es hat auch mit der
Verantwortung der Bauindustrie zu tun, die 40 Prozent der
Umweltverschmutzung auf unserem Planeten verursacht.
Um diese Verantwortung geht es auch an der
Biennale. Wie sehen Sie die diesjährige Ausstellung
in Venedig, an der Sie beteiligt sind?
Ich bin unglaublich aufgeregt, weil die diesjährige Biennale

all die Dinge thematisiert, auf die ich hingearbeitet
habe. Sie gibt Architektinnen und Designern eine Stimme,
die normalerweise nie diese Art von Bühne bekommen
würden. Die Biennale befasst sich mit Themen, die die
Welt herausfordern, zum Beispiel Nachhaltigkeit oder
Repräsentation. Wir machen Architektur für die Menschen
da draussen in der Welt. Ein Verständnis für die Komplexität

dieser Welt ist also zentral. #

Hochparterre 8/23 — «Es geht um

Narrative statt Pläne
Venedig blickt nach Afrika. Erstmals steht der Kontinent
im Fokus der Biennale, was angesichts der rapiden
Urbanisierung und vielfältigen Baukultur in Afrika überfällig
ist. «Die <Geschichte> der Architektur ist unvollständig.
Nicht falsch, aber unvollständig», erklärte die Kuratorin
Lesley Lokko. Die ghanaisch-schottische Architektin,
Professorin und Romanautorin ergänzt sie in Venedig um
vielfältige Kapitel und öffnet den Diskurs.

Lesley Lokko führt Grundsatzdebatten, wie sie an
der Biennale seit 2014, als Rem Kohlhaas kuratierte, nicht
mehr stattfanden. Die Hauptthemen ihres <Zukunfts-
labors> beschreibt sie mit den schwergewichtigen Begriffen

<Dekolonialisierung> und <Dekarbonisierung>. Lokko
räumt die Hallen im Arsenale leer und fragt nach dem
Ursprung der Architektur: «Die Zukunft hat eine ferne
Erinnerung.» Um sie offenzulegen, müssten wir die Geschichte

umgraben. Oder einen neuen Blick auf sie werfen.
Auf die Vergangenheitsanalyse folgt die Gegenwartsdiagnose

- und die fällt prekär aus. Wir haben die Natur
zu «synthetischen Landschaften» verunstaltet. Die
Verantwortung dafür ist so ungleich verteilt wie das Geld: Das

Bauen ist für 40 Prozent der weltweiten Treibhausgasemissionen

verantwortlich, der afrikanische Kontinent
verursacht dabei aber nur für vier Prozent. Lokkos Schau
mahnt: Nicht nur die Natur, auch unsere Geschichte ist
kontaminiert durch Kolonialismus, Unterdrückung und
Vertreibung. Die Architektur muss sich dieser Geschichte

stellen, damit «Change» möglich ist. «Wir müssen
Bauweisen finden, die altes Wissen wiederbeleben», erklärt
der burkinisch-deutsche Architekt Diébédo Francis Kéré.
Es geht um lokale Baustoffe wie Holz, Lehm oder Bambus.
Wir lernen über indigenes Landmanagement, das egalitär
und klimagerecht funktionieren soll. Oder über den «Af-
ritect», der sein Metier breiter versteht und anders plant.

Die Biennale wühlt auf und fordert heraus, aber sie
lässt einen etwas ratlos zurück. Lokko öffnet die Perspektive

so stark, dass eine zentrale Frage in den Hintergrund
rückt: Wie wird dieser Kontinent bebaut, dessen
Bevölkerung sich bis 2050 verdoppeln wird? Die Situation ist
paradox: Noch nie wurde so viel geplant und konstruiert
wie heute. Doch die Teilnehmenden an der Biennale zeichnen

keine Pläne, sie hinterfragen Narrative. Das ist
nachvollziehbar angesichts der wichtigen und drängenden
Fragen, die Lokko aufwirft. Und doch hätte man gerne mehr
erfahren über die zeitgenössische Architektur in Afrika.
Über den Wohnungsbau in Ruanda. Über die Hochhäuser

in Südafrika. Über die informellen Siedlungen in
Nairobi. Und über die Infrastruktur, die vielerorts mit
chinesischem Geld gebaut wird. Denn die Diskussion darüber
muss Afrika jetzt führen - nicht erst dann, wenn die
Baukräne bereits in den Himmel ragen.

Lesley Lokko hat viele junge und unbekannte
Architektinnen und Architekten eingeladen. Aber deren
Positionen bleiben in der Ausstellung vage. Was sind ihre
Zukunftspläne und Hoffnungen für den Kontinent? Was ist
ihre gebaute Realität? Wie agieren sie darin? Konkretere
Antworten auf solche Fragen werden hoffentlich künftige
Biennalen liefern, an denen der Kontinent weiterhin eine
zentrale Rolle spielen sollte. Denn die architektonischen
Fragen Afrikas sind die Fragen der Welt. Andres Herzog

ein lokales Bewusstsein für ein globales Problem»


	"Es geht um ein lokales Bewusstsein für ein globales Problem"

