
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 11 (1998)

Heft: 12

Artikel: Danbiel Libeskind - ein traditioneller Architekt : Benedikt Loderer sprach
mit Daniel Libeskind über das jüdische Museum in Berlin

Autor: Loderer, Benedikt / Libeskind, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-120936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-120936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Libeskind - ein tradì
Der Bau ist fertig, das Museum lässt auf sich

warten. Die Rede ist vom Berlin Museum/

Jüdisches Museum. Zusammenfassend:

Berliner Wirren. Doch könnte es nicht sein,

dass das leere Gebäude mehr Kraft hat als

das aufgefüllte je haben wird? Benedikt

Loderer besuchte Daniel Libeskind und hat

ihn ausgefragt.

Daniel Libeskind, 1946 in Polen

geboren, studierte Musik in Israel und

Architektur an der Cooper Union. Den

Wettbewerb für das Jüdische Museum

gewann er 1989. Seine wichtigsten

Projekte sind zur Zeit: Die Erweiterung

des Victoria & Albert-Museums

in London, die Bremer Philharmonie

und das Jüdische Museum in San

Francisco. Vor kurzem wurde sein

Nussbaum-Museum in Osnabrück

eingeweiht. Das Museum für Gestaltung

Zürich zeigte im Herbst 1994

eine Werkschau: Radix, Matrix

Beginnen wir mit dem Kern des Museums,

mit den Leeren (the voids). Kann damit die

Ausrottung der Juden Berlins wirklich

gezeigt werden?Kann das Sterben durch

Architektur überhaupt dargestellt werden?

Ohne das gesamte Gebäude sind die

Leeren unverständlich, denn es stimmt

nicht, dass das Gebäude auf den Leeren

aufbaut. Sie stehen im Dialog mit

den andern Räumen, sie sind Lücken,

nicht vorhandene Stücke von Architektur,

die im Zusammenhang mit den

unterirdischen Aussenräumen stehen.

Ich würde die Leeren nicht in den

Vordergrund schieben. Genauso wichtig
ist das Kellergeschoss, das das Fundament

des Museums bildet, die Form

des Gebäudes selbst und die gerade

Linie der Leeren, die den gesamten Bau

durchquert. Die Leeren sind nur ein Teil

eines ineinander greifenden Ganzen.

Im Gebäude selbst nimmt man die Leeren

nicht so deutlich wahr. Man beachtet

die Räume des Museums und kommt

zu den Brücken, sieht die Leeren

vielleicht von unten und spürt: Da ist noch

etwas anderes. Kein Ausstellungsraum,

Betonschächte mit veränderter Akustik,

anderer Temperatur kurz: unterschiedlich.

Ist aber die nicht vorhandene Architektur

trotzdem Architektur?

Das ist doch kein Widerspruch. Auch

die Leute vom Senat sagten immer:

Herr Libeskind, die Leeren sind bloss

ein Konzept, aber wenn wir sie bauen,

geben wir Tausende von Mark für nichts

aus! Genau, habe ich geantwortet, es

ist eben kein blosses Konzept, es ist

Teil des Gebäudes. Es ist ein Raum im

Gebäude, der erfahren werden muss,

als Leere, als Höhe, die auch den

städtischen Massstab des Baus vermittelt.

Und selbstverständlich ist es auch ein

Raum zum Nachdenken über das, was

sie im Museum gesehen haben, und

noch mehr über das, was sie nicht

sahen, die vollständig ausgerottete

Kultur nämlich, die nie wieder aufleben

kann, auch mit Ausstellungsgegenständen

nicht, mögen sie nun aus

Tel Aviv oder New York herbeigebracht

werden.

Bauen Sie eine Art <architecture

parlante^ Sprechende Architektur oder

stumme?

Keinsvon beiden. Ich habe mich nie auf

Leute wie Boullé oder Ledoux gestützt
und ihre Revolutionsarchitektur, die

Geschichte erzählen will. Ich bin aber

auch kein Anhänger jenes Mystizismus
der reinen Architektur, die sich abhebt

von allem, was die Leute über

Architektur je lasen, wissen oder denken. Ich

denke, meine Architektur ist
zeitgenössisch. Selbstverständlich erzählt

sie ihre Geschichte, das Museum ist

keineswegs eine neutrale Schachtel,

der sie alles antun können, wie die

sogenannten Universalräume, die sie auf-

und unterteilen können, wiesie wollen.

Nein, durch seine Form und Konstruktion

will der Bau etwas mitteilen.

Wie reagieren denn die Leute auf Ihr
Gebäude?

Ich weiss es nicht. Fragen Sie das

Publikum. Einige halten es für sehr

ungewöhnlich, andere für klassisch, wieder

andere für traditionell, nochmals

andere für neuartig. Es mag sein, dass es

Anteile von verschiedenen architektonischen

Haltungen hat, denn es

verkörpert ja auch verschiedene, manchmal

unvereinbare Elemente.

Sind die Besucher in der Lage, zu erfassen,

was Sie ihnen mitteilen wollen ?lst Ihre

Architektursprache privat oder

allgemeinverständlich

Der Besucher wird nicht merken, was

ich ihm sagen will, sondern was das

Gebäude ihm sagt. Ich musste das Museum

den Bauarbeitern nicht erklären,

ich hielt ihnen nie einen Vortrag über

Berliner Geschichte und trotzdem

wussten sie sehr wohl, worum es ging.

Darüber hinaus gibt es zwei

Betrachtungsebenen. Wir verkehren mit Worten,

das Gebäude aber muss sich mit

Räumen mitteilen. Das Museum ist

m.
~nf.

'* ?^W"

WSi Xh
¦¦¦-.'w

Links: Blick über das Museum

Richtung Innenstadt
Rechts: Der Blitz des Jüdischen
Museums mit der Geraden der
Voids. Darüber der U-Block des

barocken Berlin Museums

^J



oneller Architekt

31

nicht eine Metapher, sondern ein

konkreter Bau, ein Werk der Architektur in

der Stadt. Darum muss es auch mit
architektonischen Mitteln wirken, auf allen

Ebenen, von der Funktion bis zur Poesie.

In Berlin wurde der Holocaust geplant und

gelenkt. Sie bauen hier nun ein Jüdisches

Museum, das noch keine Sammlung hat
und dessen Inhalt noch unklar ist. Ist dies

ein Auftrag wie ein anderer?

Nein, keineswegs. Ursprünglich hiess

die Aufgabe Erweiterung des Berlin

Museums und Jüdisches Museum. Wie

kann man die Geschichte Berlins
weiterführen über den Abgrund hinweg,
den der Holocaust aufgerissen hat,
über die tiefgreifende Veränderung der

Kultur dieser Stadt hinweg. Natürlich

gehörtdieSammlungdazu und wiedas
Museum die wiedervereinigte Stadt

darstellt, aber das Gegenüberstellen

derVergangenheit mitderZukunft, das

ist die Aufgabe des Museums.

Dieses Gebäude könnte nirgendwo
anders stehen und nur hier kann es diese

Form haben. Ich plane auch das Jüdische

Museum in San Francisco, das

sieht vollkommen anders aus. Die

Geschichte der jüdischen Gemeinde von
San Francisco und von Berlin sind nicht

zu vergleichen. Schon der Grund ein

jüdisches Museum zu bauen, ist völlig
anders. Die Geschichte Berlins ist so

einmalig, so unglaublich und so

ungeheuerlich, dass die Notwendigkeit dieses

Museums alle Regierungswechsel
und Senatoren überlebt hat.

Vor vier Jahren veriiessen Sie mit
Türenknallen Berlin, heute leben Sie wieder
hier. Kann ein Jude heute in Deutschland,
in Berlin, leben?

Nun, ich lebe hier. Damals war der

Druck so gross, dass ich ging. Doch ich

bin nicht des guten Wetters wegen
zurück gekommen. Ich gewann die

Wettbewerbe für ein Museum in

Osnabrück, für die Musikhalle in Bremen

und fürdieLandsberger-Allee in Berlin.
Ich musste zurück kommen, denn ich

baue und mache nicht einfach Projekte

für die Zeitschriften. Es ist eine

Verpflichtung. Berlin wurde ein Teil meiner

geistigen Welt, war es immer schon,
auch wenn ich nicht hier war. Berlin

gehörte zu meiner Familiengeschichte.
Mein Onkel hat 1933 an der Humboldt-

Universität doktoriert und wurde später

in Palästina ein berühmter Schriftsteller.

Welcher polnische Jude war
nicht irgendwie mit Berlin verbunden?

Und was ist mit dem Steinernen Berlin?
Eine Zeit lang sah es so aus, als gäbe es

in Berlin die Steinfront, angeführt von

Senatsbaudirektor Stimmann, und allein

gegen diese Leute kämpfend Daniel

Libeskind.

Eigentlich habe ich Glück gehabt. Wäre

das Museum früher gekommen, wäre

es nicht gebaut worden. Wer wollte
damals schon ein jüdisches Museum?
Ein Jahr später wäre es verhindert worden.

Denn es passte nicht in dieses
verrückte Metropolenfieber hinein. Wir

brauchen dieses Museum nicht, weil es

jüdisch ist, hat der Senatsbaudirektor
wörtlich gesagt. Gebaut wurde es trotzdem.

Mies, Mendelsohn, Scharoun

werden in dieser Stadt totgeschwiegen.

Heute allerdings ist die
Steinarchitektur allerorten sichtbar und die

Leute fragen sich: Ist es das, wovon wir
träumten?

Das Gebäude hat keine Fassade, sondern

eine Umhüllung, die durch die Schnüre

der Fensterschlitze zusammen gehalten
wird. Ich sah das Gebäude im Rohbau und

frage mich heute: Warum ist es keine

Betonkonstruktion mehr? Hat es nicht an

Schärfe verloren?

Viele meiner Kollegen haben mir

gesagt: Mach eine Sichtbetonfassade.
Mir war aber von Anfang an klar, dass

die Tragkonstruktion hinter dieser dünnen

Metallhaut verschwinden sollte,
die das Ganze wie eine vereinheitlichende

Hülle umgibt. Das war meine

Absicht und ich blieb dabei. Denn das

Museum will weder seine Materialität
noch Konstruktion zeigen. Von aussen

gesehen ist es eine starke und

geschlossene Form, die keine Fragen
aufwirft wie zum Beispiel Anfang,
Aufstieg, Ende und Neubeginn der
deutschen Geschichte. Innen aber, wo die-

Ansicht von Süden. Im Vordergrund
die Betonstelen des E. T. A.

Hoffmann-Gartens, den man vom

Untergeschoss her betritt

yL

Ider: Bitter Bredt

Blick in einen der leeren Säle mit
dem Netz der Lichtschlitze

X



32

«*

Mr

Blick vom Untergeschoss in die

Kaskadentreppe, die alle Geschosse

erschliesst

Ein Abschnitt des Voids. Leerer,

karger, unbeheizter Raum. Ein Bild
für die, die heute fehlen, weil sie

ermordet wurden

Querschnitt in der <Längsachse>,

der zeigt, wie die Besucher durch das

bestehende Gebäude ins Untergeschoss

des Neubaus geführt werden

Q 0

y
a
EDU



se Geschichte dargestellt wird, ist es

schwierig, die Teile zusammenzusetzen,

und man verliert die Kontrolle. Das

wollte ich als räumliches Bild von
Anfang an. Der Unterschied zwischen aussen

und innen war immer ein Teil des

Entwurfs.

Wie haben Sie alle die politischen Stürme

überstanden, das Gezänk um die

Notwendigkeit des Museums und die Streiterei

ums Geld?

In meinem Pass steht von Hand

eingetragen: Aufenthaltsbewilligung zur
Planung und Durchführung des
Jüdischen Museums. Ich bin vermutlich der

einzige Architekt, der einen

handschriftlichen Eintrag im Pass hat. Am

Zoll fragt mich der Beamte jedesmal:
Ist es nun fertig? Die Bewilligung gilt
nur für dieses Gebäude. Und ich dachte,

das ist meine Aufgabe, sie steht
sogar in einem Staatspapier. Und daran

habe ich mich gehalten, ich musste das

Museum bauen. Ich hätte auch in Los

Angeles bleiben und einen

Kontaktarchitekten im Berlin haben können.

Aber meine Frau und ich müssten
einfach hier sein. Wir müssten die Leute

kennen lernen, wir müssten sie

überzeugen

doch wie haben Sie sie überzeugen
können?

Das war weniger ich, es war das Museum

selbst. Wäre es nur ein wenig
(sauberer) gewesen, hätte es die Dinge nur
ein bisschen veredelt, hätte es sich

etwas mehr geduckt, wäre es nie gebaut
worden. Man sollte den Geist dieser
Stadt nie unterschätzen, der ein Teil

ihrer Geschichte ist. Es liegt hier etwas in

der Luft und die Leute können nicht so

einfach hinters Licht geführt werden.
Das ist spannend, aber ich weiss nicht,
wie es funktioniert.

Wären Sie nicht hier gewesen, so wäre das

Museum auch nicht gebaut worden?

Nie, sehen Sie, die meisten Wettbewerbe

in dieser Stadt wurden nie

gebaut. Vielleicht wurde auch meinem

Projekt der erste Preis gegeben, in der

Erwartung, es nie bauen zu müssen. Ich

war der erste ausländische Architekt,
der in Berlin ein Büro aufmachte.
Niemand war darauf vorbereitet, ich ebenso

wenig. Als ich kam, war für das

Museum kein Geld da und kaum jemand
hatte die Absicht, es zu bauen. Es war
abenteuerlich.

Wie werden die Museumsleute - wenn es

je fertig wird - dieses Museum gebrauchen?

Ist es eine leere Hülle?

Nun es gibt einen Direktor, der die

Bedeutung des Jüdischen Museums den

Leuten klar machen kann, und die
politischen Auseinandersetzungen sind

vorüber. Doch das Gebäude war von

Anfang an Teil dessen, was gezeigt und

wichtiger noch, was nicht gezeigt werden

kann. Und warum sollte es einfach

sein? Ist es denn eine banale
Geschichte? Es genügt nicht, einige Me-

noras oder Thorarollen auszustellen.

Was wird in 20, in 50 Jahren sein?

Ich bin kein Prophet, aber ich denke,
das Museum ist ein traditionelles
Gebäude. Aber es kann vieles geschehen.

Selbst das Kolumbushaus von
Mendelsohn wurde 33-34 als Gefängnis
benützt. Aber ich bleibe optimistisch,
diese Stadt hat eine grosse Zukunft.

Sind Sie nicht ein Architekt für die

Intellektuellen, fürdie Bildungsbürger und die

Belesenen?

Nein, ganz sicher nicht! Im Gegenteil.
Was immer man mir für Etiketten
aufklebt oder wie immer ich tönen mag,

glaube ich, dass meine Architektur

allgemeinverständlich ist. Ich vermute,
dass die Kritiker mit meiner Arbeit
mehr Mühe haben als das Publikum.
Ich sehe das zum Beispiel in London.

Die gewöhnlichen, konservativen Leute

in South Kensington, wo ich ein neues

Museum plane, die sagen: Das ist

nicht zu hoch für uns, Mr. Libeskind,
wir verstehen, was Sie wollen. Und

trotzdem, warum sollte Architektur
nicht Teil der höchsten geistigen
Ansprüche sein? Sie ist es immer gewesen.

Architektur ist ja die Verbindung
der verschiedenen Kunstgattungen,
warum sollte sie da eine mittelmässige
Manipulation technokratischer Formen

sein?

Wir müssen aber die traditionelle Rolle

betrachten, die Architektur immer

gespielt hat, die schon damit beginnt,
zu fragen: Warum lohnt es sich ein

Gebäude zu bauen?

Hätten Sie nicht auch Musiker, Philosoph
oder sogar Rabbiner werden können?

Sicher! Und ich wares auch. Ich warein
rabbinerartiger Lehrer und Berufsmusiker

war ich auch. Warum sich selbst
in einer Sache einsperren? Hier
wiederum sind die traditionellen Architekten

ein Vorbild. Wäre Michelangelo
nicht ein so unglaublich guter Architekt

gewesen, wäre er der berühmteste
Dichter seiner Zeit geworden.

Was sagt Ihnen 1998 das Wort
Dekonstruktivismus?

Es ist ein Wort, das ich nie benutzte.

Philip Johnson führte es 1988 mit der

grossen Ausstellung im Museum of
Modern Art in die Architektur ein. Ich habe

mich um den Begriff nicht gekümmert.

Aber Dekonstruktivismus hat mit
meiner Arbeit wenig zu tun. Denn das

Wort gründet auf Verneinung und

Ablehnung der Tradition. Davon distanziere

ich mich. Wenn ich sehe, wie der

Perspektivische Darstellung des

Projektes. Oben die Baukörper
von Alt- und Neubau, darunter die

Verteilung des Untergeschosses
im Neubau und höher gesetzt das

Rückgrat der Voids

é
/

33

Die Geometrie von Blitz und Gerader

ergibt im Innern spannende
Raumformen

WmWW

Begriff auf andern Feldern verwendet

wird, so weiss ich, das lässt sich nicht

auf Architektur übertragen. Da geht es

immerum Konstruktion, nie um Dekon-

struktion. Und wenn man Architektur

mächt, muss man an eine hoffnungsvolle

Zukunft glauben. Ein Schriftsteller,

ein Filmemacher oder ein Maler

brauchen das nicht. Architektur kann

niemand alleine machen, immer muss

man eine Gruppe überzeugen und

immer braucht es Zeit, nichts ist sofort

fertig. Der Begriff Dekonstruktivismus
hat mehr Probleme geschaffen als gelöst.

Behaupten Sie von sich: Ich bin ein
traditioneller Architekt?

Ironischerweise ja, genau das bin ich.

Ich bin einer der traditionellsten
Architekten, die ich kenne.


	Danbiel Libeskind - ein traditioneller Architekt : Benedikt Loderer sprach mit Daniel Libeskind über das jüdische Museum in Berlin

