
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 9 (1996)

Heft: 9

Artikel: Wieviel Haltung braucht der Mensch?

Autor: Müller, Alois Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-120427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-120427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAU DEN LUKAS

Wieviel Haltung
braucht der Mensch?

Gestalterinnen und Gestalter haben Haltung. Eine

gestalterische Haltung. Der zweite Schritt: Diese

Haltung ist immer «Stil». Man hat Haltung, und
diese Haltung ist der eigene Stil. Der dritte Schritt:
Diese Haltung ist Stil, und dieser materialisiert sich

in bestimmten Formen, in einer bestimmten Ästhetik.

Vierter Schritt: Hinter dieser Ästhetik steht eine

Ethik. Deshalb hat, wer eine gute Haltung hat,
einen guten Stil, ist ästhetisch auf der richtigen Seite

und ein ethisch guter Mensch. Der Rose von
Gertrude Stein: «a rose is a rose is a rose is a rose ...»

entspricht auf der Seite der Gestaltung: Haltung ist
Stil, ist Ästhetik, ist Ethik. Gemeint ist selbstverständlich:

Gute Haltung ist guter Stil, ist gute
Ästhetik, ist «gute» Ethik. Und das heisst
selbstverständlich auch: Schlechte Haltung führt
zwangsläufig zu «schlechter» Ethik. In den

Gestalterdiskussionen landet man traditionell und
unausweichlich immer in der Ethik, und zwar viel zu
schnell und gradlinig.

Machen wir kurz zwei grundlegende Einsichten in
die Moderne, und verweilen wir zunächst einen

Moment beim grossen Soziologen und
Modernetheoretiker Max Weber, der im Jahre 1917 schreibt:
«Je nach der letzten Stellungnahme ist für den
einzelnen das eine der Teufel und das andere Gott, und
der einzelne hat sich zu entscheiden, welcher für
ihn der Gott und welches der Teufel ist. Und so

geht es durch alle Ordnungen des Lebens hindurch.
Der grossartige Rationalismus der ethisch-methodischen

Lebensführung, der aus jeder religiösen
Prophétie quillt, hatte die Vielgötterei entthront

zugunsten des <Einen, das not tut> -, und hatte dann,

angesichts der Realitäten des äusseren und inneren
Lebens sich zu jenen Kompromissen und

Relativierungen genötigt gesehen, die wir alle aus der

Geschichte des Christentums kennen. Heute aber

ist <religiöser> Alltag. Die alten, vielen Götter,
entzaubert, und daher in Gestalt unpersönlicher
Mächte, entsteigen ihren Gräbern, streben nach

Gewalt über unser Leben und beginnen untereinander

wieder ihren ewigen Kampf. Das aber, was

gerade dem modernen Menschen so schwer wird,
ist: einem solchen Alltag gewachsen zu sein.»

In der durch Rationalisierung entzauberten
Moderne kehren die alten Götter wieder: Der christli¬

che Monotheismus macht einem neuen Polytheismus

Platz. Dieser neue Polytheismus ist aber kein
konkreter Kampf von Göttergestalten mehr,
sondern ein abstrakter Kampf der Werte: Moderne ist
Polytheismus der Werte. Diese Werte verlangen

Anerkennung und liegen deshalb miteinander im
Streit. Insofern zwingen sie uns zur Wahl. Diese

Wahl ist von der Art, dass wir, indem wir einen

Wert bejahen, den andern verneinen müssen. Ihr
haftet deshalb etwas Existentielles an.

Die «Gestaltermoderne» wollte diesen Wertekampf

nie richtig begreifen, und zwar deshalb

nicht, weil sie sich nicht vom christlichen
Monotheismus lösen konnte.

Im Jahre 1710 veröffentlicht der Philosoph Gottfried

Wilhelm Leibnitz mit seinem Buch «Die
Theodizee» eine letzte Verteidigungsschrift der

Güte Gottes. Neu an dieser Philosophie ist, dass

der Mensch erstmals Gott den Prozess macht. In
früheren Theodizeen war die Schöpfung gut, aber

Gott musste menschengemachte Übel in der Welt
zulassen, damit die Menschen mit ihrem freien
Willen entscheiden können, wie sie mit ihnen fertig

werden. Die Übel sind gleichsam die Trainingschancen

für die Menschen, und am Umgang mit
dem Widerständigen, Bösen und Schlimmen zeigt
sich, wer ein gottgefälliger Mensch ist. Bei Leibnitz

jedoch ändert sich die Argumentationslage:
Gottes Schöpfung ist nicht mehr die beste aller

möglichen Welten, sondern nur noch die Kunst des

Bestmöglichen. Darum muss Gott, wie der Politiker

bei seiner «Kunst des Möglichen», die Übel in
Kauf nehmen und zulassen. Das geheime
Grundprinzip dieser neuen Theodizee ist darum der Satz:

Der Zweck heiligt die Mittel.

Das fürchterliche Erdbeben von Lissabon 1755

gibt dieser letzten christlichen Schöpfungsbetrachtung

den Gnadenstoss. Es kommt jetzt ein

gottloses Zweck-Mittel-Denken ins Spiel. Die

Denkfigur lautet dann: wenn - erstens - der Zweck
die Mittel heiligt und wenn man - zweitens - nicht
mehr glaubt, dass die Übel für den guten Zweck in

Kauf genommen werden müssen, und wenn - drittens

- der Zweck ein guter sein soll, dann folgt daraus:

Schlechte Mittel dienen einem schlechten

Zweck und gute Mittel einem guten Zweck. Die

Mittel müssen also selbst auch heilig werden: Der

Zweck, der Gebrauchswert, die Funktion -je nach

Vokabular - heiligt die formalen und materialen

Mittel. Der Satz: «Form follows function» heisst

dann: Die Mittel müssen heilig werden, beispielsweise

als materialgerechte Form, damit der gute
Zweck sich erfüllen kann.

Das Programm des gestalterischen Monotheismus

ist ein Programm nach dem Tode Gottes, und es

postuliert: Entübelung der Welt durch gute Güter,

statt durch die Güte Gottes. Die guten Güter sind

jetzt die Trainingschancen, an denen der Mensch

wächst, und die Geschmackserziehung wird zur

Erziehung zum guten, richtigen Leben. Wir sind

bereits hier bei der Gleichung: Richtige Moral ist

richtige Ästhetik, ist richtiger Stil, ist richtige
Haltung. Die ersten Bücher, die diese Gleichung
aufstellen, sind Bücher, die in England Ende des 18.

Jahrhunderts Geschmackserziehung lehren: Im
Wort «taste» ist die Vermischung von Ethik und

Ästhetik, Stil und Lebensstil vorgeprägt, die aus

der Moderne-Diskussion nicht wegzudenken ist.
Es kämpfen deshalb bis heute auch in der Gestaltung

und in den Haltungsdiskussionen diese beiden

Prinzipien miteinander, die beide modern sind

und beide ihr Entstehen dem Tod Gottes verdanken;

der säkularisierte Monotheismus und der
gerade daraus erwachsende Polytheismus. In den

Diskussionen hat es der Polytheismus immer
schwerer. Denn darüber zu sprechen heisst ja über

Vielgötterei, und das heisst über Vielfalt sprechen;
stellen wir ernsthaft die Frage nach Vielfalt, dann

wird sich herausstellen, dass die Vielfalt viel
schwieriger zu begreifen ist als die Eindeutigkeit,
die Einheit, die Einfalt, die religiös nicht von
ungefähr das Prädikat «heilig» erhalten hat.

Anerkennung von Vielfalt hat mit Anerkennung
des anderen zu tun, und gerade dies scheint für viele,

die politisch für die Anerkennung der andern

plädieren, im gestalterischen Bereich sehr schwierig

zu sein. Das andere als das andere stehenzulassen

und nicht den Versuch zu unternehmen, das

andere auf das eine zurückzuführen, das ist die

grosse Geste der Anerkennung.

Die Haltungsdiskussionen, die immer ethische

sind, sind damit selbstverständlich immer auch

14 Hau den Lukas HP 9/96



B

s.

W^>vV

*-3 vssAt

Z*
V 10i «r

^

p"

K
««s

^3 ^
^

SS
äS©ä§

j^gjr

f̂

Diskussionen um Formen, die ästhetisch die

Errungenschaften der Moderne verkörpern sollen:

Demokratie, Freiheit, Menschenrechte. Aber dafür

gibt es keine zwingenden Formen, und gerade die
moderne Welt hat in den Künsten das ausgebildet,
was der Philosoph Odo Marquard «aufgeklärter
Polytheismus» nennt: Der moderne Roman
erzählt, im Gegensatz zur immergleichen mythischen

Erzählung, verschiedene Geschichten. Diese

vielen Geschichten beziehen ihre
Überzeugungskraft aus der Entmischung von harter Realität

und variantenreicher Dichtung. Diese

Vielgötterei ist nicht eine antike, die sich auf eine
feststehende Götterwelt bezieht, sondern eine entzauberte,

da sie den Schritt aus dem Kult in die
Bibliothek macht: Man muss nicht glauben, man darf

aber teilhaben an einer modernen, von Künstlern

geschaffenen vielstimmigen Welt, Weltinterpretation,

Weltsicht und Weltanschauung. Aufgeklärt ist
der moderne Polymythos, weil er gerade kein
wirklicher Polytheismus ist, sondern ein reflektierter,
ein bedachter, ein bewusster, dem deswegen eine

humanisierende Kraft zugesprochen werden kann.

Moderne Kunstwerke übernehmen die Funktion

von Mythen, die unverzichtbar für die menschliche

Existenz sind und zugleich durch kein anderes

Medium der Selbstvergewisserung und Weltdeutung

ersetzbar.

Kehren wir jetzt zur Haltung zurück. Sie ist

berechtigt als individuelle Haltung, gleichsam als

«Künstlerhaltung». Wird sie jedoch verallgemeinert,

wird sie problematisch, weil sie moderne

Vielfalt nicht mehr zulässt. Gerade die Gestaltung
hinkt hier hinter den Künsten zurück, und zwar
nicht deswegen, weil sie nützlich sein muss, weil
sie gleichsam «halten» muss. Die Vielfalt, die die

moderne Welt trotzdem auszeichnet, war den

Gestaltern immer eher ein Dorn im Auge, und zudem

spricht man nie über die ästhetischen Verluste, die

auch zu beklagen sind. Wenn die Historiker langsam

das 20. Jahrhundert aufzuarbeiten beginnen
und es im Rückblick auch als das Jahrhundert der

Totalitarismen dasteht, wäre es auch an der Zeit,
die gestalterischen Totalitarismen und ästhetischen

Fundamentalismen aufzuarbeiten.

Vielleicht braucht der Mensch - der die Errungenschaften

der modernen Welt, kurz: Demokratie,

Säkularisierung und Menschenrechte, schätzt und

nicht aufgibt - nicht so viel Gängelung durch Halt
und Haltung, wie Gestalter immer geglaubt haben.

Er ist nämlich polytheistisch eingeübt. Ich meine,
dass hier Gewaltenteilung, Vielfalt und Vielstimmigkeit

endlich auch positive Werte werden sollten,

die wohl im Streit liegen - aber modern ist

eben, diesen Streit zivilisiert auszutragen, als

Meinungsstreit mit Anerkennung des andern.

Ein paar alte Wörter bekommen somit wieder

Konjunktur. Statt von Stil musste man im Zeitalter der

Vermischung, des Samplings, wieder von Manier

sprechen: von der betonten Künstlichkeit, von der

Mischung und dem Concetto, dem Einfall des

Gestalters. Man musste diese Welten, für die es den

englischen Ausdruck «sophisticated» gibt, wieder

aufwerten.

Und man musste das Wort Eklektizismus endlich

wieder im alten aufklärerischen Sinne in Umlauf

bringen, so wie Diderot es in der Enzyklopädie
definiert hat: «Der Eklektiker ist ein Philosoph, der

das Vorurteil, die Überlieferung, das Althergebrachte,

die allgemeine Zustimmung, die Autorität,

ja alles, was die meisten Köpfe unterjocht,
mit Füssen tritt und daher wagt, selbständig zu denken,

und aus allen Philosophien, die er rücksichtslos

und unvoreingenommen untersucht hat, eine

ihm eigentümliche Hausphilosophie zu bilden.»

Eine bessere Definition für aufgeklärten
Polytheismus gibt es nicht: Hausphilosophie statt

Haltungsphilosophie. Alois Martin Müller

HP 9/96 Hau den Lukas 15


	Wieviel Haltung braucht der Mensch?

