
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 8 (1995)

Heft: 6-7

Artikel: Zur Lage der Bilder und Dinge

Autor: Reck, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-120177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-120177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY

Zur Lage der Bilde

fei 3- äfc «Amerikas Zivilisation ist hieroglyphisch.» (Vachel Lindsay, 1915)

\ \

Hieroglyphen sind «heilige Zeichen», Bilder,

die auf ein Undurchdringliches verweisen. Für

die Ägypter war in die Bildhaftigkeit ihrer

Schrift die kosmische Sichtbarkeit ihrer Götter

mit eingetragen. Hieroglyphen haben

einen Sprach- und einen Weltbezug. Jenseits

der Sprachzeichen fasst nur das Bild die Welt

unmittelbar. Hieroglyphen bestimmen auch,

mindestens nach Freud, die Sprache des

Traumes. Längst sind bestimmte Hieroglyphen
über die Medien präsent: als kinematographi-
sche Traumfabrik, Inszenierung von Stars,

Lockung von Logos. Das Alphabet der

Hieroglyphen ist nicht begrenzbar. Immer neue
Leitbilder, aber auch anschauliche Begriffe können

zu den bereits etablierten Formeln dazu-

treten. Da die Wortsprachen immer nur von

wenigen verstanden werden, entwickelte sich
in Europa seit der Renaissance die Überzeugung,

eine allgemeine Sprache bestehe in

jenem Überschuss der Bilder, der ein Spiegel
der geheimnisvollen Natur sei. Hieroglyphisch
sind aber nicht nur Phantasien von Künstlern.

Auch Wissenschafter träumen von einer
bildhaften Entschleierung der tiefen Weltgeheimnisse.

Die Ordnung des Wissens ist dazu nur

eine, wenn auch notwendige Vorstufe. Denn

die eigentliche Erfüllung versprechen nur die

hieroglyphischen «Gottesworte».

Enzyklopädie als Ideal umfassender Erkenntnis

bedeutet ursprünglich: Umkreis des

Wissens. Altertum und Mittelalter haben darunter
die Ordnung der sieben freien Wissenschaften

verstanden, die damals noch Künste hies-

sen. Die Neuzeit strebte im Zeichen des

Enzyklopädischen die universale Ordnung aller

Phänomene und Erkenntnisse in einem einzigen,

reich verästelten und eindeutig
überschaubaren System an. Gegen solche
Allmachtsideale vermerkten die Enzyklopädien

des 18. Jahrhunderts, die Aufklärer um Diderot,

d'Alembert und Rousseau kritisch, man

solle sich auf das für eine Lebensform

Notwendige beschränken. Heute, im Zeitalter der
Telematik wird jedoch wieder der alten
Globalvision gehuldigt. Der digitale Code ist in

der Tat ein Modell universaler Registratur. Der

Wahn, alles möge geordnet und abrufbar

sein, setzt auf Trennschärfe, wo das Hieroglyphische

Entgrenzung und Ausfransung
verspricht. Zwei seit langem bekannte und so
verschiedene Modelle bestimmen auch heute

noch unsere Einbildungskraft, sie kommen

voneinander nicht los. Bloss: Sind sie wirklich
Feinde oder nicht doch Kehrseiten derselben

Dass sich designtheoretisch alles mit allem
verbinden lässt, ist Mode geworden, in den achtziger
Jahren gar zum Standard eines angeblich immateriellen

Theoriedesigns. Telematisierung und zum
Medienverbund erweiterte Kommunikationstechnologien,

fundamentalistische Kriege und neue

Rücksichtslosigkeiten, Attraktivitätsgier und der
indiskrete Charme von Macht und Privileg bilden
neue Denk-Koordinaten. Ein Vorschlag zur
Neuorientierung des Gegenstandsfeldes von
Designtheorien ist im Zeitalter von Glamour und Kult
jedenfalls unabwendbar geworden.

Die These vom unsichtbaren Design hatte denVorzug,

einer nicht auf Dinge beschränkten Gestaltung
einen fast unbegrenzten Geltungsraum zu
verschaffen. Von ihrem Ansatz her war diese Art
Beschreibung der Welt als Design nichts weniger als

Universalphilosophie, Kosmologie, Metaphysik,
Naturgeschichte und Evolutionstheorie. Sie
entwarf eine neue Enzyklopädie, die, wie alle deren

Vorläuferinnen, Ordnung in eine Welt von Bildern
zu bringen trachtete. Eine Zeit lang schien es, als

liesse eine zum entropischen Ende verwaltete Welt
über das Schillern der Bilder, den Kult des Häss-

lichen, die Umwertung des Funktionalen eine kleine

Aussicht offen auf ein anderes, ein Versprechen,
ein Jenseits der Zwänge.

Über die Diktatur der Bilder ist viel geschrieben,
noch mehr lamentiert worden. Ihre Einschätzung
bleibt zwiespältig. Ohne Zweifel leben wir im
Bann magischer Bilder. Das zeigt sich an

Sehnsüchten und Körpertechniken, Selbstbildern
und machtvoll erlittenen Mediatisierungsvorgän-
gen, an Normierungen der Information, aber auch

an Versprechungen des Kulturbetriebs. Auswirkungen

und Stellenwert dieser Phänomene sind
ungewiss und unbestimmter als die grosse Klage um
die Gefährdung der Kultur durch jeweils neue
Medien. Sicher ist aber, dass ein Formprinzip der Neuzeit

erst heute, im Zeitalter technischer Bilderflüsse,

zu seiner Entfaltung kommt. Das bezeichnet

die eine Seite. Die andere: Die Neuzeit ist auch

durch eine Suche nach dem universalen System der

Verzeichnisse, nach einer totalen Ordnung des

Wissens, durch die Euphorie der Enzyklopädien,
gekennzeichnet. Fortschritt und Technologiean¬

wendung sind Effekte des enzyklopädischen
Systems. Der Zauber der Hieroglyphen, der Bilder in
den Dingen selbst, gründet in anderem und gehört
doch zum Triumph des Enzyklopädischen: als eine

Kehrseite der gemachten Ordnungen, als
Aufschein eines Göttlichen, Aufweis der Verschlingungen

einer hermetischen Weltwirklichkeit,
zuletzt gar der Tiefengestalt von Natur schlechthin.
Nur an den Bildern, so schon die Überzeugung

hieroglyphensüchtiger Renaissancekünstler, öffnet
sich der Raum der Schöpfung. Denn die gesamte

Technologie-Innovation der Renaissance hat sich

im Bereich des Wissens nie von einer exklusiven
und hierarchischen Kommunikation lösen können.

Nur in Hieroglyphen, den Bildern jenseits der

beschränkenden, immer nur für einige verständlichen

linguistischen Techniken, zeige sich die geheime
und darum wahre Sprache der Natur für alle
Menschen gleicher Weise.

Hieroglyphische und enzyklopädische Systeme
lassen sich in einer idealtypischen, also spekulativen,

nicht-empirischen Geographie auf den alten
und den neuen Kontinent, Europa und die USA
aufteilen. Es geht nicht um zwei Territorien, aber zwei
Mentalitäten, deren zweite den verbotenen und

verschobenen Traum der ersten realisiert hat und
darob zum Traumland schlechthin geworden ist.
Da der Traum nach Freud eine Landschaft des

Hieroglyphischen ist, kann die rasant zunehmende

Faszination am Hieroglyphischen, die den neuen
Kontinent belebt, nicht wundern. Man übersehe

nicht, dass diese Faszination zur Schwächung des

Computers führt und damit zu einer Krise des

Enzyklopädischen. Die freigesetzte Gewalt des

Hieroglyphischen markiert die Krise der Enzyklopädien

als Krise der Menschenrechte. Image,
Glamour, Prestige und Kult der Inszenierung markieren

die neue Währung einer perfektionierten
Illusion, die das Ideal europäischer Humanitäts-Rhetorik

auf der Ebene der Verführungen blamiert.

Eine Revision unvermeidlicher Funktionszwänge
sieht sich heute, im Unterschied zu den achtziger
Jahren mit Tendenzen konfrontiert, welche jede
festgefügte Aufspaltung der Welt in eine Sphäre
der Dinge und eine Sphäre der Bilder, ein Reich
der Funktionen und eines des Scheins, ein Territo-

HP 6-7/95



und Dinge

rium des Gebrauchs und eines der Täuschungen,
entschieden aushebeln. In dieser Grenzverwischung

spielt sich eine grosse soziale, kognitive
und ästhetische Umwälzung ab. Sie steht keineswegs

im Zusammenhang mit einem spätgeschichtlichen

Abfall von der Natur. Wie immer ihre

Umwälzungsenergien beschaffen sind: Sie geht
konform mit der Anthropologie, die sie zu einem
möglicherweise schmerzlich enttäuschenden, wohl
aber unvermeidlichen Anschluss bringt.

Vermeintliche Überlegenheit des Informationskultes

auf der einen, unübersehbarer Triumph des

Bilderkultes auf der anderen Seite. Viel Kalifornisches

lebt in dieser Doppelung, die
filmwirtschaftlich und zivilisationstechnologisch mit der

Heterogenität der Kulturen in einer formierten

Weltinnenpolitik aufräumen will. Amerikanische

Kultur, längst nicht mehr territorial begrenzbar,
sondern Verlängerung der europäischen Utopien,
wie deren Kippfigur, gründet in einer hieroglyphischen

Zivilisation. Alles gerinnt hier zum Idol. Die
elitäre Kultur Europas, welche die Herausbildung
des Wissens als Erziehung zur enzyklopädischen

Ordnung um jeden Preis einzusetzen bestrebt war

- ein Erbe der Aufklärungsbegeisterung des 18.

Jahrhunderts -, erweist sich für das Imaginäre, die

bewegenden Sehnsuchtsbilder und Paradies-Suggestionen

als einer Kultur unterlegen, die alle Dinge

zu sprechenden Bildern, alle Bilder zu

Erscheinungsweisen eines Göttlichen gemacht und die

Lebensweisen der Welt mit den zu Logos geronnenen
Hieroglyphen auf Artefakte verpflichtet hat.

Die US-amerikanische Faszination am Hieroglyphischen

wurzelt im Glücksversprechen, dasauf

das Individuum zugeschnitten ist und dem kollektiven

Zwang zur permanenten Selbstbegeisterung.
Die Selbstmissionierungsenergien der US-amerikanischen

Kultur, der «will to belief» (Wiliam
James), sind immer Elemente einer Massenkultur
gewesen. Anders als in Europa war in den USA die

Kultur der Masse nie ein Medium, in dem höhere

Werte herausgebildet und niedrige bekämpft werden,

sondern immer Produktionsmittel, Sozialisa-

tionsmedium und Darstellungscode. Die Telema-

tisierung, die Normierung televisueller Bildkonserven

sowie der Traum von einer angeblich frei¬

en Informationsgesellschaft, deren Datenhighway
schon jetzt zeigt, wie endgültig Information eine

gegen Geld und keineswegs frei tauschbare Ware

ist, sie bilden zusammen mit der postmodernen
Architektur die Oberfläche eines tieferliegenden
Phänomens: der Durchsetzung des Triumphs der

hieroglyphischen Zeichen im angestammten Feld der

enzyklopädischen Ordnungen. Die im Selbstbann

des Heiteren verkrampfte Negierung des Todes,

der Individualismus, die Verpflichtung auf Glück
und Reichtum, die Vergöttlichung des gesteigerten

Selbstempfindens und die Fixierung der Geltung
der Person auf die mediale Manipulation sozialer

Zuwendung mittels Glamour-Techniken - sie sind

Ausdruck einer komplizierten Verzahnung der

zwei gegensätzlichen und doch symbiotisch
aufeinander verwiesenen neuzeitlichen Kulturmodelle:

der kontrollierenden Ordnung des Wissens und

der magischen Aufladung der Bilder. Die imperiale

Überlegenheit solcher Kultur wurzelt im

Hieroglyphenkult.

Weil jeder sein Wunschbild durch die Projektionsmaschine

des Computers entwirft und über erweiterte

Selbst-Techniken seinem Körper einzeichnet,
versucht er, die perfekte Ordnungsmanipulation
und das Reich der aus Bildern herausbrechenden

Kräfte zu vereinigen. Solange der Verdacht im
Machtwahn des Enzyklopädischen schlummert,
die Sebstvervollkommnung des Subjekts gebäre

nicht den neuen Menschen, sondern nur ein weiteres

absurdes Glied in der endlosen Kette mediati-
sierter Prothesen, solange nicht das Geheimnis des

Lebens im Handlungszusammenhang des Banalen

aufscheint, sondern aufdie hermetischen Kräfte
eines bildhaft verrätselten Kosmos und eine sich

entziehende Schöpfungsgeschichte projiziert wird,
solange ist die Selbsttäuschung der Fiktionen
weiterhin eine Geschichte unaufhaltsamen Erfolgs.

Moral schien bis vor kurzem endgültig disponibel,
A-Moral besonders reizvoll und schick nur, was

der Steigerung des Selbstbewusstseins diente. Der

Zusammenhang der Funktionen ist heute wieder

unübersehbar und - selber amoralisch - unerbittlich

geworden. Prüfstein für eine Theorie der

Gestaltung ist nicht eine interne Logik der stofflichen

Welt, sondern die umfassende Modellierung an-

'A

/VWW\ rS m

M

MM

I !> *

u
'

\\\\

I WWr

« rS,
y'i-Wm

• '/<m
i i2^

IM

thropologisch verfügbarer Sinnlichkeit. Vielleicht
sind gerade wegen des gesteigerten Scheins und

der möglichen Manieriertheit die Vollendung der

«lingua franca» der Bilder und die Artifizialität des

Hieroglyphischen weltweit über das primär
Funktionale hinaus, das so oft der gewaltsamen Politik
des von oben eingesetzten Mangels gehorcht, ein

Gegenmodell gegen militante Fundamentalismen.

Die Gefährdungen des Denkens unterm Bilderverbot

erzwingen eine neue Designtheorie. Ihr
praktisches Ziel: Ästhetik als Regulativ der Unmöglichkeit

(des Lösens und Fassens) des Unmöglichen

zurückzugewinnen, das sich mit aller Gewalt

anschickt, das verbindlich Wirkliche der Welt zu

werden.

Hans Ulrich Reck geh 1953, ist Philosoph und Kunstwissenschafter. bis 1995

Professor und Vorstand der Lehrkanzel fur Kommunikationstheorie an der

Hochschule für angewandte Kunst in Wien. Dozent an den Höheren Schulen

für Gestaltung in Basel und Zürich. Seit Sommer 1995 Professor für Kunstgeschichte

im medialen Kontext an der Kunsthochschule für Medien in Köln

Zahlreiche Puhlikationen. zuletzt: Zugeschriebene Wirklichkeit (Königshausen

& Neumann. Würzburg 1994).

HP 6-7/95 Essay 15


	Zur Lage der Bilder und Dinge

