
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 7 (1994)

Heft: 5

Artikel: Bauhauspädagogik und kein Ende : der Bildhauer, Maler und Dozent
Martin Kolbe philosophiert über Gestaltungsschulen

Autor: Kolbe, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAU DEN LUKAS

Bauhauspädagogik um
Zurzeit wird über Fachhochschulen

diskutiert. Auch über solche für
Gestaltung. Es geht um Strukturen und

um Finanzen. Wenig hört man, was
denn die Studentinnen, Studenten und

die Lehrenden an einer solchen Schule

treiben möchten. Die Bildungsdebatte

ist zu nutzen für ein altes, wichtiges

Postulat: Die Deutschschweiz
braucht keine reformierte Gestalterschule,

sondern eine Kunstakademie.
Eine Tafel mit der Aufschrift MULIS
ET MUSIS (Für die Maultiere und

die Musen) hat der witzige Leibniz
über dem Stalltor anbringen lassen,

durch das auch der Weg in einen Saal

führte, in dem 1606 die erste deutsche

«Akademie der Künste und mechanischen

Wissenschaften» ihren Sitz in
Berlin hatte. Auch knapp dreihundert
Jahre später scheint es mir sinnvoll,
die beiden Gattungen zu verbinden.
Denn da es ja keine spezielle Muse für
die Bildenden Künste gibt, muss man
doch ein ziemlicher Esel sein, um sich
ihnen zu widmen. Und wie steht es mit
der Verknüpfung der Kunst mit der

Mechanik? Ist es ketzerisch, diesen

Begriff in der aktuellen Diskussion

gegen den der Gestaltung auszutauschen?

Ist denn die Frage nach der

Kunst, jenseits der Funktion ästhetischer

Prinzipien, den Möglichkeiten
ihrer Aneignung und Umsetzung
gegenstandslos geworden? Ich meine
nicht. Es ist an der Zeit, das gestalterische

Denken, mit seiner dominanten

«Anwendungsmentalität» zu
überwinden, denn es ist mit dem künstlerischen

nicht deckungsgleich. Die
hemmenden Ausläufer eines auf
rationales Kalkül reduzierten
«Bauhausgeistes» sind spürbar in der

weitgehenden Verschulung (oft bemerkbar

als Verstockung) gestalterischer
Probleme und ihrer vorrangigen
Zweckorientierung. Ausgearbeitete
Stundenpläne in allen Fachbereichen

sorgen für eine hierarchische

Programmierung elementarer Prinzipien,

die als ziemlich unabdingbar gelten.
Dazu gehört die fixe Vorstellung, dass

die zentrale Wurzel allen künstlerischen

Wirkens und Werkens im

«Handwerklichen» sitzt. Demnach

gibt es denn eine Leiter lernmässig zu

absolvierender Entwicklungsstufen,
über die hinauszugelangen zwar
erstrebenswertes Ziel bleibt, das jedoch
ohne das Rüstzeug eines «Lernstoffreservoirs»

unerklimmbar erscheint:

Die höheren Weihen der Freiheit werden

erst verliehen, nachdem diverse

Unfreiheiten geduldig und gehorsam

ertragen worden sind. Die «Wege zur
Kunst» zeigt schon die gesinnungs-

mässige Absicht: statt dass man

gleich mitten in der Kunst anfängt,
macht man sich mühsam zu ihr auf, da

man sie ausserhalb seiner selbst

vermutet; irgendwo anderswo. Die dann

dafür erforderlich gemachten Übungen

erinnern an Schwimmbewegungen

auf dem Küchentisch.
Meine These ist: Die Gestaltungsschulen

haben zum grossen Teil,
gemäss ihrem Menschenbild vom
«animal educandum», den Part der

«Mechanik» übernommen und

irgendwo in ihrem Zentrum der Kunst
einen kontrollierbaren Platz
eingeräumt. Daher ist auch die sogenannte
«Freie Kunstklasse», wie sie inzwischen

an fast jeder Gestaltungsschule

eingerichtet ist, nicht viel mehr als eine

zögerliche, halbherzige Konzession,

nicht zuletzt, weil es viel zu wenig

widerstreitende Positionen zu
erkennen gibt. Oder beginnt etwa schon

bei der «Doppelköpfigkeit» die
Verführung, der Verlust des Überblicks,
der Entzug der Kontrolle? Aber wie
soll man denn die Geister scheiden,

wenn hier oder dort nur ein einziger
sich behaupten darf?

Allein die Autonomie der Kunst bietet

die Möglichkeiten zu Einsichten
und Erkenntnissen ohne Einbezug
gewisser Verwertbarkeiten. Sie ist nicht
ästhetischer Faktor innerhalb gestal¬

terischer Systeme, sondern torpediert
die Regelsysteme. Keines kann ihre
anarchische Energie dauerhaft
zähmen. Denn Zulieferer aller künstlerischen

Formfindungen ist das

irreguläre Leben selbst, die in ihm sich

bildenden, unaustauschbaren

Erfahrungswerte poetisch-visuell empfindender

Menschen. Aufgabe der

künstlerischen Subjektivität ist, alles

Gesetzmässige, das in Normen und

Dogmen eingesperrt wird, zu

durchdringen und zu überwinden. Die
Künstler und Künstlerinnen sind - im
Unterschied zu den Aposteln des

Designs - unablässig Suchende der
Gesetze und niemals deren Anwender.
Ihnen geht es um Sinn- und nicht um

Funktionsfragen. Es braucht einen

uneingeschränkt separaten Ort, in
dem produktives Chaos sich
ungehemmt und «regellos» äussern kann,

an dem man sich sicher weiss vor den

Überfällen des Schulischen, den

Nachstellungen der Lehrkräfte, ihren
Wissenslisten und Wegvorschriften.
Allein eine unabhängige Kunstakademie

bietet ausreichend Raum, die

eigenen Freiheiten zu erproben, ihre

Grenzen, die nicht von aussen gesetzt,
sondern von innen gezogen werden

müssen, zu erforschen und die

«Privatsprachen» zu erkunden. Eine solche

Akademie soll eine Stätte des

Widerstandes sein: wider die Betonung
formalitischer Dimensionen des Ge-

setzmässigen; denn alle Grenzziehungen

müssen versetzbar sein, durch

Auflösung und Anpassung an ein
Unbekanntes umgeschaffen werden;
erwachsen sie doch einem verborgenen
innersten Anliegen, an welches sie

auch in der Rezeption appellieren.
Weil aber jedem Verständnis von
Schule eine Idee der vermittelbaren
Verwertbarkeit folgt, erweisen sich

alle didaktischen Programme als

kontraproduktiv. Die Kompetenz jeder
und jedes Studierenden ist es wert, ins

Spiel gebracht zu werden, solange zu¬

mindest, bis der subjektive Stellenwert

ermittelt ist. «Im Künstler
gelangt ein eigentümliches Weltbe-

wusstsein zur Entwicklung», schrieb

1876 Konrad Fiedler, und eben vor
dieser «Eigentümlichkeit» gilt es

nicht zurückzuschrecken, sondern sie

zu fördern und zu stärken. Ihre

Voraussetzung ist das ursprüngliche
Interesse an einer anderen Lebensform,
deren Notwendigkeit anfangs
vielleicht nur geahnt wird. Die Akademie
stellt Freiräume zur Verfügung, in
denen die und der einzelne dem eigenen

Willensimpuls auf die Spur kommen
kann - denn, kommt es nicht in der

Kunst (nicht anders als sonst im
Leben) entschieden darauf an,
herauszufinden, was der eigene Wille ist?

Die Akademie geht von der Voraussetzung

aus, dass Freiheit nicht unbedingt

die logische Konsequenz der ihr
vorausgeeilten Unfreiheiten ist; denn

der «Freiheitshebel» kann im Subjekt
direkt - und oft genug auch von ihm
selbst - angesetzt werden. Stoff und

Person, Arbeit und Leben verschmelzen

zu einer Einheit, die dem
postmodernen Postulat einer «vielheitsfähigen

Individualität» (Wolfgang
Welsch) entschieden entgegentritt.
Die Künstlerin, der Künstler ist
immer wieder auf andere Art und nicht
vorhersehbar eigensinnig, eigenartig,
eigenmächtig und, gerade wegen dieser

Qualitäten, die zunächst meist von
keiner Mehrheit akzeptiert werden,
unterscheidbar und unverwechselbar.

Und damit solches geschehen kann,
heisst Akademie auch: Institution zur
Förderung der Langsamkeit und der

Unvollkommenheit. Deshalb muss eine

solche Forschungsstätte, deren

Wirken nicht unbedingt soziale

Prosperität vermehrt, ihre Statuten und
Gehalte aus sich selbst konstituieren.
Wobei es keinesfalls darum geht,
Protagonisten der Beliebigkeit heranzubilden;

vielmehr ist eines ihrer
Wesenszüge, Ansprüche zu entdecken

14 Hau den Lukas



kein Ende

UA

zm
WS!

T5

S

il

¦V f7 t

ïiAf-': >

W/W

?' -ä~Mf '-à

¦Bt»
¦ ¦.-.¦:¦¦ :

m)»¦M

und eine langsam fortschreitende

Strenge zu entwickeln.
Widerstand ist geboten gegen
Einschränkungen radikal-subjektiver
Positionen, damit deren unabsehbare

und unerfindliche Lebendigkeit allen
zuteil wird, während sie in den vielen

gesetzten Gestaltungsstrategien zu
oft zu spannungslosen Klischees
gerinnt. Was macht denn die Kläglichkeit

der Umsetzung mancher

Gestaltungsprogramme aus? In meinen Augen

auch die empfindungslos
verfolgte Absichtserklärung, in deren

Folge ein Energieschwund eintritt,

sichtbar in einem Defizit seelischer

Qualitäten. Zu jeder Regel sollte es

gehören, sie im rechten Augenblick
aufzugeben. Welcher Sinn dem

entspringt, wird sich in einer freiheitlichen

künstlerischen Forschungsstätte
zeigen, die ich Akademie nenne. Dort
könnte gelegentlich das passieren,

was Wittgenstein sich für seine

Philosophie gewünscht hatte: nämlich
der Fliege den Ausweg aus dem

Fliegenglas zu zeigen.
Wie aber steht es mit den Akademielehrern?

Natürlich sind sie von allen
die grössten Esel, weil sie wissen,

dass es gar nichts Entscheidendes zu

lehren gibt und doch hin und wieder

ihrem besseren Wissen zuwider handeln

müssen. Täglich beschäftigen sie

sich mit Varianten der Frage, wieviele

Engel auf der Spitze einer Stecknadel

sitzen können. Daraus lässt sich

leicht ableiten, dass nicht unbedingt
die Quantifizierung des Wissens zur
höheren Einsicht führt, sondern ebenso

die bedeutenden Kräfte der

Unwissenheit Zuwendung verdienen.

Den Wissenden ist die Misere immer

zu Diensten. Was lehrt, ist die Erfahrung,

die weder übertragbar noch ver¬

mittelbar ist. Deswegen wird für die

Akademie als einzig gültige
Aufnahmebedingung konstatiert: die

Selbstprüfung. Diese hält an, solange man
sein Studium will, und ich schlage

vor, es ein Leben lang zu wollen. Notfalls

auch ohne Kunstakademie.
Martin Kolbe

Martin Kolbe ist Bildhauer. Maler und Philosoph und zur

Zeit Gastdozent an einer privaten Gestaltungsschule in

Luzern. Sein Beitrag basiert auf einer Stellungnahme im

Kulturkalender von Luzern

Hau den Lukas 15


	Bauhauspädagogik und kein Ende : der Bildhauer, Maler und Dozent Martin Kolbe philosophiert über Gestaltungsschulen

