
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 6 (1993)

Heft: 1-2

Artikel: Die antiquierte Moderne der Architektur

Autor: Wolsch, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ft

Die antiauierte Moderne
der Architektur

Nanterre, Märkisches Viertel, Torino-Lingotto - nicht der Funktionalismus

der Bauwirtschaft hat die Stadtplanung ad absurdum geführt,
sondern es waren die Erfinder der Moderne selber. Sie meinten, am Puls
der Zeit zu sein, und waren schon zu ihrer Zeit hoffnungslos veraltet.
Wolfgang Welsch, Professor für Philosophie an der Otto-Friedrich-
Universität in Bamberg und zurzeit Gast an der Humboldt Universität in

Berlin, hat an der ETH über die moderne Architektur nachgedacht. Eine

gekürzte Fassung seines Vortrags.

Von Wolfgang Welsch

In manchen Metropolen findet man heute Galerien mit der Bezeichnung
«Galerie für moderne und zeitgenössische Kunst». «Modern» scheint also

nicht mehr gleichbedeutend mit «zeitgenössisch» zu sein. Die Moderne ist
offenbar alt geworden. Aber so wie diese Türschilder ist der Titel meines

42

Beitrags nicht gemeint. Ich will nicht suggerieren, dass die moderne Architektur

heute nicht mehr modern sei. Ich will etwas weit Schlimmeres behaupten:

dass sie schon zu ihrer Zeit nicht modern gewesen sei. Zumindest war sie

in einem entscheidenden Sinn nicht modern. Man muss, wenn man «modern»

sagt, verschiedene Bedeutungen unterscheiden.

Die Moderne der Neuzeit

Im folgenden will ich zwei Modernitätstypen näher charakterisieren, zuerst
den spezifisch neuzeitlichen Typus, die «temps modernes», wie die Franzosen

sagen, also das Projekt der Mathesis universalis, wie es im 17. Jahrhundert
begründet wurde und die folgenden Jahrhunderte durchzog. Ich greife
zunächst auf Descartes, den wichtigsten der Gründungsväter, zurück. Ausgehend

von der Entdeckung der analytischen Geometrie - also der Darstellbarkeit

von Raumverhältnissen mit den unsinnlichen, rein geistigen Mitteln der



Zahl und Berechnung - hatte Descartes geglaubt, alle Wirklichkeitssphären
mit dieser einen mathematischen Methode erfassen und strukturieren zu
können. Dies war der Sinn seiner programmatischen Schrift mit dem Titel
«Discours de la Méthode». Descartes meint, mit dieser Methode werde sich

fortan alles einheitlich begreifen lassen. Gewiss: Vorerst ist die Methode nur
im naturwissenschaftlichen Bereich und in den Fragen der theoretischen

Philosophie erfolgreich. Für die praktische Philosophie hat Descartes die

Lösung noch nicht in der Hand - aber ein Spinoza wird kommen und die

Ethik more geometrico durchführen, und ein Hobbes wird sie aufdie Politik
anwenden. Und Descartes selbst spricht von den revolutionären Errungenschaften,

die der Medizin bevorstehen: Sie wird nicht nur Heilmittel gegen
alle möglichen Krankheiten, sondern am Ende auch noch ein Remedium

gegen den Tod erfinden. Ebenso wird man die bedrückend unreine Sphäre
der Gefühle, der Körperlichkeit und der Sexualität nach den Maximen der
Klarheit und Deutlichkeit strukturieren und institutionalisieren können. Mit
dieser Methode werden die Menschen alles erkennen, alles geistgemäss
einrichten. - Man spürt in den Schriften dieser frühen Neuzeit einen Antrieb,
die Welt in eine des Lichts und universeller Durchsichtigkeit zu transformieren.

Es wird keine Menschen mehr geben, sondern nur noch Intelligenzen,
sprich Enge' Ein Neubau der Welt ist die innerste Hoffnung dieser Neuzeit.
Fünf Eckpunkte dieses Konzepts seien genauer charakterisiert.
1. Die Radikalität des Bruchs gegenüber der Tradition hat ein zuvor
unbekanntes Ausmass. Die Renaissance beispielsweise hatte auch einen Bruch
vollzogen gegenüber dem, was sie das «finstere Mittelalter» nannte, aber sie

griff dabei auf eine andere Vergangenheit, die Antike, zurück. Die Neuzeit
hingegen vollzieht einen radikalen Bruch mit allem Vorausgegangenen.
2. Universalität ist schlicht die andere Seite der gleichen Medaille. Wenn man
mit allem bricht, muss man eben alles neu aufbauen und zu diesem Zweck das

eigene Prinzip als universal ansehen.

3. Das neue Prinzip besteht in der Überführung aller qualitativen Prädikate
in quantitative Bestimmungen. Das beginnt bei den Sinnesqualitäten und
endet mit der Einebnung aller Gattungsunterschiede. Fragen der Ethik
beispielsweise sind der neuen Wissenschaft zufolge keineswegs anderer Art als

solche der Mathematik. Es soll nur eine einzige Rationalität geben, die
mathematische; diese vermöge alle Probleme zu lösen.
4. Natürlich ist diese Wissenschaft ein Unternehmen der Weltgestaltung. Sie

ist ihrem Ansatz und Geist nach technisch. Und sie wird nicht ruhen, ehe sie

ihr Prinzip bis in den letzten Erdwinkel hinein realisiert hat.
5. Schliesslich handelt es sich bei alledem um ein Unternehmen der
Uniformierung. Für das Denken wie für den Erfolg des ganzen Programms ist die

Einheitlichkeit des Ansatzes ausschlaggebend. Sie führt zu einer theoretischen

wie praktischen Vereinheitlichung der Erscheinungen. In der realisierten

Neuzeit wird die Welt überall gleich aussehen. Das folgt schlicht aus dem

Prinzip, dass man eine Methode für alle Probleme hat.
Diese Denkform blieb während der gesamten Neuzeit und Moderne bestim¬

mend. Auch dort, wo die Herrschaft des mathematisch-wissenschaftlichen

Weltmodells zumindest vordergründig fraglich wurde, reproduzierten die

Ersatz- und Nachfolge-Kandidaten allesamt die gleiche Monopolstruktur.
Auch sie traten wieder mit dem Anspruch auf, ein Lösungsmodell für alle

Probleme zu besitzen. Stets sollte das neue Paradigma alle Probleme lösen,

nichts verschonen. Es ist in dieser Neuzeit und neuzeitlichen Moderne nicht

möglich, dass eine Wahrheit anders als mit Ausschliesslichkeitsanspruch
auftritt. Singularität und Universalität sind ihr zuinnerst eigen, Pluralität
und Partikularität zutiefst fremd.
Das gilt sogar noch von den Gegenoptionen gegen diesen Hauptstrang - von
der romantischen ebensosehr wie von der surrealistischen Revolte und von
der existentialistischen wie der esoterischen Alternative bis hin zum Plädoyer
für ein New Age (das sich vordergründig gegen Descartes wendet, aber dessen

totalisierende Denkform beibehält). Auch diese Gegenkonzeptionen haben

allesamt Einheitsmodelle und Einheils-Utopien im Sinn. «One fits all» lautet

ihr Credo.

Die andere Moderne des 20. Jahrhunderts

Die Moderne des 20. Jahrhunderts hingegen hat diese neuzeitliche Moderne

im Kern kritisiert und verabschiedet. Das geschah gerade dort, wo es am

wenigsten zu erwarten stand, wo es andererseits aber die grösste
Durchschlagskraft besitzen musste: in der Wissenschaft, in der mathematischen

Naturwissenschaft, also im Leitmedium der Neuzeit. Im Rahmen der
sogenannten «Grundlagenkrise» (Relativitätstheorie Einsteins, Unschärferelati-

on Heisenbergs, Unvollständigkeitssatz Gödels) begann die Wissenschaft

selbst zu erkennen, dass der Wirklichkeit nicht mit Totalitätsansprüchen,
sondern nur mit pluralen Modellen und situations-spezifizierten Theorien
beizukommen ist. Die Wirklichkeit ist nicht homogen, sondern heterogen,
nicht harmonisch, sondern dramatisch, nicht einheitlich, sondern divers

strukturiert. Sie hat gewissermassen ein postmodernes Design. Dass dies von
der Wissenschaft gezeigt wurde, hat die Verabschiedung der alten
Totalitätsobsessionen verbindlich gemacht.

Ein übriges haben in den Anfangsjahrzehnten dieses Jahrhunderts die Künste

getan: Ihre Aufsplitterung des Kunstbegriffs in eine Vielfalt unterschiedlichster

Paradigmen und ungeahnter Experimente agierte die Pluralität, die

durch die wissenschaftliche Grundlagenkrise offensichtlich geworden war,
produktiv aus.

Die Postmoderne ist die konsequente Fortsetzung und Radikalisierung dieser

in der Moderne des 20. Jahrhunderts begonnenen wissenschaftlichen und

künstlerischen Kritik des Neuzeitprojekts und seiner Totalitätsobsession.

Einer ihrer wichtigsten Denker, Lyotard, sagt zu Recht, die wissenschaftlichen

und künstlerischen Avantgarden vom Beginn dieses Jahrhunderts hätten

die Postmoderne bereits antizipiert.
Die Kritik der Postmoderne gilt dem Geist der Neuzeit als dem Geist der

grossen Einheitskonzepte. Mit der «harten» wissenschaftlichen und der «ex-

43



perimentellen» künstlerischen Moderne unseres Jahrhunderts hingegen

kongruiert die Postmoderne. Im Blick auf sie, ist sie geradezu radikal-modern

und alles andere als anti-modern zu nennen. Mit dieser Moderne ist sie

eins, deren Errungenschaften setzt sie fort. Daher spreche ich von «unserer
postmodernen Moderne» und meine damit, dass wir zwar noch in der Moderne

leben, dass wir deren heutige Gestalt aber genau dann realisieren, wenn
wir den Tendenzen Rechnung tragen, die man sich inzwischen -wie
missverständlich auch immer - als «postmodern» zu etikettieren angewöhnt hat.

»Moderne» Architektur

Und wo steht die moderne Architektur? Meine These lautet, dass sie dem im
17. Jahrhundert begründeten Modernitätstypus, nicht hingegen der Modernität

des 20. Jahrhunderts entspricht. Kurz: Die moderne Architektur ist

gebauter Cartesianismus. - Ich will die Entsprechung anhand einer Passage

klarmachen, in der Descartes vorweg ein Programm des Bauhauses entwarf.
Descartes bedient sich der Metapher der Stadt. Die alten, die im Lauf der
Geschichte gewachsenen Städte, sagt er, taugen nicht viel. Ihre Anlage war
unüberlegt, das meiste blieb dem Zufall überlassen; im einzelnen geriet vieles

krumm und im ganzen alles unproportioniert. Gewiss: Es findet sich auch
manch schönes Haus darunter, aber das Ganze, die Stadt, ist verkorkst.
Dann entwickelt Descartes seine Gegen-Vision : Wie anders, sagt er, verhält es

sich mit jenen Städten, die ein Ingenieur nach freiem Entwurf auf freiem Feld

errichtet, wo er alles nach einheitlichem Mass proportioniert und im ganzen
perfekt ordnet. So wie diese Traumstadt, so soll schon bald die neue Wissenschaft

und dereinst die ganze Welt werden. Das Vergangene bloss umzubauen
oder zu verbessern, hat keinen Sinn. Man muss von vorne beginnen und alles

neu schaffen.
So wie diese Traumstadt sind aber später real die Trabantenstädte geworden,
die in der Moderne vom Märkischen Viertel über Neu-Perlach bis Nanterre
entstanden. An ihnen trat zugleich die Misere solch neuzeitlich-uniformer
Planungseuphorie nackt zutage. Der Internationale Stil ist eine konsequente

Verwirklichung des Neuzeitdenkens, er bringt aber unfreiwillig auch die
Schreckensseite dieses Denkens zur Anschauung. In der funktionalistischen
Architektur - die ich hier der Kürze halber als Leittypus der modernen
Architektur betrachte - kehren alle zuvor geschilderten Momente des

Neuzeit-Pathos und der Cartesianismus-Ideologie wieder.
1. Da ist erstens die Radikalität des Bruchs mit allem Vergangenen und der
Wille, alles neu und nach eigenem Muster zu gestalten. Le Corbusiers
Deklarationen sind ein Musterbeispiel dafür. «Erste Pflicht der Architektur in
einer Zeit der Erneuerung ist die Revision der geltenden Werte, die Revision
der wesentlichen Elemente des Hauses... Es gilt, die geistigen Voraussetzungen

für den Serienbau zu schaffen. Die geistige Voraussetzung für die Herstellung

von Häusern im Serienbau. Die geistige Voraussetzung für das Bewohnen

von Serienhäusern. Die geistige Voraussetzung für den Entwurf von

44

Serienhäusern.» Die Aufgabe des Architekten ist es also nicht, Häuser zu
bauen oder Häuser für die Menschen, wie sie sind, zu schaffen. Sondern seine

primäre Aufgabe besteht darin, den neuen Menschen zu schaffen - auf den

die Architekturen, die man zu bauen vorhat, dann passen werden. Natürlich

zeugt auch Le Corbusiers Plan, das alte Paris abzureissen und durch ein

neues zu ersetzen, von rabiater Negation der Tradition und neuzeitlichem

Gigantismus. Ahnlich sprang Walter Gropius mit der Tradition um: Als er
1938 sein Amt als Dekan der Architekturfakultät in Harvard antrat, liess er
alle Bücher über historische Architektur aus der Bibliothek entfernen. Die

Tradition war null und nichtig, man sollte sie nicht einmal mehr studieren
können. Epochenbruch, das war der neuzeitliche Geschichtsgestus dieser

«Moderne».

2. Ebenso gehört Universalität zum Pathos der modernen Architektur.
Durchführbar aber war sie nur als Uniformierung. Es gehört zu den innersten

Paradoxien und aufschlussreichsten Phänomenen dieses vorgeblichen
Funktionalismus, dass er am Ende - dem Programm völlig entgegen - zu
einem süperben Formalismus und erschreckenden Uniformismus wurde.
«Funktionalismus» war eigentlich nur ein Deckname. Man gab vor, sich an
den Funktionen zu orientieren, ihnen zu folgen: «form follows function». In
Wahrheit kam das Gegenteil, eine dekretorische Reduzierung und

Festschreibung der Funktionen, zustande, und am Ende wurden alle Funktionen

gleich. Das berühmteste Beispiel dafür ist die Neue Nationalgalerie in Berlin.
Mies van der Rohe zog für diesen Auftrag den Entwurf für ein Gebäude

fürwahr ganz anderen Zwecks aus der Schublade: für das Verwaltungsgebäude

der Rumfirma Bacardi in Santiago de Cuba, üb Musentempel oder

Verwaltungsbau, ob Europa oder Karibik - was macht das schon für einen
Unterschied? One fits all - so lautet das innerste Credo dieser vorgeblich
modernen, in Wahrheit aber, nämlich ihrem ganzen Geist nach, neuzeitlichen

Architektur.
3. Der Formalismus folgt - das ist die dritte Kongruenz mit dem Geist der

Neuzeit - einer geometrisch-mathematischen Matrix. Gepriesen werden die

einfachen, die primären Formen. Die Rede ist von den «Gesetzen des Universums»

und dem «Einklang mit der Weltordnung». Aber in Wahrheit handelt

es sich vor allem um einen Einklang mit dem Neuzeitdenken, insbesondere

mit den Prinzipien der Ökonomie. Die moderne Architektur setzt ganz auf
den mathematischen Geist, den Geist der Klarheit und Deutlichkeit, auf den

esprit de géométrie; sie vergisst darüber den esprit de finesse - schlimmer

noch: Sie diskriminiert ihn, treibt ihn aus.
4. Dass die moderne Architektur mehr als jede vor ihr auf Weltgestaltung
zielte, bedarf keiner weiteren Erläuterung. Der Internationale Stil
errichtete weltweit funktionsneutral die gleichen Gebäude. Man setzte sich

über alle lokalen, regionalen und kulturellen Eigenheiten mit selbstbewuss-

tem Gestus hinweg. Diese Architektur wollte die ganze Welt in das

Erscheinungsbild ihrer Modernität transformieren.



5. Auch der letzte definitorische Zug neuzeitlichen Geistes, der technische, ist
offenkundig. Das Dreigestirn der modernen Architektur - Le Corbusier,
Mies van der Rohe und Gropius - ist sich darin (der gemeinsamen Herkunft
aus dem Berliner Atelier Behrens entsprechend) einig. «Wir haben im N amen
des Dampfschiffes, des Flugzeugs und des Autos unsere Stimmen erhoben für
Gesundheit, Logik, Kühnheit, Harmonie und Vollkommenheit» - so Le
Corbusier. Mies van der Rohe sagte, er wolle «Architektur für eine technologische

Gesellschaft» schaffen. Und Gropius schliesslich plädierte in seinem
berühmten Vortrag von 1923, der die Weichen des Bauhauses in Richtung
Internationaler Stil stellte, für Kunst und Technik als neue Einheit.

Schmerzliche, aber nötige Einsicht

Die beliebte Trennung zwischen den wunderbaren Intentionen der modernen

Architektur und den zum Teil desaströsen Ergebnissen ist allzu bequem,
mehr noch: Sie ist falsch. Die Misere der modernen Architektur entstammt
ihrem neuzeitlichen Geist, ist dessen Konsequenz. Diese Einsicht mag weh

tun. Aber es hilft nichts: Man muss sich der Schattenseiten der alten Liebe
bewusst werden. Nicht der Bauwirtschaftsfunktionalismus und einzelne Ver-

irrungen, sondern die Neuzeitlichkeit dieser Architektur ist schuld an ihrem
Versagen. Nur die völlige Klarheit darüber kann vor einer Wiederholung des

gleichen Fehlers bewahren.
Im übrigen ist dieser neuzeitliche Status der modernen Architektur - im
Zeitvergleich betrachtet - erstaunlich, bedeutet er doch, dass diese

Architektur typologisch geradezu rückschrittlich war. Während in der
Wissenschaft der Geist der Neuzeit gebrochen worden war und während die
anderen Künste diesen Bruch ausagierten, kam in der modernen
Architektur der Neuzeit-Geist noch einmal zur Geltung wie nie zuvor. Fast
hat man den Eindruck, er habe in dem Moment, da er aus seiner angestammten

Sphäre, der Wissenschaft, vertrieben wurde, sich ein anderes Flussbett
gesucht und dieses in der Architektur gefunden.
Aus dieser Asynchronizität erklärt sich auch, dass der Bruch von der Moderne

zur Postmoderne nirgendwo so spektakulär erfolgt ist wie in der Architektur.

Dies war eben eine Konsequenz der Retardiertheit der modernen
Architektur. Während die anderen Künste längst eine Moderne der Pluralität
betrieben, die sich auf Heterogenes einliess, hatte die sogenannte «moderne»

Architektur noch einmal den antiquiertesten Typus von Modernität, den

neuzeitlich-einförmigen aufgegriffen. Daher war der Bruch hier unvermeidlicher

als sonst und musste besonders drastisch ausfallen.

Ausblick

Es gibt eine Inkommensurabilität zwischen Leben und Mathematik. Im
Abendland jedoch besteht seit langem - nicht erst in der Neuzeit - geradezu
eine Obsession, alles mathematisch erfassen zu wollen. Dieser Obsession

begegnen wir schon bei Piaton. Und die aristotelische Kritik daran hat - wie

treffend und schonungslos sie auch war- wenig genützt. Modern lässt sich die

Disparität von Mathematik und Leben anhand von Wittgenstein exemplifizieren.

Dessen Tractatus logico-philosophicus war ein Vollendungsbuch der

Neuzeit. Wittgenstein war der Auffassung, alle philosophischen Probleme

gelöst zu haben. Zugleich aber deutete sich in diesem Buch die Begrenztheit
dieses Neuzeitprojekts an. Denn die Pointe der Schrift lag für Wittgenstein
selbst in folgender Einsicht: Hat man die Insel der wissenschaftlichen Probleme

vollständig vermessen, so wird sichtbar, dass die dort lösbaren Probleme

mit den Fragen, die uns wirklich bewegen, nichts zu tun haben. Gegenüber
dem Architekten Paul Engelmann hat Wittgenstein dies mittels der Meta-

phorik von Insel und Ozean formuliert: Gerade wenn die Konturen der Insel

klar sind, wird man des jenseitigen Ozeans der Lebensfragen gewahr, die

nicht in die Kompetenz der Wissenschaft fallen, sondern nur durch das

Leben selbst ins reine gebracht werden können.

Die Gegenwendigkeit von Mathematik und Leben schlägt sich bei Wittgenstein

selbst auch architekturbezogen nieder. Bekanntlich war er einmal als

Architekt tätig. Er hat - zusammen mit Paul Engelmann - eines der

konsequentesten Häuser der Moderne errichtet: Wien, Kundmanngasse 19. Dieses

Haus entsprach ganz der neuzeitlichen Denkweise, wie sie im Tractatus
kulminierte. Später jedoch hat Wittgenstein an diesem Haus gerügt, dass es nur
«gute Manieren» besitze, dass ihm hingegen das fehle, was grosse Kunst
auszeichne: dass in ihr ein wildes Tier gezähmt sei. Vollkommene Ordnung zähmt

nicht, sie tötet.
Dem wäre eine Anweisung zu entnehmen: Es kommt nicht aufdie Etablierung
einer perfekten Ordnung, sondern auf das Finden einer Balance zwischen

Chaos und Ordnung an. Gewiss ist es richtig, in der Unordnung des Lebens

auch Haltepunkte der Ordnung zu schaffen. Aber nicht richtig ist es, daraus
das Projekt einer vollständigen Durchplanung, einer Gesamtkonstruktion,
einer Überführung des Lebens in Mathematik zu machen. Das war der Fehler
der modernen Architektur. Ihn zu erkennen, sollte Konsequenzen haben.

Bücherschreiber Wolfgang Welsch

Wolfgang Welsch, der Autor dieses Essays, ist einer der wichtigen Philosophen und

Autoren der Ästhetik und Theorie der Moderne und Postmoderne. Seine wichtigsten
Bücher sind:

Aisthesis. Grundzüge und Perspektiven der Aristotelischen Sinneslehre, Stuttgart 1987;

Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987, 3. Aufl. 1991;

Postmoderne - Pluralität als ethischer und politischer Wert, Köln 1988;
Ästhetische Zeiten? Zwei Wege der Ästhetisierung, Saarbrücken 1992;

Vernunft heute, Frankfurt a.M. 1993;

Hrsg.: Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion,
Weinheim 1988;
Ästethisches Denken, Stuttgart 1990, 2. Auflage 1991. Dieses Reclam-Büchlein mit

verschiedenen Aufsätzen ist ein Augenöffner. Es eignet sich besonders gut für

Welsch-Einsteiger und kostet 9 Franken.

45


	Die antiquierte Moderne der Architektur

