Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift fr Architektur und Design
Herausgeber: Hochparterre

Band: 5(1992)

Heft: 4

Artikel: Ich bin ein héherer Dilettant : Ansichten und Einsichten von Ettore
Sottsass

Autor: Sottsass, Ettore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-119609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-119609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gtta 11

Ansichten und Einsichten von Ettore Sottsass

Ich heisse Ettore Sottsass, bin 1917 geboren und habe 1939 in Turin
mein Studium als Architekt abgeschlossen. Ich bin der Sohn eines
Architekten, der auch schon Ettore Sottsass hiess.

Ich verstehe mich nicht nur als Architekt, sondern vielmehr als Intel-
lektueller, wie die mehr oder prizise Bezeichnung wohl heisst. Ein
Leben lang habe ich versucht zu entwerfen — Architektur, Industrie-
produkte, Grafik, Kunsthandwerk. Ich habe auch versucht, zu foto-
grafieren und Bilder zu malen.

Ich betrachte mich als eine Art héheren Dilettanten — und weiss ei-
gentlich gar nicht genau, warum das so ist. Ist es so, weil ich von Natur
aus faul bin und deshalb nie der Meinung bin, dass ich etwas wirklich
zu Ende gefiihrt habe? Oder ist es, weil mir der Kosmos so mysterios
vorkommt und mir unsere Existenz in diesem Kosmos so licherlich
und kitschig erscheint, dass ich die Griinde meines — unseres — Tuns
gar nie richtig ergriinden kann? Oder ist es gar so, dass ich ein hsherer
Dilettant bin, weil ich nicht an den oder die «<héheren Berufe» zu
glauben vermag? Oder bin ich, noch eine Moglichkeit, gar nicht wirk-
lich faul, sondern mein wirkliches Interesse beschriinkt sich auf jene
kurzen Momente — die Hohepunkte unseres Berufes, in denen ich mir
zutraue, eine Idee zu haben, withrend mich der Rest danach eigentlich
nicht mehr interessiert. Es interessiert mich aber auch nicht, diese
Ideen in der Ewigkeit zu deponieren. Und auch nicht im Alltag. Ei-
gentlich interessiert mich das Schicksal der sogenannten Ideen gar
nicht so sehr. Es interessiert mich auch nicht, das Sperma meiner
Ideen im Dunkel irgendeines Uterus zu hinterlegen.

Ich glaube, das einzige, was mich wirklich interessiert, ist das Ideen-
haben an sich. Und darum interessiere ich mich auch fiir die Systeme,
die das Ideenhaben méglich machen.

Ich bin allerdings auch kein Philosoph, geschweige denn ein Weiser.
Trotzdem: ich denke gerne nach. Meine Gedanken enden nie in einem
kohiirenten, durchorganisierten System.

Zum Thema Design zuerst eine Warnung: Meine Gedanken folgen
nicht jenen Bahnen, die wir in den ersten fiinfzig, sechzig Jahren des
Jahrhunderts durchlaufen haben.

Es ist das Charakteristikum der industriellen Kultur, dass alle Pro-
dukte von der Architektur bis zur Zahnbiirste auch industriell, mit
der Maschine, herstellbar sind. Und diese ganze Ware, alle diese Pro-

dukte wollen entworfen sein. Doch nicht hier liegt nach der vorherr-

schenden Auffassung das Problem. Sondern darin, dass wir uns im-
mer wieder gefragt haben, was und wie dieses Design denn zu sein
habe, und mehr noch, wie dieses Design die ganze Gesellschaft zu
einem neuen Wohlstand, zu einer neuen Zukunft mit neuen Harmoni-
en und neuer Wiirde fithren konne. Mit anderen Worten: Uber Jahr-
zehnte ist Design namentlich in Europa als ein mehr oder weniger
magisches System mit eigener Logik und eigenen Kriften verstan-
den worden, als ein System, das Krisen, Missverstindnisse, Unzufrie-
denheit, Katastrophen gar beheben oder zumindest mildern koénne.
Design st als moralischer Akt verstanden worden, befrachtet mit end-
giiltigen Verantwortungen. Und den Designern wurde eine missio-
narisch-erzieherische Aufgabe zugeschrieben.

Als ich jung war, sagte man: «Wenn die Produkte gut designed sind,
werden die Leute schlussendlich schon lernen, was schon ist.» Dabei
wurde auch «schon» als moralische Kategorie verstanden.

Als ich jung war, sagte man auch: «Design muss funktional sein.»
Funktional hiess dabei, dass Design rational — mit Hilfe mehr oder
weniger wissenschaftlich kontrollierter Abldufe und Methoden — auf
die Bediirfnisse eines Produktes einzugehen habe. Auch heute noch
sagen alle: «Design muss funktional sein.»

Als ich jung war, sagte man schliesslich: «Form follows function», die
Funktion bestimmt die Form. Damit war gemeint, dass, wenn die
«Funktion» nur recht projektbezogen sei, damit gerade auch der As-
thetik geniige getan werde. Denn Asthetik war in dieser Sicht nichts
anderes als die Antwort auf die Probleme der Funktion.

Und so weiter. Man sagte noch viel mehr dergleichen — und sagt es
auch heute noch. Sie wissen es ebenso gut wie ich: Wihrend Jahrzehn-
ten sind zu diesen Themen unziihlige Reden gehalten, Biicher ge-
schrieben, Kongresse veranstaltet, Schulen begriindet worden. Die
missionarisch-erzieherische Aufgabe von Design ist an allen nur er-

denklichen Saucen angemacht worden.

Ich erhebe nicht den Anspruch, die seit vierzig, fiinfzig Jahren an-
dauernden komplizierten Auseinandersetzungen iiber Bedeutung,
Anwendung, Bestimmung und Grenzen von Design zusammenzufas-
sen. Ich halte aber dafiir, dass man viele von den Erklirungen, Hypo-
thesen und Definitionen zum Thema Design ohne weiteres unter-
schreiben kann. Und das will ich tun, subito.

Essind Erklirungen, Hypothesen und Definitionen, die aus einer Zeit

4




stammen, als wir glaubten, die industrielle Kultur habe die Mensch-
heit zu neuen Losungen, neuen Visionen, ja neuem Gliick gefiihrt, die
Zeit, als wir auch glaubten, Logik und Vernunft hitten die diistern,
undurchsichtigen Strukturen des Bisen durchdrungen und Unwis-
senheit und Verwirrung in eine verstindliche Ordnung gebracht.

Es war auch die Zeit, als wir der Wissenschaft, der Technologie und
der Industrie die Hausaufgabe stellten, die definitive Metapher fiir
die Zukunft der Menschheit zu entwerfen.

Die Welt braucht Leute, die sich dafiir einsetzen, Probleme mit den
klaren, kontrollier- und messharen Methoden der Vernunft zu lgsen.
Dennoch hatte ich schon als Junger das Gefiihl, dass alle die soge-
nannt rationalen Systeme innerhalb eines bestimmten Bereiches
funktionieren und nur bis zu einer bestimmten Limite vorstossen kin-
nen, jenseits derer sie mich schliesslich allein lassen. «I can’t get no
satisfaction», wie die Rolling Stones singen... Nie liessen die Metho-
den der Vernunft mich den weiten, klaren Horizont erblicken. Wohl
hatte ich den Eindruck, dass sie mich aus den Tiilern der Dunkelheit
und gelegentlich auch auf eine lichte Hohe fithrten, wo alles klar
schien. Von dieser Héhe aber erblickte ich vor mir weitere dunkle
Tiler und weit, sehr weit entfernt, andere Hiigel, von denen aus ich
vielleicht ins Licht hitte gelangen kénnen.

Ich hatte immer das Gefiihl, dass wir neue Probleme schaffen, wenn
wir die bestehenden nur mit Vernunft l6sen wollten.

Je mehr ich mich daran gewshnte, durch unbekanntes, nebliges Ge-
linde zu wandern, desto weniger suchte ich nach perfekten Losungen
und endgiiltigen Metaphern. Und immer mehr gewohnte ich mich ans
Hin und Her zwischen Perfektion und Irrtum, zwischen Sicherheit
und Unwissen, zwischen Angefangenem und Fertigem, zwischen Rei-
nem und Unsauberem, zwischen Intelligenz und Dummbeit, zwischen
Ewigem und Unfertigem. Ich lernte auch zu leben mit der Bescheiden-
heit, fand mich damit ab, dass ich nie iiber die vorlidufige Randnotiz
hinausgelangen werde. Ich glaubte immer weniger an die erzieheri-
sche Mission, entfernte mich von der Botschaft.

Denn es gibt sie gar nicht, die Botschaften — weil es die Orte, Momente
und Personen gar nicht gibt, denen wir sie aufdringen konnten. Denn
sie ist schwierig, die Begegnung zwischen der Botschaft und dem Men-
schen, fiir den diese Botschaft bestimmt ist. Wir irren im TGV-Tempo
durch die Geschichte, unermiidliche Nomaden, die nicht wissen, wie

42

weit, wie bebend und schillernd das Land ist, durch das sie sich unsi-
cheren Schrittes bewegen.

Wie machen es die Botschaften, um iiberhaupt bei irgend jemandem
anzukommen? Es ist immer zu spiit...

Design, so sagte und sagt man noch, habe die Aufgabe, zum «Scho-
nen» zu fiihren, auch denen am Rand eine «gute Erziehung» zu ver-
mitteln, jene «gute Erziehung», die in Tat und Wahrheit eine gutbiir-
gerliche Erziehung ist.

Vielleicht, dies ist mein Gefiihl, haben die Leute tatsichlich viel ge-
lernt, sind sie «erzogen» worden, gehen erhobenen Hauptes einher,
im Bewusstsein der eigenen Existenz und Identitit. Wenn dem jedoch
so ist, dann ganz sicher nicht wegen des «Schénen» im Design, son-
dern als Ergebnis sozialer und politischer und kultureller Kiampfe, in
denen Design bisher kaum eine nennenswerte Rolle gespielt hat.

Ein anderer Gedanke, der mich bewegt. Der Gedanke nimlich, dass
die industrielle Kultur an einem Punkt angelangt ist, an dem sie gar
nicht mehr funktionieren kann, wenn sie keine Wiinsche produziert,
gewaltige Kataloge, ganze Enzyklopidien von Wiinschen, hervorge-
rufen von einer ausgekliigelten, penetranten Technik der «Verfiih-
rung», wie Baudrillard sagte.

Wie machen es die Damen der Nacht — und nicht nur sie —, um begeh-
renswert zu erscheinen? Sie kennen sie alle, die alten, siissen Tech-
niken der Verfiihrung, und sie setzen sie geschickt ein.

Vielleicht miissen wir uns mit dem Gedanken befreunden, dass auch
die industrielle Kultur sich all dieser laufend verfeinerten und immer
effektiveren Techniken der Verfiihrung bedient, um sich zu verkau-
fen. Sie werden aber auch immer zynischer, diimmer und licherli-
cher, diese «Techniken der Verfiihrung».

Und hier nun bekommt Design seine Handlungsfreiheit, denn die
Technik der Verfiihrung hat kein Ziel, sie veriindert sich andauernd,
muss sich laufend neue Opfer suchen. Sie beginnt bei den Hinden,
packt dann die Arme, den Mund und die Haare, vergreift sich am
Busen, an den Beinen, am ganzen Kérper, am Duft schliesslich, an
den Ténen, am Licht, an den Riumen, an ...

Aber aufgepasst. Ich bin es ja nicht, der Sie verfiihren will. Es ist die
Industrie, jene Industrie, die Wiinsche und Bediirfnisse erzeugen
muss, Wiinsche und Bediirfnisse, die diejenigen unter uns, denen sie

begegnen, nicht mehr aus den Fangen lassen, bis sie erhort werden.




Die Kultur der irdischen Wiinsche heisst Materialismus. Und ich
glaube, dass wir in einer Epoche des raffinierten Materialismus leben,
und es scheint mir auch durchaus nicht so sicher, dass er der schlech-
teste aller Programme ist. Wir kionnen an dieser «Kultur der Wiin-
sche» durchaus auch in der Tiefe arbeiten, wir konnen der Sauerteig

sein, der neues Bewusstsein aufgehen lisst.

Wenn all das, was mir so durch den Kopf geht, einen Sinn haben soll,
dann wird auch die Vernunft — die VERNUNFT - eine neue Existenz-
berechtigung bekommen. Die Ergonomie, zum Beispiel, wird sich
nicht mehr nur um die Kriimmung der Riickenlehne und die Liinge
der Armstiitze unserer Biirostiihle sorgen diirfen, sondern sie wird
sich auch darum zu kiimmern haben, wie ein junges Miidchen einen
jungen Mann verfiihrt in ihren allzu engen Jeans. Oder, ein Beispiel
aus der Wirklichkeit: Ein deutsches Institut hat Vorschriften betref-
fend der Farben von Schreibtischunterlagen erlassen. Diese besagen,
dass zwischen den Farben der verschiedenen Schreibtischunterlagen
keine intensiven Spriinge stattfinden diirfen, weil diese den Augen
schaden. Deshalb miissen, so das Institut, die Schreibtischunterlagen

in Grautonen |gehalten werden, zwischen denen die Unterschiede

kaum sichtbar sind. Gleichzeitig, so immer noch unser Institut, miisse
man sich besonders um diejenigen Mitarbeiter kiimmern, die zur De-
pressivitit neigen und deshalb in einer grau-graugrauen Biiroumge-
bung irre werden konnten.

Und wenn all das, was mir so durch den Kopf geht, einen Sinn haben
soll, werden wir auch den Begriff «Funktionalismus» neu definieren
und ihn vom technisch-6konomisch-rationalen in einen existentiellen
Zusammenhang einbetten miissen. So wird die Definition des Funk-
tionalismus auch Leidenschaften, Angste, Sicherheiten, Erinnerun-
gen, Liebe und Hass, Sinnlichkeit — das Leben einschliessen miissen...
Wenn die Industrie Wiinsche produziert und wir iiber diese nachden-
ken miissen, dann miissen wir iiber die Wiinsche nachdenken und
nicht iiber das Nachdenken. Wir miissen uns mehr mit dem Undenk-
baren als mit dem bereits Gedachten befassen, denn der Bereich der
Wiinsche ist um vieles mysterioser, dunkler, komplizierter und kom-
plexer, gewundener und gefihrlicher als derjenige der auf eine Reihe
von Gemeinplitzen reduzierten sogenannten Funktionalitét.

Uber die Welt der Wiinsche wurde bisher wenig nachgedacht, sie
wurde kaum untersucht und erforscht. Die Vernunft hatte hier keinen

D

T

Ilettant

9 -7
| G B V|

Zutritt. Vielleicht ist es auch besser so. Und noch weniger Zutritt hatte
die Moral. Hier zihlt Bildung wenig, denn keiner geht zur Schule,
jeder sieht sich seinen eigenen Wiinschen ausgesetzt, seinen eigenen
Entscheidungen iiber seine eigene Existenz, jeder entwirft, designt
sich selber.

Nehmen wir an, es sei richtig, dass dieser unermessliche Wandel in
den Beziehungen zwischen Publikum und Produkten stattfindet.
Nehmen wir weiter an, es treffe auch zu, dass jene Zeit zu Ende ist, in
der die Industrie die Leute mit mehr oder weniger Design begliickte.
Und gehen wir schliesslich davon aus, dass bis anhin Design bestimm-
te Produktionsbedingungen — Kosten, Lebensdauer, Montage, Unter-
halt, Qualitit und Quantitit — zu beriicksichtigen hatte, wilhrend das
Publikum zuschaute, dann ist es heute so, dass das Publikum nicht
mehr zuschaut. Das Publikum von heute versteht, die Gesellschaft
verlangt nach Design, die Gesellschaft designet, die Gesellschaft be-
zahlt Design aus ihrer Tasche. Design verleiht heute Wiinschen Ge-
stalt, regt den Spieltrieb an, fiihrt in Rituale ein und weckt Erinne-
rungen.

Heute muss Design etwas erziihlen, und zwar erzihlen vom Leben,
davon, wie es mir geht, wie es mir gehen konnte oder wie ich machte,
dass es mir gehen konnte, davon, wie ich im Leben stehen mochte.
Nicht zuletzt denke ich, dass alle die alten, verbrauchten Worter, mit
denen wir iiber Design redeten und reden, iiber ihre herkommliche
Bedeutung hinaus einen neuen Sinn bekommen kénnen. Das iiber-
kommene Vokabular muss durch neue Worter bereichert werden —
damit wir neue Antworten auf neue Fragen finden, neue Visionen

beschreiben und in neue Probleme eindringen konnen.

Dieser Text ist eine leicht abgednderte Fassung der programmatischen
Rede, die Ettore Sottsass anldsslich des Design Preis Schweiz im
letzten Jahr in Solothurn gehalten hat. Ubersetzung Peter Stockling und
Zora Stettler.

43




	Ich bin ein höherer Dilettant  : Ansichten und Einsichten von Ettore Sottsass

