
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 5 (1992)

Heft: 3

Artikel: Abräumen : Kitsch

Autor: Heller, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abräumen
Von Martin Heller

F

Es gibt Themen, die erledigen sich nie. Und es gibt Themen, die erledigen
sich von selbst. Kitsch zum Beispiel.
Weil sowohl die Sache wie auch der Begriff keinen Sinn mehr machen - es

sei denn als Beleg für satte Ideologieproduktion. Zumal heute, wo Kitsch
wieder populär geworden ist und die Anleihen der Möbel Pfister-Mo-
bitare-Strategen bei der französischen Designszene ebenso rechtfertigen
darf wie die Laura-Ashley-Renaissance. Aufbruch liegt in der Luft, Mut
zum Verbotenen, gar Bösen, ein Coming-out ästhetischer Anarchie gegen
das Diktat der Geschmackspäpste.
Schöne neue kitschige Welt: ein Bilderlustland frisch revidierter Reinheit.

Sehnsucht wuselt. Rührung schimmert. Widerstand bröckelt. Mit
allen Fasern fühlen. Heimfinden. Geniessen.
Das Angebot der Firma Vita-Kraft, vorzugsweise, ist Ausdruck jener
wahren Liebe zum «mehr als nur menschlichen Leben der Tiere», eine

Liebe, welche seit jeher zum Sinnzentrum des Kitschs gehört: «Glückis»
und «Belonis - zur Belohnung» heissen die «zart-softigen Köstlichkeiten»,

wahlweise als «Müsli-Riegel nach Landart», als «kernig korngesunder

Biohappen» oder dann «herzhaft im Fleischsaft gebacken», kurz:
«beliebte Hunde-Snacks für unterwegs und zwischendurch».
Was beweist uns die kreative Identität zwischen der Werbeanzeige für
Hundefutter und dem gängigen Mars-Mövenpick-Öko-Jargon? Etwas

ganz Einfaches: dass Kitsch schon längst nicht mehr ist, was er war. Und
etwas ganz Kompliziertes: dass «Kitsch» nunmehr den Normalzustand
bezeichnet. Falls wir das noch nicht bemerkt haben, so darum, weil unser
Kopf mitunter Mühe hat, aus der individuellen wie der sozialen Praxis die

richtigen Schlüsse zu ziehen.
Warum aber ist Kitsch nicht mehr das, was er war Vorerst jedoch: Was

war Kitsch überhaupt? Der Blick zurück lädt ein zum semantischen
Sesseltanz. Als eigentlicher Klassiker, in den dreissiger Jahren geschrieben,
darf Hermann Brochs Einschätzung des Kitsches als das «Böse im
Wertsystem der Kunst» gelten. Der Basler Museumsdirektor Georg
Schmidt lieferte dazu 1946 die pädagogische Faustregel: Kitsch sei in
jedem Falle «äussere Richtigkeit bei innerer Unwahrheit». Zu einer gera¬

dezu fraternisierenden Metaphorik des Kitschs als «Naschwerk der
Gefühle» als «Imitation der Sünde» oder «Fackel der Unsterblichkeit»
verstieg sich 1961 die massig avantgardistische Zeitschrift «Magnum». Die

expansive Formel «Kitsch Glück + Alltäglichkeit» schliesslich fand der
französische Kulturtheoretiker Abraham Moles 1971. Er doppelte mit
einem Leitmotiv der späten sechziger Jahre nach: Kitsch stelle «die
Spontaneität der Lusterfüllung sicher».
Weitere Zuchtperlen liessen sich beliebig aufreihen. Immer wieder ist auf
das Thema eine Aufmerksamkeit verwendet worden, die überrascht; eine

Aufmerksamkeit jedenfalls, hinter der Verunsicherung steckt.
Diese Verunsicherung erzählt, bei genauem Hinsehen, ihre besondere

Geschichte. Sie nimmt die Kurve von der ersten, fast staunenden Erörterung,

dass da etwas ist, was sich der ästhetischen Utopie verweigert, über
den offenen Kampf gegen den Kitsch und die vorerst zögerliche Akzeptanz

eines anthropologisch offenbar notwendigen Andern hin zur demonstrativ

amüsierten Auseinandersetzung mit allem, was da kitschig
kreucht und fleucht, und schliesslich zur grundlegenden Relativierung
herkömmlich hierarchisierter Kulturmodelle.
Kitsch demnach als die Summe seiner Mythisierungen, Erklärungsversuche

eingeschlossen? Unter anderem darauf zielte Alessandro Mendini,
wertneutral systematisierend, 1980: «Kitsch ist ein sozialer Faktor.»
Was das heissen könnte, steht im Lokalteil des Tages-Anzeigers vom
S.Mai 1991 und tönt wie beim «Kabarett Götterspass»: «Zum 700.

Geburtstag der Eidgenossenschaft hat die Warenhauskette Vilan einen
nationalen Wettbewerb unter dem Titel <Talente für die Zukunft) durchgeführt.

Am Dienstagabend wurde im Shopping-Center Letzi-Park die

Ausstellung der prämierten Arbeiten aus dem Grossraum Zürich eröffnet.

Von den rund 350 hier eingereichten Beiträgen gelangten deren 72 in
die Endjurierung. Gemäss Jurymitglied Sven Spiegelberg sei die Bewertung

der verschiedenen Beiträge keine leichte Aufgabe gewesen. Im
Bereich <Kultur>, der Kunst, Musik und Literatur umfasste, schwang als

Sieger der 39jährige Schaffhauser Roland Gubler obenaus. Für seine

Skulptur <Schwein>, auf deren Rücken die Umrisse sämtlicher Schweizer

31



Kantone zu sehen sind, durfte er einen Scheck von 5000 Franken
entgegennehmen. Die gleiche Summe erhielt der ETH-Student Simon Kaiser
im Bereich <Forschung> für sein Solar-Mofa. Wie Rinco Zinco, Vize-Direktor

des Kaufhauses Vilan, sagte, sei die Vielfalt, Kreativität und Fantasie

der eingereichten Werke erstaunlich.»
Entpuppt sich der «Virus des Hässlichen und Schlechten» (Henry van de

Velde) dergestalt gar als kultureller Nützling? Kitsch ist das Produkt
einer bestimmten Lesart bestimmter Objekte, Bilder oder Texte. Und je
mehr sich das Bewusstsein durchsetzt, wie sehr das, was als die Lesart der
Dinge bezeichnet werden könnte, in Wirklichkeit aus unzähligen
biografischen, sozialen, historischen oder strukturellen Verknäuelungen
erwächst, desto unhaltbarer wird die normative Zuschreibung generell
«kitschiger» Qualitäten.
Jedes Kitschurteil fällt darum sogleich auf die Urteilenden zurück. Ein
Exempel: Wer das von elektrischen Kerzen beleuchtete zeitgenössische
und idealtypisch sentimentale Heiligenbild in einer wunderschönen
italienischen Kathedrale aus der späten Romanik als «kitschig» deklariert,
bringt eine ganz spezifische Einstellung zu diesem Bild, vielleicht zu
Bildern überhaupt zum Ausdruck. Denn ihm oder ihr drängt sich die
Qualifikation des Kitschigen unter anderem deshalb auf, weil der Glaube
zumindest eines Teils der Kirchgänger fehlt, dieses Bild habe eine
wundertätige Wirkung. Wird demnach die Kirche primär als kunsthistorisch
bedeutsames Bauwerk rezipiert, so wirkt schnell einmal alles, was dem
Reiseführer-Gourmet in die Nase sticht, grundsätzlich deplaziert. Naive
Deplaziertheit jedoch im Sinne des stimmigen beziehungsweise unpassenden

Kontexts gehört zu den Grundkategorien des «klassischen» Kitschbe-
griffs. Erst in einem subjektiv verbindlichen Glaubensgefüge entfällt jede
Deplaziertheit und wächst die Bereitschaft, ästhetische Probleme nicht
unter formalen, sondern funktionalen - solchen der Wirkung also -
Vorzeichen zu erörtern.
Bis zu diesem Punkt dürfte das skizzierte Beispiel durchaus geläufig sein.
Es geht jedoch weiter. Stellen wir uns eine Umkehrung vor: einen Fall, in
dem wir wenigen die Gläubigen sind, und die «andern», die «Masse», das

«Volk» sich aufgeklärt wähnen. Genau diese Konstellation prägt die
öffentliche Diskussion um avancierte Kunst. Wohl die meisten von uns
bringen den standfesten Glauben mit, dass ein Bild des - um im Süden zu
bleiben - in Italien lebenden Amerikaners Cy Twombly ein Kunstwerk
mit erhebender, reinigender, erkenntnisfördernder Wirkung ist. Unser
Verständnis des Kunstmuseums als Ort ästhetischer Sakralisierung lässt
die Anwesenheit einer Leinwand Twomblys ohne weiteres zu oder fordert
sie sogar. Wer jedoch diesen Ort mit anderen Vorstellungen davon, was

heilig ist, besucht, wird sich an derselben Leinwand stören, wird darin
bloss eine unqualifizierte Schmiererei erkennen und die Tatsache, dass

der Kauf dieses Bildes die öffentliche Hand in Millionenhöhe belastet hat,
bestenfalls pathologisch interpretieren können.
Daran ist die Leidensgeschichte der Moderne immer wieder aufgelaufen.
Nicht nur im Faschismus, dessen Blut- und Boden-Asthetik den Feldzug

gegen den Kitsch etwa eines Georg Schmidt beflügelt hat, sondern auch in
äusserlich gemässigteren, in der Sache aber durchaus vergleichbaren
Aversionen gegen die «moderne» Kunst und deren Protagonisten von
Picasso bis Joseph Beuys.
Bezeichnenderweise jedoch fällt hier der Begriff «Kitsch» nie. Kaum
jemandem, der sich von Twomblys Kindergekritzel provozieren lässt, würde

es einfallen, den Künstler und seine Gemeinde — also uns - in die
Kitsch-Ecke zu stellen. Kitsch ist ein schichtgebundener Wertbegriff.
Kitsch verdankt sich dem Blick von oben nach unten, in oft arroganter,
manchmal schulterklopfender, selten lernbereiter Haltung gegenüber
der niederen oder zumindest mittleren Kultur. Kitsch ist ein Hochsitz-
Phänomen.
Das führt zu Definitionsversuchen vom Typus: Kitschig seien bestimmte,
primär auf Effekte, auf Show getrimmte Gestaltungsstrategien, die sich

zum Beispiel hochkultureller Elemente, etwa Motiven aus der Kunstgeschichte

bedienten, sie jedoch in einem völlig anderen Kontext verwendeten.

Dabei aber würden diese Strategien nach wie vor gleichsam vom
Bonus des Höheren profitieren, indem sie die an der Kunst errichtete
Erwartungshaltung und das damit verbundene Genussversprechen in die

32



" ì"

Sphäre des Gewöhnlichen verlängerten. So etwas lässt sich in der Tat
bedenken. Und vergleichend überprüfen, an gängigen Kulturartikeln wie

der Kosmetiklinie L'Oréal, die ihr Verpackungsdesign mit einer de Stijl-
Reminiszenz profiliert, und Jean Tinguelys Bettwäsche für «Bonjour of
Switzerland».
Seitens der Produkte ist klar, was geschieht. Kunst wird zu Styling. In
beiden Fällen. Dabei macht es keinen Unterschied mehr, dass L'Oréal
seine mondrianesken Logotypen geklaut hat, während Tinguely die eigenen

Markenzeichen verramschte. Die Mehrheit der Käuferinnen und

Käufer wird den Mondrian ohnehin nicht erkennen oder — was auf das

gleiche herauskommt - nicht mehr erkennen wollen. Und wer Jeannots

Ergotherapie-Design nicht liebt, stört sich daran weniger aus ästhetischen

Gründen als deshalb, weil der Künstler bei jeder Gelegenheit
insistierte, es gehe bei seiner Zusammenarbeit mit der Bettwaren-Industrie

um die Demokratisierung von Kunst.
Darum geht es natürlich keineswegs. Es geht um veränderte Mechanismen

und Mentalitäten. Wir haben den Endpunkt jener von Umberto
Eco bereits 1967 in seinem Aufsatz zur «Struktur des schlechten
Geschmacks» beschriebenen Dialektik zwischen Avantgarde und Kitsch
erreicht. Diese Dialektik zeichnet sich aus durch einen zunehmend

beschleunigten, in immer kürzeren Zerfallszeiten realisierten Austausch

«von Standards, von kulturellen und ästhetischen Verabredungen, von
Erfindung und Gewöhnung, Entwurf und Verschleiss».

Solche Beschleunigung führt zwingend zum Kollaps. Alles ist potentiell
immer schon alles. Kitsch wird damit zum Relikt, zum Anachronismus,

zur historischen Figur. Konsequenterweise denunzierte Alessandro Mendini

den «guten» als blosse Variante des «schlechten» Geschmacks. Beide

werden gleichermassen handhabbar. Bis hin zu einer methodischen

Planung des Kitschs — als Versuch, die «natürliche, intime und mythische
Beziehung auszunützen, die zwischen Mensch und sogenannt hässlichem

Objekt in jeder Massengesellschaft besteht».

Gerade weil Kitsch die Möglichkeit hat, so Mendini weiter, «Stunde für
Stunde echte Beziehungen des Menschen zu seinen Gebrauchsgegenstän¬

den herzustellen, zeigt er sich als jene gewisse Ästhetik, jene reale kreative

Möglichkeit, jenes formale Modell, das sich beim Grossteil der
Individuen durchsetzt. Kitsch ist Kunst, die dem Alltagsleben eines jeden

aufgezwungen und ihm angepasst wird. Kitsch ist deshalb ein starkes,

unüberwindliches, geografisch sehr weit verbreitetes und von Sieg zu Sieg

eilendes Faktum. Es lohnt, daraus Vorteile zu ziehen.»

Aber auch dieser verheissungsvolle Pakt mit der banalen Realität lohnt
sich mittlerweile nicht mehr. Wir haben uns an die Legionen von Design-

Produkten gewöhnen müssen, die den guten schlechten Geschmack

gezielt zu kultivieren suchten. Die fleissige Zersetzung aller Werte jedoch

erschöpft sich und uns. Sieg und Niederlage fallen zusammen und sind

obendrein bedeutungslos. «Hier kann alles sein, was nicht sein darf», gab

vor fünf Jahren die Gruppe «Kunstflug» zu Protokoll, «Samenbank im

Bauernschrank, Disneyland ist abgebrannt. Nicht ein Design für alle,

nein, viel Design für viele!»

Abgebrannt ist mit Disneyland der Inbegriff lustvoll trivialer Populärkultur,

das Pantheon der Künstlichkeit, Ur- und Vorbild aller Erlebniswelten.

Wie im Kinderlied gilt es ernst. Hinter dem konsumistisch
ironisierten Angriff auf jedwelche Designkultur uniformer sozialer

Verbindlichkeit lauert tiefe Verzweiflung. Sie möchte das Unmögliche
rehabilitieren: die Selbstverständlichkeit unmittelbar einsichtiger Beziehung

im Chaos der Teilchen.
Vielleicht verantwortet solche Verzweiflung den fatalen Hang aktueller

Gestaltung, Kunst zu sein oder, noch schlimmer, Kunst zu ersetzen. Als

ob das etwas ändern würde - zu ähnlich sehen sich die Bilanzen. Jede

Radikalität, schrieb unlängst der amerikanische Kritiker Ronald Jones,

gerate heute unweigerlich zur Karikatur von Bohème; Hochkunst und

Avantgarde seien endgültig in Unterhaltung aufgegangen. Mit dem Resultat,

«dass in unserer Kultur Prioritäten immer schwerer auszumachen

und Kitsch und Kunst kaum noch unterscheidbar sind...»

Kitsch als das verfemte oder erstrebte andere, nicht ablösbar vom einen,

vom Schöngutwahren, hat sich verflüchtigt. Er ist eingegangen in eine

Bildkultur zwangsläufiger Synthetisierungen, aufgesogen von einem

Bildsystem, in dem das Gefühl als Ware zur Regel ohne Ausnahme geworden

ist. Das schmerzt. Wie immer, wenn einem etwas - und sei es auch nur
ein Feindbild - ans Herz gewachsen ist. Selbst die Anführungszeichen
helfen nicht weiter. Kitsch und «Kitsch» sind gleichermassen falsch, wenn
sie mehr erklären sollen als historische Konfigurationen.
Es ist abgeräumt. Vom einstigen Kitsch bleibt lediglich ein Gefäss der

Erinnerung. An die Illusion insbesondere, gesellschaftliche Probleme

liessen sich via Denunzierung, Sanktionierung und Ausschliessung

missliebiger Formen lösen. Diese Illusion ist zerplatzt. Prüfen wir jedoch
die Kunst- und Designgeschichte der jüngeren Moderne im Hinblick auf

ihren bewussten oder verdeckten Umgang mit dem, was in wechselnden

Zeiten für Kitsch gehalten wurde, so erweisen sich überraschend produktive

Folgen. Ein grosser Teil kulturell wertsetzender Leistungen nämlich

verdankt sich der herausfordernden und lockenden Existenz dessen, was

- ginge es nach den Träumen einer idealistischen Ästhetik - eigentlich

nicht da sein dürfte.
Produktive Missverständnisse sind das eine. Ihre durch den eigenen

Erkenntnisfortschritt naturgemäss beschränkte Lebensdauer das andere.

Virulenz hat mit Leben zu tun. Darum lässt sie sich zwar nicht herstellen,

aber vortäuschen.

Es gibt Themen, die sind virulent. Und es gibt Themen, die tun nur so.

Kitsch zum Beispiel.

Martin Heller, Konservator am Museum für Gestaltung in Zürich und erster Vorsitzender des

Schweizerischen Werkbundes, schreibt regelmässig für «Hochparterre».

33


	Abräumen : Kitsch

