Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift fr Architektur und Design
Herausgeber: Hochparterre

Band: 5(1992)

Heft: 3

Artikel: Abraumen : Kitsch

Autor: Heller, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-119581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-119581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Abraumen

Von Martin Heller S

Es gibt Themen, die erledigen sich nie. Und es gibt Themen, die erledigen
sich von selbst. Kitsch zum Beispiel.

Weil sowohl die Sache wie auch der Begriff keinen Sinn mehr machen — es
sei denn als Beleg fiir satte Ideologieproduktion. Zumal heute, wo Kitsch
wieder populir geworden ist und die Anleihen der Mcbel Pfister-Mo-
bitare-Strategen bei der franzésischen Designszene ebenso rechtfertigen
darf wie die Laura-Ashley-Renaissance. Aufbruch liegt in der Luft, Mut
zum Verbotenen, gar Bosen, ein Coming-out ésthetischer Anarchie gegen
das Diktat der Geschmackspiipste.

Schéne neue kitschige Welt: ein Bilderlustland frisch revidierter Rein-
heit. Sehnsucht wuselt. Riihrung schimmert. Widerstand brockelt. Mit
allen Fasern fiihlen. Heimfinden. Geniessen.

Das Angebot der Firma Vita-Kraft, vorzugsweise, ist Ausdruck jener
wahren Liebe zum «mehr als nur menschlichen Leben der Tiere», eine
Liebe, welche seit jeher zum Sinnzentrum des Kitschs gehort: «Gliickis»
und «Belonis — zur Belohnung» heissen die «zart-softigen Kostlichkei-
ten», wahlweise als «Miisli-Riegel nach Landart», als «kernig korngesun-
der Biohappen» oder dann <herzhaft im Fleischsaft gebacken», kurz:
«beliebte Hunde-Snacks fiir unterwegs und zwischendurch».

Was beweist uns die kreative Identitit zwischen der Werbeanzeige fiir
Hundefutter und dem gingigen Mars-Mévenpick-Oko-Jargon? Etwas
ganz Einfaches: dass Kitsch schon lingst nicht mehr ist, was er war. Und
etwas ganz Kompliziertes: dass «Kitsch» nunmehr den Normalzustand
bezeichnet. Falls wir das noch nicht bemerkt haben, so darum, weil unser
Kopf mitunter Miihe hat, aus der individuellen wie der sozialen Praxis die
richtigen Schliisse zu ziehen.

Warum aber ist Kitsch nicht mehr das, was er war ? Vorerst jedoch: Was
war Kitsch iiberhaupt? Der Blick zuriick lidt ein zum semantischen Ses-
seltanz. Als eigentlicher Klassiker, in den dreissiger Jahren geschrieben,
darf Hermann Brochs Einschitzung des Kitsches als das «Bose im
Wertsystem der Kunst» gelten. Der Basler Museumsdirektor Georg
Schmidt lieferte dazu 1946 die pidagogische Faustregel: Kitsch sei in
jedem Falle «éiussere Richtigkeit bei innerer Unwahrheit». Zu einer gera-

dezu fraternisierenden Metaphorik des Kitschs als «Naschwerk der Ge-

fiihle», als «Imitation der Siinde» oder «Fackel der Unsterblichkeit» ver-
stieg sich 1961 die missig avantgardistische Zeitschrift «<Magnum». Die
expansive Formel «Kitsch = Gliick + Alltédglichkeit» schliesslich fand der
franzosische Kulturtheoretiker Abraham Moles 1971. Er doppelte mit
einem Leitmotiv der spiiten sechziger Jahre nach: Kitsch stelle «die Spon-
taneitiit der Lusterfiillung sicher».

Weitere Zuchtperlen liessen sich beliebig aufreihen. Immer wieder ist auf
das Thema eine Aufmerksamkeit verwendet worden, die iiberrascht; eine
Aufmerksamkeit jedenfalls, hinter der Verunsicherung steckt.

Diese Verunsicherung erziihlt, bei genauem Hinsehen, ihre besondere
Geschichte. Sie nimmt die Kurve von der ersten, fast staunenden Erorte-
rung, dass da etwas ist, was sich der dsthetischen Utopie verweigert, iiber
den offenen Kampf gegen den Kitsch und die vorerst zogerliche Akzep-
tanz eines anthropologisch offenbar notwendigen Andern hin zur demon-
strativ amiisierten Auseinandersetzung mit allem, was da kitschig
kreucht und fleucht, und schliesslich zur grundlegenden Relativierung
herkémmlich hierarchisierter Kulturmodelle.

Kitsch demnach als die Summe seiner Mythisierungen, Erklirungsversu-
che eingeschlossen? Unter anderem darauf zielte Alessandro Mendini,
wertneutral systematisierend, 1980: «Kitsch ist ein sozialer Faktor.»
Was das heissen konnte, steht im Lokalteil des Tages-Anzeigers vom
8.Mai 1991 und tént wie beim «Kabarett Gotterspass»: «Zum 700. Ge-
burtstag der Eidgenossenschaft hat die Warenhauskette Vilan einen na-
tionalen Wettbewerb unter dem Titel <Talente fiir die Zukunft> durchge-
fithrt. Am Dienstagabend wurde im Shopping-Center Letzi-Park die
Ausstellung der primierten Arbeiten aus dem Grossraum Ziirich eroff-
net. Von den rund 350 hier eingereichten Beitrigen gelangten deren 72 in
die Endjurierung. Gemiiss Jurymitglied Sven Spiegelberg sei die Bewer-
tung der verschiedenen Beitriige keine leichte Aufgabe gewesen. Im Be-
reich Kultur>, der Kunst, Musik und Literatur umfasste, schwang als
Sieger der 39jihrige Schaffhauser Roland Gubler obenaus. Fiir seine
Skulptur <Schwein>, auf deren Riicken die Umrisse simtlicher Schweizer

31




Kantone zu sehen sind, durfte er einen Scheck von 5000 Franken entge-
gennehmen. Die gleiche Summe erhielt der ETH-Student Simon Kaiser
im Bereich Forschung fiir sein Solar-Mofa. Wie Rinco Zinco, Vize-Di-
rektor des Kaufhauses Vilan, sagte, sei die Vielfalt, Kreativitit und Fan-
tasie der eingereichten Werke erstaunlich. »

Entpuppt sich der «Virus des Hiisslichen und Schlechten» (Henry van de
Velde) dergestalt gar als kultureller Niitzling? Kitsch ist das Produkt
einer bestimmten Lesart bestimmter Objekte, Bilder oder Texte. Und je
mehr sich das Bewusstsein durchsetzt, wie sehr das, was als die Lesart der
Dinge bezeichnet werden kinnte, in Wirklichkeit aus unzihligen biogra-
fischen, sozialen, historischen oder strukturellen Verkniuelungen er-
wichst, desto unhaltbarer wird die normative Zuschreibung generell
«kitschiger» Qualititen.

Jedes Kitschurteil fillt darum sogleich auf die Urteilenden zuriick. Ein
Exempel: Wer das von elektrischen Kerzen beleuchtete zeitgensssische
und idealtypisch sentimentale Heiligenbild in einer wunderschonen ita-
lienischen Kathedrale aus der spiiten Romanik als «kitschig» deklariert,
bringt eine ganz spezifische Einstellung zu diesem Bild, vielleicht zu Bil-
dern iiberhaupt zum Ausdruck. Denn ihm oder ihr driingt sich die Qua-
lifikation des Kitschigen unter anderem deshalb auf, weil der Glaube
zumindest eines Teils der Kirchgiinger fehlt, dieses Bild habe eine wun-
dertitige Wirkung. Wird demnach die Kirche primir als kunsthistorisch
bedeutsames Bauwerk rezipiert, so wirkt schnell einmal alles, was dem
Reisefiihrer-Gourmet in die Nase sticht, grundsiitzlich deplaziert. Naive
Deplaziertheit jedoch im Sinne des stimmigen beziehungsweise unpassen-
den Kontexts gehort zu den Grundkategorien des «klassischen» Kitschbe-
griffs. Erstin einem subjektiv verbindlichen Glaubensgefiige entfillt jede
Deplaziertheit und wiichst die Bereitschaft, ésthetische Probleme nicht
unter formalen, sondern funktionalen — solchen der Wirkung also — Vor-
zeichen zu erértern.

Bis zu diesem Punkt diirfte das skizzierte Beispiel durchaus geliufig sein.
Es geht jedoch weiter. Stellen wir uns eine Umkehrung vor: einen Fall, in
dem wir wenigen die Gldubigen sind, und die «<andern», die «Masse», das

32

«Volk» sich aufgekldrt wihnen. Genau diese Konstellation prigt die 6f-
fentliche Diskussion um avancierte Kunst. Wohl die meisten von uns
bringen den standfesten Glauben mit, dass ein Bild des — um im Siiden zu
bleiben — in Italien lebenden Amerikaners Cy Twombly ein Kunstwerk
mit erhebender, reinigender, erkenntnisfordernder Wirkung ist. Unser
Verstindnis des Kunstmuseums als Ort ésthetischer Sakralisierung liisst
die Anwesenheit einer Leinwand Twomblys ohne weiteres zu oder fordert
sie sogar. Wer jedoch diesen Ort mit anderen Vorstellungen davon, was
heilig ist, besucht, wird sich an derselben Leinwand stéren, wird darin
bloss eine unqualifizierte Schmiererei erkennen und die Tatsache, dass
der Kauf dieses Bildes die 6ffentliche Hand in Millionenhéhe belastet hat,
bestenfalls pathologisch interpretieren konnen.

Daran ist die Leidensgeschichte der Moderne immer wieder aufgelaufen.
Nicht nur im Faschismus, dessen Blut- und Boden-Asthetik den Feldzug
gegen den Kitsch etwa eines Georg Schmidt befliigelt hat, sondern auch in
dusserlich gemiissigteren, in der Sache aber durchaus vergleichbaren
Aversionen gegen die «<moderne» Kunst und deren Protagonisten von
Picasso bis Joseph Beuys.

Bezeichnenderweise jedoch fillt hier der Begriff «Kitsch» nie. Kaum je-
mandem, der sich von Twomblys Kindergekritzel provozieren lisst, wiir-
de es einfallen, den Kiinstler und seine Gemeinde — also uns — in die
Kitsch-Ecke zu stellen. Kitsch ist ein schichtgebundener Wertbegriff.
Kitsch verdankt sich dem Blick von oben nach unten, in oft arroganter,
manchmal schulterklopfender, selten lernbereiter Haltung gegeniiber
der niederen oder zumindest mittleren Kultur. Kitsch ist ein Hochsitz-
Phinomen.

Das fiihrt zu Definitionsversuchen vom Typus: Kitschig seien bestimmte,
primir auf Effekte, auf Show getrimmte Gestaltungsstrategien, die sich
zum Beispiel hochkultureller Elemente, etwa Motiven aus der Kunstge-
schichte bedienten, sie jedoch in einem véllig anderen Kontext verwende-
ten. Dabei aber wiirden diese Strategien nach wie vor gleichsam vom
Bonus des Hoheren profitieren, indem sie die an der Kunst errichtete
Erwartungshaltung und das damit verbundene Genussversprechen in die




Sphiire des Gewdhnlichen verlingerten. So etwas lisst sich in der Tat

bedenken. Und vergleichend iiberpriifen, an gingigen Kulturartikeln wie
der Kosmetiklinie I’Oréal, die ihr Verpackungsdesign mit einer de Stijl-
Reminiszenz profiliert, und Jean Tinguelys Bettwiische fiir «Bonjour of
Switzerland».

Seitens der Produkte ist klar, was geschieht. Kunst wird zu Styling. In
beiden Fillen. Dabei macht es keinen Unterschied mehr, dass I’ Oréal
seine mondrianesken Logotypen geklaut hat, wihrend Tinguely die eige-
nen Markenzeichen verramschte. Die Mehrheit der Kiuferinnen und
Kiufer wird den Mondrian ohnehin nicht erkennen oder — was auf das
gleiche herauskommt — nicht mehr erkennen wollen. Und wer Jeannots
Ergotherapie-Design nicht liebt, stort sich daran weniger aus éstheti-
schen Griinden als deshalb, weil der Kiinstler bei jeder Gelegenheit in-
sistierte, es gehe bei seiner Zusammenarbeit mit der Bettwaren-Industrie
um die Demokratisierung von Kunst.

Darum geht es natiirlich keineswegs. Es geht um veridnderte Mechanis-
men und Mentalititen. Wir haben den Endpunkt jener von Umberto
Eco bereits 1967 in seinem Aufsatz zur «Struktur des schlechten Ge-
schmacks» beschriebenen Dialektik zwischen Avantgarde und Kitsch er-
reicht. Diese Dialektik zeichnet sich aus durch einen zunehmend be-
schleunigten, in immer kiirzeren Zerfallszeiten realisierten Austausch
«von Standards, von kulturellen und iisthetischen Verabredungen, von
Erfindung und Gewshnung, Entwurf und Verschleiss».

Solche Beschleunigung fiihrt zwingend zum Kollaps. Alles ist potentiell
immer schon alles. Kitsch wird damit zum Relikt, zum Anachronismus,
zur historischen Figur. Konsequenterweise denunzierte Alessandro Men-
dini den «guten» als blosse Variante des «schlechten» Geschmacks. Beide
werden gleichermassen handhabbar. Bis hin zu einer methodischen Pla-
nung des Kitschs — als Versuch, die «natiirliche, intime und mythische
Beziehung auszuniitzen, die zwischen Mensch und sogenannt hisslichem
Objekt in jeder Massengesellschaft besteht».

Gerade weil Kitsch die Moglichkeit hat, so Mendini weiter, «Stunde fiir
Stunde echte Beziehungen des Menschen zu seinen Gebrauchsgegenstin-

den herzustellen, zeigt er sich als jene gewisse Asthetik, jene reale krea-
tive Moglichkeit, jenes formale Modell, das sich beim Grossteil der Indi-
viduen durchsetzt. Kitsch ist Kunst, die dem Alltagsleben eines jeden
aufgezwungen und ihm angepasst wird. Kitsch ist deshalb ein starkes,
uniiberwindliches, geografisch sehr weit verbreitetes und von Sieg zu Sieg
eilendes Faktum. Es lohnt, daraus Vorteile zu ziehen.»

Aber auch dieser verheissungsvolle Pakt mit der banalen Realitit lohnt
sich mittlerweile nicht mehr. Wir haben uns an die Legionen von Design-
Produkten gewdhnen miissen, die den guten schlechten Geschmack ge-
zielt zu kultivieren suchten. Die fleissige Zersetzung aller Werte jedoch
erschopft sich und uns. Sieg und Niederlage fallen zusammen und sind
obendrein bedeutungslos. «Hier kann alles sein, was nicht sein darf>, gab
vor fiinf Jahren die Gruppe «Kunstflug» zu Protokoll, «<Samenbank im
Bauernschrank, Disneyland ist abgebrannt. Nicht ein Design fiir alle,
nein, viel Design fiir viele!»

Abgebrannt ist mit Disneyland der Inbegriff lustvoll trivialer Populir-
kultur, das Pantheon der Kiinstlichkeit, Ur- und Vorbild aller Erlebnis-
welten. Wie im Kinderlied gilt es ernst. Hinter dem konsumistisch ironi-
sierten Angriff auf jedwelche Designkultur uniformer sozialer Ver-
bindlichkeit lauert tiefe Verzweiflung. Sie méchte das Unmégliche reha-
bilitieren: die Selbstverstindlichkeit unmittelbar einsichtiger Beziehung
im Chaos der Teilchen.

Vielleicht verantwortet solche Verzweiflung den fatalen Hang aktueller
Gestaltung, Kunst zu sein oder, noch schlimmer, Kunst zu ersetzen. Als
ob das etwas dindern wiirde — zu idhnlich sehen sich die Bilanzen. Jede
Radikalitiit, schrieb unlingst der amerikanische Kritiker Ronald Jones,
gerate heute unweigerlich zur Karikatur von Bohéme; Hochkunst und
Avantgarde seien endgiiltig in Unterhaltung aufgegangen. Mit dem Resul-
tat, «dass in unserer Kultur Priorititen immer schwerer auszumachen
und Kitsch und Kunst kaum noch unterscheidbar sind...»

Kitsch als das verfemte oder erstrebte andere, nicht ablésbar vom einen,
vom Schiongutwahren, hat sich verfliichtigt. Er ist eingegangen in eine
Bildkultur zwangsliufiger Synthetisierungen, aufgesogen von einem
Bildsystem, in dem das Gefiihl als Ware zur Regel ohne Ausnahme gewor-
denist. Das schmerzt. Wie immer, wenn einem etwas —und sei es auch nur
ein Feindbild — ans Herz gewachsen ist. Selbst die Anfiihrungszeichen
helfen nicht weiter. Kitsch und «Kitsch» sind gleichermassen falsch, wenn
sie mehr erkliren sollen als historische Konfigurationen.

Es ist abgerdumt. Vom einstigen Kitsch bleibt lediglich ein Gefiss der
Erinnerung. An die Illusion insbesondere, gesellschaftliche Probleme
liessen sich via Denunzierung, Sanktionierung und Ausschliessung
missliebiger Formen lgsen. Diese Illusion ist zerplatzt. Priifen wir jedoch
die Kunst- und Designgeschichte der jiingeren Moderne im Hinblick auf
ihren bewussten oder verdeckten Umgang mit dem, was in wechselnden
Zeiten fiir Kitsch gehalten wurde, so erweisen sich iiberraschend produk-
tive Folgen. Ein grosser Teil kulturell wertsetzender Leistungen nidmlich
verdankt sich der herausfordernden und lockenden Existenz dessen, was
— ginge es nach den Triumen einer idealistischen Asthetik — eigentlich
nicht da sein diirfte.

Produktive Missverstiandnisse sind das eine. Thre durch den eigenen Er-
kenntnisfortschritt naturgemiss beschriinkte Lebensdauer das andere.
Virulenz hat mit Leben zu tun. Darum liisst sie sich zwar nicht herstellen,
aber vortéduschen.

Es gibt Themen, die sind virulent. Und es gibt Themen, die tun nur so.
Kitsch zum Beispiel.

Martin Heller, Konservator am Museum fiir Gestaltung in Ziirich und erster Vorsitzender des
Schweizerischen Werkbundes, schreibt regelmassig fiir <Hochparterre».

33




	Abräumen : Kitsch

