
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 3 (1990)

Heft: 11

Artikel: Wenn die Natur mehr als eine Ware wäre

Autor: Leimbacher, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72 ESSAY

VON JÖRG LEIMBACHER

Für die meisten von uns ist - zumindest theoretisch - klar,
dass der Mensch keine Ware ist (oder sein sollte). Menschen

werden in der Regel nicht gekauft oder verkauft; wir vermieten

unsere Kinderchen nicht, und wir werfen auch unsere
Grossmutter nicht weg, wenn sie uns nicht mehr passt.

Gefragt nach einem Grund für solches Verhalten, wird
vielleicht darauf hingewiesen, ein Mensch sei eben ein Mensch,
ein Mensch könne nicht mit Gold aufgewogen werden, ein

Mensch habe doch seine eigene Würde, genau wie du und
ich, ein Mensch habe auch Rechte, die es zu achten gelte usw.,
usf.

Ganz anders die Natur. Die Natur ist heute eine Ware. Ein

Ding. Eine Sache. Niemand denkt sich etwas dabei, wenn er
ein Grundstück verpachtet, eine Kuh schlachtet, wenn er die

Luft durch Schadstoffe und den Regenwald durch Hamburger

ersetzt.

Und haben sie nicht alle recht? Die Natur ist rechtlich ja als

eine Sache, als ein beherrschbarer körperlicher Gegenstand,
definiert. Und sie hat heute, ganz im Gegensatz zu uns
Menschen, auch keine Rechte - Rechte, die es zu achten gälte. Die

Natur ist vielmehr ein Rechtsobjekt, an dem wir Menschen,
die Rechtssubjekte, Rechte haben. Sie selber ist rechtlos.

Der wohl zentralste Ausdruck dieser einseitigen Beziehung
zwischen Herrscher und Beherrschter ist das Eigentum. In

WENN DIE

MEHR ALS
Artikel 641 Absatz 1 unseres Zivilgesetzbuches (ZGB) heisst

es, wer Eigentümer einer Sache sei, könne über diese nach

seinem Belieben verfügen.
Und das machen wir denn auch: Wir begradigen Flüsse,

verbetonieren unsere Böden, verpesten die Luft, verwandeln

unsere Gewässer in Kloaken und zerstören die letzten

naturnahen Lebensräume. Hier Herrscher - da Sklavin.

Nun handelt es sich aber weder bei Rechtsordnungen noch

bei Weltanschauungen um «Naturgesetze». Die Natur (Tiere,

Pflanzen, Landschaften usw.) ist nicht rechtlos und steht

uns somit (vermeintlich) zur freien Verfügung, weil sie «von

Natur aus» keine Rechte «hat». Die Natur gilt heute als rechtlos,

weil wir ihr keine Rechte zuerkennen. Die Natur ist eine

Sache, weil wir sie als Sache definiert haben.

Auch der Mensch ist kein Rechtssubjekt, weil er solche

Rechte einfach «hat». Er ist Rechtssubjekt, weil ihm solche



¦>A

Rechte in einer Rechtsordnung zuerkannt oder - in einer
eher naturrechtlichen Sicht - solche Rechte anerkannt werden.

Was nun wiederum nicht heisst, dass es nicht gute Gründe

gibt, den Menschen innerhalb einer gesellschaftlichen

Ordnung als Rechtssubjekt mit einer Reihe von konkreten

(Menschen-)Rechten zu sehen. Im Gegenteil.
Wenn die Rechtlosigkeit der Natur aber, wie jede
Rechtsordnung, Menschenwerk ist, dann kann sie geändert werden

fügbaren blossen Ressource degradiert, der wird sie - quasi

«systemimmanent» — früher oder später zerstören.

Ein verträglicher Umgang mit der Natur bleibt solange

unmöglich, wie die Vorstellung vom Menschen als Mass aller

Dinge Bestand hat. Das zeigt sich im sogenannten Umweltschutz:

Spätestens wenn wir die Natur oder Teile davon

unwiderruflich zerstört haben, merken wir, dass auch wir
Teil der Natur sind. Trot/ unseres Verstands. Trotz unserer

MUR EINE WARE WARE
- wenn Anlass zu und Wunsch nach einer Veränderung
bestehen.

Am Anlass fehlt es nicht. Wer den Kopf nicht in den Sand

steckt, muss bemerken, dass wir Menschen daran sind, die

Natur - und damit schliesslich uns selber - zu zerstören. Er
kann auch nicht übersehen, dass jedes Herrschaftsverhältnis,
auch jenes zwischen Mensch und Natur, an sich zerstörerisch
ist. Und wer die Natur zur allzeit bereiten und beliebig ver¬

Technik. Trotz unserer Naturwissenschaften. Wir merken,
dass auch unsere Säuglinge Bioindikatoren für
Luftverschmutzung sind - genau wie die Flechten. Wir spüren, dass

unsere Abgase nicht nur die kunstvollen Fassaden der Kathedralen

zerfressen — sondern auch unsere Bronchien. Wir
sehen, dass nicht nur die Blätter unserer Bäume eigenartige

Ausschläge zeigen — sondern auch unsere Haut.

Und dann machen wir in Umweltschutz: Rasen mit Katalysa-



ESSAY 74

toren durch die Gegend, verbrennen nur noch via Filter,

entsorgen stets mit Zertifikat, wir produzieren, konsumieren,

putzen, waschen, wohnen, bauen, fahren, leben

«umweltfreundlich». Bis uns wieder der Schnauf ausgeht, bis es

uns wieder juckt und beisst, bis wieder alle Bäume brechen

und alle Wasser stinken. Und dann gibt's einfach noch mehr

Umweltschutz. Noch einen Filter drauf, noch einen Katalysator

dran.

Gegenposition: Rechte der Natur

Aber grundsätzlich? Grundsätzlich passiert gar nichts. Steht

denn nicht sogar geschrieben: «Machet euch die Erde Untertan?»

Bisher haben wir ja noch immer eine Lösung gefunden.

Und die Technik bleibt auch nicht stehen.

Dabei musste gerade beim Grundsätzlichen angesetzt werden.

Das heisst in unserem Fall: beim heutigen Verhältnis

zwischen Mensch/Gesellschaft und Natur. Beim zerstörerischen

Verhältnis und nicht erst bei seinen Folgen. Beim Auto

und nicht erst beim Katalysator, bei der Batieuphorie und

nicht erst bei der einzelnen Baute.

Es gilt, eine Gegenposition zu finden, ein Verhältnis von
Mensch/Gesellschaft und Natur jenseits von Herrschaft und

Unterdrückung.
Wie könnte so eine Gegenposition aussehen? Nun, wir könnten

der Natur Rechte zuerkennen. Wir könnten mit Hilfe

von Rechten der Natur festhalten, dass die Natur nicht länger

eine Sache ist, mit der wir nach Belieben umspringen
dürfen, sondern dass sie grundsätzlich ebenso unverfügbar
ist, wie wir Menschen uns gegenseitig grundsätzlich
unverfügbar sind.

Denn die Unverfügbarkeit, die Unbeliebigkeitdes Menschen

findet ihre Form ja gerade im Recht, in den Rechten. Weil der

Mensch mehr ist als eine blosse Ressource, weil ihm ein eigener

Wert zukommt und eine eigene Würde - darum gestehen

wir ihm Rechte zu. Dadurch, dass wir dem Menschen

Rechte zuschreiben oder anerkennen, wird er zur

Rechtsperson, zum gleichwertigen Vis-à-vis. Und das wäre auch bei

der Natur der Fall, wenn wir ihr Rechte zuerkennen.

Nun kann ich die aufgeregten Einwände schon hören, die

Vorwürfe, hier würden Mensch und Mücke auf die gleiche

Stufe gestellt, müssten gar Menschen den Wölfen zum Frasse

vorgeworfen werden. Aber damit hat das gar nichts zu tun.
Ich möchte die Natur lediglich in den Genuss jener Vorteile

kommen lassen, die es in unseren Rechtsordnungen hat,

Rechtssubjekt und nicht nur Rechtsobjekt zu sein.

Sobald ich Rechtssubjekt bin, sind Eingriffe in meine Rechte,

sind Verletzungen, sind Schädigungen grundsätzlich verboten.

Ganz anders sieht die Sache für ein Rechtsobjekt aus.

Der Eigentümer darf ja über «seine» Sache, etwa über die

Sache «Natur», nach Belieben verfügen; Verletzungen,

Schädigungen sind grundsätzlich zulässig.

Dass Eingriffe in Rechte grundsätzlich verboten sind, heisst

nicht, dass Rechte überhaupt nicht beschränkt werden könnten.

Rechte sind durchaus beschränkbar. Will ich in fremde

Rechte eingreifen, so brauche ich dafür, und das ist das

Zentrale, eine Eingriffsnorm. Anders gesagt: Eingriffe in

Rechte bedürfen einer Rechtfertigung. Ohne eine solche

Rechtfertigung sind sie unzulässig.

Und hier läge nun für die Natur, wenn wir ihr Rechte

zuerkennen würden, der grosse Vorteil: Wir Menschen müssten

dann für unsere Eingriffe in die (Rechte der) Natur auch

eine Eingriffsnorm beibringen, unseren Eingriff rechtfertigen.

Die Betonung dieser künftigen Rechtfertigungspflicht mag

nun für viele nicht recht einsichtig sein. Denn auch schon

heute ist nicht gar alles zulässig. Gerade wer bauen möchte,

kann ein Lied davon singen. Da verlangen RPG und USG,

GSchG und NHG nach Beachtung, da müssen Hunderte von

Vorschriften eingehalten werden. Das stimmt. Und trotzdem

geht die Welt zugrunde, trotzdem müssen wir gute Ackerböden

suchen, trotzdem lässt sich vielerorts nur noch hinter

Dreifachverglasung schlafen, trotzdem sieht unser Mittelland

so aus, wie es aussieht.

Denn nach wie vor gehen alle unsere Gesetze, auch das

Umweltschutzgesetz, von der Prämisse aus, dass Eingriffe in die

Sache Natur grundsätzlich zulässig sind. Und angesichts dieser

grundsätzlichen Zulässigkeit von Naturzerstörung

(Bau«freiheit»!) sind alle Auseinandersetzungen um Normen

beim Bau einer Strasse, einer Einfamilienhausidylle

oder bei der Planierung von Flugpisten aus der Sicht der

Natur nichts anderes als vergebliche Rückzugsgefechte.

Auch eine noch so «umweltverträgliche» Autobahn, noch so

«ökologisches» verdichtetes Bauen sind für die Natur schädigende

Eingriffe.

Das Existenzrecht der Natur

Doch wie könnten die «Rechte der Natur» aussehen? Wie

könnte festgeschrieben werden, dass die Natur nicht länger

nur Mittel zum (menschlichen) Zweck wäre?

Es wäre — dies zur Beruhigung — keine Rechtsordnung mit
noch mehr Normen, die noch weniger beachtet würden als

die heutigen. Kein neuer «Verrechtlichungs»-Schub stünde

uns bevor, denn es ginge ja nicht darum, eine ganz neue

Materie rechtlich zu erfassen. Die Natur ist ja heute schon

Teil der Rechtsordnung — nur eben als Objekt, während sie

morgen Subjekt wäre. Zu erwarten sind daher nicht mehr,

sondern vor allem andere Normen.

Das Augenfälligste an einer Rechtsordnung mit Rechten der

Natur wäre wohl der Umstand, dass sich Natur und Mensch/

Gesellschaft grundsätzlich gleichgewichtig gegenüberstünden.

Zu denken wäre etwa an folgende Grundsätze auf Ver-

fassungs-, Gesetzes- und Verordnungsebene:
1. Die Natur — belebt oder unbelebt — hat ein Recht auf Existenz, d. h.

auf Erhaltung und Entfaltung.

2. Die Natur hat ein Recht auf Schutz ihrer Ökosysteme, Arten und

Populationen in ihrer Vernetztheit.

3. Seltene, vor allem artenreiche Ökosysteme sind unter absoluten

Schutz zu stellen. Die Ausrottung von Arten ist untersagt.

4. Die belebte Natur hat ein Recht auf Erhaltung und Entfaltung
ihres genetischen Erbes.

5. Lebewesen haben ein Recht auf artgerechtes Leben, einschliesslich

Fortpflanzung, in den ihnen angemessenen Ökosystemen.

6. Eingriffe in die Natur bedürfen einer Rechtfertigung. Sie sind

nur zulässig,

wenn die Eingriffsvoraussetzungen in einem demokratisch

legitimierten Verfahren und unter Beachtung der Rechte der Naturfestgelegt

worden sind,

wenn das Eingriffsinteresse schwerer wiegt als das Interesse an der

ungeschmälerten Wahrung der Rechte der Natur und

wenn der Eingriff in die erhaltenswerte Natur nicht übermässig ist.



ESSAY 75

7. Nach einer Schädigung ist die Natur, wenn immer möglich,

wiederherzustellen.

Damit musste in Zukunft, wer ein Haus bauen, Abfalle

entsorgen oder Autobahnen errichten möchte, dartun, dass er
oder sie über eine Eingriffsnorm verfügt, die die anvisierte

Schädigung grundsätzlich zulässt, und dass das Interesse am

Eingriff das «Schutzinteresse» der potentiell betroffenen Natur

überwiegt.

Mit der Forderung nach einer Eingriffsnorm, nach einer

«gesetzlichen» Grundlage im weiteren Sinne, entziehen wir
die Natur auch dem Belieben der Eigentümerinnen und

Eigentümer. Diese müssten sich für Eingriffe in «ihre» Natur
neu auf eine Eingriffsnorm stützen können, auf ein Gesetz,

das z.B. bestimmt, unter welchen Voraussetzungen wo wie

gebaut werden darf.

Das ist rein formell oft nichts grundlegend anderes als heute

schon. Inhaltlich sind die Differenzen grösser:

Nehmen wir zum Beispiel die Bauzonen. Da die Hauptursache

für die Ausrottung ganzer Arten die Zerstörung ihrer
Lebensräume ist und für ihr Überleben ein Minimum an

Lebensraum unabdingbar ist, müssten wir in der Schweiz

sehr viele «absolute Schutzzonen» ausscheiden, in denen ausser

Hege- und Pflegemassnahmen keinerlei menschliche

Aktivitäten mehr zulässig wären. Prädestiniert dafür sind alle

noch einigermassen «naturnahen» Gebiete. Grosse Gebiete

müssten — nur schon zur Sicherung der Landesversorgung —

einer extensivierten «ökologischeren» Landwirtschaft zur

Verfügung gestellt werden. Als Bauzonen kämen von daher

wohl nur noch die bereits heute «weitgehend überbauten

Gebiete» in Betracht.

Abwägung der Interessen

Auch mit der Abwägung betreten wir kein Neuland. Schon

heute bedarf es - gerade bei Eingriffen in Grundrechte -
neben der gesetzlichen Grundlage noch einer Abwägung der

konkurrierenden Interessen. Und nur wenn das Eingriffsinteresse

überwiegt, darf eingegriffen werden.

Die notwendige Abwägung von Eingriffs- und Schutzinteressen

verlagert die Entscheidungen noch mehr als schon heute

hin zum Einzelfall, denn eine Baute in A kann ganz andere

Auswirkungen haben als die gleiche in B. Was in A. eventuell

zulässig ist, muss in B. dem überwiegenden Interesse der

Natur weichen. Unter Umständen zeigte sich sogar, dass in
B. gar keine weitere Baute mit den Rechten der Natur vereinbar

ist. Dann darf eben nicht mehr gebaut werden.

Diese Interessenabwägung würde dazu führen, dass bei

jeder geplanten Baute, aber auch schon bei der Ausscheidung

von Zonen, abgeklärt werden musste, welche Auswirkungen
auf die Natur zu erwarten sind und ob diese sich mit den

Rechten der Natur vereinbaren lassen. Die Parallele zur

Umweltverträglichkeitsprüfung (UVP) ist offensichtlich.

Aber im Gegensatz zu dieser wäre die künftige umfassende

Interessenabwägung eingebettet in ein anderes Umfeld. Der

geplante Eingriff wäre in Zukunft nicht mehr länger
grundsätzlich zulässig, es musste vielmehr nachgewiesen werden,
dass er sich rechtfertigen lässt, dass die menschlichen Interessen

das «Schutzinteresse» der Natur überwiegen.
Diese Abwägung ist nun allerdings Prüfstein und Crux der
Rechte der Natur. In diesen künftigen Abwägungen würden

nicht länger lediglich menschliche Interessen am Eingriff

(z.B. Bau einer Staumauer) gegen menschliche Interessen

am Status quo (Erhaltung eines Tals aus touristischen Gründen,

als Erholungsraum für den Menschen usw.) abgewogen,

sondern es würden auch die Interessen der Natur in Rechnung

gestellt. Das wäre das entscheidend Neue, denn damit

hielten wir unmissverständlich fest, dass die «Interessen» der

Natur jene der Menschen, der Gesellschaft auch überwiegen

können —eine Vorstellung, die mit der heutigen, nur auf den

Menschen orientierten Konzeption des Rechtssystems nicht

vereinbar ist.

Recht als menschliches Unterfangen

An dieser neuen Gewichtung der Natur ändert auch die

Tatsache nichts, dass wir uns mit den «Rechten der Natur»

selber Schranken setzen, an die wir uns selber halten müssen.

Die Natur ist nicht in der Lage, die Verletzung ihrer Rechte

einzuklagen. Recht ist und bleibt ein menschliches Unterfangen.

Es richtet sich an Menschen und kann auch nur von

diesen durchgesetzt werden. Auch die Rechte der Natur sind

Schranken, die wir uns selber setzen.

Sollen Rechte der Natur unser Verhalten, unser Verhältnis

zur Natur bestimmen, so ist es keineswegs abwegig, dass wir
selber — nach bestem Wissen und Gewissen — den Gehalt

dieser Rechte bestimmen. Und es ist auch weder ungewöhnlich

noch (dogmatisch) unmöglich, dass wir für die Wahrung

der Rechte der Natur Treuhänderinnen und Treuhänder,

Fürsprecher und Fürsprecherinnen einsetzen müssen. Denn

die Natur kann ja nicht selber vor Gericht auftreten, ebensowenig

wie ein Säugling oder eine Aktiengesellschaft. Für sie

handeln Eltern, Vormund, Verwaltungsrat.
Ähnliches gälte für die Natur. Es musste dafür gesorgt werden,

dass in allen die Natur (einen Wald, einen Fluss, eine

ganze Landschaft) betreffenden Verfahren bestellte oder

gewählte Sachwalter der Natur beigezogen würden, die im

Namen der Natur deren Rechte geltend machten. Nur schon

diese institutionalisierte Vertretung könnte der Natur ein

völlig anderes Gewicht verleihen.

Die Erkenntnis, dass das heutige Recht zur Zerstörung der

Natur beiträgt und es deshalb geändert werden muss, darf
nicht zu fälschen Schlussfolgerungen führen.

Radikales Umdenken

Recht ist in erster Linie Resultat eines politischen Prozesses.

Daher müssen auch die Rechte der Natur auf dem politischen

Parkett erkämpft werden. Erst nachher besteht

überhaupt die Chance, dass sie akzeptiert und angewandt werden

und so wiederum den politischen Alltag mitbeeinflussen

können.

Schutz der Natur durch Rechte der Natur verlangt - darüber

mache man sich keinerlei Illusionen - nach einer radikalen

Umkehr. Rechte der Natur sind kein Persilschein für «humane»

Naturausbeutung, sie wollen vielmehr jeglicher (kapitalistischen

und/oder sozialistischen) Naturausbeutung ein Ende

setzen. Und das wird - wenn überhaupt - erst möglich,

wenn wir so heilige Kühe wie unsere Eigentumsordnung, vor
allem aber auch die Handels- und Gewerbefreiheit, nicht

länger als unabänderliche «Naturgesetze» betrachten. Wenn

wir bereit sind, anzuerkennen, dass wir nicht länger Stück für
Stück der Natur der Herstellung oder dem Verbrauch

irgendeines Gutes opfern dürfen. I

Dr. Jörg Leimbacher

Der Autor dieses Beitrags ist In Bern als selbständiger

Jurist tätig. Schwerpunkte seiner Arbeit

sind Gutachten aus dem öffentlichen, vor allem

aber aus dem Umweltschutz- und Planungsrecht

Der Frage nach der möglichen Rechtssubjektivi-

tat des Bodens ist er im Rahmen des Nationalen

Forschungsprogramms •Haushälterische

Nutzung des Bodens in der Schweiz« nachgegangen.

Daraus entstand dann seine Dissertation «Die

Rechte der Natur«, Helbing & Lichtenhahn, Basel

und Frankfurt a M 1988


	Wenn die Natur mehr als eine Ware wäre

