
Zeitschrift: Hochparterre : Zeitschrift für Architektur und Design

Herausgeber: Hochparterre

Band: 3 (1990)

Heft: 5

Artikel: Günther Anders : ein Moralist für den antiquierten Menschen

Autor: Howald, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-119209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-119209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


60 ESSAY

II

lì,

< J

A •st»».-•

SS.

MORALIST FUR DEN ANTIQUIERTEN

Für den Zustand der Welt sind wir selber
verantwortlich - auch alle in Planung,
Architektur und Gestaltung tätigen Frauen

und Männer. Einer, der dies schon lange mit
Eindringlichkeit sagt, ist Günther Anders.

VON STEFAN HOWALD FOTOS: ROTH UND SCHMID

Es gibt für mich kaum eine schönere Beschreibung der
menschlichen Zärtlichkeit, als sie der Philosoph Günther
Anders in seinem Buch «Lieben gestern» liefert. Präzis analysiert

er, wie Hand, Körper, Gefühl, Psyche zusammenspielen;

und seine Beschreibung bildet die Zärtlichkeit in der

Sprache nach. Ich kenne aber auch keine schärfere Analyse
als diejenige von Anders, wie die menschliche Zivilisation

durch Grosstechnologien gefährdet wird. Vieles in der aktuellen

gesellschaftstheoretischen Diskussion zehrt von seinem

Werk; doch wo modische Zeitkritik ins wolkige Palavern ge¬

rät, bleibt Anders jederzeit luzide und aufs Radikale gerichtet:

den Menschen und seine Chance. Seine philosophischen

Bücher sind nicht bloss verständlich, sondern stilistisch glänzend

geschrieben. Vor den Konsequenzen seiner Analysen

gibt es keine Ausflucht; und doch bringt der mittlerweile

88jährige die Kraft zum Widerstand auf. «Wenn ich verzweifelt

bin, was geht's mich an?» hat er einmal als sein Credo

genannt: Zur Verzweiflung haben wir schlicht keine Zeit,

wenn wir uns und die Welt noch retten wollen. Die warnende

Stimme zeigt, dass doch noch eine Chance gegen die

MegaMaschine besteht, die uns mit Selbstvernichtung bedroht. So

stehen sein Werk und seine Lebenshaltung als unpathetisches

Vorbild gegen Untergangsstimmungen.
Das Werk von Anders ist weit gespannt, tief in Kunst, Literatur,

Musik hinein. Ein Thema freilich ist mit der Zeit in den

Vordergrund getreten: die Technikphilosophie. «Mensch

ohne Welt» heisst ein Buchtitel von Anders. Dem Menschen



ESSAY 61

ohne Welt entspricht längst eine Welt ohne Menschen. Doch

der Aufstand der Maschinen gegen ihre Schöpfer ist nicht in
Form bunter Science-fiction-Phantasien über wildgewordene

Roboter auf uns gekommen, sondern als roboterisierte,
menschenleere Fabrik. Anders beschäftigt sich seit einem

Menschenalter mit einem Weltzustand, in dem die Technik
als Subjekt sich über die Menschen gesetzt hat, und warnt vor
den Vernichtungstechnologien. Das ist tief in der eigenen

Lebensgeschichte verankert, die Menschheitserfahrungen
unseres Jahrhunderts parallel lief.
«Ich begriff sofort, wohl schon am 7. August, einen Tag nach

Hiroshima und zwei Tage vor dem absolut unverzeihlichen
zweiten Atomangriff, dem auf Nagasaki, dass der 6. August
den Tag Null einer neuen Zeitrechnung darstellte: den Tag,

von dem an die Menschheit unrevozierbar fähig war, sich

selbst auszurotten», hat Anders 1977 in einem Interview
festgestellt. Das ist keine sich etwas düster-selbstgefällig
spreizende nachträgliche Prophetic Denn die neue Zeitrechnung
beginnt zwar bei Null, aber sie ist als Umschlag einer alten

Zeitrechnung doch nicht voraussetzungslos. Als löjähriger
sah Anders während des Ersten Weltkriegs in einem
paramilitärischen Schülerverband in Frankreich die Leiden des

Kriegs und die Erniedrigung der Zivilbevölkerung, und er
erlebte als Jude Ausgrenzung und psychische Folter.

Der andere

Günther Anders wird als Günther Stern am 12. Juli 1902 in
Breslau geboren, sein Vater ist der bekannte Psychologe
William Stern. Anders studiert bei Husserl in Freiburg und

Heidegger in Marburg Phänomenologie und Ontologie.
Doch seine Interessen sind schon damals vielfältig, so kommt
er in Kontakt mit dem Frankfurter Institut für Sozialwissenschaft,

fängt bei Paul Tillich und Karl Mannheim eine

musiksoziologische Dissertation an. 1930 reist er unter dem Druck
der an der Frankfurter Uni aufkommenden Nazis nach Berlin.

Um Geld zu verdienen, beginnt er durch Vermittlung
Brechts journalistisch zu arbeiten. Das bringt ihm weiteren
Realitätssinn und sein Pseudonym ein; denn Herbert Ihe-

ring, Kulturchef des Berliner «Börsen-Couriers», will nicht

jeden Tag einen Artikel des ungeheuer produktiven Günther

Stern in der Zeitung haben, und so erscheint die eine

Hälfte von dessen Texten künftig unter dem andern Namen
Anders.

Schon als Student in den zwanziger Jahren setzt er sich mit
Heideggers Philosophie auseinander, der später eine formal
ähnliche Technikkritik, doch in diametral entgegengesetzter
Absicht, entwickeln wird. Anders hat einen Einfluss von
Heidegger auf seine denkerischen Anfänge nie geleugnet, aber

sich bald von diesem distanziert, dessen Welt als «eine des

dörflichen Handwerkers, eine Werkstattwelt» bezeichnet.

Während Heidegger 1933 die Nazis als mögliche Führer in
seine Philosophie einbaut und sich dann, enttäuscht, aber

nicht belehrt, in eine ländliche Blockhütte zurückzieht, geht
Anders ins Exil und in die Fabrik. In verschiedenen Hilfsjobs
in den USA erfahrt er Fliessbandarbeit am eigenen Leib. So

zeigen Heidegger und Anders beispielhaft zwei entgegengesetzte

Lebensformen und ihre theoretische wie moralische

Verarbeitung.
Der erste Band von Anders' Hauptwerk «Die Antiquiertheit
des Menschen» von 1956 beginnnt mit Notizen aus dem Jahr

1942 über eine Maschinenbesichtigung: «Schloss mich mit T.

einer Führung durch eine hier eröffnete technische Ausstellung

an. T benahm sich aufs eigentümlichste; so eigentümlich,

dass ich schliesslich nur noch ihn beobachtete statt der

Apparate. Sobald nämlich eines der hochkomplizierten Stük-

ke zu arbeiten begann, senkte er seine Augen und verstummte.

- Noch auffälliger, dass er seine Hände hinter seinem

Rücken verbarg, so, als ob er sich schämte, diese seine schweren,

plumpen und obsoleten Geräte in die hohe Gesellschaft

der mit solcher Akkuratesse und solchem Raffinement
funktionierenden Apparate gebracht zu haben.»

Anders nennt dies die «prometheische Scham»: dass sich die

Menschen den von ihnen geschaffenen Gegenständen unterlegen

fühlen. Er hebt dies von der Verdinglichung oder

Entfremdung des Menschen, wie sie in der marxistischen

Tradition diskutiert wurde, als neue Stufe ab. Der Mensch

schämt sich nicht mehr wie früher, dass er den Dingen
gleichgestellt ist, sondern er schämt sich, dass er ihnen unterlegen
ist. So beklagt er nicht mehr, sondern anerkennt seine eigene

Verdinglichung. Nicht mehr bloss der Lebensrhythmus in

der Fabrik, im Verkehr und im Haushalt wird den Maschinen

angepasst, sondern der Mensch und sein Innerstes: das

Gefühl von sich selbst.

In dieser Situation geht es um eine philosophische Anthropologie

im Zeitalter der Technokratie. «Unter Technokratie

verstehe ich dabei nicht die Herrschaft von Technokraten (so

als wäre es eine Gruppe von Spezialisten, die heute die Politik

dominierten), sondern die Tatsache, dass die Welt, in der wir
heute leben und die über uns befindet, eine technische ist -

£&

Li.

¦lì K
ÎTTS



62 ESSAY

was so weit geht, dass wir nicht mehr sagen dürfen, in unserer

geschichtlichen Situation gebe es u.a. auch Technik, vielmehr

sagen müssen: in dem <Technik> genannten Weltzustand

spiele sich nun die Geschichte ab, bzw. die Technik ist nun
zum Subjekt der Geschichte geworden, mit der wir nur noch

<mitgeschichtlich> sind.»

Anders untersucht diesen Weltzustand mit Hartnäckigkeit in
zahlreichen Lebensbereichen. Er hat seine Tätigkeit immer
wieder als «Gelegenheitsphilosophie» bezeichnet: «dass ich

also stets von bestimmten Erfahrungen ausgegangen bin».

Das macht seine Schriften anschaulich, überzeugend. Und
nicht in Nacherzählungen ausschöpfbar; sie beweisen sich in

ihren eigenen Gelegenheiten.

Noch am scheinbar äusserlichen Detail bewährt sich sein

ebenso durchdringender wie glänzender Denk- und Schreibstil.

Die Verwüstungen, die Wertverschiebungen durch die

neue Gerätewelt gehen bis zum menschlichen Leib: «Als

nackt gilt nicht mehr der unbekleidete, sondern der unbearbeitete

Leib; derjenige, der keine Ding-Elemente, keine
Verweise auf Verdinglichung enthält.» Das Make-up ist ein

Beispiel für solche Selbstverdinglichung. Salonfähig werden
Gesicht und Fingernägel erst, wenn sie bearbeitet sind, wenn sie

ihr organisches Vorleben verleugnen können. Da der

Mensch morphologisch halbwegs konstant ist, die Warenwelt

sich aber immer um neue Produkte bereichert, verkehren
sich «die Subjekte von Freiheit und Unfreiheit»: «Frei sind

die Dinge: unfrei ist der Mensch.» Dem versucht die Technik

abzuhelfen, freilich bloss aufdie eine Seite hin: Der Mensch

soll wie die Maschine formbar werden. Und jedes neue Gerät

ist Subjekt der Nachfrage neuer Bedürfnisse.

Auschwitz als industrialisiertes Töten und Hiroshima als

Nullpunkt der menschlichen Selbstzerstörung sind die letzten

Stufen dieses Prozesses. «Über die Zerstörung des Lebens

im Zeitalter der dritten industriellen Revolution» heisst der
1980 erschienene zweite Band über «Die Antiquiertheit des

Menschen». Aber sie sind eben nur die letzten Stufen eines

längst abrollenden Prozesses; die endgültige Auswirkung
zunehmender Arbeitsteilung — und zugleich eine neue

Zusammensetzung: «Zur heutigen Situation gehört es, dass jede
Maschine die Mit-Voraussetzung, damit die Mit-Herstellerin
oder Mit-Instandhalterin jeder andern Maschine ist; und
dass die Legion der bestehenden Maschinen letztlich dahin

tendieren, zu einer einzigen Mega-Maschine zusammenzuwachsen

und damit schliesslich den <Totalitarismus der Ding-
welt> zu begründen.»

Gewalt der Dinge

Wie reagieren wir darauf? Die prometheische Scham ist nur
Ausdruck eines grundsätzlicheren prometheischen Gefälles.

Die Menschen sind ihrer eigenen Produktion in vielfältiger
Weise nicht mehr gewachsen; dieses Auseinanderklaffen,
diese Diskrepanz hat Anders immer wieder analysiert. Wir
können uns nicht mehr vorstellen, was wir herstellen; wir
können nicht mehr fühlen, was wir tun; wir wissen zwar um
vieles, aber das reicht nicht mehr zu einem Gewissen. Wir
leben im «Zeitalter der Angst», aber die Angst ist kaum mehr

real, denn wir haben nicht zuviel, sondern zuwenig von ihr.
«Gemessen an dem Quantum an Angst, das uns ziemte, das

wir eigentlich aufzubringen hätten, sind wir einfach

Analphabeten der Angst.» So können wir nicht mehr sehen, was

mit uns geschieht. «Wir sind nicht mehr Handelnde, sondern

nur Mit-Tuende. Das Telos unseres Tuns ist abmontiert;
daher leben wir ohne Zukunft; daher ohne Verständnis von

Zukunfts-Ende; daher apokalypseblind.» Kurz: «Alle

Elemente des medialen Daseins haben sich verschworen, zu

verhindern, dass er (der Mensch) auffasse, was es mit der

Bombe auf sich hat. Und so arbeitet er sich, ohne Verständnis

für den Sinn des Wortes <Ende>, hektisch zugleich und indolent,

seinem Ende entgegen.»

Denn was gekonnt wird, wird auch gesollt. Der Fortschrittsglaube

ist nicht mehr bloss eine Ideologie unter andern,

sondern er entspringt mit Macht der Struktur der Dinge, also

der Welt selbst. Immer grösser, immer schneller, immer
perfekter, immer anonymer. Die Atombombe, die Gentechnologie

setzen die Möglichkeit frei, uns ganz zu vernichten; und

diese Möglichkeit drängt zur Anwendung. Seit Hiroshima

leben wir in einer Epoche des «Gerade-noch-Seins», ist die

geschichtliche Zeit zur «Frist» zusammengeschrumpft. Das

macht vieles «antiquiert». Das Aussehen sagt nichts mehr

über die Gewalt der Dinge aus. Raum und Zeit werden als

Grenzen hinfällig. Die Privatheit ist überholt. Die Sinnproduktion

in der Arbeit zerfällt in der Arbeitsteilung. Schliesslich,

als Fokus: Durch das Subjekt Technik wird das Subjekt
Mensch gefährdet.

Wider das Techniktabu

Heisst das nun also wirklich: Welt ohne Menschen, ohne

Subjekte, im blinden Selbstlauf gesteuerter Prozess der

(Selbst-)Vernichtung? Nein. Anders malt zwar unerbittlich



ESSAY 63

schwarz, schlägt billige Tröstungen aus. Aber er entlässt auch

nicht aus der Verantwortung, und zwar beide Seiten nicht.
Die technische Welt kennt durchaus noch Mittäter: Wie die

Erfordernisse der Rüstungsindustrie den Vietnamkrieg
vorantrieben, hat Anders mehr als einmal gezeigt. Und auch auf
die andere Seite besteht Verantwortung im Widerstand.
Anders hat solche Verantwortung schonungslos auch auf sich

selbst als heutigen Menschen bezogen, etwa in seinem «Offenen

Brief an Klaus Eichmann», in dem er unsere Situation als

«Eichmannsöhne» analysiert.

Widerstand hat dabei vor allem gegen das Techniktabu
anzugehen. «Das auf Technik bezogene Tabu ist klassen- und

systemneutral. Es ist ungleich machtvoller als alle diejenigen
Tabus, die sich aus den hüben und drüben verschiedenen

politischen oder wirtschaftlichen Herrschaftsformen oder

<Philosophien> ergeben. Es ist global. Es ist das Tabu von
heute. Und was dabei tabuisiert wird, ist - wir betonen das

noch einmal - nirgendwo nur der eventuelle maschinenstürmerische

Akt. Die Verbotskraft reicht grundsätzlich tiefer.

Verboten ist immer bereits der blosse Gedanke, dass es

Maschinenressentiments überhaupt geben könnte.» Anders hat

sich in einem Interview denn auch «natürlich» als

Maschinenstürmer bezeichnet und die Idee eines Produktestreiks

durchgespielt: dass aufgrund eines erweiterten hippokrati-
schen Eids nicht mehr an gefährlichen (Gross-)Technologien

gearbeitet wird. Solcher Tabubruch kommt aus einem zweiten

«unzeitgemässen» Bekenntnis. Anders hat sich immer als

Moralist begriffen, seit seinen frühen Erfahrungen. «Ja, die

Frage ist nicht: <Wie wird man Moralist?) Vielmehr hat die

Frage zu lauten: <Wie kann es einem passieren, dass man
nicht Moralist wird?>» hat er dazu erklärt.

Zeit seines Lebens hat er sich denn auch politisch engagiert,
in der Anti-Atom-Bewegung, im Kampf gegen den amerikanischen

Krieg in Vietnam, in der Friedensbewegung. Dieses

Engagement hat teilweise auch zurückgewirkt auf die Theorie,

etwa in bezug auf das Fernsehen, das er früher als blossen

Illusionsapparat analysierte. Die Bedeutung der Medien

beim Rückzug der Amerikaner aus Vietnam hat ihn veranlasst,

diese Einseitigkeit zu korrigieren. Auch darin ist
Anders ein Philosoph der Praxis. Dabei bleibt die Paradoxic

seiner Position: zu hoffen, dass nicht eintritt, was als

unausweichlich analysiert wird. Diese Chance ist nicht billig zu

haben, doch für Verzweiflung ist nicht die Zeit: «Mut? Davon

weiss ich nichts. Der ist für mein Tun kaum erforderlich.
Und Trost? Den benötige ich nicht. Und Hoffnung? Da kann

ich nur antworten: Kenne ich prinzipiell nicht. Denn mein

Prinzip ist: Wenn auch nur die winzigste Chance besteht, in
dieser entsetzlichen Situation, in die wir uns gebracht haben,

helfend eingreifen zu können, dann soll man es tun. Meine

von Ihnen erwähnten <Gebote des Atomzeitalters> schliessen

mit meinem Prinzip. Das lautet: <Wenn ich verzweifelt bin,

was geht's mich an?>»

Dieser Rigorismus hat ihn auch 1987 geleitet, als er in
verschiedenen Zeitschriftenartikeln mit umstrittenen Thesen

zur Gewalt hervortrat, gegen die menschheitsgefährdenden

Grosstechnologien das Ende des Pazifismus verkündete,

gewalttätige Notwehr gegen einzelne Menschen, die
Verantwortlichen propagierte. Solche Überlegungen sind nicht ab-

zutun als späte Verfehlung, sondern unterstreichen nochmals

den Ernst der Situation.

"

Günther Anders' Werk wirkt heute stärker, als öffentlich
bewusst ist. In vielem war er seiner Zeit voraus. Er hat die

Atomtechnologie, das Fernsehen als einer der frühesten

überhaupt in ihrer Bedeutung begriffen, ebenso die

Gentechnologie in ihrem gefährlichen Zugriff auf die menschliche

Natur selbst. Er hat Begriffe wie Apokalypseblindheit
oder Mega-Maschine geprägt und verwendet, die mittlerweile

Allgemeingut der gesellschaftspolitischen Diskussion

geworden sind. In seinen vielfältigen Analysen finden sich aber

auch präziseste Detailstudien über Flipperspiele, über Sport,
über Jazz oder über den verheerenden Einfluss einer
vulgarisierten Psychoanalyse auf unsere Gefühle. Der Apokalypsebegriff,

der Aufruf zu einer Wende, einer Umkehr sind in

den letzten Jahren schon beinahe inflationär entwertet worden.

Aber Günther Anders hat in vielem den Rahmen

vorgegeben, in dem heute bis hin zu einem Ulrich Beck und dessen

«Risikogesellschaft» gedacht wird. Wenn jetzt die «Wende»

eine neue Bedeutung bekommen soll: als besinnungslose

kapitalistische Restauration eines abgewirtschafteten
Staatssozialismus, so bekommt Anders' tiefgehende Analyse

weltgeschichtlicher Entwicklungen neue Dringlichkeit. ¦
Von und über Günther Anders

Günther Anders: «Die Antiquiertheit des Menschen. Erster Band: Über die Seele im Zeitalter der zweiten

industriellen Revolution». Beck-Verlag, 7. Auflage, München 1985

Günther Anders: «Die Antiquiertheit des Menschen. Zweiter Band: Über die Zerstörung des Lebens im

Zeitalter der dritten industriellen Revolution». C.-H.-Beck-Verlag. 4. Auflage, München 1986

Günther Anders: «Die atomare Drohung». Fünfte, durch ein Vorwort erweiterte Auflage von «Endzeit und

Zeitende» (1972), Beck-Verlag. München 1986

Günther Anders: «Mensch ohne Welt». Schriften zur Kunst und Literatur. Beck-Verlag, München 1984

Günther Anders: «Lieben gestern. Notizen zur Geschichte des Fühlens». Beck-Verlag, München 1986

Günther Anders: «Wir Eichmannsöhne. Offener Brief an Klaus Eichmann». Zweite, durch einen weiteren

Brief ergänzte Auflage, Beck-Verlag, München 1988

Jürgen Langenbach: «Günther Anders. Eine Monographie». Raben-Verlag, München 1988

Konrad Paul Liessmann: «Günther Anders zur Einführung», Edition SOAK im Junius-Verlag, Hamburg 1988


	Günther Anders : ein Moralist für den antiquierten Menschen

