
Zeitschrift: L'Hôtâ

Herausgeber: Association de sauvegarde du patrimoine rural jurassien

Band: 25 (2001)

Artikel: Anatomie d'un grimoire, basée sur un ouvrage manuscrit redécouvert
récemment dans le Jura

Autor: Baumgartner, Aline / Forney, Jérémie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1064425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1064425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANATOMIE D'UN GRIMOIRE,
basée sur un ouvrage manuscrit redécouvert récemment dans le Jura1

«Le Dragon rouge et la Poule noire. »

«Saviez-vous que dans ma paroisse,
le prêtre ne donne plus l'hostie que
directement dans la bouche. Eh oui! Il a

entendu dire que certaines personnes
auraient vendu des hosties consacrées

pour mille francs à des sectes sata-
niques. Ils les emploieraient pour leurs
messes noires.» Voilà en substance ce

que racontait il y a quelques années une
personnalité bien connue de Suisse
romande à un prêtre jurassien.

Satan, messe noire... sorcellerie! Le
diable semble avoir la vie dure.

Malgré toutes les tentatives d'éradi-
cation, il reste bien présent dans un coin
de nos esprits que l'on dit modernes. Il
est même si présent que nous ne nous
étonnons pas le moins du monde de le

voir surgir à tout moment d'un spot
publicitaire, d'une série télévisée ou
d'un article de journal. Certes, il ne fait
plus si peur, avec ses deux cornes un peu
ridicules, mais il a beaucoup de succès

et fait souvent les choux gras de ses

employeurs. Le public est toujours
conquis, maintenu à mi-chemin entre

terreur et plaisir. Ce vétéran de
l'irrationnel sait encore véhiculer des
significations fortes, il continue à remuer un
je-ne-sais-quoi au plus profond de nos
consciences.

Et voilà que l'on retrouve dernièrement

en terre jurassienne un vieux
manuscrit sentant le soufre à plein nez:
«le Dragon rouge et la Poule noire», un
grimoire portant la signature du
Démon. N'est-ce pas l'occasion de
s'attarder un peu et de parcourir ses pages
griffonnées, histoire de voir à quoi
ressemble un traité de sorcellerie? Cet
article lui est donc consacré.

Toutefois, il ne sera pas question de
savoir quelle réalité peut représenter le
diable, ni comment le concevoir, ni
même s'il existe. Nous souhaitons seulement

étudier un grimoire concret pour
présenter le système de croyances qu'il
suppose et sa structure interne.

Comment les grimoires
vinrent à VOccident

Pour certains, un grimoire est: «un
véritable monument de la perversité
humaine [où] le diable est montré
comme un instrument de pouvoir2».
C'est un ouvrage secret qui permet, à

ceux qui n'ont pas été initiés à la sorcellerie,

de s'approprier certains pouvoirs.
Il propose des recettes pour signer un
pacte avec le démon tout en se plaçant
sous la protection divine. On y trouve
une énumération sévère des qualités

9



<> lésait '

c. / otib YLouï 4-—
_

«Secret de la poule noire. »

que devraient posséder les praticiens,
car «l'évocation d'un démon n'est point
une affaire aussi aisée que certains amateurs

curieux et oisifs pourraient
l'imaginer3».

Tous ces ouvrages de magie noire
semblent posséder un pouvoir
maléfique: «Il est extrêmement dangereux
de s'en servir, quand on n'est point
complètement initié à tous les mystères
de l'Art magique: en les prononçant [les
formules magiques] même inconsciemment,

on peut amener le Diable. Or,
Satan est toujours un visiteur incommode;

quand on ne fait pas ce qu'il faut
pour lui imposer obéissance, il se plaît à

étrangler ceux qui l'ont dérangé, à leur
tordre le cou ou à les emporter vivant
en Enfer4». Ces grimoires sont donc

perçus comme l'œuvre du «griffu», du
diable lui-même.

On sait très peu de choses sur leur
origine, plusieurs traditions tentent
d'expliquer leurs apparitions dans les

campagnes occidentales, mais aucune
n'est vraiment crédible. Au XVIIe
siècle, il existe deux grimoires principaux,

s'intitulant La clavicule de
Salomon et Le grimoire du Pape
Honorius. Le premier de ces livres
semble être très ancien, puisqu'on
découvre un livre d'incantations du
même nom à la fin du premier siècle
déjà. Il est également mentionné au XIe
siècle par le grec Michel Psellos. Cet

ouvrage est probablement originaire de
Byzance et ce n'est sans doute qu'au
XIIIe siècle qu'il est parvenu en
Occident.

Le second date probablement du XIIe
siècle. Deux hypothèses se dessinent
quant à son origine. La première le
présente comme une copie modifiée de La
clavicule de Salomon. La deuxième
affirme qu'il s'agit une création,
nouvelle et spécifique. Quoi qu'il en soit,
son titre paraît indiquer l'identité de
son auteur, le pape Honorius. On a
donc accusé à tour de rôle les papes
Honorius III et Honorius II de pratiquer

la magie noire et d'avoir écrit ce

grimoire, ce qui aurait pu les mener au
bûcher. Toutefois, les historiens sont
sceptiques et refusent d'attribuer cette
œuvre à l'un des deux saints hommes
dont les vies paraissent plutôt
exemplaires. L'accusation portée contre ces
deux papes n'a probablement été qu'un
instrument politique et une arme contre

le pouvoir spirituel, c'est à dire le Saint-
Siège, lors de la querelle des
Investitures5. L'évêque de Parme
Cadalous, qui prit lui aussi le nom
d'Honorius, pourrait être l'auteur de ce
grimoire. N'ayant pas étincelé dans
l'Eglise légitime, cet homme capable de
tous les crimes aurait, selon Eliphas
Lévi", voulu devenir le grand prêtre des

passionnés de magie noire en rédigeant
le grimoire qui porte son nom.

A la Renaissance, un changement
majeur intervient dans l'évolution des
différents textes s'apparentant aux
grimoires. Jusqu'au XVIIe siècle, ils ne
présentent qu'un inventaire exhaustif
de magie noire allant des conseils
pratiques jusqu'aux pactes avec le Diable.
A ce moment va s'ajouter une particularité:

en les copiant, on insère des

prières chrétiennes dans le texte initial,
entre les invocations aux démons. Cette
mesure aurait été prise par les praticiens

eux-mêmes pour ne pas trop
effrayer leurs clients. Ceux-ci, souvent
des nobles, recouraient aux sorciers
mais ne voulaient tout de même pas se

vouer au Diable ou trop compromettre
leur salut éternel.

L'usage des livres a longtemps été
réservé à une élite lettrée. Ces ouvrages
de sorcellerie pratique n'ont donc été
diffusés dans les campagnes d'Europe
que bien plus tard, entre 1820 et 1850
probablement, par des colporteurs
itinérants. Etant constamment recopiés,
ils auraient donné naissance à d'autres
grimoires comme celui qui nous occupe:

10



Le Véritable Dragon rouge, La Poule
noire, Le grand et le petit Albert, etc.

«L'art de commander
les esprits»

Un exemplaire du Dragon rouge et
de La Poule noire a été retrouvé
dernièrement dans un village de la région de

Porrentruy. Il appartient à une famille
jurassienne depuis deux générations. Le
père aurait simplement acheté
l'ouvrage, il y a bien des années. Cependant
une rumeur prétend qu'il aurait plutôt
sauvé le livre ancien lorsque l'on débarrassa

le grenier d'un évêque.
Le fait qu'il existe des explications

contradictoires sur l'acquisition du livre
est en soi significatif. Un grimoire
dérange, il sent le soufre et sa proximité
met mal à l'aise. Il est nécessaire, pour
parer à ce malaise, d'expliquer sa
présence.

La première version dédramatise en
quelque sorte la possession de ce livre.
Il n'y a pas de mystère, puisqu'il s'agit
d'un achat. On pourrait toutefois
soupçonner celui qui s'intéresse ainsi à ce

genre d'ouvrage d'être un superstitieux
irrationnel ou même quelqu'un de
«dangereux». La seconde par contre
maintient le côté étrange qui convient
bien à la situation, mais inquiète
toujours un peu. En outre, elle «innocente»
l'acquéreur qui a trouvé le livre suspect
par hasard. Chaque explication
présente des avantages et des inconvé¬

nients, mais toutes limitent l'inconnu et
de ce fait rassurent.

Notre grimoire jurassien n'est donc

pas un ouvrage quelconque. Il se
présente comme un livre manuscrit de 119

pages. Sur la première page, une
illustration naïve montre un dragon tenant
entre ses griffes un livre orné d'une
poule. On peut y lire le double titre de

l'ouvrage: Le «Dragon rouge» et la
«Poule noire».

La page suivante offre les titres
complets: «Le véritable Dragon rouge ou
l'art de commander les esprits célestes,
aériens, terrestres et infernaux, avec le
secret de faire parler les morts, de

gagner toutes les fois qu'on met aux
loteries: de découvrir les trésors cachés,
etc. etc. Suivi de la Poule noire, cabale
inconnue jusqu'ici.» Puis suivent deux
dates. D'abord celle de la version originale

dont le présent texte serait la copie

«Le grand cercle cabalistique. »

(1521) et la date de la copie présente: le
29 janvier 1846.

Le livre s'ouvre sur un prélude qui le

présente comme la compilation «de

plus de 20 volumes» et «le plus précieux
trésor de l'univers» (p. 4-5). Puis suivent
les quatre chapitres du Dragon rouge.
Dans le premier, on trouve une seconde

présentation qualifiant le grimoire de

«véritable grand œuvre» et assurant
l'authenticité du texte, et sa fiabilité.
L'auteur en attribue l'origine à

Salomon, fils de David. Ce grand roi
aurait découvert tous les secrets des

astres et des esprits. L'auteur garantit la
réussite à qui suivra exactement toutes
les instructions: «puisque j'ai eu le
bonheur de réussir dans toutes mes
entreprises». Il signe: «J. Karter, venetiana».
Le deuxième chapitre débute par un
avertissement: il faut s'armer d'intrépidité,

de prudence, de sagesse et de vertu
et bien suivre toutes les indications qui
vont suivre. Celui qui faillirait courrait à

sa «perte totale» (p. 9).

Enfin commence la description du
rituel qui fera apparaître l'esprit et sortira

celui qui l'accomplit de sa bassesse

et de son indigence. Tout d'abord, il
importe de se préparer soi-même
pendant un quartier de lune: c'est-à-dire
s'abstenir de relation avec une
personne du sexe féminin, se contenter de
deux repas par jour à heure fixe et dormir

le moins possible, tout cela en
restant concentré sur le but que l'on désire
atteindre.

11



Ensuite vient le moment de s'équiper
du matériel nécessaire, en particulier
d'une pierre ématille, minéral connu
pour ses pouvoirs protecteurs. Il s'agit
encore de couper une branche de noisetier

sauvage qui n'a jamais porté de fruit
et qui est fourchue au bout, comme un
«Y». On en fabrique la véritable «verge
foudroyante», arme essentielle pour
contrôler les esprits. Enfin, on sacrifie
un jeune chevreau vierge en l'offrant au
«grand Adonay, Eloïm, Ariel et
Jehovam». Sa chair est brûlée et sa peau
soigneusement conservée.

Au début du chapitre trois (p. 19), il
est indiqué comment faire le «grand
cercle cabalistique». C'est dans sa
réalisation que l'on emploie la peau de l'animal

immolé. Ce cercle sert d'habitacle
protégé par le nom de Jésus-Christ. Il
empêche l'esprit convoqué d'atteindre
celui qui se trouve en son sein. Suivent
encore quelques préparatifs et quelques
prières au «grand Dieu vivant en une
seule et même personne, le Père, le fils
et le Saint-Esprit» (p. 22), qui lui
rendent grâce en lui demandant la force
nécessaire pour mener l'ouvrage à son
terme. Il est précisé que le rituel doit
être fait seul ou alors à trois. Dans ce

dernier cas une seule personne, appelée
«karcist», sera le véritable exécutant et
le seul à pouvoir agir et parler.

C'est alors que peut commencer la

«première appellation à l'Empereur
Lucifer» (p. 24). Le karcist exhorte
Lucifugé à quitter sa demeure «dans

quelque partie du monde qu'elle soit»

(p. 24). Ce faisant, il place sa verge
foudroyante dans le feu. Les hurlements
qui se font alors entendre sont ceux de

tous les esprits que cette action
tourmente affreusement. La dernière appellation

se réfère clairement à la «grande
clavicule de Salomon», le célèbre et

antique grimoire, dont ce livre serait

largement inspiré. Après l'avoir répétée
deux fois, l'esprit apparaît en suppliant
que l'on cesse de le frapper de cette
terrible baguette.

S'entame alors un dialogue modèle
entre l'esprit convoqué, Lucifugé
Rofocale, et le karcist, représenté par le
nom de Salomon dans le texte (p. 29-

32). Lucifugé demande ce que l'on
désire de lui. Salomon lui répond
d'abord qu'il souhaite avoir sa visite
deux fois tous les jours et, de plus, recevoir

le trésor le plus proche. En échange
il lui promet: «pour récompense la
première pièce d'or ou d'argent que je
toucherai, tous les premiers jours de

chaque mois.»
Mais l'esprit n'est pas si facile à

exploiter. Il répond ne pouvoir donner
au karcist ce qu'il demande qu'au seul

prix de son corps et de son âme. La
baguette foudroyante est à nouveau
mise à la flamme, frappant ainsi l'esprit
de plus belle. Ce dernier se soumet
alors: «Ne me frappe pas d'avantage. Je

te promets de faire ce que tu voudras,
deux heures de nuit de chaque jour de
la semaine. [...] J'approuve aussi ton
livre et te donne ma véritable signature
que tu y attacheras à la fin pour t'en ser¬

vir au besoin [...] te promettant de

comparaître et de traiter à l'amiable avec
ceux qui seront munis dudit livre où est

ma véritable signature. [...] Je m'engage
aussi à te livrer le trésor que tu
demandes pourvu que tu gardes le
secret pour toujours que tu sois charitable

envers les pauvres et que tu me
donnes une pièce d'or ou d'argent tous
les lsrs jours de chaque mois; si tu y
manques, tu seras à moi pour toujours»
(p. 31-32). Suit le nom de Lucifugé
Rofocale et, en bas de page, une
étrange marque dans un alphabet
inconnu, sans doute la signature en
question.

Les chapitres suivants ne sont plus
numérotés. Celui qui suit directement
s'intitule «Centum Regum» et se divise
en plusieurs sous-chapitres dont la

majorité est rédigée en italien. Le
premier consiste en une incantation sous le

nom de «chiamata di Lucifero»: «appel
de Lucifer». Ensuite, en sept parties et
en italien, viennent les promesses de

l'esprit. Lucifer s'y engage au nom du
Dieu des vivants à obéir au possesseur
de ce livre, à le protéger, à comparaître
chaque fois qu'on l'appellera et à

accomplir toute besogne qu'on lui
confiera.

Le texte revient alors au français
pour transcrire «l'ordre de l'esprit».
Lucifugé invite le karcist à le suivre vers
le trésor demandé dans les chapitres
précédents. Ce dernier doit alors s'armer

de tout son courage et de sa verge
foudroyante, et prendre moult précau-



tions. Il n'emporte du trésor que ce qu'il
peut porter, le reste ne pouvant plus lui
échapper.

Enfin, de retour dans le cercle, le

moment est arrivé de renvoyer l'esprit
d'où il est venu à l'aide de la conjuration

qui suit dans le texte. Le chapitre se

ferme sur une prière d'action de grâce:
«O grand Dieu qui a créé toutes choses

pour le service et l'utilité de l'homme,
nous te rendons de très humbles actions
de grâce» (p. 40-41).

On arrive alors au «Second livre
contenant le véritable Sanctum Regum
(ou «Regnum») de la clavicule ou la
véritable manière de faire les pactes
avec les noms, puissances et talens de
tous les grands esprits supérieurs,
comme aussi de les faire paraître par la
force de la grande appellation du
chapitre des pactes de la grande clavicule,
qui les force d'obéir à quelqu'opération
que l'on souhaite» (p. 42). C'est bien un
second ouvrage qui commence et non la
simple suite de ce qui précède. Mais dès
les premières lignes, le texte fait appel à

«la verge foudroyante et le cercle
cabalistique dont il est parlé dans le livre
précédent» (p. 44). Deux livres distincts
donc, mais pas séparés. Sont énumérés
tout d'abord les nombreux avantages
que l'on peut obtenir par les pactes avec
les esprits: trésors, faveurs des femmes,
connaissances des secrets cachés,
accomplissements d'ouvrages sans
efforts, déclenchement de tempêtes,
invisibilité, etc. Puis sont présentés les

principaux esprits infernaux: Lucifer,

Empereur: Belzébuth, Prince; Astarot,
Grand Duc.

Ensuite viennent les six esprits
supérieurs. C'est avec ces derniers que les

pactes se font, chacun ayant sa spécialité.

Lucifugé Rofocale, Premier
ministre, dispose des trésors et richesses
du monde. Satanachia, grand général, a

le pouvoir de «soumettre à lui toutes les
femmes et les filles» (p. 50). Agaliarept,
aussi général, découvre tous les secrets.
Fleuréty, lieutenant général, accomplit
les ouvrages et commande la grêle.
Sargatanas, brigadier, rend invisible et
transporte partout, ouvre toutes les

portes et enseigne «tous les tours des

bergers» (p. 51). Enfin Nebiros, maréchal

de camp et inspecteur général, a la
puissance de faire du mal à qui il veut,
donne toutes sortes de connaissances et

prédit l'avenir. Suivant ses propres
objectifs, on choisira parmi les esprits
celui qui semble le plus qualifié. Suit
encore la liste des dix-huit autres esprits
subordonnés aux six précédents, chacun
en ayant trois sous son commandement.

Une fois les présentations faites, la

description du rituel peut commencer.
La similarité avec le premier livre est
dès lors frappante. Il faut couper une
branche de noisetier sauvage «qui soit
semblable à la verge foudroyante telle

que celle qui est déjà décrite» (p. 52).
Le «triangle des pactes» qu'il faut dessiner

ensuite est fort semblable au cercle

cabalistique déjà vu.
La «grande appellation des esprits

avec lesquels l'on peut faire pacte, tirée

«Représentation de Lucifuge Rofocale. En
bas de page, une étrange marque dans un
alphabet inconnu. Sans doute la signature de

ce démon. »

de la grande Clavicule» occupe les

pages suivantes. Une fois les préparatifs
terminés et ces paroles prononcées, l'esprit

appelé doit apparaître.
On retrouve ensuite un dialogue

entre l'esprit Lucifugé Rofocale et
«N.N.», c'est-à-dire l'utilisateur du
grimoire. Le contenu ressemble dans ses

grandes lignes à celui du premier
dialogue, mais cette fois il s'agit d'un
véritable pacte avec l'esprit que la personne
signe de son propre sang. Tout comme

13



dans le premier dialogue, si la personne
ne respecte pas sa parole, elle sera
livrée corps et âme à l'esprit. Une fois le
trésor ramassé, on lit la «Conjuration et
renvoi de l'esprit avec lequel on a fait
pacte» (p. 60). Le tout finit sur une
prière d'action de grâce, encore une fois
fort semblable à celle du premier rituel.

On trouve encore une courte «oraison

pour se garantir des mauvais
esprits.» Puis un texte en latin intitulé
«Citatio praedictorum spirituum», ce
qui se traduit par «convocation des

esprits précités» (p. 64-72). Il se divise
en quatre parties numérotées et donne
une troisième manière de soumettre les

esprits infernaux à sa volonté. On y
retrouve incantations, prières et
références à Salomon.

Les procédés suivants sont d'une
autre nature et servent à des buts plus
précis que les précédents. Tout d'abord
on trouve un rituel complexe, «le Secret
magique, ou le Grand art de pouvoir
parler aux morts» (p. 72-77), que l'on ne
peut accomplir qu'après avoir assisté à
la messe de Noël. Encore une fois, cela
ne prête pas à rire et un avertissement
clôt ce petit chapitre: celui qui commettrait

la moindre erreur, le moindre oubli
«courrait le risque de devenir soi-même
la proie de toutes les puissances de
l'Enfer» (p. 76).

Au fil des pages suivantes s'enchaîne
une série de recettes ou procédés
magiques succincts. La plupart d'entre
eux permettent d'obtenir des avantages
surnaturels: connaître l'avenir (p. 78),

gagner aux loteries (p. 79), résister aux
armes à feu et aux tortures (p. 81),
fabriquer de l'or (p. 82), parler aux
esprits, se faire aimer de la fille désirée,
se rendre invisible, fabriquer une jarretière

qui vous fait parcourir sept lieues
en une heure ou l'emplâtre qui vous en
fera faire dix (p. 86-88), se rendre les

juges favorables (p. 88), se rendre dur à

l'arme blanche (p. 90). D'autres servent
à nuire à ses ennemis: les faire danser
tout nu (p. 84), les mutiler à l'aide d'une
figure de cire (p. 89). D'autres encore
relèvent plus de la médecine naturelle:
pour procurer l'avortement (p. 90),
pour guérir les pulmoniques, l'hydropi-
sie, la pleurésie, la goutte, les paralysies
et toutes sortes de fièvres (p. 90-94).

On revient ensuite à un procédé plus
complexe qui permet de fabriquer le
«Miroir de Salomon» en quarante-huit
jours (p. 94-100). Les invocations font
apparaître dans le miroir l'ange Anaël,
qui fera voir «toutes les choses cachées

que vous souhaiterez au nom du
Seigneur» (p. 95).

A la page 101, le Dragon rouge cède
la place à la Poule noire. Encore une
fois, il s'agit de la description d'un rituel
pour commander aux esprits. Celui-ci
débute comme les autres par une
«garantie» d'authenticité et de fiabilité.
Le procédé est assez simple. Il suffit de
se saisir, sans qu'elle ne crie, d'une
poule noire qui n'ait jamais connu de
coq et de l'emporter à une croisée de
chemin. A minuit, on la fend en deux en
prononçant une formule. Puis, age¬

nouillé, on récite «l'oraison pour se

garantir des mauvais esprits» transcrite
à la page 64 et la «Grande appelation
tirée de la véritable clavicule», page 287.
C'est alors qu'apparaît «l'esprit
immonde [...] sous la figure d'un
humain, deux cornes de bélier sur la
tête, vêtu d'un habit écarlate galonné»
qui se pliera aux ordres quels qu'ils
soient. Suit un nouvel avertissement: il
est indispensable d'avoir fait ses dévotions

et de n'avoir plus rien à se reprocher

au moment ou l'on appelle l'esprit,
sinon...

La Poule noire finit sur une dernière
appellation «à l'esprit malin qui habite
les airs» et sur une signature du grand
esprit infernal. Un post-scriptum en
latin fait encore remarquer que
quelques passages n'ont pas été recopiés,

mais qu'ils n'étaient pas d'une
grande importance.

La fin du grimoire se compose
d'éléments assez hétéroclites. On y trouve
d'abord une «table des jours heureux et
malheureux» extraite selon l'auteur
d'un grimoire de 1522 (p. 108). Ensuite,
on nous décrit la composition de l'encre
à utiliser pour composer les pactes. Car
les pactes avec les esprits ne doivent pas
être rédigés avec une encre commune.
Puis viennent une prière pour se protéger

des voleurs et une recette pour arrêter

les hémorragies. On trouve encore
la recette de l'encre «pour noter les
sommes qu'on prendra dans les trésors
cachés» (p. 112). Enfin le grimoire
s'achève sur des indications permettant

14



de savoir «en quels temps les arts se

doivent accomplir et perfectionner»
(p. 113-17bis). Une précieuse table des

matières orne les pages 118 et 119, les

dernières du grimoire.

Des ouvrages uniques,
à la fois copies et originaux.

Les titres du Dragon rouge et de la
Poule noire renvoient à des classiques
du rayon grimoire et figurent dans des
collections actuelles, comme Gremoires
de magie des Editions Bussière. Si ces
textes sont bien connus, il n'empêche
que les exemplaires manuscrits et
anciens sont assez rares et que chaque
version est en quelque sorte unique.

Dans le cas présent, le Dragon rouge
occupe les cent premières pages puis
quelques chapitres à la fin de l'ouvrage.
Dans l'ensemble il correspond à l'édition

moderne que l'on peut trouver en
librairie sous le même titre. Tout le
début, du prélude jusqu'à la «Citatio
praedictorum spirituum» (p. 64-72) en

passant par le Sanctum regum, correspond

à peu près à l'ouvrage du même
titre paru aux Editions Bussière.
Quelques mots varient, sans grandes
conséquences pour le sens du texte,
ni pour sa forme. Les seules différences
notables sont premièrement la signature

à la fin du premier chapitre:
notre grimoire est signé «J. Karter,
venetiana» (p. 8) et la version éditée,
«Antonio Venetiana del Rabbina».

c&~- « \ * *L~

û

v 4-X

V, Ço,>

C- ' J ' ' S
'na/Ut-é: - « G- v..ye:i/\? - & .<<

y -1

<>SaC&c

"tï. n'

» f-rp.r/c
q/ze ' yy trPix

'U
-»-rv ïcv

\ l>~
OTL~\

jpv. 1

gßß'

C /~zzf v*. ft,ifvC

«Y. < f.n
s*, >*PgP>> •>

«Liste des principaux esprits infernaux. Les

pactes se font avec les six esprits supérieurs :

Lucifuge Rofocale, Satanachia, Agaliarept,
Fleuréty, Sargatanas, Nebiros. »

Deuxièmement, notre version manuscrite

comporte quelques illustrations
explicatives, tracées sans doute à la

plume par le copiste, qui sont absentes
de la version imprimée. Enfin, le
grimoire manuscrit est soi-disant signé par
l'esprit: on trouve une signature dans un
alphabet étrange à plusieurs endroits
(p. 32, 33, 108); l'édition ne reproduit
aucune signature manuscrite.

Si l'on continue la comparaison avec
le Dragon rouge des Editions Bussière,
on se rend compte que la suite est moins
identique: tout ne se retrouve pas et
l'ordre change parfois.

Le «Grand art de pouvoir parler aux
morts» (p. 72-77) ne figure pas dans la
version éditée. Par contre les
différentes formules et recettes qui occupent
les pages 78 à 87 de notre grimoire s'y
retrouvent dans un ordre un peu
distinct, de même que la «Table des jours
heureux et malheureux», les recettes de
l'encre pour écrire les pactes et pour
tenir la comptabilité des richesses données

par l'esprit, et les conseils pour
savoir quand «les arts se doivent accomplir

et perfectionner». Il manque encore
dans la version éditée les diverses
recettes qui figurent dans les pages 88 à

100 de notre grimoire, ainsi que la
prière pour arrêter les voleurs (p. 110-

11) et la recette «pour arrêter le sang»
(p. 112).

Dans son livre Grimoires et secrets,
l'Abbé Georges Schindelholz décrit un
autre Dragon rouge qui semble différer
en beaucoup de points des deux textes

que nous venons de comparer. L'avant-
propos transcrit par l'auteur est de
toute autre nature. Cependant le
«Sanctum regum», qui est sans aucun
doute un des points centraux du
Dragon rouge, semble bien
correspondre aux deux versions précédentes à

quelques petites variations près. On
retrouve aussi «la manière de faire le
miroir de Salomon», identique, sauf

15



qu'elle est titrée «chapitre sept» dans
cette dernière version et que la numérotation

des chapitres du grimoire jurassien

s'arrête au chiffre quatre.
G. Schindelholz retranscrit également

un chapitre neuf, portant le titre
de «Les secrets de la reine Cléopatre».
Aucune trace de ce texte dans les deux
autres versions que nous connaissons. Il
s'agit d'une série de recettes pour aider
à conserver la plus pure beauté: peau
blanche, soins de la peau, lutte contre
les rides, etc. Plus grand chose à voir
avec le diable certes, mais tout comme
les diverses recettes notées dans notre
grimoire, celles-ci utilisent différentes
plantes et produits naturels.

Quant à la Poule noire qui s'insère
entre les derniers chapitres du Dragon,
aux pages 101 à 108, elle ne correspond
aucunement à «La Poule noire. Avec la
science des Talismans et des anneaux
magiques» parue aux éditions Bussière.
Cette dernière prend la forme d'un récit
initiatique, avec pour narrateur un officier

français des troupes du génie,
perdu en Egypte. Blessé, il est recueilli
par un sage qui l'initiera à ses mystères.
Pourtant, la Poule noire de notre
grimoire du Jura garde le même style que
le reste de l'ouvrage: un mode d'emploi,
une recette «sans laquelle on ne peut
compter sur la réussite d'aucune
cabale». Elle ressemble beaucoup plus
à la version décrite par l'Abbé
Schindelholz dans son livre8, bien qu'il
se base apparemment sur une Poule
noire associée à un autre Dragon, non

pas rouge, mais noir. Encore un autre
grimoire.

Ainsi le contenu de deux grimoires
portant le même titre varie fréquemment.

Chacun serait une compilation
secrète et personnelle de recettes,
incantations et rituels, rassemblés à partir

de plusieurs sources, autour d'un
noyau commun. Les différentes
versions qui sont passées entre nos mains
laissent supposer qu'il ne s'agit pas de
simples reproductions de grimoires
précédents, identiques, mais plutôt de
recueils contenant un ou deux textes
principaux, complétés par des ajouts
d'origines diverses. Chaque exemplaire,
à l'image de celui qui a été retrouvé
dans cette famille jurassienne, est donc
unique et acquiert ainsi d'autant plus
d'intérêt et de valeur.

Ces textes principaux demeurent
presque inchangés, contrairement aux
petites recettes qui varient d'une
version à l'autre. Ils sont de taille assez
conséquente et donnent leur nom à

l'entier du recueil. Ils s'appliquent en
premier lieu à mettre l'homme en
contact avec les esprits rebelles, infernaux:

bref, le diable. Le diable peut-être
bien, mais quel diable?

Entre Dieu et Diable
Les noms et les qualificatifs employés

renvoient bien au diable tel que nous le
connaissons par les légendes populaires
et la mythologie chrétienne. Mais, au-

delà des premières impressions, ce
diable correspond-il bien à la conception

habituelle du mal et du Malin? Le
terme d'«esprit» qu'emploie le
grimoire, est lui-même assez inhabituel.
Ange déchu, démon, etc., ces mots nous
sont familiers pour qualifier le diable,
mais «esprit» est d'une autre nature.
Tout d'abord, ce terme neutre n'évoque
pas automatiquement le mal. Ensuite, il
a une consonance bien plus païenne que
satanique. Mis à part le Saint-Esprit, les

théologies chrétiennes lui offrent peu
de place. Le mot «esprit» renvoie donc
à une conception ésotérique ou
animiste et non à la représentation
chrétienne du monde.

On oppose souvent radicalement le
Diable à Dieu, comme le mal s'oppose
au bien, adoptant ainsi une conception
dualiste et manichéenne qui nous est
devenue très familière: Dieu et Satan
représentent deux pôles opposés
n'ayant rien en commun. Or le texte du
grimoire contredit cette vision simple.
Certes, on y risque son âme, mais l'esprit

exige la charité envers les pauvres
en échange des trésors demandés
(p. 32). La charité n'a pourtant rien de
franchement diabolique. Et si, dans la
version retranscrite par G. Schindel-
holz9, le «Sanctum regum» prétend
permettre toutes sortes de mal, la
version de notre grimoire est moins catégorique

et déclare pouvoir «faire toute
sorte de bien et toute sorte de mal»
(p. 46). Tout dépend alors de qui
l'utilise...

16



Le discours habituel sur les sorciers,
issu notamment des procès d'inquisition
de la fin du Moyen Âge et de la
Renaissance, prétend qu'ils se seraient
voués à Satan. Ils l'auraient adoré à

chaque sabbat et auraient renié Dieu et
le Christ. Pourtant notre grimoire
contredit ce discours. Ses pages sont
couvertes de prières au Père, au Fils, au
Saint-Esprit et à la Vierge. Si elles ne
suivent pas exactement les dogmes
officiels, elles demeurent bien éloignées
d'un reniement. Et c'est toujours au
nom de Dieu que l'homme peut dominer

l'esprit. D'autre part, les coups de

verge foudroyante qui font hurler les
esprits de douleur n'ont pas grand
chose à voir avec un acte de soumission.
Plutôt qu'un culte satanique, le
grimoire semble ouvrir une lutte serrée et
précautionneuse contre l'esprit, non pas
pour le détruire bien sûr, mais pour le
vaincre et se le soumettre.

Certes, les buts proposés par le
grimoire ne correspondent pas vraiment à
la morale chrétienne et s'apparentent
bien plus aux sept péchés capitaux:
richesses, pouvoir, etc. La domination
du diable n'est pas un pieux dévouement

tel celui des Saints terrassant la
Bête. Ce que l'utilisateur du grimoire
devra offrir par charité aux pauvres ne
représente sans doute pas grand chose
par rapport à ce qu'il obtiendra pour lui-
même. Mais on pourrait rétorquer qu'il
n'y a pas de mal à (se) faire du bien...

Le Malin serait-il donc si faible et si
facile à soumettre? Ou alors serait-il si

«A gauche : triangle cabalistique. A droite : représentation de Lucifuge Rofocale. »

rusé qu'il prendrait au piège ceux qui se
laissent abuser par l'apparente
innocence du grimoire? Il est vrai que le
pacte tiré du Sanctum Regum, que l'on
signe de son propre sang, fait froncer les
sourcils: «Je promets au grand Lucifugé
de le récompenser dans 20 ans, de tous
les trésors qu'il me donnera.» (p. 59).
Dans le dialogue engagé, l'esprit dit
bien que la personne ne lui appartiendra

que si elle ne remplit pas ses obligations.

Mais les paroles volent... et ce
n'est sans doute pas le diable qui recule¬

rait devant un procédé si discutable
pour acquérir quelques âmes
supplémentaires.

On peut aussi évoquer l'hypothèse de
Jean Palou111 pour expliquer la contradiction

interne du grimoire qui fait se

juxtaposer Dieu et Diable. Ce serait les
magiciens eux-mêmes qui auraient
«allégé» le texte maléfique avec des
références pieuses, afin de ne pas
effrayer leurs clients. Il n'empêche
qu'on ne trouve pas, à côté de ces
hypothétiques ajouts, de franche soumission

17



/xJj TTfktS ori—

/£ @ i f)„ **. v^ -v_

« L'appellation des esprits avec lesquels l'on peut faire pacte, tirée de la grande clavicule. »

au diable ou au mal. Le grimoire joue
donc l'ambiguïté jusqu'au bout: vous
pouvez vous servir du mal pour faire le
bien. Il vous invite à la maîtrise ou l'art,
comme il est dit dans la première page,
«de commander les esprits célestes,
aériens, terrestres et infernaux...». Il
vous propose de sortir «de votre
bassesse et de votre indigence ayant pleine
victoire dans toutes vos entreprises» et,

pour toutes vos démarches bonnes ou
mauvaises, de profiter de la puissance
des démons.

Ces démons nous viennent en partie
de la démonologie chrétienne, qui
prend ses sources dans différentes traditions.

Elle véhicule les concepts de
démons hébraïques, grecs et égyptiens.
Nous retrouvons dans la tradition
hébraïque, à travers Satan, Lucifer et le

serpent tentateur, l'adversaire de Dieu,
qui apparaît dans les déserts de la vie,
comme tentateur de l'homme. Dans la

Grèce antique, les termes «daïmon» et
«diabolos» expriment plutôt l'idée d'esprits

infestant notre bas monde pour y
semer la discorde et la dysharmonie.
«En grec, les mots «symboles» et
«diable» viennent de la même racine,
c'est donc avec d'autant plus de force
qu'ils expriment des réalités contraires.
Le diable est le diviseur, celui qui
sépare, coupe toute communion et
réduit l'être à l'ultime solitude. Par
contre, le symbole lie, fait un pont, rétablit

la communion11.» Finalement en
Egypte, les démons, appelés «n'ter»,
étaient vus comme des spectres
terrifiants.

La division chrétienne entre le bien
et le mal est originaire du monde
hébraïque. Celui-ci a été influencé par
le zoroastrisme, religion orientale qui
conçoit l'univers comme une lutte entre
Ahuramazuda - dieu de la lumière et
du bien - et Ahriman - dieu des

ténèbres, puissance maléfique. Cette
conception se retrouve dans le judaïsme
où le mal contenu dans le monde est
projeté dans la figure du Mal et de ses

serviteurs, les démons. Pour ce qui est
de la Bible, c'est dans le Lévitique
qu'est mentionnée pour la première fois
une puissance autre que Dieu. Elle
apparaît sous le nom d'Azazel et reste
mal définie. Satan n'entre en scène que
dans le Livre de Job. Le terme utilisé est
Ha Satan, «Ha» pouvant être traduit
par «l'Adversaire». La figure du Mal se

retrouve encore dans les écrits
apocryphes de la tradition juive, où elle est
assimilée cette fois aux anges déchus.
Ces démons, qui portent des noms
empruntés aux religions voisines, se

sont multipliés, avec à leur tête Satan.

Le Nouveau Testament parle aussi
des démons. On les retrouve dans le
désert où Jésus est tenté à plusieurs
reprises par le diable et quand Jésus

guérit les malades, les gens «habités par
un démon», les possédés. Dans le
grimoire comme dans le Nouveau
Testament, le diable est vu comme une
possibilité d'accéder rapidement au
pouvoir. Dans l'Evangile de Matthieu,
le diable montre à Jésus tous les

royaumes du monde avec leurs gloires
et les lui promet dans le cas où Jésus

accepterait de se prosterner devant lui
et de l'adorer. Cette vision du Diable est
proche de celle des grimoires: les pactes
que propose le démon sont extrêmement

contraignants et ne laissent pas de
place à l'erreur, ni au pardon. «Le

18



diable se tient du côté de l'obligation
d'un contrat rigide, en contraste avec
Jésus qui représente l'adoucissement de
cette obligation avec ses manifestations
de miséricorde, de bonté, d'amour et de
pardon12».

Entre toutes ces conceptions du
Malin, celle qu'exprime notre grimoire
s'éloigne du discours officiel de l'Eglise,
ce qui souligne son origine populaire.
L'un de ses aspects les plus marquant
est sans doute ce va-et-vient constant
entre Dieu et Diable. Cette ambiguïté
se retrouve dans l'attitude du «sorcier»
face à l'esprit qu'il invoque. Comme le
dit Jean Palou: «Il est curieux de constater

à la fois l'usage respectueux des
titres de noblesse anciens que l'on
donne au Démon en même temps que
les promesses de tourments qu'on se

propose de lui infliger s'il n'opère pas à
la demande du sorcier'3.»

Le grimoire ne présente pas une
opposition radicale entre Bien et Mal.
Sans prendre position, il tente de tirer le
meilleur parti de la situation. En remerciant

Dieu des bienfaits qu'il a permis
par la domination des esprits, le sorcier
se range en quelque sorte du côté des
Saints combattant la Bête, ce qui ne
l'empêche pas de soutirer tout ce que le
pouvoir diabolique peut lui offrir.

En choisissant de jouer sur les deux
tableaux, le grimoire s'oppose à la
vision dualiste proposée par certains
courants du christianisme. Peut-être
est-ce cela qui le rend «dangereux»? Un
danger parmi tant d'autres, sans doute.

Et il est certain qu'après avoir lu les
avertissements qui ponctuent le texte
incantatoire, la prudence vous souffle à
l'oreille: «Ne tente pas le diable...»

Si l'on s'en tient à l'analyse du texte
du grimoire, son utilisateur ne se
présente donc pas comme l'antithèse du
bon chrétien, ni comme un être voué au
mal. En fait, sa démarche ne repose pas
sur le discours théologique, mais sur
une façon populaire et traditionnelle de

penser le bien et le mal. Certes, les buts
proposés n'ont rien de très noble, mais
ils n'en sont que plus humains et
proches des soucis quotidiens, ce qui
expliquerait le succès des grimoires qui
ont circulé dans toute l'Europe.

Bien qu'ils soient aujourd'hui
relativement rares, les exemplaires manuscrits

ont été maintes fois recopiés et
complétés. Ils ont franchi les frontières
avec les colporteurs et les marchands.
Ils ne sont donc en rien l'apanage de
régions isolées et soit-disant «arriérées».

Au contraire, leur présence
prouve les liens étroits entretenus avec
l'extérieur. L'exemplaire trouvé à deux
pas de Porrentruy montre que le Jura
participait à cet élément tout à fait
original du patrimoine occidental.

Aline Baumgartner
et Jérémie Forney
Institut d'ethnologie
de l'Université
de Neuchâtel

Notes
1 Nous remercions Monsieur Yves
Gigon, qui est à l'origine de cet article,
et Monsieur Yvan Droz, chargé de
cours à l'Institut d'ethnologie de
l'Université de Neuchâtel, pour son
aide précieuse.
2 Eliphas Lévi, Secrets de la magie, p.
533.
3 Grillot de Givry, cité par Jean Palou,
La sorcellerie, 1957.
4 E. H. Viollet, cité par F. R. Dumas,
Grimoire et rituels magiques, p. 24.
5 La querelle des Investitures opposa,
dès le XIe siècle, les pouvoirs temporels

et spirituels au sujet de la nomination

et de l'investiture des évêques.
6 Eliphas LÉvi, Secrets de la magie, p.
533.
7 La Poule noire utilise donc les
incantations du Dragon rouge. Cela limite la
séparation entre les deux textes et pose
la question de l'indépendance de la
Poule noire.
8 Op. cit., p. 71.
9 Op. cit., p. 65.
10 Op. cit.
11 Paul Evdokimov, Les Âges de la vie
spirituelle, p. 73.
12 J. Navone, «Satan», Dictionnaire de
spiritualité.
13 J. Palou, La sorcellerie, p. 16.

Bibliographie:
Grimoires édités:
Le Grand Grimoire ou Dragon rouge,
Paris: Bussière, 1997 («Gremoires de
magie»)

19



La Poule noire avec la Science des
Talismans et anneaux magiques, Paris:
Bussière, 1997 («Gremoires de

magie»)

Ouvrages:
Camus, Dominique, Pouvoirs sorciers:
Enquête sur les pratiques actuelles de

sorcellerie, - Paris: Imago, 1988

Evdokimov, Paul, Les Âges de la vie
spitrituelle: des Pères du désert à nos
jours, Paris: Desclée de Brouwer, 1964

LÉvi, Eliphas, Secrets de la magie,
Paris: Robert Lafond, 2000

Muchembled, Robert, Une histoire du
diable, XIIe-XXe siècle, Paris: Seuil,
2000
Navone, John. «Satan», Dictionnaire
de la vie spirituelle, S. de Fiores & T.

Goffi (dir.), Paris: Les Editions du
Cerf, 1983, p. 987-98
Palou, Jean, La sorcellerie, Paris:
PUF, 1957, («Que sais-je?»)
Ribadeau Dumas, François,
Grimoires et rituels magiques, Paris:
Belfond, 1980

Schindelholz, Georges, Grimoires et
secrets, Porrentruy: Editions
Transjurannes, 1989 (5e éd.)

20


	Anatomie d'un grimoire, basée sur un ouvrage manuscrit redécouvert récemment dans le Jura

