Zeitschrift: L'H6ta
Herausgeber: Association de sauvegarde du patrimoine rural jurassien
Band: 18 (1994)

Artikel: Proces de sorcellerie aux Franches-Montagnes et a Saint-Ursanne au
XVI siécle

Autor: Boillat-Baumeler, Jacqueline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1064288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1064288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

isser
aux-
wter
po-
den-

core

PROCES DE SORCELLERIE AUX FRANCHES-MONTAGNES
ET A SAINT-URSANNE AU XVI¢ SIECLE

1. Sources

Le succés remporté par les proces de
sorcellerie remis aux gofts du jour au-
pres du grand public est un fait significa-
tif de I’état d’esprit avide et agité de notre
fin de XXe siécle. Pour les historiens, ce
probléme constitue une des parties émer-
gées de ’iceberg des mentalités populai-
res des XVe, XVIe et XVIIe siecles, tant il
est vrai que les peurs, les difficultés quo-
tidiennes, certaines pratiques et croyan-
ces particuliéres ont trouvé la I’occasion
révée et, de plus, cautionnée par le pou-
voir, de s’épancher librement.

Les proces de sorcellerie pris en consi-
dération dans le mémoire de licence!
dont est issu cet article, proviennent des
Archives de I’ancien évéché de Bale a
Porrentruy. Ils sont tirés du feuillet 14
(intitulé « Criminalia in sortilegiis, vene-
ficiis et maleficiis », 1546-1598), apparte-
nant aux liasses B168 qui groupent les
affaires criminelles instruites sous le régi-
me des princes-évéques de Bale entre
1461 et 1792. Ils couvrent la période al-
lant pour les Franches-Montagnes et
Saint-Ursanne de 1571 a 1596, et sont de
deux ordres : on y trouve, d’une part, les
dépositions des témoins qui constituent
les actes d’accusation retenus contre les
sorcieres et, d’autre part, les interroga-
toires menés par les magistrats et aux-
quels correspondent les confessions des
prévenues.

Nous sommes donc en présence de
vingt-cing années de sorcellerie touchant
cing inculpées pour un ensemble de
vingt-trois pieces de dossiers plus ou
moins volumineux. Il est toutefois pro-
bable que d’autres proces de sorcellerie
aient eu lieu dans les régions concernées
avant 1571. Cependant, I’histoire tumul-
tueuse des archives des princes-évéques
et ’incendie qui ravagea la Chancellerie
de I’évéché en 1558, n’ont permis la con-
servation ni de proces antérieurs, ni des
actes relatifs au début de la Réforme
dans notre région. Nous fait également
complétement défaut I’abondante cor-
respondance établie entre le prince-éve-
que et son chapitre, car aucune décision
n’était prise, surtout lors des épidémies
de sorcellerie, sans I’assentiment de cette
derniére assemblée. Il faut aussi déplorer
la pauvreté des archives communales et
paroissiales pour les périodes concer-
nées, ce qui interdit ainsi tout espoir de
replacer les accusées au sein d’une popu-
lation connue et d’en dégager des consi-
dérations sociologiques.

Précisons encore que les sorciéres nati-
ves des régions prises en considération
dans cette analyse, mais résidant dans
une autre partie de ’évéché de Bale au
moment de leur arrestation, ne sont pas
concernées par cette étude, ceci afin de
maintenir I’homogénéité de la commu-
nauté touchée par les crimes de la majo-
rité d’entre elles.

2. La sorcellerie en Europe

a) Localisation

La sorcellerie, telle qu’elle apparait
dans les procés du XVIe siecle, résulte
d’un ensemble complexe d’interactions
diverses élaborées au cours des siécles
précédents. Toutefois, c’est a la fin du
XVe siécle qu’une relation de cause a ef-
fet est clairement instituée entre le malé-
fice de sorcellerie et les hérésies religieu-
ses a travers 1’action du démon. Accrédi-
tée par Rome, cette these constitue pour
les Dominicains le mandat qui autorisait
la répression universelle des cas de sorcel-
lerie. De sporadique qu’elle était, la per-
sécution devint généralisée, et le délit se
compléta progressivement jusqu’au dé-
but du XVIIe siécle, moment auquel il
prit sa forme définitive et connut son
apogée entre 1610 et 1650, suivie aussitot
de sa décadence et de sa presque comple-
te disparition vers 1670.

Afin d’expliquer quelque peu le pour-
quoi et le comment des procés qui nous
occupent, il convient d’éclaircir le paral-
lele établi entre les diverses hérésies reli-
gieuses et le crime de sorcellerie.

Les accusations étudiées ici prennent
place dans une atmosphere saturée par
les valeurs religieuses. Cependant,
I’ignorance est un trait marquant du
christianisme vécu par le peuple: celui-ci
ne connait pas les dogmes et participe a
la liturgie sans comprendre vraiment le




sens de la messe et des sacrements. La
majorité du clergé se révele d’ailleurs tres
ignorante aussi. La peur de la damna-
tion, et, par extension, la peur du Diable
et de ’enfer dominent cette société.

Le contexte intellectuel et social des
proces de sorcellerie, bien que fortement
tributaire de cet état de fait, doit toute-
fois étre élargi. Certains auteurs consta-
tent que la sorcellerie est poursuivie dés
le XIVe siecle dans des régions difficiles
d’acces, marginales, souvent peuplées
d’hérétiques (par exemple les Cathares
dans les Pyrénées et les Vaudois dans le
Piémont); sorcellerie et hérésie cachent
un méme probléme résolu par la répres-
sion. Il apparait que ces régions n’ont ja-
mais été totalement assimilées au syste-
me seigneurial qui se généralise au XIII¢
siécle. Ainsi, la volonté de conserver et de
défendre leur originalité, leur culture, fut
interprétée comme une hérésie, qui exista
véritablement a certains endroits. Le
pouvoir élabora alors le code inquisito-
rial pour éliminer les résistances. Celles-
ci disparues, la dissidence sociale se
maintint, mettant au jour certaines cou-
tumes et superstitions considérées, a leur
tour, comme une nouvelle série d’héré-
sies. C’est a partir de cet instant que les
ouvrages des démonologues répandirent
partout la doctrine de la sorcellerie ac-
compagnée des méthodes les plus sires
pour y remédier. Les Alpes, le Jura, les
Vosges, les Pyrénées, le Pays basque, le

10

Frioul, la Savoie connurent alors les
grandes épidémies de répression qui dé-
peuplérent plus d’un village.

A la faveur des guerres de religion, on
assista a une recrudescence des proces de
sorcellerie au milieu du X VIe siécle. Cet-
te période de crise politique vit la sorcel-
lerie agiter les populations réfractaires a
I’'une ou a lautre religion, car la démo-
nologie était un héritage commun que les
réformateurs ne pouvaient répudier puis-
que P’existence du Diable est attestée par
la Bible. C’est pourquoi, certains histo-
riens affirment que le renouveau de I’épi-
démie de sorcellerie vers 1560 est le résul-
tat du protestantisme et du catholicisme,
ou plut6t du conflit qui les opposa. De
plus, le mouvement de régénération du
catholicisme que constitue la Contre-
Réforme tend a épurer la foi d’un certain
nombre de concepts hérités du Moyen
Age. Pour y parvenir, ’Eglise brandit la
peur du Diable qui envahit I’univers mo-
ral des populations concernées. ’Etat
essaye également d’utiliser ce courant de
reconquéte pour soumettre les réfractai-
res & son pouvoir. Il tente ainsi de sous-
traire I’individu & un ensemble de prati-
ques médiévales qui entretiennent la soli-
darité au sein de la communauté.

b) Caractéristiques

La sorcellerie européenne se caractéri-
se par un certain nombre de similitudes

frappantes touchant I’ensemble des ré-
gions connaissant ce phénoméne.

Voyons d’un peu plus prés de quelle
maniere Satan apparait dans les proces.
Il faut d’emblée souligner la grande ho-
mogénéité des confessions des sorciéres
qui décrivent toutes le Diable sous la for-
me d’un homme habillé généralement de
noir, et affublé de pieds de boeuf, de che-
val ou de chévre. Beau parleur, il promet
de régler les problémes que connait sa
victime et lui propose splendeurs et ri-
chesses. Le sorcier se fait créature du
Diable par un pacte impliquant la renon-
ciation a Dieu en échange de pouvoirs
sur les hommes et les choses. Il s’en
prend alors a ses ennemis, se vengeant
sur eux ou sur leur bétail par 1’envoi de
maladies diverses conduisant parfois
jusqu’a la mort. Les maléfices intervien-
nent par ’'usage des sorts, des incanta-
tions, d’onguents et de poudres maléfi-
ques. Le sabbat joue un grand role: con-
¢u comme une réunion de nombreux sor-
ciers et sorciéres, il se compose quelque-
fois de cérémonies de messe inversée ; on
y vénére le Diable, on y danse, festoie de
maniere orgiaque et, aspect trés pittores-
que, les participants s’y rendent a cheval
sur un baton ou portés par leur maitre
Satan. De plus, les intempéries et les ca-
lamités de la vie rurale sont facilement
attribuées aux interventions du Malin.
L’Eglise étant le lieu de prédilection ou
s’exerce I’activité satanique, les sortiléges

rit

I’e
de
ro
en
sti
qu
I’a
na
nu
co
en



es ré-

juelle
roces.
le ho-
ciéres
a for-
nt de
2 che-
‘omet
1t sa
et ri-
e du
!non-
Voirs
s’en
zeant
oi de
irfois
vien-
anta-
aléfi-
con-
sor-
que-
sson
ie de
ores-
1eval
aitre
S ca-
nent
alin.
10U
éges

maléfiques empruntent fréquemment les
rites religieux tournés en dérision.

¢) Aspects judiciaires

Le schéma général de la répression dé-
bute par la dénonciation due soit a une
communauté ou a une personne, soit a
’action du pouvoir. Une enquéte est en-
treprise, durant laquelle les témoins ou
les victimes de maléfices viennent dépo-
ser. ’accusé est alors soumis a un inter-
rogatoire dont les questions se confor-
ment strictement au code satanique. La
torture intervient en cas de refus de con-
fesser les délits maléfiques. ’aveu une
fois obtenu, la condamnation a mort sur
le bicher est de rigueur pour les crimes
de sorcellerie, le feu étant considéré com-
me le purificateur extréme de tous les pé-
chés.

Dans I’évéché de Bale, comme dans
I’ensemble de I’Empire, le code criminel
de Charles V, vulgairement appelé la Ca-
roline et promulgué comme loi d’empire
en 1532, réglait les cas de sorcellerie. Il
stipule que le juge ne peut condamner
que lorsque la preuve du délit résulte de
I’aveu, d’ou la nécessité, pour un tribu-
nal, de faire avouer leurs actes aux préve-
nus, la torture étant alors considérée
comme un excellent moyen d’y parvenir
en cas de refus a les confesser librement.

3. Saint-Ursanne
et les Franches-Montagnes

a) Histoire et faits marquants

Lévéché de Béle était divisé en baillia-
ges ou seigneuries pour ’administration
de la justice. A ce sujet, la prévoté de
Saint-Ursanne, avec les Franches-Mon-
tagnes et la seigneurie de Franquemont,
ne formait qu’une seule circonscription.
Cependant, chacune de ces divisions ter-
ritoriales avait une organisation propre,
indépendante I’une de I’autre et pourtant
liée. Le chatelain résida d’abord a Saint-
Ursanne, son lieutenant administrant la
Franche Montagne des Bois. Le chate-
lain exergait la justice, assisté du maire et
du greffier de Saint-Ursanne, sur la ville
et dans la prévoté, tandis que le lieute-
nant de Saignelégier administrait le bail-
liage des Franches-Montagnes sans que
les Montagnards puissent appeler de ses
jugements au tribunal du chatelain.
C’est au XVII¢ siecle que la Franche
Montagne des Bois devint une chatelle-
nie. Le chatelain s’établit alors a Saigne-
légier et Saint-Ursanne ne fut plus que la
résidence du lieutenant. La prévoté se
composait de huit communautés : Saint-
Brais, Montfavergier, Montfaucon, Sou-
bey, Epauvillers, Seleute, Ocourt et la vil-
le de Saint-Ursanne, qui possédait une
organisation différente du reste du bail-
liage. Les habitants de Saint-Ursanne ne
cherchérent que tardivement a obtenir

une administration propre et des privilé-
ges différents de ceux des habitants de la
prévoté. Ils ne parvinrent jamais a I’indé-
pendance dont jouissaient les bourgeois
des autres villes de I’évéché de Bale, res-
tant étroitement liés a la loi commune
qui régissait la prévoté.

La période des proces de sorcellerie se
place sous le régne de Jacques-Christo-
phe Blarer de Wartensee (1575-1608),
prince-évéque qui se révéla étre un vérita-
ble adminstrateur, veillant avec sévérité
et un soin tout particulier au bon fonc-
tionnement rapide et intégre de la justice.

Le XVIe siécle n’est pas particuliére-
ment marqué, dans les territoires qui
nous intéressent, par la Réforme, cela
malgré les tentatives de Farel en 1556 de
répandre son « pur évangile» a Saignelé-
gier.

Deux épidémies de peste survinrent a
Saint-Ursanne, ’'une en 1564, 'autre en
1581-1582. Méme si I’on ne peut estimer
leur ampleur, ces calamités laissent tou-
tefois des traces parmi la population. Il
est donc intéressant de les situer par rap-
port aux proces de sorcellerie. Ceux-ci
correspondent, a Saint-Ursanne, avec
I’installation du frére de 1’évéque Blarer
de Wartensee au poste de chatelain épis-
copal. Ce dernier entretint de bons rap-
ports avec le chapitre, ce qui contribua a
assurer a la prévoté une époque de calme.

Dans les Franches-Montagnes, le pas-
sage en juillet 1587 des régiments de
volontaires réformés allant rejoindre les

11




Goya. Scéne de sorcellerie: le grand bouc.

troupes de Henri de Navarre, futur Henri
IV, en guerre contre le roi de France ca-
tholique, affectérent trés profondément
la région. Contrairement a Saint-Ursan-
ne, le plateau eut a subir les pillages des
compagnies neuchateloises, alors que les
Montagnards tentaient déja difficile-
ment de palier aux pertes énormes d’une
année froide et pluvieuse. La Franche
Montagne des Bois fut laissée dans un
état tres critique.

12

b) Proces

Les proces de sorcellerie s’articulent
autour de deux axes complémentaires et
fort différents: les dépositions des té-
moins de maléfices et les confessions des
prévenues. Il s’agit 12 d’un miroir des
querelles et des problémes de la vie villa-
geoise dans ce qu’elle a de plus quoti-
dien. La confrontation de ces deux types
de documents est riche d’enseignements
sur la maniere dont la sorcellerie est per-
cue par le peuple et intériorisée par cer-
taines accusées. Ainsi, deux éclairages
distincts expliquent le méme événement :
I'un a I’image des peurs et de I’univers
magique de la société du XVIe siécle,
'autre, motivé par la nécessité d’échap-
per au biicher, donnant une explication
rationnelle de certaines maladies. Ces
deux approches nous permettent de nous
¢loigner de la seule interprétation surna-
turelle de phénomenes inexpliqués. Elles
mettent aussi en lumiére les réflexes
d’une société trouvant son équilibre dans
la condamnation et I’éloignement de ses
éléments troubles, tapageurs ou asso-
ciaux.

Dépositions des témoins

Les dépositions des témoins s’étalent
entre 1572 et 1596. Ils concernent onze
femmes soupgonnées de sorcellerie, dont
huit résident a Saint-Ursanne, une a

Montmelon et deux aux Breuleux. Les
témoins, quant a eux, hommes et fem-
mes, sont au nombre de nonante et un.
Ils viennent soit rapporter simplement la
mauvaise réputation des prévenues, soit
témoigner des maladies et pertes qu’ils
ont subies par la faute de I’accusée. Leur
origine sociale est des plus variées: elle
va du serviteur et de la vachére jusqu’aux
magistrats et notables du lieu — maire,
notaire, conseiller — en passant par le
boucher, la servante du curé ou I’hételié-
re, pour ceux dont on posséde une indi-
cation. Ainsi, toute la crédibilité requise
pour de tels actes d’accusation est four-
nie par le fait que les plus hautes autori-
tés des deux communautés se comptent
parmi les témoins: voila qui tendrait a
accréditer la these que I’élite de la popu-
lation partage entiérement les croyances
du peuple en matiére de sorcellerie.

Ces témoignages nous indiquent par-
fois quelle était la profession de la préve-
nue au moment des faits: elles étaient
bergeres, hotelieres, sages-femmes et
guérisseuses. Ces deux derniéres occupa-
tions sont fréquemment associées a la
pratique de rites suspects et a la sorcelle-
rie, car elles mettent en contact avec les
mysteres du corps humain, encore trop
peu connus pour les attribuer a des élé-
ments rationnels et/ou scientifiques. On
reléve également, le cas se présente en
1596, qu’une des inculpées dépose, en
tant que témoin, contre une autre préve-
nue emprisonnée en méme temps

qu
bie

sen
dét

aw
de.
pul
tou
dié
sug
nes
nes
ge(
fe l
del
rait
ple:
nen
une
tote

I’ég
rep!
est

apr
en

d’o
une
ceq

con
prel

sur



goLes
¢ fem-
et un.
lent la
s, Soit
qu’ils
. Leur
3: elle
u’aux
naire,
par le
Stelie-
:indi-
‘quise
four-
utori-
ptent
rait a
YOpu-
ances

{ par-
yréve-
.aient
s et
upa-

ala
celle-
2c les

trop
s €lé-
5. On
e en
€, en
réve-
2mps

qu’elle; tout acte d’accusation est donc
bien pris en considération.

Les témoignages ainsi recueillis se pré-
sentent sous forme d’une énumération
détaillée des morts, maladies, agisse-
ments et événements étranges imputables
aux supposées sorciéres. Ils permettent
de clamer ouvertement ce que la rumeur
publique a toujours colportée, car nous
touchons la du doigt les conceptions mé-
diévales du monde et de la religion trés
suggestive de ces communautés paysan-
nes. On se rend compte ainsi que certai-
nes croyances trahissent un lourd hérita-
ge de légendes diverses sur lequel se gref-
fe I’idéologie inquisitoriale. Le substrat
de base de la sorcellerie médiévale appa-
rait donc ici comme un mélange com-
plexe d’éléments parfois obscures, certai-
nement véhiculés en grande partie par
une tradition orale séculaire aujourd’ hui
totalement disparue.

En analysant les critiques formulées a
I’égard des prévenues, on constate que le
reproche le plus fréquemment rencontré
est le fait de ne pas avoir porté plainte
apres s’étre faite appeler sorciére. I était
en effet communément admis que
d’omettre de demander réparation pour
une telle calomnie équivalait & accepter
ce qualificatif et a se considérer effective-
ment comme tel. Cette diffamation
constitue, dans toute instruction, une
preuve irréfutable de culpabilité.

De trés nombreux témoins s’attardent
sur la mauvaise conduite des femmes

soupconnées: on leur reproche de mo-
destes vols, une vie privée tumultueuse,
ponctuée d’enfants illégitimes et de liai-
sons extra-conjugales. A ces comporte-
ments réprouvés viennent s’ajouter, pour
quelques-unes d’entre elles, des com-
mentaires quant a leurs pouvoirs de gué-
risseuses. Ces pratiques entourent les ac-
cusées d’une certaine aura de crainte et
de respect, car « médeciner » est une acti-
vité nécessitant des pouvoirs mal définis
mais, en fin de compte, toujours attri-
bués au Diable. Ces agissements réprou-
vés sont tres voisins, dans leur esprit, des
actes de conjuration de sortilége exécutés
par quelques déposants ou leurs servi-
teurs afin d’éloigner le mal. Lors de ces
pratiques, la personne ayant jeté le sort
est censée souffrir terriblement de 1’éloi-
gnement du mal; et, étrangement, les dé-
positions font état de I’arrivée d’une pré-
venue en proie a de terribles tourments
lors de la combustion d’habits ou d’ob-
jets appartenant a celle que 1’on soup-
conne, ou de I’incinération d’un animal
mort ensorcelé. La culpabilité de ’accu-
sée est a ce moment évidente. Autre trait
marquant de sorcellerie pour les té-
moins: une adepte de Satan devine cer-
taines choses, comme des critiques lan-
cées contre elle a la veillée alors qu’elle
¢tait absente, ou le pélerinage tenu secret
d’un habitant de Saint-Ursanne. Ces
anecdotes entrainent une méfiance géné-
rale et apportent de I’eau au moulin des
bavardages malveillants.

Les dépositions reprochent également
aux prétendues sorciéres toute une série
d’incidents n’ayant pas d’explications ra-
tionnelles, logiques, ne touchant méme
qu’indirectement ou pas du tout les ac-
cusées elles-mémes. C’est ainsi qu’on ac-
cuse ces femmes d’oter le lait des vaches
du voisinage pour le transférer sur les
leurs, qui sont bien meilleures «au
fruit ». Du bétail se dirigeant droit sur la
maison de la prévenue est considéré com-
me ensorcelé. C’est elle encore que soup-
connent les paysannes lorsqu’elles ne
peuvent battre leur beurre. Dans le méme
ordre d’idée, un chasseur manquant
systématiquement sa proie en conclut
que son arquebuse fait I’objet d’un char-
me maléfique dont la prétendue sorciére
est rendue responsable. Le trouble s’ins-
talle aussi lorsque deux personnes tom-
bent malades apres avoir traversé un
champ par lequel une accusée de sorcel-
lerie vient de passer. Cette «mauvaise
suspicion» pousse méme un paysan a je-
ter I’avoine envoyé par une prévenue
pour ’aider a nourrir une truie dont elle
désire acheter les porcelets.

Toutefois, la vengeance semble vérita-
blement constituer dans certains cas une
bonne raison de nuire. Ainsi, le renvoi
d’une place de travail, une rémunération
insuffisante, le remboursement d’un em-
prunt déja ancien ou des promesses non
tenues et maintes fois réclamées, entrai-
nent des menaces réelles de la part des
accusées de sorcellerie et «I’on voit

13




toujours les effets qui s’ensuivent » ! Bi-
zarrement, les témoins portant ces accu-
sations confessent eux-mémes leurs
manquements, mais personne ne leur re-
proche leur conduite répréhensible.

Enfin, la grande majorité des témoins,
toute convaincue qu’elle soit de la culpa-
bilité des femmes qu’elle dénonce, ache-
ve sa déposition par ces mots: « Mais ne
sait si ainsi pourrait étre, craignant lui
faire tort» ou «Mais n’en sait rien au
vrai». Faut-il comprendre cette ultime
précaution comme une porte ouverte a
d’autres interprétations possibles des
faits rapportés? A mon avis, une telle
prudence est plutot destinée a écarter
une vengeance probable de la sorciére au
cas ou celle-ci serait innocentée ou aurait
toujours la possibilité de nuire depuis
son lieu de détention. Une belle preuve
de I’étendue des peurs engendrées par ce
probléme!

L’analyse des maladies endurées par la
population comme par le bétail est révé-
latrice a plus d’un égard. Malheureuse-
ment, les symptomes décrits le sont de
maniére sommaire et trés imagée: dent
«qui croulent», «débilité des mem-
bres», tremblements et transpiration
abondante, sensation d’étre « tout étour-
di et transporté dans sa téte», nausée et
dégoiit a I’égard de toute nourriture, per-
te de la parole pendant quelques jours et,
pour le bétail, bétes enragées, vaches ta-
ries, animaux incapables de se mouvoir,
ou juments et poulains sentant si mau-

14

vais pendant leur maladie que personne
ne peut les approcher. Certains troubles
nous font aujourd’hui automatiquement
penser a des crises d’épilepsie, toujours
trés impressionnantes, aux chutes de ten-
sion, a des attaques cérébrales ou a de
simples indigestions pour les humains,
aux pestes bovines, épizooties diverses et
rage qui provoquent toutes, entre autres,
I’amaigrissement et ’affaiblissement du
bétail. De plus, il ne faut pas négliger les
effets d’une possible malnutrition qui
expliquerait aussi des pertes de dents et
un état de fatigue générale. Ces interpré-
tations, plausibles, sont toutefois a avan-
cer avec précaution tant que d’autres in-
dices ne viendront pas confirmer ou in-
firmer ces diagnostics.

Autre point trés lacunaire dans les dé-
positions des témoins: les dates auxquel-
les remontent leurs maladies. Ces dernié-
res ne peuvent que difficilement étre rat-
tachées aux irruptions de peste, ce qui
nous empéche de proposer une explica-
tion facile et rationnelle de la sorcellerie
des régions considérées. Les dates de dé-
position des témoins et des arrestations
des prévenues elles-mémes sont totale-
ment indépendantes de ces épidémies.
Ajoutons aussi qu’aucune corrélation ne
peut étre établie entre I’invasion des trou-
pes navariennes dans les Franches-
Montagnes en 1587 et les arrestations de
’année 1589, puisque ces derniéres ne
touchent que des ressortissants de Saint-
Ursanne.

Parmi les dépositions enregistrées,
considérons d’un peu plus preés certaines
dénonciations plus particuliéres ou rele-
vant de faits de sorcellerie importants ou
moins répandus. Ainsi Ursanne Simon,
des Breuleux, rapporte que sa belle-fille
Germaine, «pregnante d’un enfanty,
tombe malade. «Ladite Jeannette (la
sorciére incriminée) s’approcha d’icelle
Germaine. A laquelle lui dit que si elle
voulait, elle la guérirait bien. Sur quoi la-
dite Germaine lui répondit comment elle
la voulait guérir, car elle portait un en-
fant, étant enceinte de plus de trois mois.
Ladite Jeannette répondant, dit: « Oh, le
diable celui que tu portes». Et quand a
I’enfant, dit ledit déposant que ladite sa
belle-fille est mise en croix, qu’elle lui a
fait fondre dans le ventre parce qu’elle I’a
médicinée. » Nous sommes donc en pré-
sence d’un cas d’avortement, le seul pour
toute la période étudiée. Ce fait grave et
rare, mais certainement pas unique, est
a souligner car il confére a la sorcelle-
rie des Franches-Montagnes et Saint-
Ursanne une originalité toute particu-
lire.

Autre fait intéressant rapporté par les
témoins a trois reprises : des accusations
de lycanthropie, intervenant aux Fran-
ches-Montagnes comme a Saint-Ursan-
ne. La sorciére prend a chaque fois I’ap-
parence d’un animal différent, & savoir
un loup, une chévre noire et un liévre. Ce
phénomeéne ne constitue pas un cas isolé,
car il est fréquemment décrit dans le Jura

fra
be:
div
lier
Ie (
au(
tra
pas
que

len
lett
ren

ne
d’a
que
gni
elle
vre
tun
not
nos
n’e
pui
enc

ten
san
exe
bre

pre
par
pat



gistrées,
ertaines
ou rele-
tants ou
Simon,
elle-fille
nfant »,
ette (la
d’icelle
e si elle
quoi la-
1ent elle
. un en-
is mois.
«Oh, le
juand a
adite sa
1le lui a
Yellel’a
en pré-
:ul pour
grave et
que, est
jorcelle-
. Saint-
particu-

. par les
1sations
X Fran-
-Ursan-
Jis I’ap-
1 savoir
svre. Ce
as isolé,
3le Jura

francais. La lycanthropie a fait couler
beaucoup d’encre au XVIe siecle déja,
divisant les érudits qui la remettent régu-
licrement en question. Soulignons enco-
re que les accusées elles-mémes n’ont a
aucun moment confessé ce genre de
transformations qui ne semblent donc
pas faire partie des attributions maléfi-
ques de la région.

Autre grande spécialité des sorciéres:
le nouement et le dénouement de I’aiguil-
lette, opération consistant a empécher ou
rendre possible la consommation d’un
mariage, interdite par un maléfice. Jean-
ne Mittet, appelée la Mitesse, se vante
d’avoir «décharié» deux couples, «les-
quels (époux) ne pouvaient avoir compa-
gnie charnelle par ensemble». Ayant
elle-méme eu a subir ce remede, elle le li-
vre tel qu’elle I’a expérimenté aux infor-
tunés mariés. I1s’agit 1a du seul cas de dé-
nouement de I’aiguillette rencontré dans
nos proces. La rareté de cette pratique
n’entraine toutefois pas sa disparition,
puisque de nombreux cas se rencontrent
encore bien plus tard en France.

Le tonnerre et la foudre sont égale-
ment des phénomenes relevant d’une in-
tervention diabolique, dont les dépo-
sants se font I’écho. Ainsi, en 1577 par
exemple, lorsque la foudre tua vingt-trois
brebis sur le paturage, Jeannette Petre-
mand, inculpée de sorcellerie, arrive la
premiere sur place. Ce fait est rapporté
par les témoins comme un signe de cul-
pabilité et non comme le fait du hasard

ou de sa rapidité. On remarque donc au
sein de la population, une association de
cause a effet entre les phénomeénes natu-
rels et I’action maléfique des sorciéres.
Les accusations portées contre des in-
culpées surprennent parfois par leur
manque de logique et par I’entétement
des témoins a accabler une femme qui a
mauvaise réputation. Ainsi cette habi-
tante de Saint-Ursanne qui rapporte la
querelle survenue entre son époux et le
mari de la prévenue Jeannette Colliat,
dite la Bessatte. Ce dernier, au cours de la
dispute, profére des menaces a I’encontre
de son interlocuteur, qui «incontinent
apreés ladite querelle», tombe malade.
Toutefois, la déposante affirme qu’elle
«n’a suspicion sur ledit Jean Henri Col-
liat ne tenant qu’il ne sache rien de tels
faits, ni qu’il a voulu user de tels actes,
mais seulement sur elle» (la Bessatte). Il
apparait donc d’une part que juges et dé-
posants admettent comme critere de cul-
pabilité le fait qu’une maladie survienne
suite @ une menace, mais, que d’autre
part, ce principe ne joue pas dans ce cas
précis. Des lors, comment suivre la dé-
marche de la population dans sa distinc-
tion entre sorciers et non-sorciers ? Com-
ment expliquer que les mémes actes n’en-
trainent pas les mémes conséquences ?
La subjectivité dans laquelle baigne I’en-
semble de la sorcellerie permet, et nous
en avons une preuve, non seulement
d’accuser une personne mais également
de I’innocenter sans raison valable. Dans

le cas présent, le peuple ne retient pas la
possibilité de I’action maléfique combi-
née du couple ou du mari de la sorcieére.

Cette ambiguité se manifeste encore a
propos des dons de guérisseuses dont
font preuve un grand nombre de sorcie-
res. Le scénario est simple: la « mauvaise
suspicion » qui touche plusieurs femmes
n’empéche nullement que ’on s’adresse a
elles en cas de maladie. Cependant, la
confiance qu’on leur témoigne durant
ces instants prend souvent ’allure d’une
question de vie ou de mort, chaque af-
fectation pouvant conduire a un déces.

Enfin, nous atteignons le sommet de
la pyramide avec le témoignage de Fresne
Maiguin, de Saignelégier, déposant con-
tre I’accusée Catherine Siron. Fresne,
malade, est jetée a la rue par son em-
ployeur qui refuse de D’entretenir plus
longtemps. Elle ne trouve refuge que
chez la méme Catherine Siron qu’elle ac-
cuse de I’avoir ensorcelée. Aprés sept a
huit jours passés chez la prévenue qui la
nourrit, cette derniére lui conseille d’aller
prier sur le lieu ou elle est tombée mala-
de. Fresne en revient guérie, ayant recou-
vré tous ses esprits. Charité publique et
sorcellerie apparaissent donc comme
tout a fait compatibles, mais une quel-
conque reconnaissance est d’emblée ba-
layée par la mauvaise réputation et les ra-
gots du village. Personne ne semble per-
cevoir la contradiction de ce cas ou la
sorciere nuit mais recueille et assiste la
personne qu’elle désire perdre.

15




Les exemples cités ci-dessus semblent
donc prouver qu’une personne affligée
d’une mauvaise réputation est irrémédia-
blement condamnée a vivre en marge de
la collectivité, quels que soient les actes
positifs qu’elle puisse accomplir, car
ceux-ci seront toujours diminués par les
soupcons incessants qui pesent sur elle.
Les dépositions des témoins constituent
a ce sujet une démonstration tout a fait
claire de cet état de fait.

Confessions des prévenues

Les documents touchant les procés de
sorcellerie nous ont livré les confessions
de huit prévenues entre 1571 et 1596. Pa-
rallelement, six d’entre elles ont fait ’ob-
jet d’informations préalables auprés des
témoins dont nous venons d’analyser les
dépositions. Les accusées sont peu ba-
vardes a leur sujet: quatre ne donnent
aucune indication du moment et du lieu
de leur naissance. Pour les autres, il est
possible de les situer, d’aprés leurs dépo-
sitions, dans une fourchette allant de
quarante a soixante ans. Nous savons
que cing sont mariées, les trois derniéres
étant veuves. Quant a leurs professions,
le changement semble étre de rigueur
pour toutes les prévenues.

Les confessions débutent la plupart du
temps par les réponses des accusées aux
questions des juges concernant les mé-
faits commis & I’encontre des témoins.

16

F. 23 (p. 56), de la Zentralbibliothek de Zurich.

Crémation collective de sorciéres sur la claie, au VXIe siecle. Aquarelle

extraite du manuscrit

Visit
un p
situa
logig
simp
cusat
geres
voile
ment
nu, I
bann
voirs
tié de
un a
ciéres
la jus
ment
ayani

As
chan
table
Désc
les &
trouyv
préci.
rencc
ment
leur |

La
prodi
tomb
sous
tes: i
Malv
Sauté
est ce



[uscrit

Visiblement, les sorciéres tentent, dans
un premier temps, d’expliquer certaines
situations, de donner une interprétation
logique a quelques maladies, ou, tout
simplement, de se disculper face a des ac-
cusations qu’elles qualifient de menson-
geres. Les questions des juges nous dé-
voilent quelquefois une hérédité lourde-
ment chargée pour I’époque : pére incon-
nu, mére condamnée pour sorcellerie,
bannissement, ou connue pour ses pou-
voirs de guérisseuse, etc. De plus, la moi-
tié des inculpées furent, 3 un moment ou
un autre, traitées publiquement de sor-
cieres et une seule s’en « purgea» devant
la justice. Quatre sur huit avouent égale-
ment savoir «médeciner», chacune
ayant sa spécialité.

Assez vite, cependant, les prévenues
changent de langage pour confesser véri-
tablement leur commerce avec le Diable.
Dés cet instant, et dans de nombreux cas,
les explications données précédemment
trouvent tout & coup une cause satanique
précise, et les sorciéres de raconter leur
rencontre avec le Malin, leurs agisse-
ments maléfiques et, dans certains cas,
leur participation au sabbat.

La premiére rencontre avec le Diable se
produit dans la majorité des cas a la nuit
tombante ou le soir. Satan se présente
sous des identités chaque fois différen-
tes: il dit se nommer Lucifer, Ennemi,
Malveillant, Malfait, Chiffet, Ciffer,
Sautere et Frigollet. Son aspect physique
est celui d’une personne normale ne cho-

quant nullement les inculpées, mais se
distinguant toutefois par quelques dé-
tails précis. Satan est décrit comme un
homme noir, portant quelquefois une
barbe, alternativement assez grand ou
petit, d’age moyen et parlant le langage
ordinaire du pays. Ses particularités
physiques portent sur deux points : d’une
part des pieds de boeuf, rencontrés dans
trois cas, et, d’autre part, une «nature
froide comme glace» qui étonne cing
sorciéres; deux autres se contentent de
relever que sa compagnie est différente
de celle des autres hommes. Soulignons a
ce sujet qu'une grande homogénéité est
de mise concernant 1’acte de possession
sexuelle des accusées lors de leur premié-
re rencontre avec Satan: ayant accepté
d’abjurer «Dieu le créateur, chresme et
baptesme», les sorciéres concrétisent
leur appartenance corps et ame a leur
nouveau maitre en ayant compagnie
charnelle avec le Diable.

Afin d’expliquer ou d’excuser leur
acte, six prévenues précisent leur état
d’ame au moment de cette rencontre ou
les difficultés qu’elles affrontaient : rem-
boursement d’une chévre perdue, six en-
fants a élever, mariage difficile, mari vio-
lent, infidéle et buvant tout I’argent du
ménage chez 1’hoteliere sa maitresse,
grossesse, etc. Satan se présente comme
quelqu’un d’humain, sachant enfin
écouter ces femmes en proie a de nom-
breux problémes; il se montre compré-
hensif, mais surtout, promet de I’argent,

une situation meilleure et méme la récon-
ciliation du couple en cas de reniement
de la foi chrétienne. On note, par la suite,
une sorte de crescendo dans I’apparte-
nance au Diable: celui-ci suggere tout
d’abord la vengeance a ses victimes en
leur présentant du poussat, poudre malé-
fique permettant de nuire a « gens et bes-
tes ». Puis, faire le mal devient une néces-
sité premiere, qui, en cas de trop grande
timidité de la part de la sorciére, provo-
que la colére du Diable. Enfin, Satan in-
terdit a ses adeptes de suivre les offices
religieux et, dans certains cas, leur or-
donne de fabriquer de la gréle.

Bizarrement, cette apparition du Dia-
ble ne provoque ni terreur, ni fuite. On ne
dénombre qu’une seule inculpée ayant
commencé par refuser ses avances, deux
autres reconnaissant méme que les paro-
les de leur maitre leur furent plut6t
agréables. Un grand laps de temps s’est
généralement écoulé entre cette premiére
rencontre et la confession : dix a quaran-
te ans séparent ces deux moments pour
quatre inculpées. La fréquence des ve-
nues de Satan varie d’une sorciére a I’au-
tre et les différents lieux cités prouvent
qu’il n’existe aucun endroit privilégié
pour ses apparitions.

Le nombre de victimes reconnues varie
beaucoup d’une femme a I’autre. Aucu-
ne distinction n’est apportée dans la ma-
niere de nuire ou dans la gravité des faits
reprochés par les sorciéres pour s’atta-
quer au bétail ou a la population. Le mal

17




est alors «baillé » soit en jetant le pous-
sat sur la victime ou en le mélangeant a
des aliments, soit en touchant simple-
ment la personne ou la béte a qui I’on
veut causer du tort. Quant a ’éventail des
maladies confessées, il est a la fois vaste
et trés succinctement décrit; il ne meéne
méme qu’exceptionnellement a la mort
(huit piéces de bétail sur vingt-quatre et
deux personnes sur seize touchées). Fait
intéressant, la sorciére Jeannette Colliat,
de Saint-Ursanne, explique en 1589 com-
ment une sorciére peut donner et Gter la
maladie aux personnes lui ayant porté
préjudice. Elle affirme qu’elle a recu de
son maitre la puissance de donner le mal
et, de la méme fagon, qu’elle possede
également celui de guérir, en touchant ou
en refrappant ses victimes. Le sort peut
&tre transmis soit par du poussat (et dans
ce cas elle n’a plus aucun contrdle sur la
maladie, ne peut ’empécher de se déve-
lopper), soit en frappant la personne
choisie d’autant de coups qu’elle désire
que sa victime porte de mois la maladie.
En agissant ainsi, il lui est facile d’annu-
ler les effets du sortilége par le moyen dé-
crit ci-dessus. Elle précise encore que I’on
ne « baille le mal » que quand I’on frappe
de la main gauche et qu’il est possible de
ne pas mettre de terme a la maladie.

Le sabbat constitue un des moments
forts d’une confession de sorciere. Parmi
les cas qui nous concernent, seule la moi-
té des inculpées reconnaissent une parti-
cipation a ces réunions assez particulie-

18

res. Toutes affirment s’y rendre en com-
pagnie de leur maitre respectif venu les
chercher chez elles le soir, alors qu’elles
sont seules. Le Diable les emporte « dans
’air du temps» sur ses épaules, son cou
ou un baton enduit de graisse. Leur assi-
duité a fréquenter ces assemblées satani-
ques n’est pas des plus exemplaires puis-
qu’elles n’y participent guére plus
qu’une fois par an. Sur un total de six
lieux mentionnés pour ces retrouvailles,
le Mont Repais et le Creugenat sont cités
le plus fréquemment. Le rite qui régit ces
réunions nous est connu grace a la des-
cription qu’en font deux prévenues. Le
sabbat se présente comme un repas ponc-
tué, au début et a la fin, par ’hommage
rendu a Satan et obligeant chaque parti-
cipante a baiser son maifre au derriere.
Puis vient le festin ou sont consommés
des tortels2, du pain mou, des «choses
noires comme du raisin» et du vin.

Des danses distraient la joyeuse com-
pagnie qui compte jusqu’a soixante per-
sonnes. Ces rencontres sabbatiques atti-
rent les sorciéres des environs, c’est-a-
dire du Jura actuel et de Franche-Comté.
On note également la présence de quel-
ques sorciéres parlant I’allemand. Le re-
tour s’effectue généralement apreés mi-
nuit par le méme moyen que celui em-
prunté a ’aller.

Deux confessions, qui concordent
parfaitement, nous renseignent égale-
ment sur la maniére de fabriquer de la
gréle: il suffit de frapper dans I’eau avec

une verge blanche de noisetier enduite de
graisse et préparée par le Diable. Jean-
nette Colliat dévoile méme les formules a
prononcer tout en tapant: «Mauvais
temps approche-toi, et fais ce que Mal-
fait voudra », ou « Gréle », puisses-tu de-
venir pour le Malfait, pour ’embruer?
ou il lui plaira». Fait troublant, il se pré-
sente le cas d’une femme empéchée de
faire de la gréle par les cloches sonnant
pour annoncer ’orage! Il semble donc
que le moment choisi pour un tel maléfi-
ce doive, au préalable, remplir certaines
conditions, ce que les confessions omet-
tent tout a fait de préciser.

Face a ces révélations resurgit 1’éternel-
le question des aveux spontanés ou sug-
gérés par la torture. Trois accusées nous
fournissent une réponse a ce sujet : deux
d’entre elles avouent leurs activités malé-
fiques aprés avoir été soulevées sans
pierre*; quant a la troisieme, elle présen-
te un cas intéressant, puisqu’au second
jour de sa comparution devant les juges,
elle réfute les confessions faites la veille
«par craintes des cordes ». Elle est alors
soumise a la question, puis, «libre de
tout joug et corde», elle reconnait tous
les forfaits dénoncés précédemment, a
I’exception d’un seul, et poursuit ses
aveux. Il s’agit d’un cas exceptionnel ou
I’emploi de la torture est consignée par
écrit, et ou ’on percoit de maniére tangi-
ble I’influence d’une telle pratique sur les
inculpées.

—1
nop
des
mer
perc
bril
les i
sédc
sor¢
Gril
nett
les.

nou
ils n
info
mén
tous



uite de
. Jean-
nules a
[auvais
e Mal-
i-tu de-
ibruer?
se preé-
hée de
onnant
e donc
maléfi-
rtaines
; omet-

iternel-
yu sug-
S NOus
t: deux
s malé-
'S sans
présen-
second
3 juges,
a veille
st alors
ibre de
1it tous
aent, a
uit ses
el ou
1ée par
2 tangi-
ssur les

Bien qu’accusées de nombreux délits
— hérésie, magie, démonomanie, crimi-
nophilie et larcins divers — les jugements
de six des huit prévenues nous fait totale-
ment défaut. Ceux-ci peuvent avoir été
perdus, comme bien d’autres, ou alors
briilés sur le blicher en méme temps que
les inculpées de sorcellerie. Nous ne pos-
sédons de renseignements que pour deux
sorcieres de Saint-Ursanne, Toinatte
Grillon, condamnée au bicher, et Jean-
nette Bailly, bannie des terres épiscopa-
les. Les motifs de cette derniére sentence
nous sont malheureusement inconnus;
ils nous manquent d’autant plus que les
informations réunies contre elle, de
meéme que ses aveux, se rapprochent en
tous points de ceux des autres sorciéres.

4. Bilan général

Une premiére constatation s’impose
d’emblée concernant les documents étu-
diés: il n’existe aucune différence de
croyances entre les Franches-Montagnes
et Saint-Ursanne, et cette identité de vues
concerne aussi bien les conceptions sata-
niques des accusées que la perception des
maléfices rapportés par le peuple.

Une seconde remarque permet d’affir-
mer tout aussi nettement que le schéma
européen de la sorcellerie se retrouve par-
faitement dans la succession des phases
d’une mise en scéne invariable que I’on
pourrait résumer ainsi: apparition de

Satan, proposition d’aide, de vie plus fa-
cile ou de vengeance en échange de I’ame
de la prévenue, reniement de la religion
catholique, compagnie charnelle avec le
Diable, don de poussat et enfin, exhorta-
tion a faire le mal.

Plusieurs particularismes locaux ca-
ractérisent toutefois la sorcellerie des ré-
gions étudiées et lui conférent une spéci-
ficité qui élargit, enrichit, mais égale-
ment accroit la complexité du mouve-
ment européen. Nous constatons tout
d’abord une grande diversité des noms
portés par Satan. Ceux-ci ne se rencon-
trent que rarement ailleurs, exception fai-
te de Lucifer. La fidélité avec laquelle la
tradition populaire véhicule certaines
images se retrouve par exemple dans ’as-
pect physique du Diable, tout en laissant
aladiscrétion des sorciéres le soin de pré-
ciser de petits détails tels que la stature ou
I’age de leur maitre. Quant a ’aspect
particulier de leurs relations sexuelles
avec Satan — «nature froide comme gla-
ce», etc. — il est possible d’en déduire
que les accusées n’assimilent pas ces rap-
ports a de simples paillardises survenant
peut-étre en d’autres occasions. Nous ne
pouvons donc que difficilement avancer
I’hypothése de vagabonds peu scrupu-
leux se faisant passer pour le Diable afin
d’obtenir les faveurs de quelques infortu-
nées victimes. Un autre aspect important
de démonologie, le sabbat, présente dans
les Franches-Montagnes et a Saint-
Ursanne de nombreux points originaux,

a commencer par le fait que chaque sor-
ciére posséde son propre maitre qui vient
la chercher et la ramener chez elle lors de
leurs chevauchées nocturnes. Ces assem-
blées maléfiques se déroulent donc en
I’absence d’un chef supréme a honorer
par-dessus tout, Satan ne nous renvoyant
pas ici I'image d’un souverain féodal
classique entouré d’une cour de fidéles et
de sujets. Les réunions diaboliques se ter-
minent toujours par des scénes de copu-
lations que toutes les accusées distin-
guent nettement du baiser au Diable. Ce-
pendant, ces actes sexuels ne donnent
pas lieu a des scénes de débauche, puis-
que chaque sorciere confesse n’avoir eu
«compagnie charnelle» qu’avec son
maitre. Précisons encore que tous les dé-
placements aériens ont lieu griace a Satan
lui-méme, et non par l’intermédiaire
d’onguents ou de crémes hallucinatoires
ou soporifiques susceptibles de faire vo-
ler et dont les prévenues se seraient en-
duites le corps. Ces observations a pro-
pos du sabbat permettent de qualifier la
sorcellerie des Franches-Montagnes et de
Saint-Ursanne de trés décente et de trés
fruste, car la dimension fantastique de
ces assemblées se réduit en fait a peu de
choses en comparaison des récits d’au-
tres régions. La raison est en partie a
chercher auprés des juges qui, par leurs
questions peu nombreuses et peu curieu-
ses, ne semblent pas provoquer de révéla-
tions abracadabrantes sur le sujet. Seuls
les rites principaux sont donc représentés

19




ici, mais ils pésent d’un grand poids dans
les procés, car de telles assemblées
symbolisent, aux yeux de tous, la forme
la plus achevée du don de soi a Satan.
Quant a la fabrication de la gréle, elle se
conforme tout a fait aux descriptions ha-
bituelles des autres régions.

Revenons sur un aspect de ces confes-
sions qui laisse songeur. Le fait que les
inculpées avouent, dans leur immense
majorité, ne pas avoir été choquées par
les propositions de Satan nous autorise a
apporter quelques commentaires. Ainsi,
le manque de réactions observé face au
Diable peut paraitre des plus bizarres
lorsque I’on sait que ce dernier est consi-
déré comme I’ennemi le plus dangereux
du chrétien. Nous pouvons envisager
quatre justifications a cette absence de
peur: elle peut étre issue d’une certaine
forme de familiarité existant avec le Ma-
lin, entretenue chez chacun par I’ensem-
ble des légendes racontées cent fois a la
veillée, et des anecdotes quotidiennes qui
grossissent les commérages de village.
Cette omniprésence du Diable dans la vie
de tous les jours fait de lui un élément re-
douté, mais en partie vidé de sa charge
émotive puisque I’on connait son appa-
rence, ses agissements et, si cela s’avere
nécessaire, la fagon de lui échapper. 1l est
possible de concevoir ensuite que les ac-
cusées aient eu a supporter une misere et
une détresse telles que toute proposition
d’aide, aussi compromettante soit-elle,
était accueillie avec bienveillance. Quant

20

a la troisiéme interprétation, elle est cer-
tainement la plus tragique: nous devons
trés sérieusement envisager que cette at-
titude résulte de I'impossibilité totale
pour une inculpée de parvenir a écarter
les accusations pesant sur elle. Sa confes-
sion correspondrait alors a un constat
d’impuissance, a un acte de résignation
destiné a lui éviter les affres de la torture.
Comme elle ne cherche alors plus a se dé-
fendre, il est devenu inutile pour elle
d’imaginer un scénario compliqué dans
lequel tout serait mis en ceuvre pour €éloi-
gner Satan. Enfin, le cas de sorciéres
croyant sincérement s’étre adonnées au
Diable doit également &tre pris en consi-
dération. Toutes ne présentent pas la
méme détermination a se disculper, bien
au contraire; on peut méme envisager
que quelques-unes ont renié la foi catho-
lique en connaissance de cause dans le
but avoué d’acquérir certains pouvoirs
leur assurant des avantages non négligea-
bles. Lapparition de Satan constitue
alors une rencontre dépourvue d’affole-
ment et d’effroi démesurés.

Il est aussi frappant de constater que
lors de I’énumération de leurs méfaits,
les accusées ne manifestent jamais de re-
grets, ne formulent aucune demande de
pardon, bref qu’elles n’expriment a au-
cun moment un quelconque sentiment
de culpabilité, de honte ou d’apitoiement
a I’égard du mal et surtout des morts
qu’elles ont causés. Faut-il donc penser
que cette indifférence provient justement

;Linda maestra! (Jolie maitresse!)

Le balai est pour les sorciéres un instrument in-
dispensable. Elles passent pour le manier avec
beaucoup d’adresse et pour savoir le changer,
a l’occasion, en une monture qui les entraine a
une vitesse folle hors de portée du démon.

de leur froide détermination a porter pré-
judice, ou au fait que leurs confessions
reproduisent le schéma classique des cri-
mes que la population et la justice leur
imputent, mais qu’elles n’ont jamais
commis et qu’elles ne peuvent, par con-
séquent, regretter ? L'une et I’autre solu-




lent in-
er avec

wanger,
raine a
on.

er pré-
ssions
es Cri-
e leur
amais
r con-
2 solu-

tions s’aveérent possibles et rejoignent les
différents cas analysés ci-dessus. On peut
encore souligner que les vengeances per-
sonnelles par ’emploi de poisons a base
de plantes — belladone, mandragore,
etc. — ou de champignons ont certaine-
ment joué 1a un role déterminant.

En conclusion, nous pouvons souli-
gner que I’impression générale se déga-
geant de la lecture de ces documents est
assez sereine. Nous avons affaire pour les
Franches-Montagnes et Saint-Ursanne,
a la fin du XVIe siécle, a une sorcellerie
marquée par la retenue et une sage dé-
cence, cela en raison du non-achévement
de certains rites et bien que l’aspect
sexuel des délits reprochés aux accusées
ne puisse étre négligé. Nous constatons
que les schémas proposés par les inquisi-
teurs viennent buter sur les croyances tra-
ditionnelles subsistant dans le peuple, et
qui, dans certains cas, prennent le pas sur
les théories officielles.

De toute évidence, un des éléments les
plus frappants révélé par ces documents
est I’énorme importance des ragots et des
médisances de village dans I’inculpation
d’une prévenue. Lhistorien Robert
Mandrou® résume la situation ainsi:
«...la sorciére de village, acceptée, solli-
citée — méme avec une crainte inavouée
— cesse un jour d’étre reconnue comme
bienfaisante, comme une aide possible.
Pourquoi? Il n’est pas facile de le savoir :
accumulation d’actes malfaisants, échec
des médications conseillées, apparition

de signes célestes, calamités atmosphéri-
ques attribuées a son influence. Toutes
ces explications peuvent étre invoquées,
comme causes immédiates. Dans le tré-
fonds de la mémoire collective, quels re-
tournements peuvent animer les esprits,
rappeler soudainement d’étranges coin-
cidences, des morts inattendues et des
maladies inguérissables aussi longtemps
que la sorciére n’est pas intervenue ? Les
dépositions qui répondent toujours a
I’attente du juge font état de ces malfai-
sances qui accablent les suspects: la bon-
ne sorciere est alors quasiment oubliée ».
Lunique fait restant dans les mémoires
n’est constitué que par les pouvoirs équi-
voques dont jouissent ces femmes. La
méfiance se double aussitot d’un senti-
ment de peur qui motive, ou pousse la
population a éloigner ce membre mal-
sain, détenteur d’une puissance qu’il
faut bannir a tout prix. Ces observations
ne constituent pas, & mon avis, un ap-
pauvrissement du phénomene européen
de sorcellerie, mais bien plut6t une possi-
ble clé aux problémes de société qui a
ébranlé I’Eglise et I’Etat a la fin du
Moyen Age.

Voila qui éclaire I’histoire des mentali-
tés d’un jour quelque peu nouveau et
contribue a asseoir la personnalité de nos
régions a la fois dans la tradition euro-
péenne et le particularisme régional.

Jacqueline Boillat-Baumeler

Notes

! Jacqueline Boillat-Baumeler, Aspects de la
sorcellerie dans les Franches-Montagnes et a
Saint-Ursanne au XVIe siecle. Université de
Neuchaétel, Institut d’histoire, 1984.

2Gateaux.
3’envoyer.

4La torture intervient de deux maniéres diffé-
rentes: on distingue la question ordinaire de
la question extraordinaire. Dans le premier
cas, I’accusée est soulevée de quelques métres,
les bras liés dans le dos par une corde ; dans le
second, le bourreau attache une grosse pierre
sous la suppliciée, désarticulant compléte-
ment cette derniére. Les procédures ne préci-
sent pas les opérations subies par les préve-
nues.

SR. Mandrou, Magistrats et sorciers en Fran-
ce au XVII¢siécle. Une analyse de psychologie
collective historique. Paris, Seuil, 1968,
page 118.

21




moi
estr
ym
que
den
bou
rieu
répc
teur

dee
nais
exce
qui
tie |
sien
les ¢
vatis
liew
aux
Pou
nuel
situ:
n’est
res t
tuell
Imie¢
pent
par
le 1
dimi

esse
toirs
mén



	Procès de sorcellerie aux Franches-Montagnes et à Saint-Ursanne au XVIᵉ siècle

