
Zeitschrift: L'Hôtâ

Herausgeber: Association de sauvegarde du patrimoine rural jurassien

Band: 18 (1994)

Artikel: Procès de sorcellerie aux Franches-Montagnes et à Saint-Ursanne au
XVI siècle

Autor: Boillat-Baumeler, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1064288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1064288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROCÈS DE SORCELLERIE AUX FRANCHES-MONTAGNES
ET À SAINT-URSANNE AU XVIe SIÈCLE

1. Sources

Le succès remporté par les procès de

sorcellerie remis aux goûts du jour
auprès du grand public est un fait significatif

de l'état d'esprit avide et agité de notre
fin de XXe siècle. Pour les historiens, ce

problème constitue une des parties émergées

de l'iceberg des mentalités populaires

des XVe, XVIe et XVIIe siècles, tant il
est vrai que les peurs, les difficultés
quotidiennes, certaines pratiques et croyances

particulières ont trouvé là l'occasion
rêvée et, de plus, cautionnée par le pouvoir,

de s'épancher librement.

Les procès de sorcellerie pris en
considération dans le mémoire de licence1
dont est issu cet article, proviennent des

Archives de l'ancien évêché de Bâle à

Porrentruy. Ils sont tirés du feuillet 14

(intitulé «Criminalia in sortilegiis, vene-
ficiis et maleficiis », 1546-1598), appartenant

aux liasses B168 qui groupent les

affaires criminelles instruites sous le régime

des princes-évêques de Bâle entre
1461 et 1792. Ils couvrent la période
allant pour les Franches-Montagnes et

Saint-Ursanne de 1571 à 1596, et sont de
deux ordres : on y trouve, d'une part, les

dépositions des témoins qui constituent
les actes d'accusation retenus contre les

sorcières et, d'autre part, les interrogatoires

menés par les magistrats et
auxquels correspondent les confessions des

prévenues.

Nous sommes donc en présence de

vingt-cinq années de sorcellerie touchant
cinq inculpées pour un ensemble de

vingt-trois pièces de dossiers plus ou
moins volumineux. Il est toutefois
probable que d'autres procès de sorcellerie
aient eu lieu dans les régions concernées
avant 1571. Cependant, l'histoire tumultueuse

des archives des princes-évêques
et l'incendie qui ravagea la Chancellerie
de l'évêché en 1558, n'ont permis la
conservation ni de procès antérieurs, ni des

actes relatifs au début de la Réforme
dans notre région. Nous fait également
complètement défaut l'abondante
correspondance établie entre le prince-évê-

que et son chapitre, car aucune décision
n'était prise, surtout lors des épidémies
de sorcellerie, sans l'assentiment de cette
dernière assemblée. Il faut aussi déplorer
la pauvreté des archives communales et

paroissiales pour les périodes concernées,

ce qui interdit ainsi tout espoir de

replacer les accusées au sein d'une population

connue et d'en dégager des

considérations sociologiques.

Précisons encore que les sorcières natives

des régions prises en considération
dans cette analyse, mais résidant dans

une autre partie de l'évêché de Bâle au
moment de leur arrestation, ne sont pas
concernées par cette étude, ceci afin de

maintenir l'homogénéité de la communauté

touchée par les crimes de la majorité

d'entre elles.

2. La sorcellerie en Europe

a) Localisation

La sorcellerie, telle qu'elle apparaît
dans les procès du XVIe siècle, résulte

d'un ensemble complexe d'interactions
diverses élaborées au cours des siècles

précédents. Toutefois, c'est à la fin du
XVe siècle qu'une relation de cause à

effet est clairement instituée entre le maléfice

de sorcellerie et les hérésies religieuses

à travers l'action du démon. Accréditée

par Rome, cette thèse constitue pour
les Dominicains le mandat qui autorisait
la répression universelle des cas de sorcellerie.

De sporadique qu'elle était, la
persécution devint généralisée, et le délit se

compléta progressivement jusqu'au
début du XVIIe siècle, moment auquel il
prit sa forme définitive et connut son
apogée entre 1610 et 1650, suivie aussitôt
de sa décadence et de sa presque complète

disparition vers 1670.

Afin d'expliquer quelque peu le pourquoi

et le comment des procès qui nous
occupent, il convient d'éclaircir le parallèle

établi entre les diverses hérésies

religieuses et le crime de sorcellerie.
Les accusations étudiées ici prennent

place dans une atmosphère saturée par
les valeurs religieuses. Cependant,
l'ignorance est un trait marquant du
christianisme vécu par le peuple : celui-ci
ne connaît pas les dogmes et participe à

la liturgie sans comprendre vraiment le

9



sens de la messe et des sacrements. La
majorité du clergé se révèle d'ailleurs très
ignorante aussi. La peur de la damnation,

et, par extension, la peur du Diable
et de l'enfer dominent cette société.

Le contexte intellectuel et social des
procès de sorcellerie, bien que fortement
tributaire de cet état de fait, doit toutefois

être élargi. Certains auteurs constatent

que la sorcellerie est poursuivie dès
le XIVe siècle dans des régions difficiles
d'accès, marginales, souvent peuplées
d'hérétiques (par exemple les Cathares
dans les Pyrénées et les Vaudois dans le
Piémont) ; sorcellerie et hérésie cachent
un même problème résolu par la répression.

Il apparaît que ces régions n'ont
jamais été totalement assimilées au système

seigneurial qui se généralise au XIIIe
siècle. Ainsi, la volonté de conserver et de
défendre leur originalité, leur culture, fut
interprétée comme une hérésie, qui exista
véritablement à certains endroits. Le
pouvoir élabora alors le code inquisitorial

pour éliminer les résistances. Celles-
ci disparues, la dissidence sociale se

maintint, mettant au jour certaines
coutumes et superstitions considérées, à leur
tour, comme une nouvelle série d'hérésies.

C'est à partir de cet instant que les

ouvrages des démonologues répandirent
partout la doctrine de la sorcellerie
accompagnée des méthodes les plus sûres

pour y remédier. Les Alpes, le Jura, les
Vosges, les Pyrénées, le Pays basque, le

10

Frioul, la Savoie connurent alors les

grandes épidémies de répression qui
dépeuplèrent plus d'un village.

A la faveur des guerres de religion, on
assista à une recrudescence des procès de
sorcellerie au milieu du XVIe siècle. Cette

période de crise politique vit la sorcellerie

agiter les populations réfractaires à
l'une ou à l'autre religion, car la démo-
nologie était un héritage commun que les
réformateurs ne pouvaient répudier puisque

l'existence du Diable est attestée par
la Bible. C'est pourquoi, certains historiens

affirment que le renouveau de
l'épidémie de sorcellerie vers 1560 est le résultat

du protestantisme et du catholicisme,
ou plutôt du conflit qui les opposa. De
plus, le mouvement de régénération du
catholicisme que constitue la Contre-
Réforme tend à épurer la foi d'un certain
nombre de concepts hérités du Moyen
Age. Pour y parvenir, l'Eglise brandit la
peur du Diable qui envahit l'univers moral

des populations concernées. L'Etat
essaye également d'utiliser ce courant de

reconquête pour soumettre les réfractaires
à son pouvoir. Il tente ainsi de

soustraire l'individu à un ensemble de pratiques

médiévales qui entretiennent la
solidarité au sein de la communauté.

b) Caractéristiques

La sorcellerie européenne se caractérise

par un certain nombre de similitudes

frappantes touchant l'ensemble des
régions connaissant ce phénomène.

Voyons d'un peu plus près de quelle
manière Satan apparaît dans les procès.
Il faut d'emblée souligner la grande
homogénéité des confessions des sorcières
qui décrivent toutes le Diable sous la forme

d'un homme habillé généralement de
noir, et affublé de pieds de bœuf, de cheval

ou de chèvre. Beau parleur, il promet
de régler les problèmes que connaît sa
victime et lui propose splendeurs et
richesses. Le sorcier se fait créature du
Diable par un pacte impliquant la
renonciation à Dieu en échange de pouvoirs
sur les hommes et les choses. Il s'en
prend alors à ses ennemis, se vengeant
sur eux ou sur leur bétail par l'envoi de
maladies diverses conduisant parfois
jusqu'à la mort. Les maléfices interviennent

par l'usage des sorts, des incantations,

d'onguents et de poudres maléfiques.

Le sabbat joue un grand rôle : conçu

comme une réunion de nombreux
sorciers et sorcières, il se compose quelquefois

de cérémonies de messe inversée ; on
y vénère le Diable, on y danse, festoie de
manière orgiaque et, aspect très pittoresque,

les participants s'y rendent à cheval
sur un bâton ou portés par leur maître
Satan. De plus, les intempéries et les
calamités de la vie rurale sont facilement
attribuées aux interventions du Malin.
L'Eglise étant le lieu de prédilection où
s'exerce l'activité satanique, les sortilèges



maléfiques empruntent fréquemment les

rites religieux tournés en dérision.

c) Aspects judiciaires

Le schéma général de la répression
débute par la dénonciation due soit à une
communauté ou à une personne, soit à

l'action du pouvoir. Une enquête est

entreprise, durant laquelle les témoins ou
les victimes de maléfices viennent déposer.

L'accusé est alors soumis à un
interrogatoire dont les questions se conforment

strictement au code satanique. La
torture intervient en cas de refus de
confesser les délits maléfiques. L'aveu une
fois obtenu, la condamnation à mort sur
le bûcher est de rigueur pour les crimes
de sorcellerie, le feu étant considéré comme

le purificateur extrême de tous les
péchés.

Dans l'évêché de Bâle, comme dans
l'ensemble de l'Empire, le code criminel
de Charles V, vulgairement appelé la
Caroline et promulgué comme loi d'empire
en 1532, réglait les cas de sorcellerie. Il
stipule que le juge ne peut condamner
que lorsque la preuve du délit résulte de

l'aveu, d'où la nécessité, pour un tribunal,

de faire avouer leurs actes aux prévenus,

la torture étant alors considérée

comme un excellent moyen d'y parvenir
en cas de refus à les confesser librement.

3. Saint-Ursanne
et les Franches-Montagnes

a) Histoire et faits marquants

L'évêché de Bâle était divisé en bailliages

ou seigneuries pour l'administration
de la justice. A ce sujet, la prévôté de

Saint-Ursanne, avec les Franches-Montagnes

et la seigneurie de Franquemont,
ne formait qu'une seule circonscription.
Cependant, chacune de ces divisions
territoriales avait une organisation propre,
indépendante l'une de l'autre et pourtant
liée. Le châtelain résida d'abord à Saint-
Ursanne, son lieutenant administrant la
Franche Montagne des Bois. Le châtelain

exerçait la justice, assisté du maire et

du greffier de Saint-Ursanne, sur la ville
et dans la prévôté, tandis que le lieutenant

de Saignelégier administrait le
bailliage des Franches-Montagnes sans que
les Montagnards puissent appeler de ses

jugements au tribunal du châtelain.
C'est au XVIIe siècle que la Franche

Montagne des Bois devint une châtelle-
nie. Le châtelain s'établit alors à Saignelégier

et Saint-Ursanne ne fut plus que la
résidence du lieutenant. La prévôté se

composait de huit communautés : Saint-
Brais, Montfavergier, Montfaucon, Sou-
bey, Epauvillers, Seleute, Ocourt et la ville

de Saint-Ursanne, qui possédait une
organisation différente du reste du
bailliage. Les habitants de Saint-Ursanne ne
cherchèrent que tardivement à obtenir

une administration propre et des privilèges

différents de ceux des habitants de la
prévôté. Ils ne parvinrent jamais à

l'indépendance dont jouissaient les bourgeois
des autres villes de l'évêché de Bâle,
restant étroitement liés à la loi commune
qui régissait la prévôté.

La période des procès de sorcellerie se

place sous le règne de Jacques-Christophe

Blarer de Wartensee (1575-1608),
prince-évêque qui se révéla être un véritable

adminstrateur, veillant avec sévérité

et un soin tout particulier au bon
fonctionnement rapide et intègre de la justice.

Le XVIe siècle n'est pas particulièrement

marqué, dans les territoires qui
nous intéressent, par la Réforme, cela

malgré les tentatives de Farel en 1556 de

répandre son « pur évangile » à Saignelégier.

Deux épidémies de peste survinrent à

Saint-Ursanne, l'une en 1564, l'autre en
1581-1582. Même si l'on ne peut estimer
leur ampleur, ces calamités laissent
toutefois des traces parmi la population. Il
est donc intéressant de les situer par
rapport aux procès de sorcellerie. Ceux-ci
correspondent, à Saint-Ursanne, avec
l'installation du frère de l'évêque Blarer
de Wartensee au poste de châtelain épis-
copal. Ce dernier entretint de bons
rapports avec le chapitre, ce qui contribua à

assurer à la prévôté une époque de calme.
Dans les Franches-Montagnes, le

passage en juillet 1587 des régiments de

volontaires réformés allant rejoindre les

11



Goya. Scène de sorcellerie: le grand bouc.

troupes de Henri de Navarre, futur Henri
IV, en guerre contre le roi de France
catholique, affectèrent très profondément
la région. Contrairement à Saint-Ursan-
ne, le plateau eut à subir les pillages des

compagnies neuchâteloises, alors que les

Montagnards tentaient déjà difficilement

de palier aux pertes énormes d'une
année froide et pluvieuse. La Franche
Montagne des Bois fut laissée dans un
état très critique.

12

b) Procès

Les procès de sorcellerie s'articulent
autour de deux axes complémentaires et
fort différents: les dépositions des
témoins de maléfices et les confessions des

prévenues. Il s'agit là d'un miroir des

querelles et des problèmes de la vie
villageoise dans ce qu'elle a de plus quotidien.

La confrontation de ces deux types
de documents est riche d'enseignements
sur la manière dont la sorcellerie est perçue

par le peuple et intériorisée par
certaines accusées. Ainsi, deux éclairages
distincts expliquent le même événement :

l'un à l'image des peurs et de l'univers
magique de la société du XVIe siècle,
l'autre, motivé par la nécessité d'échapper

au bûcher, donnant une explication
rationnelle de certaines maladies. Ces
deux approches nous permettent de nous
éloigner de la seule interprétation surnaturelle

de phénomènes inexpliqués. Elles
mettent aussi en lumière les réflexes
d'une société trouvant son équilibre dans
la condamnation et l'éloignement de ses
éléments troubles, tapageurs ou asso-
ciaux.

Dépositions des témoins

Les dépositions des témoins s'étaient
entre 1572 et 1596. Ils concernent onze
femmes soupçonnées de sorcellerie, dont
huit résident à Saint-Ursanne, une à

Montmelon et deux aux Breuleux. Les
témoins, quant à eux, hommes et femmes,

sont au nombre de nonante et un.
Ils viennent soit rapporter simplement la
mauvaise réputation des prévenues, soit
témoigner des maladies et pertes qu'ils
ont subies par la faute de l'accusée. Leur
origine sociale est des plus variées : elle
va du serviteur et de la vachère jusqu'aux
magistrats et notables du lieu — maire,
notaire, conseiller — en passant par le
boucher, la servante du curé ou l'hôtelière,

pour ceux dont on possède une
indication. Ainsi, toute la crédibilité requise
pour de tels actes d'accusation est fournie

par le fait que les plus hautes autorités

des deux communautés se comptent
parmi les témoins: voilà qui tendrait à
accréditer la thèse que l'élite de la population

partage entièrement les croyances
du peuple en matière de sorcellerie.

Ces témoignages nous indiquent parfois

quelle était la profession de la prévenue

au moment des faits: elles étaient
bergères, hôtelières, sages-femmes et
guérisseuses. Ces deux dernières occupations

sont fréquemment associées à la
pratique de rites suspects et à la sorcellerie,

car elles mettent en contact avec les

mystères du corps humain, encore trop
peu connus pour les attribuer à des
éléments rationnels et/ou scientifiques. On
relève également, le cas se présente en
1596, qu'une des inculpées dépose, en
tant que témoin, contre une autre prévenue

emprisonnée en même temps



qu'elle; tout acte d'accusation est donc
bien pris en considération.

Les témoignages ainsi recueillis se
présentent sous forme d'une énumération
détaillée des morts, maladies, agissements

et événements étranges imputables
aux supposées sorcières. Ils permettent
de clamer ouvertement ce que la rumeur
publique a toujours colportée, car nous
touchons là du doigt les conceptions
médiévales du monde et de la religion très
suggestive de ces communautés paysannes.

On se rend compte ainsi que certaines

croyances trahissent un lourd héritage

de légendes diverses sur lequel se greffe

l'idéologie inquisitoriale. Le substrat
de base de la sorcellerie médiévale apparaît

donc ici comme un mélange complexe

d'éléments parfois obscures,
certainement véhiculés en grande partie par
une tradition orale séculaire aujourd'hui
totalement disparue.

En analysant les critiques formulées à

l'égard des prévenues, on constate que le

reproche le plus fréquemment rencontré
est le fait de ne pas avoir porté plainte
après s'être faite appeler sorcière. Il était
en effet communément admis que
d'omettre de demander réparation pour
une telle calomnie équivalait à accepter
ce qualificatif et à se considérer effectivement

comme tel. Cette diffamation
constitue, dans toute instruction, une
preuve irréfutable de culpabilité.

De très nombreux témoins s'attardent
sur la mauvaise conduite des femmes

soupçonnées: on leur reproche de
modestes vols, une vie privée tumultueuse,
ponctuée d'enfants illégitimes et de
liaisons extra-conjugales. A ces comportements

réprouvés viennent s'ajouter, pour
quelques-unes d'entre elles, des
commentaires quant à leurs pouvoirs de
guérisseuses. Ces pratiques entourent les
accusées d'une certaine aura de crainte et
de respect, car « médeciner » est une activité

nécessitant des pouvoirs mal définis
mais, en fin de compte, toujours attribués

au Diable. Ces agissements réprouvés

sont très voisins, dans leur esprit, des

actes de conjuration de sortilège exécutés

par quelques déposants ou leurs serviteurs

afin d'éloigner le mal. Lors de ces

pratiques, la personne ayant jeté le sort
est censée souffrir terriblement de l'éloi-
gnement du mal ; et, étrangement, les

dépositions font état de l'arrivée d'une
prévenue en proie à de terribles tourments
lors de la combustion d'habits ou d'objets

appartenant à celle que l'on
soupçonne, ou de l'incinération d'un animal
mort ensorcelé. La culpabilité de l'accusée

est à ce moment évidente. Autre trait
marquant de sorcellerie pour les

témoins : une adepte de Satan devine
certaines choses, comme des critiques
lancées contre elle à la veillée alors qu'elle
était absente, ou le pèlerinage tenu secret
d'un habitant de Saint-Ursanne. Ces
anecdotes entraînent une méfiance générale

et apportent de l'eau au moulin des

bavardages malveillants.

Les dépositions reprochent également
aux prétendues sorcières toute une série
d'incidents n'ayant pas d'explications
rationnelles, logiques, ne touchant même
qu'indirectement ou pas du tout les
accusées elles-mêmes. C'est ainsi qu'on
accuse ces femmes d'ôter le lait des vaches
du voisinage pour le transférer sur les

leurs, qui sont bien meilleures «au
fruit». Du bétail se dirigeant droit sur la
maison de la prévenue est considéré comme

ensorcelé. C'est elle encore que
soupçonnent les paysannes lorsqu'elles ne

peuvent battre leur beurre. Dans le même
ordre d'idée, un chasseur manquant
systématiquement sa proie en conclut
que son arquebuse fait l'objet d'un charme

maléfique dont la prétendue sorcière
est rendue responsable. Le trouble s'installe

aussi lorsque deux personnes tombent

malades après avoir traversé un
champ par lequel une accusée de sorcellerie

vient de passer. Cette «mauvaise
suspicion » pousse même un paysan à
jeter l'avoine envoyé par une prévenue

pour l'aider à nourrir une truie dont elle
désire acheter les porcelets.

Toutefois, la vengeance semble
véritablement constituer dans certains cas une
bonne raison de nuire. Ainsi, le renvoi
d'une place de travail, une rémunération
insuffisante, le remboursement d'un
emprunt déjà ancien ou des promesses non
tenues et maintes fois réclamées, entraînent

des menaces réelles de la part des
accusées de sorcellerie et «l'on voit

13



toujours les effets qui s'ensuivent»!
Bizarrement, les témoins portant ces
accusations confessent eux-mêmes leurs

manquements, mais personne ne leur
reproche leur conduite répréhensible.

Enfin, la grande majorité des témoins,
toute convaincue qu'elle soit de la culpabilité

des femmes qu'elle dénonce, achève

sa déposition par ces mots : « Mais ne
sait si ainsi pourrait être, craignant lui
faire tort» ou «Mais n'en sait rien au
vrai». Faut-il comprendre cette ultime
précaution comme une porte ouverte à

d'autres interprétations possibles des

faits rapportés? A mon avis, une telle
prudence est plutôt destinée à écarter
une vengeance probable de la sorcière au
cas où celle-ci serait innocentée ou aurait
toujours la possibilité de nuire depuis
son lieu de détention. Une belle preuve
de l'étendue des peurs engendrées par ce

problème
L'analyse des maladies endurées par la

population comme par le bétail est
révélatrice à plus d'un égard. Malheureusement,

les symptômes décrits le sont de

manière sommaire et très imagée: dent
«qui croulent», «débilité des
membres», tremblements et transpiration
abondante, sensation d'être « tout étourdi

et transporté dans sa tête », nausée et

dégoût à l'égard de toute nourriture, perte

de la parole pendant quelques jours et,

pour le bétail, bêtes enragées, vaches
taries, animaux incapables de se mouvoir,
ou juments et poulains sentant si mau¬

vais pendant leur maladie que personne
ne peut les approcher. Certains troubles
nous font aujourd'hui automatiquement
penser à des crises d'épilepsie, toujours
très impressionnantes, aux chutes de
tension, à des attaques cérébrales ou à de

simples indigestions pour les humains,
aux pestes bovines, épizooties diverses et

rage qui provoquent toutes, entre autres,
l'amaigrissement et l'affaiblissement du
bétail. De plus, il ne faut pas négliger les

effets d'une possible malnutrition qui
expliquerait aussi des pertes de dents et

un état de fatigue générale. Ces interprétations,

plausibles, sont toutefois à avancer

avec précaution tant que d'autres
indices ne viendront pas confirmer ou
infirmer ces diagnostics.

Autre point très lacunaire dans les

dépositions des témoins : les dates auxquelles

remontent leurs maladies. Ces dernières

ne peuvent que difficilement être
rattachées aux irruptions de peste, ce qui
nous empêche de proposer une explication

facile et rationnelle de la sorcellerie
des régions considérées. Les dates de

déposition des témoins et des arrestations
des prévenues elles-mêmes sont totalement

indépendantes de ces épidémies.
Ajoutons aussi qu'aucune corrélation ne

peut être établie entre l'invasion des troupes

navariennes dans les Franches-
Montagnes en 1587 et les arrestations de

l'année 1589, puisque ces dernières ne
touchent que des ressortissants de Saint-
Ursanne.

Parmi les dépositions enregistrées,
considérons d'un peu plus près certaines
dénonciations plus particulières ou
relevant de faits de sorcellerie importants ou
moins répandus. Ainsi Ursanne Simon,
des Breuleux, rapporte que sa belle-fille
Germaine, «pregnante d'un enfant»,
tombe malade. «Ladite Jeannette (la
sorcière incriminée) s'approcha d'icelle
Germaine. A laquelle lui dit que si elle

voulait, elle la guérirait bien. Sur quoi
ladite Germaine lui répondit comment elle
la voulait guérir, car elle portait un
enfant, étant enceinte de plus de trois mois.
Ladite Jeannette répondant, dit : « Oh, le
diable celui que tu portes». Et quand à

l'enfant, dit ledit déposant que ladite sa

belle-fille est mise en croix, qu'elle lui a

fait fondre dans le ventre parce qu'elle l'a
médicinée. » Nous sommes donc en
présence d'un cas d'avortement, le seul pour
toute la période étudiée. Ce fait grave et

rare, mais certainement pas unique, est
à souligner car il confère à la sorcellerie

des Franches-Montagnes et Saint-
Ursanne une originalité toute particulière.

Autre fait intéressant rapporté par les

témoins à trois reprises : des accusations
de lycanthropie, intervenant aux
Franches-Montagnes comme à Saint-Ursan-
ne. La sorcière prend à chaque fois
l'apparence d'un animal différent, à savoir
un loup, une chèvre noire et un lièvre. Ce

phénomène ne constitue pas un cas isolé,
car il est fréquemment décrit dans le Jura

14



français. La lycanthropie a fait couler
beaucoup d'encre au XVIe siècle déjà,
divisant les érudits qui la remettent
régulièrement en question. Soulignons encore

que les accusées elles-mêmes n'ont à

aucun moment confessé ce genre de
transformations qui ne semblent donc
pas faire partie des attributions maléfiques

de la région.
Autre grande spécialité des sorcières :

le nouement et le dénouement de l'aiguillette,

opération consistant à empêcher ou
rendre possible la consommation d'un
mariage, interdite par un maléfice. Jeanne

Mittet, appelée la Mitesse, se vante
d'avoir «décharié» deux couples,
«lesquels (époux) ne pouvaient avoir compagnie

charnelle par ensemble». Ayant
elle-même eu à subir ce remède, elle le
livre tel qu'elle l'a expérimenté aux infortunés

mariés. Il s'agit là du seul cas de

dénouement de l'aiguillette rencontré dans
nos procès. La rareté de cette pratique
n'entraîne toutefois pas sa disparition,
puisque de nombreux cas se rencontrent
encore bien plus tard en France.

Le tonnerre et la foudre sont également

des phénomènes relevant d'une
intervention diabolique, dont les déposants

se font l'écho. Ainsi, en 1577 par
exemple, lorsque la foudre tua vingt-trois
brebis sur le pâturage, Jeannette Petre-
mand, inculpée de sorcellerie, arrive la
première sur place. Ce fait est rapporté
par les témoins comme un signe de
culpabilité et non comme le fait du hasard

ou de sa rapidité. On remarque donc au
sein de la population, une association de

cause à effet entre les phénomènes naturels

et l'action maléfique des sorcières.
Les accusations portées contre des

inculpées surprennent parfois par leur
manque de logique et par l'entêtement
des témoins à accabler une femme qui a
mauvaise réputation. Ainsi cette habitante

de Saint-Ursanne qui rapporte la
querelle survenue entre son époux et le
mari de la prévenue Jeannette Colliat,
dite la Bessatte. Ce dernier, au cours de la
dispute, profère des menaces à l'encontre
de son interlocuteur, qui «incontinent
après ladite querelle», tombe malade.
Toutefois, la déposante affirme qu'elle
« n'a suspicion sur ledit Jean Henri Colliat

ne tenant qu'il ne sache rien de tels

faits, ni qu'il a voulu user de tels actes,
mais seulement sur elle» (la Bessatte). Il
apparaît donc d'une part que juges et
déposants admettent comme critère de

culpabilité le fait qu'une maladie survienne
suite à une menace, mais, que d'autre
part, ce principe ne joue pas dans ce cas

précis. Dès lors, comment suivre la
démarche de la population dans sa distinction

entre sorciers et non-sorciers Comment

expliquer que les mêmes actes
n'entraînent pas les mêmes conséquences?
La subjectivité dans laquelle baigne
l'ensemble de la sorcellerie permet, et nous
en avons une preuve, non seulement
d'accuser une personne mais également
de l'innocenter sans raison valable. Dans

le cas présent, le peuple ne retient pas la
possibilité de l'action maléfique combinée

du couple ou du mari de la sorcière.
Cette ambiguïté se manifeste encore à

propos des dons de guérisseuses dont
font preuve un grand nombre de sorcières.

Le scénario est simple : la « mauvaise
suspicion » qui touche plusieurs femmes
n'empêche nullement que l'on s'adresse à

elles en cas de maladie. Cependant, la
confiance qu'on leur témoigne durant
ces instants prend souvent l'allure d'une
question de vie ou de mort, chaque
affectation pouvant conduire à un décès.

Enfin, nous atteignons le sommet de
la pyramide avec le témoignage de Fresne

Maiguin, de Saignelégier, déposant contre

l'accusée Catherine Siron. Fresne,
malade, est jetée à la rue par son
employeur qui refuse de l'entretenir plus
longtemps. Elle ne trouve refuge que
chez la même Catherine Siron qu'elle
accuse de l'avoir ensorcelée. Après sept à

huit jours passés chez la prévenue qui la
nourrit, cette dernière lui conseille d'aller
prier sur le lieu où elle est tombée malade.

Fresne en revient guérie, ayant recouvré

tous ses esprits. Charité publique et
sorcellerie apparaissent donc comme
tout à fait compatibles, mais une
quelconque reconnaissance est d'emblée
balayée par la mauvaise réputation et les

ragots du village. Personne ne semble
percevoir la contradiction de ce cas où la
sorcière nuit mais recueille et assiste la
personne qu'elle désire perdre.

15



Les exemples cités ci-dessus semblent
donc prouver qu'une personne affligée
d'une mauvaise réputation est irrémédiablement

condamnée à vivre en marge de
la collectivité, quels que soient les actes
positifs qu'elle puisse accomplir, car
ceux-ci seront toujours diminués par les

soupçons incessants qui pèsent sur elle.
Les dépositions des témoins constituent
à ce sujet une démonstration tout à fait
claire de cet état de fait.

Confessions des prévenues

Les documents touchant les procès de
sorcellerie nous ont livré les confessions
de huit prévenues entre 1571 et 1596.

Parallèlement, six d'entre elles ont fait l'objet

d'informations préalables auprès des

témoins dont nous venons d'analyser les

dépositions. Les accusées sont peu
bavardes à leur sujet : quatre ne donnent
aucune indication du moment et du lieu
de leur naissance. Pour les autres, il est

possible de les situer, d'après leurs
dépositions, dans une fourchette allant de

quarante à soixante ans. Nous savons

que cinq sont mariées, les trois dernières
étant veuves. Quant à leurs professions,
le changement semble être de rigueur
pour toutes les prévenues.

Les confessions débutent la plupart du
temps par les réponses des accusées aux
questions des juges concernant les
méfaits commis à l'encontre des témoins.

Visit
un p
situa
logiq
simp
cusal
gères
voile
ment
nu, i

bann
voirs
tié de

un a
cière;

la jus
ment
ayanl

As
chan,
table
Dèsc
les e?

trouv
préci:

rencc
ment
leur i

La
prodi
tomb
sous
tes: i

Malv
Saute

est ce

Crémation collective de sorcières sur la claie, au VXIe siècle. Aquarelle extraite du manuscrit
F. 23 (p. 56), de la Zentralbibliothek de Zurich.

16



n..

Visiblement, les sorcières tentent, dans

un premier temps, d'expliquer certaines
situations, de donner une interprétation
logique à quelques maladies, ou, tout
simplement, de se disculper face à des

accusations qu'elles qualifient de mensongères.

Les questions des juges nous
dévoilent quelquefois une hérédité lourdement

chargée pour l'époque : père inconnu,

mère condamnée pour sorcellerie,
bannissement, ou connue pour ses pouvoirs

de guérisseuse, etc. De plus, la moitié

des inculpées furent, à un moment ou
un autre, traitées publiquement de
sorcières et une seule s'en «purgea» devant
la justice. Quatre sur huit avouent également

savoir «médeciner», chacune
ayant sa spécialité.

Assez vite, cependant, les prévenues
changent de langage pour confesser
véritablement leur commerce avec le Diable.
Dès cet instant, et dans de nombreux cas,
les explications données précédemment
trouvent tout à coup une cause satanique
précise, et les sorcières de raconter leur
rencontre avec le Malin, leurs agissements

maléfiques et, dans certains cas,
leur participation au sabbat.

La première rencontre avec le Diable se

produit dans la majorité des cas à la nuit
tombante ou le soir. Satan se présente
sous des identités chaque fois différentes:

il dit se nommer Lucifer, Ennemi,
Malveillant, Malfait, Chiffet, Ciffer,
Sautère et Frigollet. Son aspect physique
est celui d'une personne normale ne cho¬

quant nullement les inculpées, mais se

distinguant toutefois par quelques
détails précis. Satan est décrit comme un
homme noir, portant quelquefois une
barbe, alternativement assez grand ou
petit, d'âge moyen et parlant le langage
ordinaire du pays. Ses particularités
physiques portent sur deux points : d'une
part des pieds de bœuf, rencontrés dans
trois cas, et, d'autre part, une «nature
froide comme glace» qui étonne cinq
sorcières; deux autres se contentent de
relever que sa compagnie est différente
de celle des autres hommes. Soulignons à

ce sujet qu'une grande homogénéité est
de mise concernant l'acte de possession
sexuelle des accusées lors de leur première

rencontre avec Satan: ayant accepté
d'abjurer «Dieu le créateur, chresme et

baptesme», les sorcières concrétisent
leur appartenance corps et âme à leur
nouveau maître en ayant compagnie
charnelle avec le Diable.

Afin d'expliquer ou d'excuser leur
acte, six prévenues précisent leur état
d'âme au moment de cette rencontre ou
les difficultés qu'elles affrontaient :

remboursement d'une chèvre perdue, six
enfants à élever, mariage difficile, mari
violent, infidèle et buvant tout l'argent du
ménage chez l'hôtelière sa maîtresse,

grossesse, etc. Satan se présente comme
quelqu'un d'humain, sachant enfin
écouter ces femmes en proie à de
nombreux problèmes; il se montre compré-
hensif, mais surtout, promet de l'argent,

une situation meilleure et même la
réconciliation du couple en cas de reniement
de la foi chrétienne. On note, par la suite,

une sorte de crescendo dans l'appartenance

au Diable: celui-ci suggère tout
d'abord la vengeance à ses victimes en
leur présentant du poussât, poudre maléfique

permettant de nuire à « gens et bestes

». Puis, faire le mal devient une nécessité

première, qui, en cas de trop grande
timidité de la part de la sorcière, provoque

la colère du Diable. Enfin, Satan
interdit à ses adeptes de suivre les offices
religieux et, dans certains cas, leur
ordonne de fabriquer de la grêle.

Bizarrement, cette apparition du Diable

ne provoque ni terreur, ni fuite. On ne
dénombre qu'une seule inculpée ayant
commencé par refuser ses avances, deux
autres reconnaissant même que les paroles

de leur maître leur furent plutôt
agréables. Un grand laps de temps s'est

généralement écoulé entre cette première
rencontre et la confession : dix à quarante

ans séparent ces deux moments pour
quatre inculpées. La fréquence des

venues de Satan varie d'une sorcière à l'autre

et les différents lieux cités prouvent
qu'il n'existe aucun endroit privilégié
pour ses apparitions.

Le nombre de victimes reconnues varie
beaucoup d'une femme à l'autre. Aucune

distinction n'est apportée dans la
manière de nuire ou dans la gravité des faits
reprochés par les sorcières pour s'attaquer

au bétail ou à la population. Le mal

17



est alors «baillé» soit en jetant le poussât

sur la victime ou en le mélangeant à

des aliments, soit en touchant simplement

la personne ou la bête à qui l'on
veut causer du tort. Quant à l'éventail des

maladies confessées, il est à la fois vaste

et très succinctement décrit; il ne mène

même qu'exceptionnellement à la mort
(huit pièces de bétail sur vingt-quatre et

deux personnes sur seize touchées). Fait

intéressant, la sorcière Jeannette Colliat,
de Saint-Ursanne, explique en 1589

comment une sorcière peut donner et ôter la
maladie aux personnes lui ayant porté
préjudice. Elle affirme qu'elle a reçu de

son maître la puissance de donner le mal
et, de la même façon, qu'elle possède

également celui de guérir, en touchant ou
en refrappant ses victimes. Le sort peut
être transmis soit par du poussât (et dans

ce cas elle n'a plus aucun contrôle sur la
maladie, ne peut l'empêcher de se

développer), soit en frappant la personne
choisie d'autant de coups qu'elle désire

que sa victime porte de mois la maladie.
En agissant ainsi, il lui est facile d'annuler

les effets du sortilège par le moyen
décrit ci-dessus. Elle précise encore que l'on
ne « baille le mal » que quand l'on frappe
de la main gauche et qu'il est possible de

ne pas mettre de terme à la maladie.
Le sabbat constitue un des moments

forts d'une confession de sorcière. Parmi
les cas qui nous concernent, seule la moi-
té des inculpées reconnaissent une
participation à ces réunions assez particuliè¬

res. Toutes affirment s'y rendre en
compagnie de leur maître respectif venu les

chercher chez elles le soir, alors qu'elles
sont seules. Le Diable les emporte « dans

l'air du temps » sur ses épaules, son cou

ou un bâton enduit de graisse. Leur
assiduité à fréquenter ces assemblées satani-

ques n'est pas des plus exemplaires
puisqu'elles n'y participent guère plus
qu'une fois par an. Sur un total de six

lieux mentionnés pour ces retrouvailles,
le Mont Repais et le Creugenat sont cités

le plus fréquemment. Le rite qui régit ces

réunions nous est connu grâce à la
description qu'en font deux prévenues. Le

sabbat se présente comme un repas ponctué,

au début et à la fin, par l'hommage
rendu à Satan et obligeant chaque
participante à baiser son maiîre au derrière.
Puis vient le festin où sont consommés
des tortels2, du pain mou, des «choses
noires comme du raisin » et du vin.

Des danses distraient la joyeuse
compagnie qui compte jusqu'à soixante
personnes. Ces rencontres sabbatiques attirent

les sorcières des environs, c'est-à-
dire du Jura actuel et de Franche-Comté.
On note également la présence de quelques

sorcières parlant l'allemand. Le
retour s'effectue généralement après
minuit par le même moyen que celui
emprunté à l'aller.

Deux confessions, qui concordent
parfaitement, nous renseignent également

sur la manière de fabriquer de la

grêle : il suffit de frapper dans l'eau avec

une verge blanche de noisetier enduite de

graisse et préparée par le Diable. Jeannette

Colliat dévoile même les formules à

prononcer tout en tapant: «Mauvais
temps approche-toi, et fais ce que Malfait

voudra », ou « Grêle », puisses-tu
devenir pour le Malfait, pour l'embruer3
où il lui plaira». Fait troublant, il se

présente le cas d'une femme empêchée de

faire de la grêle par les cloches sonnant

pour annoncer l'orage! Il semble donc

que le moment choisi pour un tel maléfice

doive, au préalable, remplir certaines

conditions, ce que les confessions omettent

tout à fait de préciser.

Face à ces révélations resurgit l'éternelle

question des aveux spontanés ou
suggérés par la torture. Trois accusées nous
fournissent une réponse à ce sujet: deux

d'entre elles avouent leurs activités
maléfiques après avoir été soulevées sans

pierre4 ; quant à la troisième, elle présente

un cas intéressant, puisqu'au second

jour de sa comparution devant les juges,
elle réfute les confessions faites la veille

« par craintes des cordes ». Elle est alors

soumise à la question, puis, «libre de

tout joug et corde», elle reconnaît tous
les forfaits dénoncés précédemment, à

l'exception d'un seul, et poursuit ses

aveux. Il s'agit d'un cas exceptionnel où

l'emploi de la torture est consignée par
écrit, et où l'on perçoit de manière tangible

l'influence d'une telle pratique sur les

inculpées.

18



Bien qu'accusées de nombreux délits
— hérésie, magie, démonomanie, crimi-
nophilie et larcins divers — les jugements
de six des huit prévenues nous fait totalement

défaut. Ceux-ci peuvent avoir été

perdus, comme bien d'autres, ou alors
brûlés sur le bûcher en même temps que
les inculpées de sorcellerie. Nous ne
possédons de renseignements que pour deux
sorcières de Saint-Ursanne, Toinatte
Grillon, condamnée au bûcher, et Jeannette

Bailly, bannie des terres épiscopa-
les. Les motifs de cette dernière sentence
nous sont malheureusement inconnus;
ils nous manquent d'autant plus que les

informations réunies contre elle, de
même que ses aveux, se rapprochent en
tous points de ceux des autres sorcières.

4. Bilan général

Une première constatation s'impose
d'emblée concernant les documents
étudiés: il n'existe aucune différence de

croyances entre les Franches-Montagnes
et Saint-Ursanne, et cette identité de vues
concerne aussi bien les conceptions sata-
niques des accusées que la perception des
maléfices rapportés par le peuple.

Une seconde remarque permet d'affirmer

tout aussi nettement que le schéma
européen de la sorcellerie se retrouve
parfaitement dans la succession des phases
d'une mise en scène invariable que l'on
pourrait résumer ainsi : apparition de

Satan, proposition d'aide, de vie plus
facile ou de vengeance en échange de l'âme
de la prévenue, reniement de la religion
catholique, compagnie charnelle avec le
Diable, don de poussât et enfin, exhortation

à faire le mal.
Plusieurs particularismes locaux

caractérisent toutefois la sorcellerie des

régions étudiées et lui confèrent une spécificité

qui élargit, enrichit, mais également

accroît la complexité du mouvement

européen. Nous constatons tout
d'abord une grande diversité des noms
portés par Satan. Ceux-ci ne se rencontrent

que rarement ailleurs, exception faite

de Lucifer. La fidélité avec laquelle la
tradition populaire véhicule certaines
images se retrouve par exemple dans
l'aspect physique du Diable, tout en laissant
à la discrétion des sorcières le soin de
préciser de petits détails tels que la stature ou
l'âge de leur maître. Quant à l'aspect
particulier de leurs relations sexuelles

avec Satan — « nature froide comme
glace», etc. — il est possible d'en déduire

que les accusées n'assimilent pas ces
rapports à de simples paillardises survenant
peut-être en d'autres occasions. Nous ne

pouvons donc que difficilement avancer
l'hypothèse de vagabonds peu scrupuleux

se faisant passer pour le Diable afin
d'obtenir les faveurs de quelques infortunées

victimes. Un autre aspect important
de démonologie, le sabbat, présente dans
les Franches-Montagnes et à Saint-
Ursanne de nombreux points originaux,

à commencer par le fait que chaque
sorcière possède son propre maître qui vient
la chercher et la ramener chez elle lors de
leurs chevauchées nocturnes. Ces assemblées

maléfiques se déroulent donc en
l'absence d'un chef suprême à honorer
par-dessus tout, Satan ne nous renvoyant
pas ici l'image d'un souverain féodal
classique entouré d'une cour de fidèles et
de sujets. Les réunions diaboliques se
terminent toujours par des scènes de
copulations que toutes les accusées distinguent

nettement du baiser au Diable.
Cependant, ces actes sexuels ne donnent
pas lieu à des scènes de débauche, puisque

chaque sorcière confesse n'avoir eu
«compagnie charnelle» qu'avec son
maître. Précisons encore que tous les

déplacements aériens ont lieu grâce à Satan
lui-même, et non par l'intermédiaire
d'onguents ou de crèmes hallucinatoires
ou soporifiques susceptibles de faire voler

et dont les prévenues se seraient
enduites le corps. Ces observations à propos

du sabbat permettent de qualifier la
sorcellerie des Franches-Montagnes et de
Saint-Ursanne de très décente et de très
fruste, car la dimension fantastique de

ces assemblées se réduit en fait à peu de
choses en comparaison des récits d'autres

régions. La raison est en partie à

chercher auprès des juges qui, par leurs
questions peu nombreuses et peu curieuses,

ne semblent pas provoquer de révélations

abracadabrantes sur le sujet. Seuls
les rites principaux sont donc représentés

19



ici, mais ils pèsent d'un grand poids dans

les procès, car de telles assemblées

symbolisent, aux yeux de tous, la forme
la plus achevée du don de soi à Satan.

Quant à la fabrication de la grêle, elle se

conforme tout à fait aux descriptions
habituelles des autres régions.

Revenons sur un aspect de ces confessions

qui laisse songeur. Le fait que les

inculpées avouent, dans leur immense

majorité, ne pas avoir été choquées par
les propositions de Satan nous autorise à

apporter quelques commentaires. Ainsi,
le manque de réactions observé face au
Diable peut paraître des plus bizarres

lorsque l'on sait que ce dernier est considéré

comme l'ennemi le plus dangereux
du chrétien. Nous pouvons envisager

quatre justifications à cette absence de

peur : elle peut être issue d'une certaine

forme de familiarité existant avec le Malin,

entretenue chez chacun par l'ensemble

des légendes racontées cent fois à la
veillée, et des anecdotes quotidiennes qui
grossissent les commérages de village.
Cette omniprésence du Diable dans la vie
de tous les jours fait de lui un élément
redouté, mais en partie vidé de sa charge
émotive puisque l'on connaît son
apparence, ses agissements et, si cela s'avère

nécessaire, la façon de lui échapper. Il est

possible de concevoir ensuite que les

accusées aient eu à supporter une misère et

une détresse telles que toute proposition
d'aide, aussi compromettante soit-elle,
était accueillie avec bienveillance. Quant

à la troisième interprétation, elle est

certainement la plus tragique : nous devons

très sérieusement envisager que cette
attitude résulte de l'impossibilité totale

pour une inculpée de parvenir à écarter
les accusations pesant sur elle. Sa confession

correspondrait alors à un constat
d'impuissance, à un acte de résignation
destiné à lui éviter les affres de la torture.
Comme elle ne cherche alors plus à se

défendre, il est devenu inutile pour elle

d'imaginer un scénario compliqué dans

lequel tout serait mis en oeuvre pour
éloigner Satan. Enfin, le cas de sorcières

croyant sincèrement s'être adonnées au
Diable doit également être pris en
considération. Toutes ne présentent pas la
même détermination à se disculper, bien

au contraire; on peut même envisager

que quelques-unes ont renié la foi catholique

en connaissance de cause dans le

but avoué d'acquérir certains pouvoirs
leur assurant des avantages non négligeables.

L'apparition de Satan constitue
alors une rencontre dépourvue d'affolement

et d'effroi démesurés.

Il est aussi frappant de constater que
lors de l'énumération de leurs méfaits,
les accusées ne manifestent jamais de

regrets, ne formulent aucune demande de

pardon, bref qu'elles n'expriment à

aucun moment un quelconque sentiment
de culpabilité, de honte ou d'apitoiement
à l'égard du mal et surtout des morts
qu'elles ont causés. Faut-il donc penser

que cette indifférence provient justement

/Linda maestra! (Jolie maîtresse!)
Le balai estpour les sorcières un instrument
indispensable. Elles passentpour le manier avec

beaucoup d'adresse et pour savoir le changer,

à l'occasion, en une monture qui les entraîne à

une vitesse folle hors de portée du démon.

de leur froide détermination à porter
préjudice, ou au fait que leurs confessions

reproduisent le schéma classique des

crimes que la population et la justice leur

imputent, mais qu'elles n'ont jamais
commis et qu'elles ne peuvent, par
conséquent, regretter? L'une et l'autre solu-

20



tions s'avèrent possibles et rejoignent les

différents cas analysés ci-dessus. On peut
encore souligner que les vengeances
personnelles par l'emploi de poisons à base
de plantes — belladone, mandragore,
etc. — ou de champignons ont certainement

joué là un rôle déterminant.
En conclusion, nous pouvons souligner

que l'impression générale se dégageant

de la lecture de ces documents est

assez sereine. Nous avons affaire pour les

Franches-Montagnes et Saint-Ursanne,
à la fin du XVIe siècle, à une sorcellerie
marquée par la retenue et une sage
décence, cela en raison du non-achèvement
de certains rites et bien que l'aspect
sexuel des délits reprochés aux accusées

ne puisse être négligé. Nous constatons
que les schémas proposés par les inquisiteurs

viennent buter sur les croyances
traditionnelles subsistant dans le peuple, et
qui, dans certains cas, prennent le pas sur
les théories officielles.

De toute évidence, un des éléments les

plus frappants révélé par ces documents
est l'énorme importance des ragots et des

médisances de village dans l'inculpation
d'une prévenue. L'historien Robert
Mandrou5 résume la situation ainsi:
« ...la sorcière de village, acceptée, sollicitée

— même avec une crainte inavouée
— cesse un jour d'être reconnue comme
bienfaisante, comme une aide possible.
Pourquoi Il n'est pas facile de le savoir :

accumulation d'actes malfaisants, échec
des médications conseillées, apparition

de signes célestes, calamités atmosphériques

attribuées à son influence. Toutes
ces explications peuvent être invoquées,
comme causes immédiates. Dans le
tréfonds de la mémoire collective, quels
retournements peuvent animer les esprits,
rappeler soudainement d'étranges
coïncidences, des morts inattendues et des

maladies inguérissables aussi longtemps
que la sorcière n'est pas intervenue Les

dépositions qui répondent toujours à

l'attente du juge font état de ces malfaisan

ces qui accablent les suspects : la bonne

sorcière est alors quasiment oubliée».
L'unique fait restant dans les mémoires
n'est constitué que par les pouvoirs
équivoques dont jouissent ces femmes. La
méfiance se double aussitôt d'un sentiment

de peur qui motive, ou pousse la
population à éloigner ce membre
malsain, détenteur d'une puissance qu'il
faut bannir à tout prix. Ces observations
ne constituent pas, à mon avis, un
appauvrissement du phénomène européen
de sorcellerie, mais bien plutôt une possible

clé aux problèmes de société qui a
ébranlé l'Eglise et l'Etat à la fin du
Moyen Age.

Voilà qui éclaire l'histoire des mentalités

d'un jour quelque peu nouveau et
contribue à asseoir la personnalité de nos
régions à la fois dans la tradition
européenne et le particularisme régional.

Jacqueline Boillat-Baumeler

Notes

1 Jacqueline Boillat-Baumeler, Aspects de la
sorcellerie dans les Franches-Montagnes et à

Saint-Ursanne au XVIe siècle. Université de

Neuchâtel, Institut d'histoire, 1984.

2 Gâteaux.

3 L'envoyer.

4 La torture intervient de deux manières
différentes : on distingue la question ordinaire de

la question extraordinaire. Dans le premier
cas, l'accusée est soulevée de quelques mètres,
les bras liés dans le dos par une corde ; dans le
second, le bourreau attache une grosse pierre
sous la suppliciée, désarticulant complètement

cette dernière. Les procédures ne précisent

pas les opérations subies par les prévenues.

5 R. Mandrou, Magistrats et sorciers en France

au XVIIesiècle. Une analyse depsychologie
collective historique. Paris, Seuil, 1968,

page 118.

21




	Procès de sorcellerie aux Franches-Montagnes et à Saint-Ursanne au XVIᵉ siècle

