
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 108 (2017)

Artikel: "Kunstvolle Welt des Glaubens"

Autor: Bär-Vetsch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Kunstvolle Welt des Glaubens»

von Walter Bär-Vetsch, Altdorf

Die Weihnachtsausstellung 2017/2018 des Historischen Museums
Uri zeigte unter dem Titel «Kunstvolle Welt des Glaubens» Klosterar-
beiten von Trudi Ziegler-Baumann, Flüelen. Klosterarbeiten nennt
man Gegenstände der Andacht, die früher zur Heiligenverehrung in
Klöstern - auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus, Seedorf, und
im Kapuzinerinnenkloster St. Karl, Altdorf - entstanden sind. Der
Begriff Klosterarbeiten stammt aus dem 19. Jahrhundert. In älteren
Schriftstücken werden frühere Klosterarbeiten meist «Schöne
Arbeiten» genannt. Im weiteren Sinn sind Klosterarbeiten kunsthandwerkliche

Erzeugnisse aus der Gold- und Silberschmiedekunst sowie
der Paramentenstickerei (Stickerei auf textilen Waren, z. B.

Messgewänder).

Einleitung

Die Ausstellung führte die Besucherinnen und Besucher in die
materielle und sinnliche Welt des persönlichen Glaubens. Klosterarbeiten

waren Zeichen populärer Frömmigkeit und lange Zeit
prägende Elemente des kulturellen Schaffens in den Klöstern. Sie
standen für eine alltäglich gelebte Religiosität, für die Volksfrömmigkeit.

Ihr Ursprung liegt in der Verehrung der reich verzierten
Katakombenheiligen, die im 16. Jahrhundert begann. Nach der Aufklärung

widmeten sich die Klosterarbeiten nicht mehr nur der
Ausstattung der Katakombenheiligen und der Altäre, sondern auch
der Verschönerung kleinerer Reliquiare für die private Andacht. Da
die Klosterarbeiten ab Mitte des 18. Jahrhunderts den kirchlichen
Reformen entgegenwirkten, gingen sie in den Klöstern mehrheitlich
verloren. Ende des 18. und im frühen 19. Jahrhundert blühte das
Kunsthandwerk nochmals auf. Nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) nahm das Verständnis für die Klosterarbeiten in
den meisten Klöstern stark ab. Trudi Ziegler begann vor über 20

63



Jahren, neue Klosterarbeiten nach alten Vorbildern und Techniken zu
fertigen.

Obwohl sich unsere Gesellschaft seit der Aufklärung zunehmend

von religiösen Vorgaben gelöst hat, immer säkularisierter geworden
ist und Weltbilder entwickelt hat, in denen Glaubensfragen keine
zentrale Rolle mehr spielen, geht mit den Klosterarbeiten teilweise
eine tiefe Volksfrömmigkeit einher. Für diesen Beitrag ausgewählte
Beispiele zeigen, dass sich in den Klosterarbeiten Glaube und
Aberglaube vereinen - auch heute noch.

Die Abbildungen in diesem Beitrag zeigen von Trudi Ziegler nach
alten Techniken hergestellte Klosterarbeiten (Fotos von Christof
Hirtler, Altdorf, und Rolf Gisler, Altdorf).

Eindrückliche Vernissage, viel besuchte Ausstellung

Das Historische Museum Uri eröffnete am 29. November 2017

seine Weihnachtsausstellung mit einer eindrücklichen Vernissage.
Bereits die drei Aussenvitrinen vermittelten ein weihnachtliches
Ambiente. Das Interieur der mittleren Vitrinen zeigte Trudi Ziegler in
ihrem Atelier in Flüelen. Nach seiner Begrüssung stellte Walter Bär-
Vetsch den zahlreich erschienenen Mitgliedern des Historischen
Vereins Uri und den Gästen die Klosterarbeit mit ihrer langen
Geschichte als altes Brauchtum vor. Trudi Ziegler führte die Besucherinnen

und Besucher durch die Ausstellung und erklärte ihr
Kunsthandwerk an ausgewählten Exponaten. Mit grosser Wertschätzung
folgten die Anwesenden Trudi Zieglers Ausführungen und bewunderten

die «Schönen Arbeiten». Der Chor Lobpreis umrahmte die
Vernissage mit sinnlichen Adventsliedern. Marlys und Kobi Arnold,
die bewährten Museumswarte, verwöhnten die Besucherinnen und
Besucher nach dem Ausstellungsrundgang mit köstlichem
Weihnachtsgebäck, Punsch und Schächentaler Kaffee.

Die Weihnachtsausstellung 2017/2018 war ein voller Erfolg. Über
600 Besucherinnen und Besucher bestaunten die ausgestellten Kunstwerke.

An den Ausstellungstagen und für mehrere Gruppen ausserhalb

der offiziellen Öffnungszeiten führte Trudi Ziegler die Besucherinnen

und Besucher durch die kunstvolle Welt des Glaubens.
Gekonnt informierte sie, unterstützt von ihrer Bildschirm-Präsentation,

das interessierte Publikum. Mit ihren Erklärungen und der
praktischen Vorführung ihres Könnens versetzte sie die Museumsgäste in
grosses Staunen.

64



Trudi Ziegler (links)
erklärt einer interessierten

Besucherin ihre

Ausstellungsstücke
(Foto: RolfGisler).

Alte Volkskunst neu entdeckt

Die Künstlerin aus Flüelen

Trudi Ziegler begann vor über 20 Jahren, neue Klosterarbeiten
nach alten Vorbildern und Techniken zu fertigen. Ein Kurs auf
Gitschenen weckte ihr Interesse an schönen alten Dingen, frommer
Volkskunst und traditionsreichem Handwerk. Gleichzeitig traf sie auf
Gleichgesinnte, die sich mit Eifer und Geduld den «Schönen
Arbeiten» widmeten. Trudi Ziegler besuchte weitere Kurse im In- und
Ausland (Deutschland, Österreich). Dabei begegnete sie Jürgen Hohl,1
einer eigentlichen Koryphäe in Klosterarbeiten. Pfarrer Hans
Aschwanden aus Isenthal unterstützte sie in ihrer Passion, indem er
ihr verschiedene alte Werke als Anschauungsmaterial zur Verfügung
stellte. Trudi Ziegler besuchte Klöster im In- und Ausland und
studierte die Arbeiten und deren Machart bis ins Detail.

1

Jürgen Hohl betreibt in D-Weingarten (Oberschwaben) ein Atelier für textile
Restaurierungen und Klosterarbeiten sowie ein Verkaufsgeschäft für schöne Dinge aus der
religiösen Volkskunst.

65



Trudi Ziegler in ihrem
Atelier in Flüelen
(Foto: Christof Hirtler).

Klosterarbeiten vereinen in den Objekten viele verschiedene
Materialien und Techniken: Wachs giessen, Ton modellieren, Stoffe
vernähen, Perlen aufsticken, Draht flechten, Papier falten oder Metall
stanzen - alles Geduld- und Handarbeit. Manchmal braucht Trudi
Ziegler Monate, sogar Jahre, bis sie etwas ausgetüftelt hat, an ein
bestimmtes Material kommt oder jemanden findet, der ihr weiterhelfen

kann. Heute ist Trudi Zieglers Wissen im ganzen Alpenraum
bekannt. Regelmässig trifft sie sich mit gleichgesinnten Frauen aus
dem In- und Ausland. Sie tauschen sich aus und erkunden gemeinsam
die alten Techniken. Immer wieder wird Trudi Ziegler angefragt,
Klosterarbeiten zu restaurieren, von Klöstern und von Leuten, die
Stücke im Nachlass von Verwandten finden. Bei Restaurationen
kommt ihr zugute, dass sie stets versucht, ihre Arbeiten so wirken zu
lassen, als wären sie schon vor vielen Jahren angefertigt worden.
Darum stellt sie die Kupferfolie, die sie zum Stanzen von
Metallblumen braucht, jeweils ein paar Tage in einen Kuhstall. Das Ammoniak

in der Luft verleiht dem Kupfer sofort Patina. Und für die Kleidchen

ihrer Jesuskinder verwendet sie alte liturgische Gewänder. «Sehe

ich irgendwo eine Kiste mit altem Ramsch herumstehen, schlägt mein
Herz sofort höher», meint sie lachend. Vieles bekomme sie aber auch

geschenkt: «Die Leute sagen jeweils zu mir: <Du machsch doch so

eppis Frommsb» Als fromm würde sie sich nicht bezeichnen. «Gläubig

schon. Aber mich fasziniert vor allem die Technik. Was man alles

aus einem Stück Draht oder einem Papierstreifen machen kann, ist
einfach unglaublich.»

66



Arbeiten mit einfachen
technischen Hilfsmitteln
(Fotos: ChristofHirtler).

Nebst der Freude und Erfüllung, die Trudi Ziegler in der Klosterarbeit

findet, will sie mit ihrer Passion das alte Pfandwerk vor dem
Vergessen bewahren. Denn heute gibt es auch in den Klöstern nur
noch wenige Nonnen, die diese Kunst beherrschen. Schriftliche Unterlagen

über Klosterarbeiten liegen kaum vor. Heute bietet Trudi
Ziegler selbst Kurse in Klosterarbeiten an. Die Atmosphäre in den
Kursen hat dem Leben hinter Klostermauern die Stille gemeinsam. Sie

erinnert, dass schon die früheren Klosterarbeiten nicht nur Erzeugnisse

der Handfertigkeit und der Geduld, sondern vor allem auch der
Andacht gewesen sind, geschaffen mit viel Hingabe an dem darin
enthaltenden oder dargestellten Gegenstand.

Geduldsarbeiten mit
Draht und Stroh
(Fotos: ChristofHirtler).

67



Filigrane Kunstwerke

Trudi Zieglers Passion umfasst nicht alle in den Klöstern ausgeübten

handwerklichen Tätigkeiten, sondern nur die, bei denen mit
verschiedensten Materialien und Techniken mit grosser Handfertigkeit,

viel Geduld und Ideenreichtum ein kostbar wirkender
Andachtsgegenstand geschaffen wird. Nicht zu ihrer Passion gehören die
andern kunsthandwerklichen Klosterarbeiten wie das Herstellen von
Messgewändern und Kirchenwäsche, das Kerzendekorieren oder das

Anfertigen von Karten und das Malen. Bei ihren Werken sind
Heiligen- und Andachtsbilder, Reliquien oder plastische Wachsabgüsse

- z. B. ein Jesulein, eine Madonna, eine Christusfigur oder eine

Heiligendarstellung, wobei entweder der ganze Körper oder zumindest

das Gesicht und die Gliedmassen aus Wachs geformt sind -
häufig zentrale Elemente. Solche Formen von Klosterarbeiten sind
beispielsweise die Anna-Hand2 als Schutzmittel für gebärende Frauen
und kranke Mütter, die Nepomukszunge3 zum Schutz von übler
Nachrede, ein Agnus Dei gegen alles Böse, ein Christ- oder Fatschen-

kind - den Nonnen als Seelentrösterlein für den Verzicht auf ihre
Mutterschaft -, ein Breverl4 als Talisman und Heilmittel gegen bösen

Einfluss, Dämonen und Besessenheit, Pest, Feuer und Ungewitter,
oder ein Haussegen zum häuslichen Schutz gegen alles Böse. Zum
andern sind es nach altem Brauch ausgeschmückte Schächtelchen und
Schatullen, sogenannte Eingerichte, reich verzierte Christkindlein-
Schreine oder Weihnachts- und Ostereier als Symbol des Lebens.

Klosterarbeiten umfassen Werke aus Gold- und Silberdraht, aus
Textilien, Wachs und Papier, unter Verwendung von bunten
Glassteinen, Perlen, Pailletten, Glimmer, Spiegelglas und getrockneten
Pflanzen. Die angewandten Techniken sind vor allem Nähen, Sticken,
Stechen, Schneiden, Kleben, Kaschieren, Drapieren, Malen, Stanzen,
Modeln und Giessen. Die meisten Klosterarbeiten beinhalten
verschiedene Techniken und Materialien. Die Arbeiten entstehen mit
einfachen technischen Mitteln unter grossem Aufwand von Geduld
und Zeit.

2 Nachbildung der Hand von Anna, Mutter von Maria.
3 Eine Nepomukzunge ist eine Nachbildung der Zungenreliquie des heiligen Johannes
von Nepomuk, der im Hochmittelalter als Geistlicher in Prag lebte und am 20. März
1393 auf Geheiss des Königs Wenzel IV. in die Moldau gestürzt und so ermordet wurde.

Seine 1719 unversehrt aufgefundene Zunge gilt der Legende nach als Zeichen seines

priesterlichen Schweigens und wurde vielfältig nachgebildet. Nachbildungen der

Reliquie aus unterschiedlichsten Materialien gelten als Schutzamulett vor übler Nachrede

und Verleumdung, aber auch um Sünden und Schandtaten, wie beim Beichtgeheimnis,

geheim zu halten.
4 Erklärung dieses Amuletts siehe unter «In Klosterarbeiten vereinen sich Glaube und

Aberglaube».

68



Klosterarbeiten sind religiöse Kunsthandwerke
mit einer langen Geschichte

Die «Schönen Arbeiten» wurden mit viel Fleiss und handwerklichem

Geschick fast ausschliesslich in Klöstern angefertigt, aber nicht
nur von kontemplativen Frauenorden, sondern auch von Männerkonventen,

vor allem den Jesuiten. Die ältesten heute bekannten Arbeiten,
die bezüglich Gestaltung, Materialien und Techniken schon alle
Hauptmerkmale von Klosterarbeiten aufweisen, entstanden im
Spätmittelalter: Kissen aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert mit plastischen

Blumen und Beeren aus Draht, vergoldetem Kupferblech, Textilien

und andern Materialien.5 Ähnliche Kunstblumen schmücken die

grossen Reliquienkästen aus dem ehemaligen Kloster Bentlage bei
Rheine von 1499.6 Die frühesten Klosterarbeiten aus dem Spätmittelalter

wurden bereits in den Techniken ausgeführt, die dann das
Aussehen der barocken Arbeiten bestimmten. Jedes Kloster hatte
seine speziellen Verfahren, die nur mündlich weitergegeben wurden.
Die Schöpferinnen und Schöpfer der Kunstgegenstände blieben meist

anonym.

Der Ursprung der Klosterarbeiten liegt im Reliquienkult

Klosterarbeiten sind seit mehreren Hundert Jahren wesentlicher
Bestandteil des religiösen Brauchtums. Der erwachende Reliquienkult
eröffnete den Klöstern im 16. Jahrhundert viele Möglichkeiten für die
kunsthandwerkliche Betätigung. Der Wunsch, Reliquien mit Golddraht

zu umwickeln, sie mit kostbar gefassten Glas- oder Edelsteinen

zu verzieren, sie in einen Rahmen oder ein Gehäuse einzubetten,
entstand im Barock (ab etwa 1575). Nach der Reformation, die den mit
Ablässen verknüpften Reliquienkult bekämpft hatte, lebte die frühere
Reliquienfrömmigkeit innerhalb der Katholischen Kirche wieder auf.
Das Konzil von Trient (1545-1563) machte den Bischöfen die Verehrung

der «heiligen Leiber» der Märtyrer ausdrücklich zur Aufgabe.
Ihren Höhepunkt erreichte die Kunst, Reliquien zu verzieren, mit der

Ausschmückung ganzer Körper, die aus den 1578 wiederentdeckten
Katakomben Roms geborgen wurden.7 In feierlichen Zeremonien

5 Z. B. aus dem Frauenkloster Ebstorf bei Uelzen, Niedersachsen.
6 Heute im Falkenhof-Museum in Rheine, Nordrhein-Westfalen.
7 Katakombenheilige waren unbekannte Personen aus der Antike, deren Knochen

zwischen dem 16. und dem 19. Jahrhundert in den römischen Katakomben gefunden
worden waren. Die «cata cumbae» waren riesige Höhlen ausserhalb Roms, worin im
alten Rom Millionen von Toten untergebracht wurden. Mit der Etablierung des
Christentums als Staatsreligion im 4. und 5. Jahrhundert entstanden die ersten Stadtfriedhöfe

Roms; die Katakomben wurden geschlossen. Die Höhlengräber gerieten in
Vergessenheit. Nachdem Antikenforscher 1578 die römischen Katakomben wieder-

69



(Translation) wurden die Skelette aus den Katakomben genommen
und in die Klöster und Kirchen des Alpenraums gebracht. Die Skelette

mussten geschmückt und dekoriert werden, damit man sie auf den
Altären präsentieren konnte. Nicht nur im Geiste, sondern auch bei
der Gestaltung der Reliquiare knüpften Frauenklöster an die vorrefor-
matorische ReliquienVerehrung an. Waren im Mittelalter nur sehr
vereinzelt Reliquien in kristallenen Gefässen aufbewahrt worden -
wenn sie nicht ganz geschlossen waren, konnten die Knochen höchstens

durch kleine, verglaste Öffnungen oder durchbrochene
Ornamente erspäht werden -, so wollte der Barock die Überreste der
Heiligen allen sichtbar machen; nicht zuletzt, um Zweifel am Inhalt
der Reliquiare vorzubeugen.

Im Barock, in dem ornamentales Gestalten ein Grundanliegen war,
wäre ein Ausstellen der blossen Gebeine undenkbar gewesen.
Stattdessen wurden sie - meistens in Gaze oder Seide gewickelt - auf kostbare

Stoffe appliziert und mit Kunstblumen sowie Gold- und
Silbergespinsten dekoriert. Anfangs wurden die Gebeine der römischen
Heiligen, die etwa ab 1620 in beachtlicher Zahl in die Schweiz

gelangten,8 wie die herkömmlichen Reliquienpartikel auf mehrere
Reliquiare verteilt. Um 1650 empfand man die Katakombenheiligen
schon so sehr als unzerteilbare Persönlichkeiten, dass ihre Überreste in
einem einzigen Gehäuse untergebracht wurden. Die Knochen wurden
zu einem Skelett zusammengefügt oder in einen geschnitzten Körper
gelegt. Durch entsprechende Anordnung des Hauptes und der

übrigen Knochen begann man, ihnen eine menschliche Gestalt zu
geben. Schliesslich stellte man ihre Gebeine zu ganzen Figuren
zusammen - liegend wie im Grab, stehend, thronend oder sitzend. Als

entdeckt hatten, interessierte sich seit 1600 auch die Katholische Kirche für diese antiken

Friedhöfe. Darin befindliche Skelette erklärte sie zu Märtyrern, selbst wo es sich
bei den Toten um normale römische Bürgerinnen und Bürger handeln konnte, die
sich zum Christentum bekannt hatten. Postum erhielten die Gebeine Namen, die häufig

auf christliche Tugenden hinwiesen oder sich auf den Glückszustand des Heiligen
m Jenseits bezogen. Auf diesen Namen wurden sie getauft und fortan als Reliquien
verehrt. Sie erhielten in Rom bereits eine fiktive Lebens- und Märtyriumsgeschichte,
die von den Empfängern später oft ausgebaut wurde. Der Tag der Translation galt
fortan als Verehrungstag des Heiligen.

8 Im Kanton Uri z. B. Mamillian, 1662 Translation in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf;
Florianus, 1662 Translation in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf; Desiderius, 1686

Translation ins Kapuzinerinnenkloster St. Karl, Altdorf; Theodoras, 1687 Translation
in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf; Julius, 1756 Translation in die Pfarrkirche St.

Peter und Paul in Andermatt; Prosper, 1685 Translation in die Pfarrkirche Maria
Himmelfahrt, Hospental; Reliquien von Innocentius Felisissima, 1687 Translation in die
Pfarrkirche St. Ulrich und Verena, Seedorf; Reliquien von Faustus, Modestus, Illumi-
nata und Vincentia, 1776 Translation in die alte Kirche St. Ägidius, Sisikon. Brunner
Thomas, Gasser Helmi und Marion Sauter haben in den fünf Bänden «Die Kunstdenkmäler

des Kantons Uri» die alten Klosterarbeiten der Urner Kirchen und Klöster
detailliert beschrieben (im Register unter Katakombenheilige, Klosterarbeiten und
Reliquien).

70



Kleidung wählte man für die «miles Christi»
(Streiter Christi) häufig ein Soldatenkostüm in
römischer Aufmachung. Mantel, Rock und
Streifenschurz wurden reich bestickt und mit
handgefertigten Spitzen eingefasst, die Knochen und der
Schädel über und über mit Gold- und Silberdrahtarbeiten,

mit Perlen, Halbedel- und geschliffenen
Steinen verziert. Prunkvoll ausgestattet, präsentierte

man sie in gläsernen Sarkophagen. Auf diese
Weise wurden die Totengebeine zu einem prächtigen

Anblick, von denen man Wunder erhoffte.
Im September 1684 konnte das Kapuzinerinnenkloster

St. Karl, Altdorf, zwei Rompilgern den
für ein Männerkloster bestimmten Leib des

Katakombenheiligen Desiderius für zwölf Dublonen
erlangen. Der Altdorfer Pfarrer öffnete die Holzkiste

in Anwesenheit aller Klosterfrauen. Zu
sehen war der der Calixtus-Katakombe entnommene

noch vollkommen erhaltene Leib. 1686

(Fotos: Christof Hirtler). wurde der Leib des Katakombenheiligen Desiderius kostbar verziert
und feierlich in die Klosterkirche St. Karl übertragen. Nach dem Brand
1694 wurde Desiderius zum zweiten Mal kostbar gefasst und 1819

erneut. Fortan wurde der Heilige jeweils am Sonntag nach Martini in
Altdorf gefeiert. Man suchte seine Hilfe bei heftigem Föhnsturm,
inneren Anliegen und Bedrängnis oder schweren Versuchungen.9

Die Gläubigen pilgerten in die Klöster und Kirchen zu den heiligen
Leibern und erhofften sich ein Andenken, zumeist eine Abbildung des

entsprechenden Heiligen. Kleinste Reliquienpartikel wurden zu
hochgeschätzten Bestandteilen von Klosterarbeiten. Die Gläubigen
nahmen die verehrten Reliquien überallhin mit; besonders auf Reisen
fühlten sie sich durch die Reliquie sicherer und durch eine höhere
Macht bewahrt. So versuchten sie, ihren tiefen Glauben in einer
künstlerischen Arbeit auszudrücken.

In den Klöstern zur Festigung des Glaubens hergestellt

Die meisten mit den Klosterarbeiten betrauten Nonnen stammten
aus Patrizier- und Bürgerfamilien.10 Sie waren von Erziehung und
Ausbildung her für künstlerische Arbeiten vorgebildet. In stundenlanger

Arbeit, oft von Gebeten begleitet, fertigten sie die kunstvollen

"http://www.hausfuerkunsturi.ch.; Bild vom heiligen Dsiderius in: Gasser, Helmi:
Die Kunstdenkmäler des Kantons Uri, Band I.I, Altdorf, 1. Teil. Bern 2001.

10 Tobler, Mathilde: Klosterarbeiten. In: Halter, Ernst; Wunderlin, Dominik (Hg.):
Volksfrömmigkeit in der Schweiz. Zürich 1999, S. 82.

71



Gegenstände an. Das Ausschmücken der Skelette hatte für die Fasse- Geschmückte Oster-

rinnen nichts Beängstigendes an sich. Die irdischen Überreste der Weihnachtseier

heiligen Märtyrer galten ihnen als Vermittler der göttlichen Gnade und
(Fotos- Ch' lstofHlrt

waren Vorbilder für die Standhaftigkeit im Glauben. Nicht selten
dürfte die den Leib schmückende Klosterfrau während der langen Zeit
der Fassarbeit eine persönliche Beziehung zum Märtyrer aufgebaut
haben. So nahm sie mit Bedauern vom ihr anvertrauten Körper
Abschied, als dieser aus ihrer Arbeitszelle zum Ausstellen in die Kirche

geholt wurde, so sehr hatte sie sich an seine Gegenwart gewöhnt.
Obwohl die aus dem Patriziat stammenden Töchter ihre

Stickkenntnisse ins Kloster mitbrachten, wurden manchmal auch weltliche
Stickerinnen beigezogen, die den Nonnen beim Fassen eines heiligen
Leibes halfen. Auch unter Männern, vor allem des geistlichen Standes,

gab es Spezialisten für Fassarbeiten. Laienfasserinnen und -fasser
führten solche Arbeiten meist unentgeltlich aus. Sie erhielten vom
zuständigen Nuntius die Erlaubnis, sich dafür in der Klausur des

Klosters aufzuhalten. Stickerei und Drahtarbeit dürften nur in den
seltenen Fällen von der gleichen Person hergestellt worden sein,
häufiger bestand wahrscheinlich eine Arbeitsteilung.

Schriftliche Quellen belegen, dass die mit der Fassarbeit betrauten
Personen verpflichtet waren, alle Knochen eines heiligen Leibes in die
Fassung einzuarbeiten. Dennoch fielen bei den nicht immer gut erhaltenen

und bei der Translation oft zusätzlich noch geschädigten
Gebeinen kleine Knochensplitter ab. Solche kleine und kleinste
Partikel wurden mit kostbar scheinenden Materialien zu kunstvoll
dekorierten Reliquientafeln oder -kapseln verarbeitet." Wer das Glück
hatte, eine reich verzierte Reliquie zu besitzen, der fühlte sich
beschützt und in seinem Tun gestärkt.

11 Tobler, Klosterarbeiten, S. 83-85.

72



Im 19. Jahrhundert verschob sich der Aufgabenbereich gegenüber dem Barock

Die Verehrung der Katakombenheiligen nahm als Folge der

Aufklärung und der unter Kaiser Josef II. (1741-1790) durchgeführten
kirchlichen Reformen ab. Es gab keine neuen heiligen Leiber mehr zu
fassen, höchstens bereits bestehende zu renovieren. Neue Klosterarbeiten

dienten fortan nicht mehr nur der Ausstattung der Altäre.
Vorherrschend waren nun kleinere Arbeiten für die Zelle und die
gemeinsam genutzten Klosterräume. Kleinere Requilare wurden für
die private Andacht verschenkt oder als Wallfahrtsandenken gehandelt.

Der Verkauf bescherte den Klöstern recht beträchtliche
Einnahmen. Klosterarbeiten wurden aber nicht nur verkauft, sondern
auch unter verschiedenen Klöstern gehandelt. Dadurch kam es

zwischen den Klöstern zu einem Austausch von gestalterischen und
technischen Ideen.

Die Säkularisierung, d. h. die Abwendung von religiösen hin zu
weltlichen Werten, brachte um 1803 einen grossen Einbruch. Klöster
wurden aufgelöst, wertvolle Aufzeichnungen und Unterlagen dieser

religiösen Kunstgegenstände verbrannt, Perlen und Steine aus den
Arbeiten herausgelöst, Gold- und Silberdrähte eingeschmolzen.
Priester und Nonnen brachten noch Arbeiten in Sicherheit. So blieben
trotz Säkularisierung Arbeiten erhalten. Antiquitäten- und
Flohmärkte waren später Fundstellen dafür. Ende des 18. und im frühen
19. Jahrhundert blühte das Kunsthandwerk nochmals auf, vornehmlich

in Frauenklöstern. Besonders von Wallfahrten brachten die
Gläubigen gerne eine der «Schönen Arbeiten» für den Herrgottswinkel in
der Stube und für andere Wohnräume heim. So wurde der private
Glaube gefestigt, und die Menschen ausserhalb des Klosters besassen

ihren ganz persönlichen heiligen Gegenstand in ihren eigenen vier
Wänden. Durch die «brandea»12 wurde die Zahl der zur Verfügung
stehenden Reliquien erhöht. Diese Berührungs- oder Kontaktreliquien

zierten die Fasserinnen ebenso sorgfältig, sodass sich bei
manchen Klosterarbeiten oft nicht mehr feststellen lässt, ob Primäroder

Sekundärreliquien verwendet wurden. Berühmte Reliquien, wie
die Zunge des heiligen Johannes Nepomuk oder die Hand der
heiligen Anna, wurden nachgebildet und die wächsernen Anna-
Hände mit der Originalreliquie in Wien berührt. Primär- und
Sekundärreliquien unterschieden sich zwar in ihrer Herkunft, aber nicht in
der erhofften Heilswirkung. Bisweilen wurden Reliquien mit einer
Heiligendarstellung - einer Miniatur, einem handkolorierten Kupferstich

oder einem bemalten Wachsrelief - kombiniert, und es

12 Gegenstände, die mit den Reliquien in Berührung gebracht wurden und nach der
Vorstellung der Gläubigen deren Kräfte in sich aufnahmen.

73



entstanden auch miniaturhafte Nachbildungen von Katakombenhei- Jesuskind aus Wachs,

ligen. Darstellungen von heiligen und göttlichen Personen wurden als in Br°katstoffgekleidet

Verehrungsgegenstände mit Klosterarbeit verziert und in flache oder
^otos- ChristofHirtler).

kastenförmige Rahmen oder in Gehäuse unterschiedlichster Grösse
und Form eingebaut. Beliebte Bildinhalte waren bekleidete Wachsmadonnen,

Jesuskinder - vor allem Wickelkinder - und Christkinder na-
zarenischer Prägung mit Segensgebärde. Diese Wachsfiguren, häufig
mit Stoff bekleidet, wurden zum grössten Teil mithilfe von Modeln in
den Klöstern gegossen, selten bossiert13. Zu den figürlichen Darstellungen

des Jesuskindes («Seelentrösterlein») entwickelte sich in den
Frauenklöstern aus dem Geiste der Mystik heraus ein lebendiges
Brauchtum, zu dem das Wiegen, Herzen und Bekleiden des Christkindes

gehörten. Stehende Jesuskinder, denen zum Teil die Gestalt
eines berühmten Gnadenbildes, wie etwa des Prager oder des Sarner

Jesulein, verliehen wurde, erhielten die Bezeichnung Seelenbräutigam,

weil es Brauch war, eine solche Figur der Nonne als Braut
Christi zur Profess zu schenken. In den Kästen wurden aber auch

ganze Weihnachtskrippen und andere biblische Szenen eingerichtet.
Neben Reliquien-, Agnus-Dei- und Heiligenbildchen-Tafeln

entstanden eine grosse Anzahl von Altärchen, Monstanzen, Nonnenstuben

und Klosterfrauenkästchen, in denen eine Nonne ein Kreuz
oder das Jesukind verehrt oder hinter dem Klausurgitter erscheint.
Solche Nonnenstuben gab es seit dem 18. Jahrhundert. Die Klosterfrauen

fertigten sie jeweils zur Profess einer Schwester an, als Anden-
kungsgeschenk für ihre Angehörigen, die wegen der Klausur die Zelle
niemals betreten durften. Als neue Gattungen kamen die Hochzeitsund

Kommunionsandenken sowie Haararbeiten hinzu. Es wurde
Mode, aus den Haaren der Novizin, der ersten Locke eines Kindes,
den Haaren Liebender wie auch Verstorbener Gedenk- und Trauergaben

anzufertigen. Nicht nur Nonnen, sondern auch private und
professionelle Hersteller verstanden sich darauf, die Haare kunstvoll
13 Aus Wachs modelliert.

74



Jesuskind in Kästchen,

geschmückt mit
gestanzten Strohblumen
und -blättern
(Foto: ChristofHirtler).

zu Haarbildern zu verarbeiten. In der Ostschweiz erlebten Haararbeiten

um 1850 eine Hochblüte (Kapuzinerinnenkloster Grimmenstein,

südlich von Walzhausen).14
Die Klosterarbeiten waren für das einfache Volk meist

unerschwinglich. Deshalb entwickelten sich nebenher im familiären
Hausgewerbe von religiösen Laien hergestellte Darstellungen. Sie fanden
als Hausiererware zu erschwinglichen Preisen in mancher Stube im
Herrgottswinkel ihren Platz. Die Klosterarbeit, inzwischen zur
religiösen Volkskunst geworden, wurde als frommer Zimmerschmuck
betrachtet.

Im 20. Jahrhundert arbeiteten die Klosterfrauen im Stil
des 19. Jahrhunderts weiter

Die klösterliche Tradition und die Frömmigkeit der Nonnen waren
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein vom Geist des 19. Jahrhunderts
geprägt. Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) nahm
das Verständnis für die Klosterarbeiten in den meisten Klöstern stark
ab. Bisweilen schämte man sich sogar für die «naive» religiöse
Haltung, die Klosterarbeiten früherer Klostergenerationen bargen.
Die aufkommende Sachlichkeit im Denken wie im Gestalten blieb
nicht ohne Einfluss auf die neu eingetretenen Nonnen und war dem
Wesen der detailfreudigen, spielerischen und gemütvollen Klosterar-

14 Tobler, Klosterarbeiten, S. 90.

75



beiten völlig entgegengesetzt. So befassten sich vielerorts bald nur
noch ältere Schwestern mit dem Anfertigen von Klosterarbeiten.15

Impulse für eine neue Wertschätzung gingen nicht zuletzt von
weltlichen Liebhabern, Kennern und Wissenschaftlern aus, die sich
seit den 1970er-Jahren mit Klosterarbeiten beschäftigen. Ihre
Nachforschungen in den Klöstern weckten das Interesse an den alten
Arbeiten. So nahmen 1974 die Kapuzinerinnen des Klosters Notker-
segg oberhalb der Stadt St. Gallen die Herstellung von Wachsarbeiten
wieder auf, nachdem 1972 auf dem Estrich ungefähr 300 alte Wachsmodel

gefunden worden waren. Nach 1984 mussten sie trotz grosser
Nachfrage auf eine Weiterführung dieses Kunsthandwerkes
verzichten. Die damit betrauten Schwestern wurden anderweitig
gebraucht, und die Werkstatt konnte wegen baulicher Veränderungen
nicht mehr benutzt werden.16

Jesulein im

Paradiesgärtchen
(Fotos: ChristofHirtler).

Technik, Material, Herkunft und Aussage

Vom Gold- und Silberdraht zu Pappe und Tapete

Die Geschichte der Klosterarbeit spiegelt sich auch in den dafür
angewandten Techniken und verwendeten Materialien wider. Im
Barock waren die Seiden- und Metallstickerei ein sichtiges
Gestaltungselement, wobei bei der Metallstickerei durch das Unterlegen von
Papier, Karton oder Leder eine reliefartige Wirkung erzielt wurde
(sogenannte Sprengarbeit). Barocke Zierelemente wurden auch noch
im 19. Jahrhundert in Klosterarbeiten eingefügt. Doch die Nonnen
waren stilistischen und technischen Neuerungen gegenüber offen.
Die Klöster bezogen nun teilweise von Hausierern oder industriellen

15 Tobler, Klosterarbeiten, S. 94.
" Tobler, Klosterarbeiten, S. 96.

76



Betrieben vorgefertigte Einzelelemente wie Staubfäden, Laub und
Blütenblätter, aus denen sie dann die Kunstblumen anfertigten. Ihren
ökonomischen Verhältnissen entsprechend, fertigten die Nonnen nun
anstelle von verglasten Holzkästchen selber Pappgehäuse an, die sie

mit Tapeten - wahrscheinlich Resten von Zimmertapezierungen -
kaschierten. Die einfacheren Materialien zeigen die schlechteren
finanziellen Verhältnisse der Klöster im 19. Jahrhundert.17 Neuartige
Materialien, wie maschinell hergestellte Goldprägeborten und
Goldprägepapier mit geometrischem oder florealem Reliefmuster,
ersetzten die textilen Goldspitzen und die Goldstickerei. Mit auf
Boden und Rückwände gestreutem Glimmer versuchte man, den
Glitzereffekt der barocken Drahtarbeiten wettzumachen.

Klosterarbeiten einzelnen Klöstern zuzuschreiben,
ist ein schwieriges Unterfangen

Klosterarbeiten können nur schwer einzelnen Klöstern
zugeschrieben werden. Ihre Schöpferinnen und Schöpfer blieben meist

anonym. Ausnahmen bilden auf den Klosterarbeiten aufgeklebte
Zettel oder entsprechende Hinweise in den Klosterarbeiten. Durch
das Verschenken solcher Arbeiten kam es zwischen den Klöstern zu
einem Austausch von gestalterischen und technischen Ideen.

Seit dem Barock beherbergten die Frauenklöster in Kriegszeiten
Nonnen aus andern Klöstern, die auf der Flucht waren. So nahm das

Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf seit dem Dreissigjäh-
rigen Krieg bis 184818 Nonnen aus dem Benediktinerinnenkloster
Biblisheim bei Hagenau im Elsass, aus dem Zisterzienserinnenkloster
Olsberg, den Benediktinerinnenklöstern Hermetschwil und zu Allen
Heiligen in der Au in Trachslau sowie dem Zisterzienserkloster
Rathausen auf. Umgekehrt schickte Seedorf während des Kirchenbaus

von 1699 bis 1701 einen grossen Teil seiner Klosterfrauen in
andere Klöster, so nach Hermetschwil, Olsberg, Alspach (Elsass),
Amtenhausen (Baden), Masmünster (Elsass), Schönensteinbach
(Elsass) und Fahr.19 Es kam auch vor, dass ein Kloster ein anderes
ersuchte, eine begabte Stickerin oder Fasserin zum Ausführen einer
Arbeit oder zum Anlernen der eigenen Schwestern auf Zeit zur Verfügung

zu stellen, oder es schickte ein begabtes Mitglied des eigenen
Konvents zum Lernen in eine andere klösterliche Gemeinschaft. Viel
Bewegung entstand um die Mitte des 19. Jahrhunderts, als Klöster
aufgehoben wurden und deren Nonnen in anderen Häusern Zuflucht
17 Tobler, Klosterarbeiten, S. 97 und 98.
18 Aufhebung des Benediktinerinnenklosters Biblisheim.
" Henggeler, Rudolf: Das Benediktinerinnenkloster zu St. Lazarusin Seedorf. Seedorf

1959, S.118-121.

77



nehmen mussten. Dies dürfte auch
auf dem Gebiet der Klosterarbeiten

den Austausch von Können
und Erfahrung verstärkt haben.
Wenn sich überhaupt
Handschriften einzelner Herstellerinnen
oder Arbeitsgemeinschaften
erkennen lassen, dann nur durch
sehr genaues Beobachten von
Details. Im 19. Jahrhundert werden
die Zuschreibungen wegen der
benutzten Halbfabrikate noch

schwieriger.
Jesulein unter einem

Glassturz, Benediktinerinnenkloster

St. Lazerus,

Seedorf
(Foto: ChristofHirtler).

Auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf

ging das alte Handwerk fast verloren

Im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus war Schwester M. Maura
(Felizitas) Elmiger von Ermensee (1897-1989, Profess 1920) die letzte
Nonne, die die Klosterarbeit nach ihrem Eintritt ins Kloster von älteren
Mitschwestern erlernt hatte und fast bis an ihr Lebensende ausführte.
Nur die Herstellung der Wachsfiguren wollte ihr nicht mehr gelingen.
Damals hatten die Franziskanerinnen im Kloster Reutberg (Bayern)
bereits ihre alten Model wieder hervorgeholt und mit der Neuanfertigung

von wächsernen Fatschenkindern begonnen. Zu einem solchen

Teutberger Christkind schuf Schwester Maura ein Pappgehäuse,
dessen Inneres sie mit in Leim getunktem und mit Glimmer
bestreutem Knitterpapier als Grotte gestaltete und in dem sie mit vielen
Stoffblümchen und Muscheln einen Paradiesgarten anlegte. Die zierlichen

Schäfchen mit den gekreuzten rosafarbenen Bändern um Bauch
und Hals erinnern an das verspielte Rokoko mit seiner romantischen

Vorstellung vom Schäferleben. Man spürt dieser Arbeit an, dass sie

spontan aus einer nie abgeklungenen Tradition heraus entstanden ist
und nicht bewusst auf alles Formengut zurückgegriffen wurde.20

Auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus ging die Kunst der
Klosterarbeiten beinahe verloren. Nachdem nur noch Schwester
Maura, damals schon weit über 80 Jahre alt, ein paar wenige
Techniken dieses Kunsthandwerks kannte, beschloss die damalige
Äbtissin, die jüngste Ordensschwester das Kunsthandwerk der Klos-

20 Tobler, Klosterarbeiten, S. 94 und 96.

78



terarbeiten lernen zu lassen, damit sie es dereinst weitergeben könne.
Schwester Benedikta fuhr nicht in ein anderes Kloster, um sich die
Handwerkskunst anzueignen, sondern zu Trudi Ziegler nach Flüelen.

In Klosterarbeiten vereinen sich Glaube und Aberglaube21

Vorbereitende Krüll-
arbeit (kunstvoll gerollte
und verzierte
Papierstreifen), Weihnachtsdarstellung

(Fotos: ChristofHirtler).

Im Volksglauben werden Krankheit,
Unfall, Katastrophen und plötzlicher Tod als
Strafe oder Prüfung Gottes angesehen.
Beistand und Trost finden die Hilfesuchenden im
Glauben. Das Vertrauen der Gläubigen in
Gegenstände, volksreligiöse Handlungen und
Gebräuche soll gegen alles Böse eine heilende

Wirkung haben. Dabei haben Glaube und
Aberglaube oft dasselbe Fundament, und die
Grenzen zwischen ihnen sind fliessend.
Verschiedentlich versuchte die Kirche, gegen
solche als Aberglaube empfundene Praktiken
vorzugehen, jedoch ohne Erfolg. Schon von
alters her haben nämlich Gläubige auf mystische

Heilungen vertraut. Auch heute noch, in
einem Zeitalter, wo Ratio und Säkularismus
vorherrschen, finden sich vielfältigste Formen

von Glauben und Aberglauben, auch in den
Klosterarbeiten. Wie die folgenden Beispiele22 zeigen, vermischen sich
in ihnen christliche mit nichtchristlichen Elementen.

21 Dieser Abschnitt ist bewusst im Präsens geschrieben, da das Vertrauen in Gegenstände
der Klosterarbeiten noch heute - auch in unserer Gegend - bei Gläubigen vorhanden ist.

22 Bär-Vetsch, Walter: Geister, Bann, Magie - Zeichen der Volksfrömmigkeit in Uri.
Altdorf 2017.

79



Haus- oder Wettersegen

Die Mitte eines Haus- und Wettersegens bildet
meist ein Agnus Dei, ein geweihtes Wachsmedaillon

mit dem Abbild eines Lammes, Symbol
für Jesus Christus. Gerahmt wird es von kleinen,
seinen Besitzern besonders wichtigen Objekten
wie Marienfiguren, Kreuze, Schlüssel, Muscheln,
Zungen, Friedenstauben, Weihrauchharz, Samen,

Nägeln, Dornen oder Monstranzbohnen.23
Haus- und Wettersegen stehen symbolisch für

Wünschenswertes im Alltag: Liebe, Frieden,
Fruchtbarkeit, Wetterglück, Schutz vor Neid und
übler Nachrede und Verbundenheit mit Gott.

Agnus Dei

Agnus Dei sind kleine Wachsmedaillons,
deren Vorderseite das Lamm Gottes (Agnus Dei)
und in plastisch hervorstehender Prägung die
Umschrift «Ecce Agn(us) Dei qui tol(lit) Pec(cata)

Mun(di)» (Lamm Gottes, das die Sünden der Welt wegnimmt) zeigt.
Agnus Dei werden häufig aus reinem Bienenwachs, gemischt mit
Chrisam und Balsam, gefertigt. Verbreitet sind Anhänger gewesen,
die ein Stück Wachs aus einem «echten» römischen Agnus Dei
enthalten - eine Quasi-Reliquie. Agnus Dei im weiteren Sinn müssen
nicht immer aus Wachs sein, sondern sind auch aus Gold, Silber oder
aus gegossenem Blei.

Dem Agnus Dei werden Wirkung als Heiltum gegen den Einfluss
des Bösen, gegen Naturkatastrophen, Unwetter und Krankheiten
zugeschrieben. Man trägt Agnus Dei seit dem 19. Jahrhundert als
Stoff- und Blechanhänger gegen Feuer, Teufel, Dämonen, Pest,
Reiseunfälle, hinfallende Krankheit (Epilepsie), schwere Geburten
und einen jähen Tod.

Brevet, Brevet oder Breve (Heilsumtäschlein)

Das Breverl ist ein in Stoff oder Metall gefasster Anhänger und
kann die unterschiedlichsten Formen haben, wobei die häufigste Variante

ein flaches, rechteckiges Päckchen ist. In der Innerschweiz

23 Die spezielle Bohnenart wurde besonders in Klöstern angebaut. Ihre Form erinnert
an eine Monstranz. Daneben erscheinen aber auch Muster, die an Flügel erinnern,
weshalb die Frucht auch als Engelsbohne genannt wird. Die Früchte werden auch als
Glieder für einen Rosenkranz verwendet.

80



werden Brevel auch Pünteli (Bündeli), Zahnwehkissen, Heilsum-
täschlein, Tiifelsjägerli und die kleineren Agnus Dei genannt, obwohl
diese mit dem wächsernen Agnus Dei, ausser der erhofften Wirkungskraft,

nichts gemeinsam haben. Im Breverl sind mehrere Funktionen
anderer Amulette vereinigt. Es wird um den Hals oder am Gürtel
getragen, in die Kleidung eingenäht, am Rosenkranz oder im Haus
und Stall befestigt. Auf diese Weise verspricht es dem Träger täglichen

Schutz.

81



Im reich bestickten Täschchen wird ein mehrfach gefaltetes Papier
mit Abbildern von Heiligen aufbewahrt. Herzstück des Breverls ist
eine Sammlung kleiner schutzbringender Objekte, wie Schabmadonnen,

aus Ton und Reliquienstaub geformte Figuren, Wallfahrtsmedaillen,

Nepomukzungen, Kreuze, Berührungsreliquien und
Naturmaterialien, die symbolisch für Attribute von Heiligen stehen.

Die Breverl werden zugenäht. Ihr Inhalt muss dem Besitzer
unbekannt bleiben, da jener sonst die Wirkung verliert. Als «geistliche
Hausapotheke» mit geweihten und magischen Schutzmitteln
vermischt das Breverl Glaube und Aberglauben deutlich.

Lüsäsäckli

Lüsäsäckli (Läusesäcklein) sind kleine Stoffbeutelchen, die mit
gesegneten Heublumen oder auch mit nickendem Palmgras, dem eine
besondere Wirkung gegen Ungeziefer zugesprochen wird, gefüllt
sind. Aussen sind sie meist ähnlich verziert wie ein Breverl, weisen
aber oft eine runde Form auf.

Lüsäsäckli werden kleinen Kindern um den Hals gehängt, in die
Kleider eingenäht oder in die Wiege gelegt. Auf diese Weise soll das

Kind vor Ungeziefer, Krankheit oder Verhexung geschützt werden.

82



Schabfiguren

Bei den sogenannten Schabfiguren handelt es sich
meistens um die Darstellung eines Gnadenbildes (z. B.

Madonna mit Kind), das als kleine Figur in Ton gebrannt
und gelegentlich auch grob bemalt ist. Gewisse Heilige
werden an Wallfahrtsorten als Schabfiguren verkauft. Vor
allem der Schweizer Landesheilige, Bruder Nikiaus von
Flüe, ist früher als tönerne Schabfigur erhältlich gewesen.

Den abgeschabten Staub einer Schabfigur nehmen
Mensch und Tier gegen das Böse, vor allem gegen Krankheiten,

ein.

Schluckbildchen, Esszettel, Fresszettel

Schluckbildchen sind auf Papier gedruckte miniaturhafte Darstellungen

der Muttergottes, von Heiligen oder Gnadenbildern. Meist
gibt es einen ganzen Papierbogen mit mehreren etwa briefmarken-
grossen Schluckbildchen. Oft sind in der Bogenmitte weitere heilswirkende

Objekte aufgeführt. Auf den Esszettelchen finden sich im
Gegensatz zu diesen bildlichen Darstellungen nur Gebetstexte.
Schluckbildchen oder Esszettel sind an Wallfahrtsorten bogenweise
verkauft worden. Heute ist von dieser medizinischen Selbstversorgung

nur noch der Begriff bekannt: auf einen Fresszettel schreiben.
Die Schluckbildchen und Esszettelchen werden ähnlich wie

Schabfiguren verwendet. Bei Gefahr oder wenn ein Mensch oder ein Tier
erkrankt, wird ein einzelnes Bildchen mit dem Abbild des für die

83



Krankheit zuständigen Heiligen (z. B. heiliger Blasius für Halskrankheiten,

heilige Apollonia für Zahnschmerzen) aus dem Bogen
geschnitten. Während man ein Gebet spricht oder den abgebildeten
Heiligen anruft, wird das Bildchen - unters Essen gemischt oder in Brot
eingebacken - eingenommen. So gelangen die Hilfe und der Schutz
des abgebildeten Heiligen oder des Gebetstextes in den Körper. Dem
Vieh werden solche Bilder aus der «geistlichen Apotheke» unter das

Futter gemischt.

Wehenkreuz und Wehenßasche

Das Wehenkreuz gehört in jeden Hebammenkoffer. Die Storchen-
tante gibt es der Gebärenden in die Hand, oder es wird ihr auf den
Bauch gelegt. Die Kreuzform, die als das Schutzsymbol schlechthin
angesehen werden kann, und die Segnung des Wehenkreuzes durch
einen Priester verleihen diesem Schutzmittel eine sakrale Bedeutung.
Auf der Rückseite findet sich oft das Monogramm für Jesus und
Maria, von denen Hilfe erbeten
wird. Die Form des Kreuzes ist an
sich nicht von Bedeutung, man
kennt Wehenkreuze als lateinische
Kreuze oder Patriarchenkreuze.
Viel wichtiger ist dagegen das
Material, aus dem sie hergestellt sind.
So sind sie meist aus Steinen wie
Bergkristall, Malachit oder Achat
gefertigt. Es finden sich aber auch
Kreuze aus Sternkoralle, Muschelkalk

oder Steinbockshorn. All
diesen Materialien wird eine ge~
burtsfördernde Wirkung
zugeschrieben.

Vom Wehenkreuz erhofft sich
die werdende Mutter eine leichte
Geburt. Legt man es Gebärenden
auf den Bauch, stärkt das Kreuz
das Kind im Mutterleib.

Eine dem Wehenkreuz
ähnliche Funktion und Anwendung
erfüllen die Wehenfläschchen. Diese

sind filigrane, meist birnenförmige

Glasfläschchen, die Reliquien
enthalten, meist solche des heili-

84



gen Ignatius von Loyola, der als Begründer des Jesuitenordens gilt.
Noch heute wird er unter anderem als Schutzpatron der Frauen und
Kinder verehrt, von dem man sich vor allem bei schweren Geburten
Beistand erbittet. Xaverifläschchen, Aloisiusfläschchen und Stani-
fläschchen sind aus dickem, drucksicherem Glas. Sie bergen die

Berührungsreliquien des heiligen Franz Xaverius, des heiligen Aloi-
sius oder des heiligen Stanislaus. Die kleinen Glasfläschchen
enthalten kostbar dekorierte Reliquien.

Die Hebamme gibt der Gebärenden das Wehenfläschchen als

Amulett in die Hand, um sie bei den Wehen als Hilfe für die Geburt
fest zu drücken. Wünscht sich die kreissende Frau ein Mädchen, hält
sie das Fläschchen in der rechten Hand, bei einem Buben in der linken.

85



Lieteratur- und
Quellenverzeichnis
- Bär-Vetsch, Walter: Geister, Bann, Magie - Zeichen

der Volksfrömmigkeit in Uri, unveröffentlichtes
Manuskript, Altdorf, 2017.

- Bellwald, Werner: Kreuze und Kruzifixe, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- Bellwald, Werner: Rosenkränze, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Bellwald, Werner: Wallfahrt und Prozession -
betend und bittend unterwegs, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Brunner, Thomas: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Uri, Band IV, Oberes Reusstal und Ursern, Gesellschaft

Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 2008.

- Büchler-Mattmann, Helene, und Tschumi-Häfliger,
Hedy: merk-würdig, Objekte erzählen Geschichten,
Haus zum Dolder, Sammlung Dr. Edmund Müller,
Beromünster, 2010, Heft Nr. 11.

- Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Uri, Band I.I, Altdorf, 1. Teil, Gesellschaft Schweizerische

Kunstgeschichte, Bern, 2001.

- Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmähler des Kantons
Uri, Band I.II, Altdorf, 2. Teil, Gesellschaft
Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 2004.

- Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Uri, Band II, die Seegemeinden, Gesellschaft
Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 1986.

- Häner, Flavio: Ex Votos, in Zeichen zeigen, Glauben
in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans,
2007, Museumsführer.

- Häner, Flavio: Haarbilder, in Zeichen zeigen, Glauben

in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Häner, Flavio: Votivplastik, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Henggeier, Rudolf: Das Benediktinerinnenkloster zu
St. Lazarus in Seedorf, Seedorf, 1959.

- Hoffmann, Heike: Eine besondere Figur: Der heilige
Ignatius, ein Katakombenheiliger, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- Hoffmann, Heike: Reliquien, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Hofmann, Lea: Anhängen, zeigen, auf sich tragen
oder sogar essen, Der allgegenwärtige Schutz, in
Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz,
Nidwaldner Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- Imfeid, Karl: Formen der Volksfrömmigkeit im
Jahreslauf, in Volksfrömmigkeit in der Schweiz,
herausgegeben von Halter Ernst und Wunderlin

Dominik, OZV Offizin Zürich Verlags-AG, Zürich,
1999.

- Janz, Karin: Wachs, in Zeichen zeigen, Glauben
in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans,
2007, Museumsführer.

- Kaiser, Lothar Emanuel: Zeichen religiöser
Volkskultur, Museum Klösterli, Schloss Wyher,
Ettiswil, 1999.

- Kälin, Detta; Zauberwahn und Wunderglauben,
Führer durch die Sonderausstellung im Museum
Fram, Einsiedeln, 2011.

- Lehner, Esther: Lebenslauf, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Lehner, Esther: Sterben und Tod, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Meier, Pirmin, und Steinke, Hubert: krank - was
nun?, Stiftung Dr. Edmund Müller, Beromünster,
2003.

- Niederberger, Hanspeter, Hirtler, Christof: Geister,
Bann und Herrgottswinkel, Brunner Verlag, edition
magma, Kriens, 2000.

- Sauter, Marion: Die Kunstdenkmäler des Kantons
Uri, Band III, Schächental und unteres Reusstal,
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte,
Bern, 2017.

- Schell, Sebastian: Krippen, in Zeichen zeigen, Glauben

in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Schell, Sebastian: Nickfiguren, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Schell, Sebastian: Skulpturen, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Schütz, Markus: Andachtsbilder, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsführer.

- Schütz, Markus: Das religiöse Wandbild, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- Schütz, Markus: Gebrauchsgegenstände zum Glauben,

in Zeichen zeigen, Glauben in der
Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans, 2007,
Museumsführer.

- Schütz, Markus: Zeieli - über die Wallfahrtszeichen,
in Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz,
Nidwaldner Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- «Suisse Primitive», Geister, Bann, Magie und Sagen
im zentralen Alpenraum, Ausstellung, Referate,
Bildungsangebote und Sagenerzähler, 27. Juli bis 17.

November 2002, Forum der Schweizer Geschichte
Schwyz, Museumsführer.

- Tobler, Mathilde: Klosterarbeiten, in Volksfrömmigkeit
in der Schweiz, herausgegeben von Halter

Ernst und Wunderlin Dominik, OZV Offizin Zürich
Verlags-AG, Zürich, 1999.

86



- Venetz, Nadja: Starke Segen und fromme Bücher, in
Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nid-
waldner Museum, Stans, 2007, Museumsführer.

- Watteck, Arno: Amulette und Talismane, Verlag für
Kommunikation Dominikus Guggenberger, A-
Oberndorf, 2004.

- Wunderlin, Dominik: ex voto, Objekte zum
Wallfahrtsbrauchtum in der Sammlung Dr.
Edmund Müller, Beromünster, 2008, Heft Nr. 10.

- Wunderlin, Dominik: Mittel zum Heil, Religiöse
Segens- und Schutzzeichen in der Sammlung
Dr. Edmund Müller, Beromünster, 2005.

- Zihlmann, Josef: Volkserzählungen und Bräuche,
Handbuch luzernischer Volkskunde, Comenius
Verlag, Hitzkirch, 1989.

- http://www.hausfuerkunsturi.ch: Ausgewählte
Werke aus Innerschweizer und Bündner Sammlungen

aus dem Bereich der Volkskunst:
Andachtsbilder, Votivbilder und -Objekte,
Fraisenketten, Magische Objekte vom 17. bis frühen
20. Jahrhundert, Stand 27. Januar 2017.

Bildnachweis
S. 65-79 Christoph Hirtler, Altdorf (www.bildfluss.ch).
S. 79-85 ZVG Walter Bär-Vetsch, Altdorf.

87




	"Kunstvolle Welt des Glaubens"

