Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri
Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 108 (2017)

Artikel: "Kunstvolle Welt des Glaubens"
Autor: Bar-Vetsch, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-842136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-842136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Kunstvolle Welt des Glaubens»

von Walter Bir-Vetsch, Altdorf

Die Weihnachtsausstellung 2017/2018 des Historischen Museums
Uri zeigte unter dem Titel «Kunstvolle Welt des Glaubens» Klosterar-
beiten von Trudi Ziegler-Baumann, Fliielen. Klosterarbeiten nennt
man Gegenstdnde der Andacht, die frither zur Heiligenverehrung in
Klostern — auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus, Seedorf, und
im Kapuzinerinnenkloster St. Karl, Altdorf — entstanden sind. Der
Begriff Klosterarbeiten stammt aus dem 19. Jahrhundert. In &dlteren
Schriftstiicken werden frithere Klosterarbeiten meist «Schone
Arbeiten» genannt. Im weiteren Sinn sind Klosterarbeiten kunsthand-
werkliche Erzeugnisse aus der Gold- und Silberschmiedekunst sowie
der Paramentenstickerei (Stickerei auf textilen Waren, z. B. Messge-
wander).

Einleitung

Die Ausstellung fiihrte die Besucherinnen und Besucher in die
materielle und sinnliche Welt des persénlichen Glaubens. Klosterar-
beiten waren Zeichen populdrer Frommigkeit und lange Zeit
pragende Elemente des kulturellen Schaffens in den Kldstern. Sie
standen fiir eine alltdglich gelebte Religiositét, fiir die Volksfrommig-
keit. Ihr Ursprung liegt in der Verehrung der reich verzierten Kata-
kombenheiligen, die im 16. Jahrhundert begann. Nach der Aufkla-
rung widmeten sich die Klosterarbeiten nicht mehr nur der
Ausstattung der Katakombenheiligen und der Altdre, sondern auch
der Verschonerung kleinerer Reliquiare fiir die private Andacht. Da
die Klosterarbeiten ab Mitte des 18. Jahrhunderts den kirchlichen
Reformen entgegenwirkten, gingen sie in den Klostern mehrheitlich
verloren. Ende des 18. und im frithen 19. Jahrhundert bliihte das
Kunsthandwerk nochmals auf. Nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) nahm das Verstdandnis fiir die Klosterarbeiten in
den meisten Klostern stark ab. Trudi Ziegler begann vor iiber 20

63



Jahren, neue Klosterarbeiten nach alten Vorbildern und Techniken zu
fertigen.

Obwohl sich unsere Gesellschaft seit der Aufkldrung zunehmend
von religiosen Vorgaben gelost hat, immer sdkularisierter geworden
ist und Weltbilder entwickelt hat, in denen Glaubensfragen keine
zentrale Rolle mehr spielen, geht mit den Klosterarbeiten teilweise
eine tiefe Volksfrommigkeit einher. Fiir diesen Beitrag ausgewéhlte
Beispiele zeigen, dass sich in den Klosterarbeiten Glaube und Aber-
glaube vereinen — auch heute noch.

Die Abbildungen in diesem Beitrag zeigen von Trudi Ziegler nach
alten Techniken hergestellte Klosterarbeiten (Fotos von Christof
Hirtler, Altdorf, und Rolf Gisler, Altdorf).

Eindriickliche Vernissage, viel besuchte Ausstellung

Das Historische Museum Uri eréffnete am 29. November 2017
seine Weihnachtsausstellung mit einer eindriicklichen Vernissage.
Bereits die drei Aussenvitrinen vermittelten ein weihnachtliches
Ambiente. Das Interieur der mittleren Vitrinen zeigte Trudi Ziegler in
ihrem Atelier in Fliielen. Nach seiner Begriissung stellte Walter Bér-
Vetsch den zahlreich erschienenen Mitgliedern des Historischen
Vereins Uri und den Gésten die Klosterarbeit mit ihrer langen
Geschichte als altes Brauchtum vor. Trudi Ziegler fiihrte die Besuche-
rinnen und Besucher durch die Ausstellung und erkldrte ihr Kunst-
handwerk an ausgewéhlten Exponaten. Mit grosser Wertschiatzung
folgten die Anwesenden Trudi Zieglers Ausfithrungen und bewun-
derten die «Schonen Arbeiten». Der Chor Lobpreis umrahmte die
Vernissage mit sinnlichen Adventsliedern. Marlys und Kobi Arnold,
die bewdhrten Museumswarte, verwdhnten die Besucherinnen und
Besucher nach dem Ausstellungsrundgang mit kostlichem Weih-
nachtsgebdck, Punsch und Schichentaler Kaffee.

Die Weihnachtsausstellung 2017 /2018 war ein voller Erfolg. Uber
600 Besucherinnen und Besucher bestaunten die ausgestellten Kunst-
werke. An den Ausstellungstagen und fiir mehrere Gruppen ausser-
halb der offiziellen Offnungszeiten fiihrte Trudi Ziegler die Besuche-
rinnen und Besucher durch die kunstvolle Welt des Glaubens.
Gekonnt informierte sie, unterstiitzt von ihrer Bildschirm-Prasenta-
tion, das interessierte Publikum. Mit ihren Erkldrungen und der prak-
tischen Vorfiihrung ihres Kénnens versetzte sie die Museumsgéste in
grosses Staunen.

64



Trudi Ziegler (links)
erkldrt einer interes-
sierten Besucherin ihre
Ausstellungsstiicke
(Foto: Rolf Gisler).

Alte Volkskunst neu entdeckt

Die Kiinstlerin aus Fliielen

Trudi Ziegler begann vor tiber 20 Jahren, neue Klosterarbeiten
nach alten Vorbildern und Techniken zu fertigen. Ein Kurs auf
Gitschenen weckte ihr Interesse an schonen alten Dingen, frommer
Volkskunst und traditionsreichem Handwerk. Gleichzeitig traf sie auf
Gleichgesinnte, die sich mit Eifer und Geduld den «Schénen Ar-
beiten» widmeten. Trudi Ziegler besuchte weitere Kurse im In- und
Ausland (Deutschland, Osterreich). Dabei begegnete sie Jiirgen Hohl,!
einer eigentlichen Koryphde in Klosterarbeiten. Pfarrer Hans
Aschwanden aus Isenthal unterstiitzte sie in ihrer Passion, indem er
ihr verschiedene alte Werke als Anschauungsmaterial zur Verfligung
stellte. Trudi Ziegler besuchte Kloster im In- und Ausland und
studierte die Arbeiten und deren Machart bis ins Detail.

' Jirgen Hohl betreibt in D-Weingarten (Oberschwaben) ein Atelier fiir textile Restau-
rierungen und Klosterarbeiten sowie ein Verkaufsgeschift fiir schone Dinge aus der
religiosen Volkskunst.

65



Klosterarbeiten vereinen in den Objekten viele verschiedene Mate-
rialien und Techniken: Wachs giessen, Ton modellieren, Stoffe
verndhen, Perlen aufsticken, Draht flechten, Papier falten oder Metall
stanzen — alles Geduld- und Handarbeit. Manchmal braucht Trudi
Ziegler Monate, sogar Jahre, bis sie etwas ausgetiiftelt hat, an ein
bestimmtes Material kommt oder jemanden findet, der ihr weiter-
helfen kann. Heute ist Trudi Zieglers Wissen im ganzen Alpenraum
bekannt. Regelmaéssig trifft sie sich mit gleichgesinnten Frauen aus
dem In- und Ausland. Sie tauschen sich aus und erkunden gemeinsam
die alten Techniken. Immer wieder wird Trudi Ziegler angefragt,
Klosterarbeiten zu restaurieren, von Klostern und von Leuten, die
Stticke im Nachlass von Verwandten finden. Bei Restaurationen
kommt ihr zugute, dass sie stets versucht, ihre Arbeiten so wirken zu
lassen, als wéren sie schon vor vielen Jahren angefertigt worden.
Darum stellt sie die Kupferfolie, die sie zum Stanzen von Metall-
blumen braucht, jeweils ein paar Tage in einen Kuhstall. Das Ammo-
niak in der Luft verleiht dem Kupfer sofort Patina. Und fiir die Kleid-
chen ihrer Jesuskinder verwendet sie alte liturgische Gewénder. «Sehe
ich irgendwo eine Kiste mit altem Ramsch herumstehen, schldgt mein
Herz sofort hoher», meint sie lachend. Vieles bekomme sie aber auch
geschenkt: «Die Leute sagen jeweils zu mir: <Du machsch doch so
eppis Fromms!>» Als fromm wiirde sie sich nicht bezeichnen. «Gldu-
big schon. Aber mich fasziniert vor allem die Technik. Was man alles
aus einem Stiick Draht oder einem Papierstreifen machen kann, ist
einfach unglaublich.»

66

Trudi Ziegler in ihrem

Atelier in Fliielen

(Foto: Christof Hirtler).



Arbeiten mit einfachen
technischen Hilfsmitteln
(Fotos: Christof Hirtler).

Nebst der Freude und Erfiillung, die Trudi Ziegler in der Kloster-
arbeit findet, will sie mit ihrer Passion das alte Handwerk vor dem
Vergessen bewahren. Denn heute gibt es auch in den Kldstern nur
noch wenige Nonnen, die diese Kunst beherrschen. Schriftliche Unter-
lagen iiber Klosterarbeiten liegen kaum vor. Heute bietet Trudi
Ziegler selbst Kurse in Klosterarbeiten an. Die Atmosphére in den
Kursen hat dem Leben hinter Klostermauern die Stille gemeinsam. Sie
erinnert, dass schon die fritheren Klosterarbeiten nicht nur Erzeug-
nisse der Handfertigkeit und der Geduld, sondern vor allem auch der
Andacht gewesen sind, geschaffen mit viel Hingabe an dem darin
enthaltenden oder dargestellten Gegenstand.

Geduldsarbeiten mit
Draht und Stroh
(Fotos: Christof Hirtler).

67



Filigrane Kunstwerke

Trudi Zieglers Passion umfasst nicht alle in den Kldstern ausge-
tbten handwerklichen Tétigkeiten, sondern nur die, bei denen mit
verschiedensten Materialien und Techniken mit grosser Handfertig-
keit, viel Geduld und Ideenreichtum ein kostbar wirkender Andachts-
gegenstand geschaffen wird. Nicht zu ihrer Passion gehoren die
andern kunsthandwerklichen Klosterarbeiten wie das Herstellen von
Messgewandern und Kirchenwésche, das Kerzendekorieren oder das
Anfertigen von Karten und das Malen. Bei ihren Werken sind
Heiligen- und Andachtsbilder, Reliquien oder plastische Wachsab-
giisse — z. B. ein Jesulein, eine Madonna, eine Christusfigur oder eine
Heiligendarstellung, wobei entweder der ganze Kérper oder zumin-
dest das Gesicht und die Gliedmassen aus Wachs geformt sind —
hédufig zentrale Elemente. Solche Formen von Klosterarbeiten sind
beispielsweise die Anna-Hand? als Schutzmittel fiir gebdrende Frauen
und kranke Miitter, die Nepomukszunge® zum Schutz von iibler
Nachrede, ein Agnus Dei gegen alles Bose, ein Christ- oder Fatschen-
kind — den Nonnen als Seelentrosterlein fiir den Verzicht auf ihre
Mutterschaft —, ein Breverl* als Talisman und Heilmittel gegen bosen
Einfluss, Ddmonen und Besessenheit, Pest, Feuer und Ungewitter,
oder ein Haussegen zum héauslichen Schutz gegen alles Bose. Zum
andern sind es nach altem Brauch ausgeschmiickte Schiachtelchen und
Schatullen, sogenannte Eingerichte, reich verzierte Christkindlein-
Schreine oder Weihnachts- und Ostereier als Symbol des Lebens.

Klosterarbeiten umfassen Werke aus Gold- und Silberdraht, aus
Textilien, Wachs und Papier, unter Verwendung von bunten Glas-
steinen, Perlen, Pailletten, Glimmer, Spiegelglas und getrockneten
Pflanzen. Die angewandten Techniken sind vor allem Néhen, Sticken,
Stechen, Schneiden, Kleben, Kaschieren, Drapieren, Malen, Stanzen,
Modeln und Giessen. Die meisten Klosterarbeiten beinhalten ver-
schiedene Techniken und Materialien. Die Arbeiten entstehen mit
einfachen technischen Mitteln unter grossem Aufwand von Geduld
und Zeit.

* Nachbildung der Hand von Anna, Mutter von Maria.

* Eine Nepomukzunge ist eine Nachbildung der Zungenreliquie des heiligen Johannes
von Nepomuk, der im Hochmittelalter als Geistlicher in Prag lebte und am 20. Mérz
1393 auf Geheiss des Konigs Wenzel IV. in die Moldau gestiirzt und so ermordet wur-
de. Seine 1719 unversehrt aufgefundene Zunge gilt der Legende nach als Zeichen sei-
nes priesterlichen Schweigens und wurde vielfaltig nachgebildet. Nachbildungen der
Reliquie aus unterschiedlichsten Materialien gelten als Schutzamulett vor iibler Nach-
rede und Verleumdung, aber auch um Siinden und Schandtaten, wie beim Beichtge-
heimnis, geheim zu halten.

* Erklarung dieses Amuletts siehe unter «In Klosterarbeiten vereinen sich Glaube und
Aberglaube».

68



Klosterarbeiten sind religiose Kunsthandwerke
mit einer langen Geschichte

Die «Schonen Arbeiten» wurden mit viel Fleiss und handwerkli-
chem Geschick fast ausschliesslich in Kldstern angefertigt, aber nicht
nur von kontemplativen Frauenorden, sondern auch von Mannerkon-
venten, vor allem den Jesuiten. Die dltesten heute bekannten Arbeiten,
die beziiglich Gestaltung, Materialien und Techniken schon alle
Hauptmerkmale von Klosterarbeiten aufweisen, entstanden im Spét-
mittelalter: Kissen aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert mit plasti-
schen Blumen und Beeren aus Draht, vergoldetem Kupferblech, Texti-
lien und andern Materialien.> Ahnliche Kunstblumen schmiicken die
grossen Reliquienkidsten aus dem ehemaligen Kloster Bentlage bei
Rheine von 1499.° Die friihesten Klosterarbeiten aus dem Spétmittel-
alter wurden bereits in den Techniken ausgefiihrt, die dann das
Aussehen der barocken Arbeiten bestimmten. Jedes Kloster hatte
seine speziellen Verfahren, die nur miindlich weitergegeben wurden.
Die Schopferinnen und Schopfer der Kunstgegenstéande blieben meist
anonym.

Der Ursprung der Klosterarbeiten liegt im Reliquienkult

Klosterarbeiten sind seit mehreren Hundert Jahren wesentlicher
Bestandteil des religisen Brauchtums. Der erwachende Reliquienkult
eroffnete den Klostern im 16. Jahrhundert viele Moglichkeiten fiir die
kunsthandwerkliche Betdtigung. Der Wunsch, Reliquien mit Gold-
draht zu umwickeln, sie mit kostbar gefassten Glas- oder Edelsteinen
zu verzieren, sie in einen Rahmen oder ein Gehduse einzubetten,
entstand im Barock (ab etwa 1575). Nach der Reformation, die den mit
Ablédssen verkniipften Reliquienkult bekdmpft hatte, lebte die friihere
Reliquienfrommigkeit innerhalb der Katholischen Kirche wieder auf.
Das Konzil von Trient (1545-1563) machte den Bischofen die Vereh-
rung der «heiligen Leiber» der Martyrer ausdriicklich zur Aufgabe.
Ihren Hohepunkt erreichte die Kunst, Reliquien zu verzieren, mit der
Ausschmiickung ganzer Korper, die aus den 1578 wiederentdeckten
Katakomben Roms geborgen wurden.” In feierlichen Zeremonien

5 Z. B. aus dem Frauenkloster Ebstorf bei Uelzen, Niedersachsen.

® Heute im Falkenhof-Museum in Rheine, Nordrhein-Westfalen.

7 Katakombenheilige waren unbekannte Personen aus der Antike, deren Knochen zwi-
schen dem 16. und dem 19. Jahrhundert in den romischen Katakomben gefunden
worden waren. Die «cata cumbae» waren riesige Hohlen ausserhalb Roms, worin im
alten Rom Millionen von Toten untergebracht wurden. Mit der Etablierung des Chris-
tentums als Staatsreligion im 4. und 5. Jahrhundert entstanden die ersten Stadtfried-
hofe Roms; die Katakomben wurden geschlossen. Die Hohlengrdber gerieten in
Vergessenheit. Nachdem Antikenforscher 1578 die romischen Katakomben wieder-

69



(Translation) wurden die Skelette aus den Katakomben genommen
und in die Kl6ster und Kirchen des Alpenraums gebracht. Die Skelette
mussten geschmiickt und dekoriert werden, damit man sie auf den
Altdren prasentieren konnte. Nicht nur im Geiste, sondern auch bei
der Gestaltung der Reliquiare kniipften Frauenkloster an die vorrefor-
matorische Reliquienverehrung an. Waren im Mittelalter nur sehr
vereinzelt Reliquien in kristallenen Gefdssen aufbewahrt worden —
wenn sie nicht ganz geschlossen waren, konnten die Knochen héchs-
tens durch kleine, verglaste Offnungen oder durchbrochene Orna-
mente erspdht werden —, so wollte der Barock die Uberreste der
Heiligen allen sichtbar machen; nicht zuletzt, um Zweifel am Inhalt
der Reliquiare vorzubeugen.

Im Barock, in dem ornamentales Gestalten ein Grundanliegen war,
wire ein Ausstellen der blossen Gebeine undenkbar gewesen. Statt-
dessen wurden sie — meistens in Gaze oder Seide gewickelt — auf kost-
bare Stoffe appliziert und mit Kunstblumen sowie Gold- und Silberge-
spinsten dekoriert. Anfangs wurden die Gebeine der romischen
Heiligen, die etwa ab 1620 in beachtlicher Zahl in die Schweiz
gelangten,® wie die herkémmlichen Reliquienpartikel auf mehrere
Reliquiare verteilt. Um 1650 empfand man die Katakombenheiligen
schon so sehr als unzerteilbare Personlichkeiten, dass ihre Uberreste in
einem einzigen Gehduse untergebracht wurden. Die Knochen wurden
zu einem Skelett zusammengefiigt oder in einen geschnitzten Koérper
gelegt. Durch entsprechende Anordnung des Hauptes und der
iibrigen Knochen begann man, ihnen eine menschliche Gestalt zu ge-
ben. Schliesslich stellte man ihre Gebeine zu ganzen Figuren zu-
sammen — liegend wie im Grab, stehend, thronend oder sitzend. Als

entdeckt hatten, interessierte sich seit 1600 auch die Katholische Kirche fiir diese anti-
ken Friedhofe. Darin befindliche Skelette erkldrte sie zu Martyrern, selbst wo es sich
bei den Toten um normale rémische Biirgerinnen und Biirger handeln konnte, die
sich zum Christentum bekannt hatten. Postum erhielten die Gebeine Namen, die hiu-
fig auf christliche Tugenden hinwiesen oder sich auf den Gliickszustand des Heiligen
m Jenseits bezogen. Auf diesen Namen wurden sie getauft und fortan als Reliquien
verehrt. Sie erhielten in Rom bereits eine fiktive Lebens- und Mdrtyriumsgeschichte,
die von den Empfingern spiter oft ausgebaut wurde. Der Tag der Translation galt
fortan als Verehrungstag des Heiligen.

8 Im Kanton Uri z. B. Mamillian, 1662 Translation in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf;
Florianus, 1662 Translation in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf; Desiderius, 1686
Translation ins Kapuzinerinnenkloster St. Karl, Altdorf; Theodorus, 1687 Translation
in die Pfarrkirche St. Martin, Altdorf; Julius, 1756 Translation in die Pfarrkirche St.
Peter und Paul in Andermatt; Prosper, 1685 Translation in die Pfarrkirche Marid Him-
melfahrt, Hospental; Reliquien von Innocentius Felisissima, 1687 Translation in die
Pfarrkirche St. Ulrich und Verena, Seedorf; Reliquien von Fgustus, Modestus, Illumi-
nata und Vincentia, 1776 Translation in die alte Kirche St. Agidius, Sisikon. Brunner
Thomas, Gasser Helmi und Marion Sauter haben in den fiinf Banden «Die Kunstdenk-
maler des Kantons Uri» die alten Klosterarbeiten der Urner Kirchen und Kloster

detailliert beschrieben (im Register unter Katakombenheilige, Klosterarbeiten und
Reliquien).

70



Restaurierte Reliquiare
(Fotos: Christof Hirtler).

Kleidung wihlte man fiir die «miles Christi»
(Streiter Christi) hdufig ein Soldatenkostiim in
romischer Aufmachung. Mantel, Rock und Strei-
fenschurz wurden reich bestickt und mit handge-
fertigten Spitzen eingefasst, die Knochen und der
Schédel iiber und tiber mit Gold- und Silberdraht-
arbeiten, mit Perlen, Halbedel- und geschliffenen
Steinen verziert. Prunkvoll ausgestattet, prasen-
tierte man sie in gldsernen Sarkophagen. Auf diese
Weise wurden die Totengebeine zu einem préach-
tigen Anblick, von denen man Wunder erhoffte.

Im September 1684 konnte das Kapuzinerin-
nenkloster St. Karl, Altdorf, zwei Rompilgern den
tiir ein Médnnerkloster bestimmten Leib des Kata-
kombenheiligen Desiderius fiir zwolf Dublonen
erlangen. Der Altdorfer Pfarrer 6ffnete die Holz-
kiste in Anwesenheit aller Klosterfrauen. Zu
sehen war der der Calixtus-Katakombe entnom-
mene noch vollkommen erhaltene Leib. 1686
wurde der Leib des Katakombenheiligen Desiderius kostbar verziert
und feierlich in die Klosterkirche St. Karl iibertragen. Nach dem Brand
1694 wurde Desiderius zum zweiten Mal kostbar gefasst und 1819
erneut. Fortan wurde der Heilige jeweils am Sonntag nach Martini in
Altdorf gefeiert. Man suchte seine Hilfe bei heftigem Féhnsturm,
inneren Anliegen und Bedridngnis oder schweren Versuchungen.’

Die Gldubigen pilgerten in die Kloster und Kirchen zu den heiligen
Leibern und erhofften sich ein Andenken, zumeist eine Abbildung des
entsprechenden Heiligen. Kleinste Reliquienpartikel wurden zu hoch-
geschitzten Bestandteilen von Klosterarbeiten. Die Gldubigen
nahmen die verehrten Reliquien tiberallhin mit; besonders auf Reisen
tiihlten sie sich durch die Reliquie sicherer und durch eine héhere
Macht bewahrt. So versuchten sie, ihren tiefen Glauben in einer kiinst-
lerischen Arbeit auszudriicken.

In den Klostern zur Festigung des Glaubens hergestellt

Die meisten mit den Klosterarbeiten betrauten Nonnen stammten
aus Patrizier- und Biirgerfamilien.” Sie waren von Erziehung und
Ausbildung her fiir kiinstlerische Arbeiten vorgebildet. In stunden-
langer Arbeit, oft von Gebeten begleitet, fertigten sie die kunstvollen
? http:/ /www .hausfuerkunsturi.ch.; Bild vom heiligen Dsiderius in: GASSER, HELMI:

Die Kunstdenkmaler des Kantons Uri, Band LI, Altdorf, 1. Teil. Bern 2001.

' TOBLER, MATHILDE: Klosterarbeiten. In: HALTER, ERNST; WUNDERLIN, DOMINIK (HG.):
Volksfrommigkeit in der Schweiz. Ziirich 1999, S. 82.

71



Gegenstdnde an. Das Ausschmiicken der Skelette hatte fiir die Fasse-
rinnen nichts Bedngstigendes an sich. Die irdischen Uberreste der
heiligen Martyrer galten ihnen als Vermittler der goéttlichen Gnade und
waren Vorbilder fiir die Standhaftigkeit im Glauben. Nicht selten
diirfte die den Leib schmiickende Klosterfrau wahrend der langen Zeit
der Fassarbeit eine personliche Beziehung zum Mairtyrer aufgebaut
haben. So nahm sie mit Bedauern vom ihr anvertrauten Korper
Abschied, als dieser aus ihrer Arbeitszelle zum Ausstellen in die Kir-
che geholt wurde, so sehr hatte sie sich an seine Gegenwart gewhnt.

Obwohl die aus dem Patriziat stammenden To6chter ihre Stick-
kenntnisse ins Kloster mitbrachten, wurden manchmal auch weltliche
Stickerinnen beigezogen, die den Nonnen beim Fassen eines heiligen
Leibes halfen. Auch unter Mannern, vor allem des geistlichen Standes,
gab es Spezialisten fiir Fassarbeiten. Laienfasserinnen und -fasser
fiihrten solche Arbeiten meist unentgeltlich aus. Sie erhielten vom
zustdndigen Nuntius die Erlaubnis, sich dafiir in der Klausur des
Klosters aufzuhalten. Stickerei und Drahtarbeit diirften nur in den
seltenen Fillen von der gleichen Person hergestellt worden sein,
hdufiger bestand wahrscheinlich eine Arbeitsteilung.

Schriftliche Quellen belegen, dass die mit der Fassarbeit betrauten
Personen verpflichtet waren, alle Knochen eines heiligen Leibes in die
Fassung einzuarbeiten. Dennoch fielen bei den nicht immer gut erhal-
tenen und bei der Translation oft zusdtzlich noch geschadigten
Gebeinen kleine Knochensplitter ab. Solche kleine und kleinste
Partikel wurden mit kostbar scheinenden Materialien zu kunstvoll
dekorierten Reliquientafeln oder -kapseln verarbeitet." Wer das Gliick
hatte, eine reich verzierte Reliquie zu besitzen, der fiihlte sich
beschiitzt und in seinem Tun gestarkt.

"' ToOBLER, Klosterarbeiten, S. 83—85.

72

Geschmiickte Oster-
und Weihnachtseier
(Fotos: Christof Hirtler).



Im 19. Jahrhundert verschob sich der Aufgabenbereich gegeniiber dem Barock

Die Verehrung der Katakombenheiligen nahm als Folge der
Aufkldarung und der unter Kaiser Josef II. (1741-1790) durchgefiihrten
kirchlichen Reformen ab. Es gab keine neuen heiligen Leiber mehr zu
fassen, hochstens bereits bestehende zu renovieren. Neue Klosterar-
beiten dienten fortan nicht mehr nur der Ausstattung der Altére.
Vorherrschend waren nun kleinere Arbeiten fiir die Zelle und die
gemeinsam genutzten Klosterrdume. Kleinere Requilare wurden fiir
die private Andacht verschenkt oder als Wallfahrtsandenken gehan-
delt. Der Verkauf bescherte den Klostern recht betréchtliche Ein-
nahmen. Klosterarbeiten wurden aber nicht nur verkauft, sondern
auch unter verschiedenen Kldstern gehandelt. Dadurch kam es
zwischen den Kléstern zu einem Austausch von gestalterischen und
technischen Ideen.

Die Sdkularisierung, d. h. die Abwendung von religidsen hin zu
weltlichen Werten, brachte um 1803 einen grossen Einbruch. Kloster
wurden aufgelost, wertvolle Aufzeichnungen und Unterlagen dieser
religiosen Kunstgegenstdnde verbrannt, Perlen und Steine aus den
Arbeiten herausgel6st, Gold- und Silberdrdhte eingeschmolzen.
Priester und Nonnen brachten noch Arbeiten in Sicherheit. So blieben
trotz Sdkularisierung Arbeiten erhalten. Antiquitdten- und Floh-
maérkte waren spater Fundstellen dafiir. Ende des 18. und im friithen
19. Jahrhundert bliihte das Kunsthandwerk nochmals auf, vornehm-
lich in Frauenklostern. Besonders von Wallfahrten brachten die Glau-
bigen gerne eine der «Schénen Arbeiten» fiir den Herrgottswinkel in
der Stube und fiir andere Wohnrdaume heim. So wurde der private
Glaube gefestigt, und die Menschen ausserhalb des Klosters besassen
ihren ganz personlichen heiligen Gegenstand in ihren eigenen vier
Winden. Durch die «brandea»" wurde die Zahl der zur Verfiigung
stehenden Reliquien erh6ht. Diese Beriihrungs- oder Kontaktreli-
quien zierten die Fasserinnen ebenso sorgféltig, sodass sich bei
manchen Klosterarbeiten oft nicht mehr feststellen lasst, ob Primér-
oder Sekunddrreliquien verwendet wurden. Berithmte Reliquien, wie
die Zunge des heiligen Johannes Nepomuk oder die Hand der
heiligen Anna, wurden nachgebildet und die wéchsernen Anna-
Hénde mit der Originalreliquie in Wien beriihrt. Primédr- und Sekun-
dérreliquien unterschieden sich zwar in ihrer Herkunft, aber nicht in
der erhofften Heilswirkung. Bisweilen wurden Reliquien mit einer
Heiligendarstellung — einer Miniatur, einem handkolorierten Kupfer-
stich oder einem bemalten Wachsrelief — kombiniert, und es

> Gegenstande, die mit den Reliquien in Beriihrung gebracht wurden und nach der
Vorstellung der Gldubigen deren Kréfte in sich aufnahmen.

75



MY

AR ARARA R0 N

entstanden auch miniaturhafte Nachbildungen von Katakombenhei-
ligen. Darstellungen von heiligen und gottlichen Personen wurden als
Verehrungsgegenstdnde mit Klosterarbeit verziert und in flache oder
kastenformige Rahmen oder in Gehduse unterschiedlichster Grosse
und Form eingebaut. Beliebte Bildinhalte waren bekleidete Wachsma-
donnen, Jesuskinder — vor allem Wickelkinder — und Christkinder na-
zarenischer Pragung mit Segensgebdrde. Diese Wachsfiguren, hdufig
mit Stoff bekleidet, wurden zum grossten Teil mithilfe von Modeln in
den Klostern gegossen, selten bossiert”. Zu den figiirlichen Darstel-
lungen des Jesuskindes («Seelentrdsterlein») entwickelte sich in den
Frauenklostern aus dem Geiste der Mystik heraus ein lebendiges
Brauchtum, zu dem das Wiegen, Herzen und Bekleiden des Christ-
kindes gehorten. Stehende Jesuskinder, denen zum Teil die Gestalt
eines beriihmten Gnadenbildes, wie etwa des Prager oder des Sarner
Jesulein, verliehen wurde, erhielten die Bezeichnung Seelenbriu-
tigam, weil es Brauch war, eine solche Figur der Nonne als Braut
Christi zur Profess zu schenken. In den Kédsten wurden aber auch
ganze Weihnachtskrippen und andere biblische Szenen eingerichtet.

Neben Reliquien-, Agnus-Dei- und Heiligenbildchen-Tafeln ent-
standen eine grosse Anzahl von Altirchen, Monstanzen, Nonnen-
stuben und Klosterfrauenkistchen, in denen eine Nonne ein Kreuz
oder das Jesukind verehrt oder hinter dem Klausurgitter erscheint.
Solche Nonnenstuben gab es seit dem 18. Jahrhundert. Die Kloster-
frauen fertigten sie jeweils zur Profess einer Schwester an, als Anden-
kungsgeschenk fiir ihre Angehérigen, die wegen der Klausur die Zelle
niemals betreten durften. Als neue Gattungen kamen die Hochzeits-
und Kommunionsandenken sowie Haararbeiten hinzu. Es wurde
Mode, aus den Haaren der Novizin, der ersten Locke eines Kindes,
den Haaren Liebender wie auch Verstorbener Gedenk- und Trauer-
gaben anzufertigen. Nicht nur Nonnen, sondern auch private und
professionelle Hersteller verstanden sich darauf, die Haare kunstvoll
¥ Aus Wachs modelliert.

74

Jesuskind aus Wachs,
in Brokatstoff gekleidet
(Fotos: Christof Hirtler).



Jesuskind in Kistchen,
geschmiickt mit
gestanzten Strohblumen
und -blittern

(Foto: Christof Hirtler).

- ) b e b e s
o i e o o s o s e

3]
A
1)
5
1
1y
N
N
ol
H
Al
)
%]
N
Q2
-5
%)
.
%
¥
.
% ]
.
]
.
)

L e L LR
,d ¥ e T ’.

i
4

zu Haarbildern zu verarbeiten. In der Ostschweiz erlebten Haarar-
beiten um 1850 eine Hochbliite (Kapuzinerinnenkloster Grimmen-
stein, stidlich von Walzhausen)."

Die Klosterarbeiten waren fiir das einfache Volk meist uner-
schwinglich. Deshalb entwickelten sich nebenher im familidren Haus-
gewerbe von religiosen Laien hergestellte Darstellungen. Sie fanden
als Hausiererware zu erschwinglichen Preisen in mancher Stube im
Herrgottswinkel ihren Platz. Die Klosterarbeit, inzwischen zur reli-
giosen Volkskunst geworden, wurde als frommer Zimmerschmuck
betrachtet.

Im 20. Jahrhundert arbeiteten die Klosterfrauen im Stil
des 19. Jahrhunderts weiter

Die klosterliche Tradition und die Frommigkeit der Nonnen waren
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein vom Geist des 19. Jahrhunderts
gepriagt. Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) nahm
das Verstandnis fiir die Klosterarbeiten in den meisten Kldstern stark
ab. Bisweilen schamte man sich sogar fiir die «naive» religitse
Haltung, die Klosterarbeiten friiherer Klostergenerationen bargen.
Die aufkommende Sachlichkeit im Denken wie im Gestalten blieb
nicht ohne Einfluss auf die neu eingetretenen Nonnen und war dem
Wesen der detailfreudigen, spielerischen und gemiitvollen Klosterar-

" ToBLER, Klosterarbeiten, S. 90.

75



beiten vollig entgegengesetzt. So befassten sich vielerorts bald nur
noch éltere Schwestern mit dem Anfertigen von Klosterarbeiten.”

Impulse fiir eine neue Wertschidtzung gingen nicht zuletzt von
weltlichen Liebhabern, Kennern und Wissenschaftlern aus, die sich
seit den 1970er-Jahren mit Klosterarbeiten beschéaftigen. Ihre Nachfor-
schungen in den Klostern weckten das Interesse an den alten
Arbeiten. So nahmen 1974 die Kapuzinerinnen des Klosters Notker-
segg oberhalb der Stadt St. Gallen die Herstellung von Wachsarbeiten
wieder auf, nachdem 1972 auf dem Estrich ungefdhr 300 alte Wachs-
model gefunden worden waren. Nach 1984 mussten sie trotz grosser
Nachfrage auf eine Weiterfithrung dieses Kunsthandwerkes ver-
zichten. Die damit betrauten Schwestern wurden anderweitig ge-
braucht, und die Werkstatt konnte wegen baulicher Verdnderungen
nicht mehr benutzt werden.'

Technik, Material, Herkunft und Aussage

Vom Gold- und Silberdraht zu Pappe und Tapete

Die Geschichte der Klosterarbeit spiegelt sich auch in den dafiir
angewandten Techniken und verwendeten Materialien wider. Im
Barock waren die Seiden- und Metallstickerei ein sichtiges Gestal-
tungselement, wobei bei der Metallstickerei durch das Unterlegen von
Papier, Karton oder Leder eine reliefartige Wirkung erzielt wurde
(sogenannte Sprengarbeit). Barocke Zierelemente wurden auch noch
im 19. Jahrhundert in Klosterarbeiten eingefiigt. Doch die Nonnen
waren stilistischen und technischen Neuerungen gegeniiber offen.
Die Kloster bezogen nun teilweise von Hausierern oder industriellen

5 ToBLER, Klosterarbeiten, S. 94.
' TOBLER, Klosterarbeiten, S. 96.

76

Jesulein im
Paradiesgirtchen
(Fotos: Christof Hirtler).




Betrieben vorgefertigte Einzelelemente wie Staubfdden, Laub und
Bliitenbldtter, aus denen sie dann die Kunstblumen anfertigten. Thren
okonomischen Verhiltnissen entsprechend, fertigten die Nonnen nun
anstelle von verglasten Holzkédstchen selber Pappgehduse an, die sie
mit Tapeten — wahrscheinlich Resten von Zimmertapezierungen —
kaschierten. Die einfacheren Materialien zeigen die schlechteren
finanziellen Verhéltnisse der Kldster im 19. Jahrhundert.” Neuartige
Materialien, wie maschinell hergestellte Goldprédgeborten und Gold-
pragepapier mit geometrischem oder florealem Reliefmuster,
ersetzten die textilen Goldspitzen und die Goldstickerei. Mit auf
Boden und Riickwénde gestreutem Glimmer versuchte man, den Glit-
zereffekt der barocken Drahtarbeiten wettzumachen.

Klosterarbeiten einzelnen Klostern zuzuschreiben,
ist ein schwieriges Unterfangen

Klosterarbeiten kénnen nur schwer einzelnen Klostern zuge-
schrieben werden. Ihre Schépferinnen und Schopfer blieben meist
anonym. Ausnahmen bilden auf den Klosterarbeiten aufgeklebte
Zettel oder entsprechende Hinweise in den Klosterarbeiten. Durch
das Verschenken solcher Arbeiten kam es zwischen den Klostern zu
einem Austausch von gestalterischen und technischen Ideen.

Seit dem Barock beherbergten die Frauenkloster in Kriegszeiten
Nonnen aus andern Kldstern, die auf der Flucht waren. So nahm das
Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf seit dem Dreissigjdh-
rigen Krieg bis 1848" Nonnen aus dem Benediktinerinnenkloster
Biblisheim bei Hagenau im Elsass, aus dem Zisterzienserinnenkloster
Olsberg, den Benediktinerinnenkldstern Hermetschwil und zu Allen
Heiligen in der Au in Trachslau sowie dem Zisterzienserkloster
Rathausen auf. Umgekehrt schickte Seedorf wihrend des Kirchen-
baus von 1699 bis 1701 einen grossen Teil seiner Klosterfrauen in
andere Kloster, so nach Hermetschwil, Olsberg, Alspach (Elsass),
Amtenhausen (Baden), Masmiinster (Elsass), Schonensteinbach
(Elsass) und Fahr.” Es kam auch vor, dass ein Kloster ein anderes
ersuchte, eine begabte Stickerin oder Fasserin zum Ausfiihren einer
Arbeit oder zum Anlernen der eigenen Schwestern auf Zeit zur Verfii-
gung zu stellen, oder es schickte ein begabtes Mitglied des eigenen
Konvents zum Lernen in eine andere klosterliche Gemeinschaft. Viel
Bewegung entstand um die Mitte des 19. Jahrhunderts, als Kloster
aufgehoben wurden und deren Nonnen in anderen Hausern Zuflucht
"7 TOBLER, Klosterarbeiten, S. 97 und 98.

' Aufhebung des Benediktinerinnenklosters Biblisheim.

¥ HENGGELER, RUDOLF: Das Benediktinerinnenkloster zu St. Lazarusin Seedorf. Seedorf
1959, S.118-121.

77



nehmen mussten. Dies diirfte auch
auf dem Gebiet der Klosterar-
beiten den Austausch von Kénnen
und Erfahrung verstarkt haben.
Wenn sich tiiberhaupt Hand-
schriften einzelner Herstellerinnen
oder Arbeitsgemeinschaften er-
kennen lassen, dann nur durch
sehr genaues Beobachten von De-
tails. Im 19. Jahrhundert werden
die Zuschreibungen wegen der
benutzten Halbfabrikate noch
schwieriger.

Auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in Seedorf
ging das alte Handwerk fast verloren

Im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus war Schwester M. Maura
(Felizitas) Elmiger von Ermensee (1897-1989, Profess 1920) die letzte
Nonne, die die Klosterarbeit nach ihrem Eintritt ins Kloster von dlteren
Mitschwestern erlernt hatte und fast bis an ihr Lebensende ausfiihrte.
Nur die Herstellung der Wachsfiguren wollte ihr nicht mehr gelingen.
Damals hatten die Franziskanerinnen im Kloster Reutberg (Bayern)
bereits ihre alten Model wieder hervorgeholt und mit der Neuanferti-
gung von wichsernen Fatschenkindern begonnen. Zu einem solchen
Teutberger Christkind schuf Schwester Maura ein Pappgehéuse,
dessen Inneres sie mit in Leim getunktem und mit Glimmer be-
streutem Knitterpapier als Grotte gestaltete und in dem sie mit vielen
Stoffbliimchen und Muscheln einen Paradiesgarten anlegte. Die zierli-
chen Schédfchen mit den gekreuzten rosafarbenen Bandern um Bauch
und Hals erinnern an das verspielte Rokoko mit seiner romantischen
Vorstellung vom Schéferleben. Man spiirt dieser Arbeit an, dass sie
spontan aus einer nie abgeklungenen Tradition heraus entstanden ist
und nicht bewusst auf alles Formengut zuriickgegriffen wurde.”

Auch im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus ging die Kunst der
Klosterarbeiten beinahe verloren. Nachdem nur noch Schwester
Maura, damals schon weit iiber 80 Jahre alt, ein paar wenige Tech-
niken dieses Kunsthandwerks kannte, beschloss die damalige
Abtissin, die jiingste Ordensschwester das Kunsthandwerk der Klos-

2 ToOBLER, Klosterarbeiten, S. 94 und 96.

78

Jesulein unter einem
Glassturz, Benediktiner-
innenkloster St. Lazerus,
Seedorf

(Foto: Christof Hirtler).



Vorbereitende Kriill-
arbeit (kunstvoll gerollte
und verzierte Papier-
streifen), Weihnachts-
darstellung

(Fotos: Christof Hirtler).

terarbeiten lernen zu lassen, damit sie es dereinst weitergeben konne.
Schwester Benedikta fuhr nicht in ein anderes Kloster, um sich die
Handwerkskunst anzueignen, sondern zu Trudi Ziegler nach Fliielen.

In Klosterarbeiten vereinen sich Glaube und Aberglaube™

Im Volksglauben werden Krankheit, Un-
fall, Katastrophen und plétzlicher Tod als
Strafe oder Priifung Gottes angesehen. Bei-
stand und Trost finden die Hilfesuchenden im
Glauben. Das Vertrauen der Gldubigen in
Gegenstdnde, volksreligiose Handlungen und
Gebrauche soll gegen alles Bose eine heilende
Wirkung haben. Dabei haben Glaube und
Aberglaube oft dasselbe Fundament, und die
Grenzen zwischen ihnen sind fliessend.
Verschiedentlich versuchte die Kirche, gegen
solche als Aberglaube empfundene Praktiken
vorzugehen, jedoch ohne Erfolg. Schon von
alters her haben namlich Glaubige auf mysti-
sche Heilungen vertraut. Auch heute noch, in
einem Zeitalter, wo Ratio und Sakularismus
vorherrschen, finden sich vielfdltigste Formen
von Glauben und Aberglauben, auch in den
Klosterarbeiten. Wie die folgenden Beispiele” zeigen, vermischen sich
in ihnen christliche mit nichtchristlichen Elementen.

' Dieser Abschnitt ist bewusst im Prasens geschrieben, da das Vertrauen in Gegenstédnde
der Klosterarbeiten noch heute — auch in unserer Gegend — bei Glaubigen vorhanden ist.

? BAR-VETSCH, WALTER: Geister, Bann, Magie — Zeichen der Volksfrommigkeit in Uri.
Altdorf 2017.

79



Haus- oder Wettersegen

Die Mitte eines Haus- und Wettersegens bildet
meist ein Agnus Dei, ein geweihtes Wachsme-
daillon mit dem Abbild eines Lammes, Symbol
fiir Jesus Christus. Gerahmt wird es von kleinen,
seinen Besitzern besonders wichtigen Objekten
wie Marienfiguren, Kreuze, Schliissel, Muscheln,
Zungen, Friedenstauben, Weihrauchharz, Samen,
Négeln, Dornen oder Monstranzbohnen.”

Haus- und Wettersegen stehen symbolisch fiir
Wiinschenswertes im Alltag: Liebe, Frieden,
Fruchtbarkeit, Wettergliick, Schutz vor Neid und
tibler Nachrede und Verbundenheit mit Gott.

Agnus Dei

Agnus Dei sind kleine Wachsmedaillons,
deren Vorderseite das Lamm Gottes (Agnus Dei)
und in plastisch hervorstehender Priagung die
Umschrift «Ecce Agn(us) Dei qui tol(lit) Pec(cata)
Mun(di)» (Lamm Gottes, das die Stinden der Welt wegnimmt) zeigt.
Agnus Dei werden hdufig aus reinem Bienenwachs, gemischt mit
Chrisam und Balsam, gefertigt. Verbreitet sind Anhdnger gewesen,
die ein Stiick Wachs aus einem «echten» romischen Agnus Dei
enthalten — eine Quasi-Reliquie. Agnus Dei im weiteren Sinn miissen
nicht immer aus Wachs sein, sondern sind auch aus Gold, Silber oder
aus gegossenem Blei.

Dem Agnus Dei werden Wirkung als Heiltum gegen den Einfluss
des Bosen, gegen Naturkatastrophen, Unwetter und Krankheiten
zugeschrieben. Man tragt Agnus Dei seit dem 19. Jahrhundert als
Stoff- und Blechanhdnger gegen Feuer, Teufel, Ddmonen, Pest,
Reiseunfille, hinfallende Krankheit (Epilepsie), schwere Geburten
und einen jahen Tod.

Brevet, Brevel oder Breve (Heilsumtdischlein)

Das Breverl ist ein in Stoff oder Metall gefasster Anhédnger und
kann die unterschiedlichsten Formen haben, wobei die hdufigste Vari-
ante ein flaches, rechteckiges Péckchen ist. In der Innerschweiz

® Die spezielle Bohnenart wurde besonders in Klostern angebaut. IThre Form erinnert
an eine Monstranz. Daneben erscheinen aber auch Muster, die an Fliigel erinnern,
weshalb die Frucht auch als Engelsbohne genannt wird. Die Friichte werden auch als
Glieder fiir einen Rosenkranz verwendet.

80



SV

? RS
2, Chriftus F
cde Cmlo , 2

Per ‘S“'.'f < per hoc (:fll‘i ; x 1
mil___hg--. 1 “&a reced a0 J N 3 N # e per)
i zaiey maieens oz 4. V. (/N S faSum cn o oo
4.“,:!& ;c?n: i | - B 5:‘ vifitavic nos oxic:::‘ud
\poftolorum 81! ( g f I que omnjyred A
dlf:q;-lx“ it T[;‘ t:';nﬂbu:n‘:l P ) d RS t?’& ’-?-‘c-"- i p:‘:::::::g :tﬁ*c
\ ejus , & abo us m? EEPS : o A =y 12 -
frlcinacionibus, fa&uris m PRSI B earionibue 4umnret
ﬂ‘omn:l mala voluntage 3 (pifl] NN abinﬂéi's‘giabc;.\i- ]
= é;'ﬁr'nc'&be”om [ibieanciif Yace , morte perpetuas
u’n © vivic & regnat in (eweoh sy : ¢ L"m:i’ orte p ;‘s ., 2
alvum mcfac, & in viryre! curm Patre &Spirit
Srab omai infen
=ccm,Amen. p a
Imsogrie

o g : : ine

£ ? 3 a0, ab oy TIEfu, innomin
222 3t5an2; da mibicuam fanifin, i, Pecemterab omaiinfie
. 5 doiht . 7 §

X J2enemn i

werden Brevel auch Piinteli (Biindeli), Zahnwehkissen, Heilsum-
taschlein, Tiifelsjagerli und die kleineren Agnus Dei genannt, obwohl
diese mit dem wachsernen Agnus Dei, ausser der erhofften Wirkungs-
kraft, nichts gemeinsam haben. Im Breverl sind mehrere Funktionen
anderer Amulette vereinigt. Es wird um den Hals oder am Giirtel
getragen, in die Kleidung eingenédht, am Rosenkranz oder im Haus
und Stall befestigt. Auf diese Weise verspricht es dem Trager tagli-
chen Schutz.

81



Im reich bestickten Taschchen wird ein mehrfach getaltetes Papier
mit Abbildern von Heiligen aufbewahrt. Herzstiick des Breverls ist
eine Sammlung kleiner schutzbringender Objekte, wie Schabma-
donnen, aus Ton und Reliquienstaub geformte Figuren, Wallfahrts-
medaillen, Nepomukzungen, Kreuze, Beriihrungsreliquien und
Naturmaterialien, die symbolisch fiir Attribute von Heiligen stehen.
Die Breverl werden zugendht. Ihr Inhalt muss dem Besitzer unbe-
kannt bleiben, da jener sonst die Wirkung verliert. Als «geistliche
Hausapotheke» mit geweihten und magischen Schutzmitteln
vermischt das Breverl Glaube und Aberglauben deutlich.

Liisdasdackli

Liisasackli (Lausesdcklein) sind kleine Stoffbeutelchen, die mit
gesegneten Heublumen oder auch mit nickendem Palmgras, dem eine
besondere Wirkung gegen Ungeziefer zugesprochen wird, gefiillt
sind. Aussen sind sie meist dhnlich verziert wie ein Breverl, weisen
aber oft eine runde Form auf.

Liisdsdckli werden kleinen Kindern um den Hals gehéngt, in die
Kleider eingendht oder in die Wiege gelegt. Auf diese Weise soll das
Kind vor Ungeziefer, Krankheit oder Verhexung geschiitzt werden.

82



Schabfiguren

Bei den sogenannten Schabfiguren handelt es sich
meistens um die Darstellung eines Gnadenbildes (z. B.
Madonna mit Kind), das als kleine Figur in Ton gebrannt
und gelegentlich auch grob bemalt ist. Gewisse Heilige
werden an Wallfahrtsorten als Schabfiguren verkauft. Vor
allem der Schweizer Landesheilige, Bruder Niklaus von
Fliie, ist friither als tonerne Schabfigur erhaltlich gewesen.

Den abgeschabten Staub einer Schabfigur nehmen
Mensch und Tier gegen das Bose, vor allem gegen Krank-
heiten, ein.

Schluckbildchen, Esszettel, Fresszettel

Schluckbildchen sind auf Papier gedruckte miniaturhafte Darstel-
lungen der Muttergottes, von Heiligen oder Gnadenbildern. Meist
gibt es einen ganzen Papierbogen mit mehreren etwa briefmarken-
grossen Schluckbildchen. Oft sind in der Bogenmitte weitere heilswir-
kende Objekte aufgefiihrt. Auf den Esszettelchen finden sich im
Gegensatz zu diesen bildlichen Darstellungen nur Gebetstexte.
Schluckbildchen oder Esszettel sind an Wallfahrtsorten bogenweise
verkauft worden. Heute ist von dieser medizinischen Selbstversor-
gung nur noch der Begriff bekannt: auf einen Fresszettel schreiben.

Die Schluckbildchen und Esszettelchen werden dhnlich wie Schab-
figuren verwendet. Bei Gefahr oder wenn ein Mensch oder ein Tier
erkrankt, wird ein einzelnes Bildchen mit dem Abbild des fiir die

A AN o
i, \ gAY .
iy ? 9
¥ 1 o % 4
z’ :
"::“ A raes. 35 Daeva & om!
5 |
e i
L kS e b §1]
i b
- ‘ 1 s
Q3
3 i
: (i 7
p— Avan - f 00 HEA PIAY
i )

83



Krankheit zustdndigen Heiligen (z. B. heiliger Blasius fiir Halskrank-
heiten, heilige Apollonia fiir Zahnschmerzen) aus dem Bogen ge-
schnitten. Wahrend man ein Gebet spricht oder den abgebildeten Hei-
ligen anruft, wird das Bildchen — unters Essen gemischt oder in Brot
eingebacken - eingenommen. So gelangen die Hilfe und der Schutz
des abgebildeten Heiligen oder des Gebetstextes in den Kérper. Dem
Vieh werden solche Bilder aus der «geistlichen Apotheke» unter das
Futter gemischt.

Wehenkreuz und Wehenflasche

Das Wehenkreuz gehort in jeden Hebammenkoffer. Die Storchen-
tante gibt es der Gebdrenden in die Hand, oder es wird ihr auf den
Bauch gelegt. Die Kreuzform, die als das Schutzsymbol schlechthin
angesehen werden kann, und die Segnung des Wehenkreuzes durch
einen Priester verleihen diesem Schutzmittel eine sakrale Bedeutung.
Auf der Riickseite findet sich oft das Monogramm fiir Jesus und
Maria, von denen Hilfe erbeten
wird. Die Form des Kreuzes ist an
sich nicht von Bedeutung, man
kennt Wehenkreuze als lateinische
Kreuze oder Patriarchenkreuze.
Viel wichtiger ist dagegen das Ma-
terial, aus dem sie hergestellt sind.
So sind sie meist aus Steinen wie
Bergkristall, Malachit oder Achat
gefertigt. Es finden sich aber auch
Kreuze aus Sternkoralle, Muschel-
kalk oder Steinbockshorn. All
diesen Materialien wird eine ge-
burtsférdernde  Wirkung zu-
geschrieben.

Vom Wehenkreuz erhofft sich
die werdende Mutter eine leichte
Geburt. Legt man es Gebadrenden
auf den Bauch, starkt das Kreuz
das Kind im Mutterleib.

Fine dem Wehenkreuz &hn-
liche Funktion und Anwendung
erfiillen die Wehenfldschchen. Die-
se sind filigrane, meist birnenfor-
mige Glasflaschchen, die Reliquien
enthalten, meist solche des heili-

84




gen Ignatius von Loyola, der als Begriinder des Jesuitenordens gilt.
Noch heute wird er unter anderem als Schutzpatron der Frauen und
Kinder verehrt, von dem man sich vor allem bei schweren Geburten
Beistand erbittet. Xaveriflaschchen, Aloisiusflaschchen und Stani-
flaschchen sind aus dickem, drucksicherem Glas. Sie bergen die
Beriihrungsreliquien des heiligen Franz Xaverius, des heiligen Aloi-
sius oder des heiligen Stanislaus. Die kleinen Glasflaschchen
enthalten kostbar dekorierte Reliquien.

Die Hebamme gibt der Gebdrenden das Wehenfldaschchen als
Amulett in die Hand, um sie bei den Wehen als Hilfe fiir die Geburt
fest zu driicken. Wiinscht sich die kreissende Frau ein Madchen, hilt
sie das Flaschchen in der rechten Hand, bei einem Buben in der linken.

85



Lieteratur- und
Quellenverzeichnis

— Bar-Vetsch, Walter: Geister, Bann, Magie — Zeichen
der Volksfrommigkeit in Uri, unveréffentlichtes
Manuskript, Altdorf, 2017.

— Bellwald, Werner: Kreuze und Kruzifixe, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Bellwald, Werner: Rosenkrénze, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Bellwald, Werner: Wallfahrt und Prozession -
betend und bittend unterwegs, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Brunner, Thomas: Die Kunstdenkméler des Kantons
Uri, Band IV, Oberes Reusstal und Ursern, Gesell-
schaft Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 2008.

— Biichler-Mattmann, Helene, und Tschumi-Hafliger,
Hedy: merk-wiirdig, Objekte erzdhlen Geschichten,
Haus zum Dolder, Sammlung Dr. Edmund Miiller,
Beromiinster, 2010, Heft Nr. 11.

— Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmaler des Kantons
Uri, Band LI, Altdorf, 1. Teil, Gesellschaft Schweize-
rische Kunstgeschichte, Bern, 2001.

— Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmahler des Kantons
Uri, Band 1II, Altdorf, 2. Teil, Gesellschaft
Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 2004.

— Gasser, Helmi: Die Kunstdenkmaler des Kantons
Uri, Band II, die Seegemeinden, Gesellschaft
Schweizerische Kunstgeschichte, Bern, 1986.

— Haner, Flavio: Ex Votos, in Zeichen zeigen, Glauben
in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans,
2007, Museumsfiihrer.

— Héner, Flavio: Haarbilder, in Zeichen zeigen, Glau-
ben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Haner, Flavio: Votivplastik, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

- Henggeler, Rudolf: Das Benediktinerinnenkloster zu
St. Lazarus in Seedorf, Seedorf, 1959.

— Hoffmann, Heike: Eine besondere Figur: Der heilige
Ignatius, ein Katakombenheiliger, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Hoffmann, Heike: Reliquien, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Hofmann, Lea: Anhidngen, zeigen, auf sich tragen
oder sogar essen, Der allgegenwiértige Schutz, in
Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nid-
waldner Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Imfeld, Karl: Formen der Volksfrommigkeit im Jah-
reslauf, in Volksfrommigkeit in der Schweiz,
herausgegeben von Halter Ernst und Wunderlin

86

Dominik, OZV Offizin Ziirich Verlags-AG, Ziirich,
1999.

- Janz, Karin: Wachs, in Zeichen zeigen, Glauben
in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans,
2007, Museumsfiihrer.

- Kaiser, Lothar Emanuel: Zeichen religitser
Volkskultur, Museum Klosterli, Schloss Wyher,
Ettiswil, 1999.

- Kilin, Detta; Zauberwahn und Wunderglauben,
Fithrer durch die Sonderausstellung im Museum
Fram, Einsiedeln, 2011.

— Lehner, Esther: Lebenslauf, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Lehner, Esther: Sterben und Tod, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Meier, Pirmin, und Steinke, Hubert: krank — was
nun?, Stiftung Dr. Edmund Miiller, Beromiinster,
2003.

— Niederberger, Hanspeter, Hirtler, Christof: Geister,
Bann und Herrgottswinkel, Brunner Verlag, edition
magma, Kriens, 2000.

— Sauter, Marion: Die Kunstdenkmaler des Kantons
Uri, Band III, Schichental und unteres Reusstal,
Gesellschaft fiir Schweizerische Kunstgeschichte,
Bern, 2017.

— Schell, Sebastian: Krippen, in Zeichen zeigen, Glau-
ben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Schell, Sebastian: Nickfiguren, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

- Schell, Sebastian: Skulpturen, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Schiitz, Markus: Andachtsbilder, in Zeichen zeigen,
Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner Museum,
Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Schiitz, Markus: Das religiose Wandbild, in Zeichen
zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nidwaldner
Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Schiitz, Markus: Gebrauchsgegenstande zum Glau-
ben, in Zeichen zeigen, Glauben in der
Innerschweiz, Nidwaldner Museum, Stans, 2007,
Museumsfiihrer.

— Schiitz, Markus: Zeieli — tiber die Wallfahrtszeichen,
in Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz,
Nidwaldner Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— «Suisse Primitive», Geister, Bann, Magie und Sagen
im zentralen Alpenraum, Ausstellung, Referate,
Bildungsangebote und Sagenerzéhler, 27. Juli bis 17.
November 2002, Forum der Schweizer Geschichte
Schwyz, Museumsfiihrer.

— Tobler, Mathilde: Klosterarbeiten, in Volksfrémmig-
keit in der Schweiz, herausgegeben von Halter
Ernst und Wunderlin Dominik, OZV Offizin Ziirich
Verlags-AG, Ziirich, 1999.



— Venetz, Nadja: Starke Segen und fromme Biicher, in
Zeichen zeigen, Glauben in der Innerschweiz, Nid-
waldner Museum, Stans, 2007, Museumsfiihrer.

— Watteck, Arno: Amulette und Talismane, Verlag fiir
Kommunikation Dominikus Guggenberger, A-
Oberndorf, 2004.

— Wunderlin, Dominik: ex voto, Objekte zum
Wallfahrtsbrauchtum in der Sammlung Dr.
Edmund Miiller, Beromiinster, 2008, Heft Nr. 10.

— Wunderlin, Dominik: Mittel zum Heil, Religitse
Segens- und Schutzzeichen in der Sammlung
Dr. Edmund Miiller, Beromiinster, 2005.

— Zihlmann, Josef: Volkserzdhlungen und Bréauche,
Handbuch luzernischer Volkskunde, Comenius
Verlag, Hitzkirch, 1989.

— http:/ /www .hausfuerkunsturi.ch: Ausgewdihlte
Werke aus Innerschweizer und Biindner Sammlun-
gen aus dem Bereich der Volkskunst:
Andachtsbilder, Votivbilder und -objekte,
Fraisenketten, Magische Objekte vom 17. bis friithen
20. Jahrhundert, Stand 27. Januar 2017.

Bildnachweis
S. 65-79 Christoph Hirtler, Altdorf (www bildfluss.ch).
S.79-85 ZVG Walter Bir-Vetsch, Altdorf.

87



88



	"Kunstvolle Welt des Glaubens"

