Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri
Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 91-92 (2000-2001)

Artikel: Das Beinhaus von Unterschachen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Beinhaus von Unterschiachen

1 Geschichte

1.1 Der Auftraggeber: Pfarrer Karl Josef Arnold

Der Erbauer des Beinhauses von Unterschachen, Pfarrer Karl Josef Arnold
(1657-1736), besuchte von 1671-1681 das Jesuitenkollegium in Luzern. Er
absolvierte also die ganze theologische Ausbildung, was eher eine Ausnah-
me darstellte. In den Annalen ist er als mittelméssiger, aber sehr fleissiger
Schiiler vermerkt.” Irgendwie hat man den Eindruck, als hétte er die Gele-
genheit beim Schopfe gepackt, in der kleinen, unscheinbaren Kapelle we-
nigstens einen Teil von dem zu zeigen, was er sich mithsam angeeignet hat-
te, als wollte er hier — vielleicht nicht ganz frei von einer gewissen Eitelkeit —
seine Bildung und Belesenheit demonstrieren. Er war sich seiner Bedeutung
als Bauherr und Schopfer des Bildprogramms bewusst und hat sich auf dem
Wandbild hinten rechts verewigt. Zu Fiissen des die Totenmesse lesenden
Nikolaus von Tolentino sind von einer Inschrift noch die Worter «(...) Caro-
lus (...) Parochus» entzifferbar.

Neben dem seelsorgerischen Ernst beeindruckt uns aber heute noch, wie
es dem Auftraggeber gelungen ist, die barocke Vielschichtigkeit und die
komplizierten theologischen Konzepte der Jesuiten auf eine volksnahe und
pragnante Art zu vermitteln.

Karl Josef Arnold, ein Sohn des Miillers Johann Arnold (Arnet) und der
Ursula von Beroldingen, wurde am 14. Marz 1657 in Altdorf getauft.*
Durch seine Mutter — sie war die Tochter des Landesfdhnrichs Johann Pe-
regrin von Beroldingen (gest. 1655) — unterhielt er verwandtschaftliche Be-
ziehungen zu den fiihrenden Urner Magistratengeschlechtern, die er als
Stifter und Wohltéter fiir die Pfarrkirche und die Kapellen von Unter-
schidchen gewinnen konnte. Gleich nach dem Abschluss seiner Studien wur-
de er 1681 zum Kaplan und 1687 zum ersten Pfarrer von Unterschéchen ge-
wihlt. 1705 erfolgte seine Aufnahme ins Vierwaldstatterkapitel. Im Urner
Priesterkapitel versah er von 1712 bis 1716 das Amt eines Sekretérs. 1716 bis

31



32

1721 arbeitete er als Pfarrer in Amden, 1721-1733 als Pfarrer in Schéanis.
Auch in seinem neuen Wirkungsgebiet bekleidete er Ehrendmter als Apos-
tolischer Protonotar, Kimmerer im Priesterkapitel «unter der Landquart»
und als Bischoflicher Kommissar. 1734 kehrte er als Kaplan der Beroldingi-
schen Pfriinde nach Altdorf zuriick, wo er 1736 starb.”

Unterschachen gehorte bis ins 17. Jahrhundert zur Pfarrei Spiringen. Als
Griinde fiir die Abkurung von der Mutterpfarrei wurden der weite Weg,
die «Ribenen», Schneemassen und die Lawinengefahr ins Feld gefiihrt, die
haufig den Besuch des Gottesdienstes, den Sakramentenempfang, die recht-
zeitige Taufe der Kinder und die Bestattung der Toten verhinderten.® Ahn-
liche Argumente, die ganz im Zeichen der gegenreformatorischen Seelsorge
standen, finden wir im ganzen Alpenraum. Es existieren Berichte — u.a. aus
dem Wallis, aus Graubiinden und Uri —, dass man sich in den durch die
Schneemassen von der Umwelt abgeschnittenen Hofen gezwungen sah, die
Leichen bis zum Frithjahr im Schnee zu kiihlen oder auf dem Estrich zu
trocknen. Daran kntipfen sich makabere und wohl nicht ganz ernst zu neh-
mende Geschichten, etwa, man habe mit dem toten Grossvater die Fiichse
«gebeizt» oder man habe im Friithling auf dem Estrich den Sack mit den
Apfelschnitzen mit jenem der Leiche verwechselt und den falschen auf den
Friedhof gebracht.”

1675 erfolgte die Stiftung einer Kaplaneipfriinde, die Karl Josef Arnold
1681 tibernahm. Nur zwei Wochen nach seiner Einsetzung begann er mit
der Planung zum Bau einer Kirche und sorgte daftir, dass Unterschachen
1685 das Tauf- und Bestattungsrecht erhielt, was einen wichtigen Schritt zur
Loslésung von Spiringen bedeutete. Die definitive Abkurung erfolgte aber
erst 1687 nach heftigen Auseinandersetzungen und grossen finanziellen
Abgeltungen.

1.2 Der Bau

Das Jahrzeitbuch von Unterschdchen, begonnen 1680, vermeldet unter dem
31. Oktober, dem Vorabend von Allerheiligen: «Joannes Bissig (...) gibt zuo
des beyhauses Baw alt giilten gl. 30 hernach im Jahr 1701 vermacht gemel-
ter Joannis sein noch lediger Sohn auch Joannes genannt in seinem todbett
gl. 100 dem Beyhauss ein glégglin darin zuo machen und anderes zuo zah-
len. Besonderheit aber ihn und den seinigen mit einer h. Mass alliarlich um
diese Zeit ein Jahrzeit zuo halten (...)»™ (Abb. 12).

Laut Weiheurkunde und Jahrzeitbuch konsekrierte der Konstanzer
Weihbischof Conrad Ferdinand am 29. Oktober 1701 den kleinen Sakralbau
und den Altar «in honorem Beatissimae Virginis Maria agonizantium Ma-
tris» (zu Ehren der allerseligsten Jungfrau Maria, der Mutter der Sterben-
den) und verlieh ihm die tiblichen Ablédsse, namlich 40 Tage Strafennachlass



12 Das Beinhaus von
Unterschiichen, erbaut 1701.

am jahrlichen Kirchweihfest, das auf den Samstag vor dem letzten Oktober-
sonntag festgelegt wurde.” Ein dhnliches Patrozinium weist das Glocklein
auf, das — wie oben erwdhnt — 1701 gestiftet, 1702 gegossen und am 18. Ja-
nuar 1703 vom Altdorfer Pfarrer Johann Franz Miiller «in honorem Dei pa-
rae Mariae Piae matris animarum purgantium» (zu Ehren der Gott dhnli-
chen Maria, der lieben Mutter der Seelen im Fegfeuer) geweiht wurde. Als
Paten amteten Hauptmann Franz Florian Schmid von Bellikon und Verena
Katharina Tanner, Ehefrau des Sackelmeisters Franz Ignaz Crivelli, denen
wir als Stifter des Altarbildes und eines der Glasgemaélde wieder begegnen
werden. Als Zeuge ist Pfarrer Karl Josef Arnold erwahnt.”? Das Glocklein im
zweipfostigen, offenen Dachreiter weist die Inschrift «PIA MATER DIC FI-
AT ET SALVABOR» (Liebe Mutter, sag, es geschehe, und ich werde gerettet
werden) und zwei Reliefdarstellungen auf, ndmlich Christus am Kreuz
und Maria mit dem Kind, vor denen eine Armeseele kniet, die flehend ihre
gefalteten Hande emporstreckt. Das Giesserzeichen besteht aus Geschiitz-

33



Der Kiinstler

34

rohr und Bombe, begleitet von der Signatur «Daniel Spriingli in Zofingen
goss mich 1702». Zur weiteren Geschichte des Beinhauses sind folgende
Daten tiberliefert: 1869 wurden die Glasgemalde verkauft. 1899 bis 1900
fand unter Pfarrer Johann Josef Bissig eine Renovation statt, die 1620.15 Fr.
kostete. Der Maler Josef Heimgartner (1868-1939) aus Erstfeld, der um die
Jahrhundertwende mehrere Urner Kirchen und Kapellen, u.a. auch das
Beinhaus von Andermatt, umgestaltete, liess die urspriinglichen Wandma-
lereien unter Pflanzenornamenten verschwinden. Maler Hoffmann aus
Erstfeld tibernahm die Erneuerung des Altars, des Téfers und der Bestuh-
lung. Weil das Dach Schiden aufwies, erhielten K.V. J. Kempf und Ratsherr
Gisler im Mérz 1900 den Auftrag, eine Neubedachung mit Ziegeln zu pla-
nen, die im Mérz 1901 erfolgte. 1902 musste man das bauféllige Beinhaus-
tiirmchen erneuern.” Nach miindlichen Aussagen von Einwohnern war der
kleine Bau in den 1950er- und 1960er-Jahren in schlechtem Zustand, er soll
kalt, feucht, eher unangenehm oder gar unheimlich gewirkt haben. 1977
fand unter der Leitung des Urschweizer Denkmalpflegers Alois Hediger ei-
ne sorgfdltige und griindliche Restaurierung statt. Die Firma Stockli aus
Stans holte unter den Dekorationsmalereien Heimgartners die urspriingli-
chen barocken Wandbilder hervor, die dank ihrer vielschichtigen Ikonogra-
fie dem kleinen Bau einen besondern Stellenwert innerhalb der Inner-
schweizer Sakrallandschaft einrdumen.

Die Malereien stammen von einem lindlichen Meister, der mit hand-
werklichem Geschick und bemerkenswerter Frische die Vorgaben des Auf-
traggebers ins Bild umsetzte. Auch er hinterliess seine Signatur auf dem
Wandbild hinten rechts, und zwar auf einer Altarstufe unmittelbar unter je-
ner des Pfarrers. Sie ist jedoch in einem so fragmentarischen Zustand erhal-
ten — entzifferbar sind nur die Buchstaben «(...) ner (...) zt» —, dass eine Iden-
tifizierung nicht moglich ist. Ich selber fithle mich nicht kompetent, Zu-
schreibungen vorzunehmen und stelle deshalb Anregungen von Fachper-
sonen zur Diskussion. Nach Auskunft des verstorbenen Urschweizer Denk-
malpflegers Alois Hediger kdme moglicherweise der Kirchenmaler Johann
Balthasar Steiner (1668-1744) aus Arth in Frage.” Seine Werke — u.a. in der
Pfarrkirche Arth — sind zum Teil sehr stark iibermalt, so dass nach Ansicht
des Restaurators Klaus Stockli Vergleiche zu keinem aussagekriftigen Re-
sultat fithren.

Dr. Margrit Friih, ehemals Konservatorin des Historischen Museums des
Kantons Thurgau, hat mich auf Lucas Wiestner (gest. 1724) aufmerksam
gemacht. Er war mit Anna Katharina Bessler, einer Urnerin, verheiratet und
tritt erstmals 1667 als Vergolder des Kreuzes auf der Nothelferkapelle
in Silenen in Erscheinung. 1687 wird er als «Maler Lucas aus Alt-
dorf» bezeichnet. Er arbeitete fiir die Kloster Muri, Einsiedeln, Ittingen
und vor allem Rheinau, wo er im Oktogon des Turms seine Inschrift hinter-



liess: «Ich Lucas Wiestner Mahler von Ury sambt seinem Gesellen Johann
Balthasar Steiner von Arth haben die Kuplen renoviert 1689».7

Das Beinhaus spielt auch in der Seelsorge und im Totenkult eine Rolle.
Es wird im Unterschédchener Kirchenbuch, das wohl aus der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts stammt, jedoch mdéglicherweise auf ein dlteres zurtick-
geht oder zumindest alte Gewohnheiten und Rituale festhalt, mehrmals er-
wihnt. So musste jeweils am Samstag vor dem Kirchweihfest im Beinhaus
eine Messe und anschliessend die Totenvesper gelesen werden.” Ferner hat-
te der Kirchenvogt dem Pfarrer jahrlich am Samstag vor dem Kirchweihfest
des Beinhauses zusatzlich 1 Gulden zu zahlen. Vorschriften (consuetudi-
nes), welche die Seelsorge und den Ablauf des Kirchenjahres regelten, ver-
pflichteten die Erwachsenen, an bestimmten Sonntagen zwischen 12
und 1 Uhr in der Kirche religiése Unterweisungen anzuhéren und den Ro-
senkranz zu beten, wihrend die Kinder im Beinhaus oder in der Schule Un-
terricht erhielten. Jeweils nach der Totenvesper sollte der Pfarrer, gekleidet
in ein schwarzes Pluviale, das «Libera» singen, vor dem Sarg stehend den
Psalm «De profundis» und auf dem Weg zum Grab beim Beinhaus weiter
Psalmen beten.”

2 Ikonografie

Das kleine Beinhaus steht dicht hinter dem Chor der Pfarrkirche.” Es be-
steht aus einem schlichten Langhaus und einem dreiseitig geschlossenen
Chor. Vier Fenster im Schiff und zwei im Altarbereich erhellen den Innen-
raum, den man durch eine rechteckige Tiire an der Giebelseite betritt. Ver-
mutlich kam der heute leider zerstorten Inschrift oben im flachen Segment-
bogen des Tiirgewdndes eine besondere Bedeutung zu. Jeder Besucher
musste unter ihr hindurchschreiten, sie enthielt die erste Ermahnung beim
Eintreten und die letzte beim Verlassen des Sakralraumes.®

2.1 Die «Vier letzten Dinge» (Chor)

Von der Tiir aus umfasst der Blick als Erstes den Altarbezirk (Abb. 13). Eine
fragmentarische Bandrolle am Chorbogen verkiindet die Thematik: «(...)
aufgesetzt Sterben / und vor Gottes gricht gstelt werdt / Empfangen um
alls den Lohn / was sie ddnckt, gredt guth old B&s than. Ecli 5». Der Eccle-
siasticus, der Prophet Jesus Sirach, warnt den Menschen, sich auf die Lang-
mut Gottes zu verlassen, Stinde auf Stinde zu hdufen und mit Verzeihung
zu rechnen: «bei ihm ist zwar Erbarmen, doch auch Zorn, und auf den Frev-
lern ruht sein Grimm. Sdume nicht, zu ihm dich zu bekehren, und schieb es
nicht von Tag zu Tag hinaus! Denn plétzlich kann sein Zorn entbrennen

35



36



13 Beinhaus von
Unterschiichen, Blick gegen
den Chor.

und weggerafft wirst du zur Zeit der Rache. Vertraue nicht auf triigerische
Schitze, weil sie am Tag des Zornes doch nichts niitzen» (Jesus Sirach 5,
6-8). Vom Sterben ist also die Rede, vom Gericht und vom Lohn, von ewiger
Seligkeit oder ewiger Verdammnis, von den so genannten «letzten Din-
gen».

Die Lehre von den Vier letzten Dingen, den «quatuor novissima», die
Betrachtung von Tod — Gericht — Himmel — Hélle oder auch von Tod — Feg-
feuer — Himmel — Hélle, gehort seit dem Mittelalter zu den zentralen The-
men der christlichen Heilslehre. In Predigten und Traktaten, gespeist aus ei-
ner reichen Exempel- und Visionenliteratur, in Weltgerichts- und Osterspie-
len werden sie immer wieder beschworen. Sie berufen sich auf den Prophe-
ten Jesus Sirach, der die Menschen vor Unrecht und Selbstherrlichkeit
warnt: «Bleibe der Siinde fern, dann bleibt sie weg von dir» (Sir 7, 2), «Halt
dich nicht selber fiir gerecht vor Gott» (7, 5), und der zu Frommigkeit, Ge-
rechtigkeit und Glite gegen jedermann aufruft, auch gegentiber den Toten —
hier haben wir eine Stelle aus dem Alten Testament, die zur Begriindung
des Armenseelenkultes herbeigezogen wird: «An alle Lebenden verteile Ga-
ben und selbst dem Toten sollst du Liebe nicht versagen» (7, 33). Er schliesst
seine Mahnung mit den Worten: «Memorare novissima tua et in eternum
non peccabis» (Bei allen deinen Werken denk an das Ende, und du wirst in
Ewigkeit nicht stindigen) (7, 36). Auch im Deuteronomium (5. Buch Moses)
ztirnt Gott dem Volk Israel, das sich dem Gotzendienst zugewandt hat, er
droht ihm mit dem Feuer seines Zornes, das bis zu den Tiefen der Unterwelt
brennt und spricht von den letzten Dingen: «utinam saperent et intellige-
rent ac novissima providerent» (Wenn sie klug wéren, dann begriffen sie es,
sie wiirden ihr kiinftiges Ende bedenken) (5 Mo 32, 29).

Die Vier letzten Dinge kommen als geschlossenes, ausformuliertes The-
ma vermutlich erstmals um 1430 in Gerard de Vliederhovens «Cordiale
quatuor novissimorum» vor, einem Werk, das als Anleitung und Handbuch
fiir Priester diente — zur volksnahen Seelsorge also —und im 15. und 16. Jahr-
hundert durch Handschriften und Drucke weite Verbreitung fand.* Es be-
handelt in vier Kapiteln den Tod, das Jiingste Gericht, die Straforte und das
himmlische Paradies. Zum Teil waren den vier Kapiteln mehrfigurige, sze-
nische Darstellungen vorangestellt. Spatestens im 16. Jahrhundert erschie-
nen aber auch vierteilige Folgen und selbststindige Einblattdrucke. Um 1600
ldsst sich eine Anderung der Ikonografie beobachten. Bewegte Seelenpor-
tréts ersetzen die szenischen Darstellungen. Seelenzustdnde, die sich auf
den Gesichtern spiegeln, veranschaulichen die verschiedenen Formen des
Jenseits: die Verzweiflung der Hélle, die Seligkeit des Himmels, die Trédnen
und gleichzeitig die Hoffnung des Fegfeuers. Einen grossen Einfluss tibte
vor allem Raphael Sadelers (1560/61-1632) um 1600 geschaffene Stichfolge
aus. Die vier ovalen Medaillons enthalten als Erstes den lachenden, trium-

37



phierenden Tod. Es folgt der Verdammte im Hollenfeuer zwischen masken-
artigen Damonengesichtern.® Er hat den Mund zum qualvollen Schrei auf-
gerissen, das Haar ist gestraubt, seine Miene drtickt Schrecken (horror),
Schmerz, Verzweiflung aus. Die biissende Seele im Fegfeuer weint. Thre Tra-
nen fordern das Mitleid (misericordia) des Betrachters, doch im Gegensatz
zu mittelalterlichen Darstellungen, wo die Folter im Zentrum steht, das Feg-
feuer infernalisiert ist, fehlt bei ihr das extreme Pathos. Sie hat die Augen
flehend und hoffend emporgerichtet (Abb. 14/15). Hier nimmt Sadeler also
jene Affekte vorweg, die Federico Borromeo in seiner Schrift «De pictura
sacra» (1624) fiir die Darstellung der Armenseelen vorschreibt (vgl. S. 29).
Die Selige im Himmel, eine weibliche Halbfigur mit Strahlennimbus, trédgt
die geistliche Ritterkleidung mit einem Christusmonogramm auf dem
Brustschmuck, das auch Emblem der Jesuiten ist. Bibelspriiche in den Kar-
tuschen und Epigramme unter den Bildern, die aus der Feder des Jesuiten-
schriftstellers Jakob Bidermann stammen, der sie spéter in sein Buch «Epi-
grammatum Libri Tres» (1620) aufnahm, verstirken zusammen mit den

VS DOMVS MEA gg

T \ N1 M EL INT
pR1S STRAVI LECTVj; nf;" Ly -
Vag,

oM i3
SERES VvOoS AMICT
1“&\ SA‘TBN( — ,,_ .

R

-

’ Rbaromn,’a opera mea, 21
e quod non parceres delinque;
= = e 7 > T OT vt " :
Adde = f ¥ e === ¥ 9 oat =2 e R
& ot 5 E g 1 joprs, asdens; Afpice manantes flompuss entibus tmbves. Now [aris off omus contra hac
DI IR lamat, VAB cibd oro. CAVES 14 P;:r lacrimas 1oftris ,agzm adde twas.  Adde tuos, audiss hic eger IGNES aguss.




14/15 Der « Verdammte» und
die « Armeseele» aus der Stich-
folge der «Vier letzten Dinge»
von Raphael Sadeler (um
1600), die als Vorlage fiir
Wachsarbeiten, Andachts-
bildchen und Gemiilde des

17. Jahrhunderts diente.

16 a/b: Der « Verdammte» und
die «Seele im Fegfeuer» von
Schelte a Bolswert.

Darstellungen auf den Rahmen die Bildaussage.” Von Sadelers Stichen ab-
héngig sind andere grafische Blétter, wie etwa die Vier letzten Dinge von
Alexander Mair (um 1559- nach 1617) von 1605* und von Schelte a Bols-
wert, aber auch populére, weit verbreitete Andachtsbildchen (Abb. 16).
Berithmt und ausschliesslich fiir Sammler bestimmt waren Wachsarbeiten
zum Thema der Vier letzten Dinge. Drei Elfenbeinschéchtelchen, die Kardi-
nal Federico Borromeo 1618 der Ambrosiana in Mailand geschenkt hatte,
enthalten kleine Biisten aus koloriertem Wachs, die Sadelers Affektfiguren
plastisch umsetzen.”

Auch in der Innerschweiz lasst sich der Einfluss von Sadeler und Schel-
te a Bolswert nachweisen. Die Darstellungen der Vier letzten Dinge von
Mauensee, die heute der Stadt Sursee gehéren, basieren auf Sadelers Stich-
folge, setzen sie aber in einen landlichen Stil um.* Angeregt durch An-
dachtsbildchen oder Drucke in der Art Sadelers oder Schelte a Bolswerts er-

scheinen die Vier letzten Dinge auf dem Antependium des Beinhauses von
Hasle (Abb. 17).¥ Oben verkiindet eine Inschrift: «Des Todts Graeuse nim in




17 Die «Vier letzten Dinge»
auf dem Antependium des
Beinhauses von Hasle (1687)
stehen in der Tradition Raphael
Sadelers und Schelte a Bols-
werts.

40

acht / Das Gricht, Holl und himmel betracht». Im ersten Feld tritt der Tod
auf, eingehtillt in ein weisses Leichentuch. Die Inschrift hélt lakonisch die
einzige unumstossliche Tatsache im menschlichen Leben fest: «Gwiiss ist
der Todt». Unmittelbar darunter, in der dunklen, roten Zone der Straforte,
sehen wir das Fegfeuer. Die Armeseele ist gemass der nachtridentinischen
Tradition nicht von unséglichen Schmerzen gekennzeichnet, sondern als
geduldig und demiitig Biissende charakterisiert, die Hande iiber der Brust
gefaltet, den Blick hoffnungsvoll aufwirts gewendet. Als grafische Vorlage
diente wohl Schelte a Bolswerts Kupferstich der Armeseele, die man aus
zahlreichen barocken Fegfeuerbildern kennt und die auch in einem der bei-
den Armenseelenbildern von Unterschidchen auftaucht. Sie verbindet sich
formal wie inhaltlich auch mit dem Topos der biissenden Magdalena, der
auf Tizian zuriickgeht und durch Grafiken verbreitet wurde.® Das «Er-
barmet euch mein» richtet sich an die Lebenden, die durch Messstiftungen,
Gebete und Almosen mithelfen konnen, die Leidenszeit zu verkiirzen. Als
Abbild des Himmels erscheint die gerettete Seele in Gestalt einer Frau. Ihr
Gesicht ist verklart. Sie steht, die Arme in Orantenhaltung ausgebreitet, in



Altar

Patrozinium

hellen Kleidern vor hellem Hintergrund. Sie hat das Sterben und das Leiden
im Fegfeuer hinter sich: «glori komt uf D'noth». Ewig ist die Qual des Ver-
dammten im Flammenmeer der Hélle, unabédnderlich, hoffnungslos. Eine
maénnliche Affektfigur, die — ganz im Sinne des Traktates «pictura sacra» —
Grauen (horror) und Schmerz (dolor) ausdriickt, geht ebenfalls auf den
Kupferstich von Schelte a Bolswert zurtick und kommt auch im Héllenre-
lief des Felix-Altares in Hergiswald vor: dunkle, vor Entsetzen gestrdubte
Haare, aufgerissene Augen, eine Schlange, die sich um die Gliedmassen
schlingt und die der Verdammte vergebens wegzureissen versucht,
wihrend er voll Entsetzen den einen Arm vor den Mund schiebt, als wollte
er den Schrei unterdriicken. «Betracht die Pein», fordert die Inschrift den
Betrachter auf und ermahnt ihn dadurch zu Busse und Umkehr im Hier
und Jetzt.

Eine eher seltene Variante der Vier letzten Dinge zeigen die barocken
Wandmalereien im Beinhaus Buchrain, weil sie auf einen wichtigen Aspekt
der christlichen Heilslehre, die Hoffnung auf den Himmel, verzichten. Uber
dem Eingang an der Giebelseite umreisst die nur schwer lesbare Inschrift
die Thematik: «Zum Erst der Todt, dan das Gericht. hast / ldtz gelebt das
Fégfeur / bist du in der Waag an Stinden zu / schwer die Hélle und ewige
Verdammnis». Die vier Medaillons enthalten die Darstellungen des Todes,
des Gerichts, des Fegfeuers, das durch ein Gitterfenster im Hintergrund als
Kerker definiert ist, und der Hélle, in der Teufel die Verdammten quaélen.

2.1.1 Sterben (Altarbild)

In Unterschachen ist der Altar der ersten Stufe der Vier letzten Dinge, dem
Sterben, gewidmet (Abb. 18). Im Gebalk tiber dem Altarbild verweist eine
Inschrift auf das Patrozinium: «Agonizantia Mater MARIA Refugit pecca-
torum» (Maria, Mutter der Sterbenden, Zuflucht der Siinder). Auf der
Predella stehen Worte, die wie ein hoffnungsvolles Gebet wirken: «Auxili-
um nostrum castissima Virgo / Maria / Cum matre hac cupio quilibet esse
mori» (unsere Hilfe ist die reinste Jungfrau Maria; mit dieser Mutter verlan-
ge ich zu sterben). Zierliche, gewundene Sdulen, umrankt von Weinlaub,
dem Sinnbild des Messopfers, flankieren das Altarbild und tragen den ge-
sprengten Giebel (Abb. 19).”” Auf den Schrédgen ruhen breit hingelagert und
auffallend gross eine mannliche und eine weibliche Gestalt. Beide haben
den Kopf auf die eine Hand gestiitzt, den Blick meditierend in die Weite ge-
richtet. Die andere Hand hielt wohl urspriinglich ein Attribut, das uns er-
laubt hétte, die beiden Gestalten zu identifizieren. Die Weiheurkunde er-
wihnt keine Nebenpatrone. Wir sind also auf Spekulationen angewiesen. In
Frage kommen die Namenspatrone der Stifter, die auf dem S&ulenpodest
rechts unten im Altarbild genannt werden: «H. Haubt: Frants / Florian
Schmidt von / Bellichen des Raths / Fr. Helena Catharina / von Roll 1701».”

41



W85 AR AR LA LLENE TS S S N AR SR A F AR TR AU FFSEIEBELEN
R = e

S A S S A r SR = ;(i

i

X

X TAEAL L

ST )

VAT ERW@

T

R

TV M TITREY




18 Das Altarbild von Unter-
schiichen, datiert 1701.

19 Die «Maria Gravida», die
schwangere Maria, als Altarbe-
kronung zwischen zwer Figu-
ren, deren Bedeutung nicht
feststeht. Es konnte sich um
das Stifterehepaar, deren Na-
menspatrone oder um Personi-
fikationen von Tugenden han-
deln.

Bei der mannlichen Gestalt kénnte es sich also um den hl. Florian oder den

hl. Franziskus handeln, der jedoch tiblicherweise asketisch und stets in
brauner Kutte dargestellt wird. Nicht selten meditiert Franziskus vor einem
Totenkopf oder dem Kreuz, hat er doch durch seine Versenkung in das Lei-
den Christi die Wundmale empfangen. Die Kreuzverehrung wiirde auch
die Verbindung zur weiblichen Figur schaffen, zur Patronin der Stifterin.
Die hl. Helena, die Mutter Konstantins des Grossen, hatte laut Legende
durch die Auffindung des Kreuzes Christi Berithmtheit erlangt.” Von den
beiden Heiligen namens Katharina, der sehr populédren Katharina von Alex-
andrien mit den Attributen Rad, Kreuz, Palme, Schwert und Katharina von
Siena, ist Letztere wohl auszuschliessen, da sie stets in der Tracht der Domi-
nikanerinnen auftritt.” Meiner Meinung nach eher in Betracht zu ziehen
sind allegorische Figuren, Tugenden zum Beispiel, wobei Tugenden in der
Regel durch Frauengestalten verkorpert werden. Auf eine weitere Moglich-
keit hat mich die Kunsthistorikerin Dr. Mathilde Tobler aufmerksam ge-
macht. Es konnte sich moglicherweise um das Stifterpaar selber handeln,
das sich hier portritieren oder aber in der Gestalt des Namenspatrons oder
einer Tugend stellvertretend darstellen liess. Seit dem Spatmittelalter kom-
men Stifterbildnisse — sicher auch im Hinblick auf die Memoria — auf Altar-
bildern vor. Die plastische Ausgestaltung auf Giebelschragen diirfte eher ei-
ne Ausnahme sein, und auch in Unterschéchen stellt sich die Frage, weshalb
die Donatoren oder ihre Patrone nicht als Assistenzfiguren in der Sterbesze-
ne des Altarbildes Platz gefunden haben. Vielleicht dusserten die Stifter erst
nach der Vollendung des Altares den Wunsch, nicht nur durch eine Inschrift

43



Maria Gravida

44

prasent zu sein. Eine nachtragliche Anbringung der Figuren kénnte den
Stilbruch, das merkwiirdig Uberproportionierte erklaren. Eine andere Mog-
lichkeit liegt in der stark christologisch gepragten Ausrichtung des Altarbil-
des, die bewusst darauf verzichtete, neben Maria noch weitere Fiirbitter
und Sterbehelfer zuzulassen.

Im gesprengten Giebel steht eine im Vergleich zu den beiden andern Ge-
stalten auffallend klein und zierlich wirkende Marienfigur auf einem
Sockel, der mit dem Wappen der Bessler von Wattingen und einem unbe-
kannten Frauenwappen geschmiickt ist.” Es handelt sich nicht um die Mut-
tergottes mit dem Kind auf dem Arm, sondern um einen eher seltenen
Typus der «Maria Gravida», der schwangeren Maria, die ihr Kind unter
dem Herzen trdgt und beide Arme ausgebreitet hat. In der Darstellung der
Schwangerschaft Marias vereinigen sich verschiedene theologische Uberle-
gungen, die in Unterschdchen auch wieder in jenem Glasgemailde anklin-
gen, das Maria gewidmet ist. Deshalb soll an dieser Stelle auf die viel-
schichtigen, sich zum Teil tiberlagernden Gedanken- und Symbolstriange
eingegangen werden. Schwangerschaft und Geburt entsprechen dem ur-
eigensten Lebensbereich der Bevélkerung aller Schichten, vor allem die
Frauen fiihlten sich in ihren Noten und Angsten von der schwangeren Ma-
ria verstanden und schépften aus ihrer Nahe Zuversicht und Trost. Das The-
ma war daher wegen der subjektiven Gefiihlsmomente in der Volksfrém-
migkeit wohl nachhaltiger verankert als in der hohen Theologie. Die Dar-
stellung der Schwangerschaft Marias war seit dem Frithmittelalter bekannt,
wurde aber vor allem durch die hoch- und spédtmittelalterliche Mystik
gefordert, die ja in besonderer Weise in den Frauenkldstern heimisch
und auch stark durch Visionen und mystische Erlebnisse von Nonnen ge-
pragt war. Das Thema fand Eingang in die Liturgie, ins private Gebet (Ma-
rienlob), in spatmittelalterliche Mysterienspiele und in die Kunst.” Der
menschliche Aspekt, die Ndhe zum Alltag und den Sorgen der Frauen, liess
diesen Marientypus im Barock eine weitere Bliitezeit erleben. Er spielte vor
allem im volkstiimlichen Adventsbrauchtum eine wichtige Rolle. Im Zei-
chen der Aufkldarung im spéten 18. Jahrhundert verlor er jedoch an Popula-
ritdt, die Gnadenbilder verschwanden, weil nicht nur die Vertreter des neu-
en, rationalen Zeitgeistes ihren Spott tiber diese Zeugen der Volksfrommig-
keit ergossen, sondern auch das aufgeklarte Episkopat die Darstellung der
Maria Gravida bekdmpfte.” Ikonografisch wird die Schwangerschaft Ma-
rias seit dem Mittelalter durch einen gewdlbten Leib, aufgeplatzte Klei-
dernéhte, durch die Darstellung des Kindes, eines Strahlenkranzes oder des
[HS-Monogramms im Schoss oder seltener in der Brust dargestellt. Haufig
steht sie in einem szenischen Zusammenhang, so in Bildern der Verkiindi-
gung, des Zweifels Josefs, der Heimsuchung oder Herbergssuche. Daneben
existieren Gnadenbilder, die Maria als Einzelfigur zeigen, «Maria in expec-



tatio», Maria in Erwartung, eine Maria, die in sich hineinzuhéren scheint,
die zum «Magnificat» anhebt (Lk 1, 46-49). In der Regel ist das Kind nackt,
Maria hat die Hiande tiber dem Leib oder der Brust gefaltet, oder sie halt ein
Buch. Abweichend von den tiblichen Schemata ist in Unterschédchen das
Kind bekleidet, Maria hat die Arme ausgebreitet.” Diese miitterlich ge6ffne-
ten Arme scheinen die Figuren auf den Gebalkschrédgen, also méglicherwei-
se die Stifter, den Sterbenden unten auf dem Altarbild und die Besucher des
Beinhauses zu umfassen, Maria ist, wie die Inschrift auf dem Gebaélk lautet,
die Mutter der Sterbenden und der Zufluchtsort der Stinder, «Agonizantiu
Mater MARIA Refugiu Peccatorumn». Sie ist zugleich die «castissima Virgo
Maria», wie es in der Prddellazone heisst, die allerreinste Jungfrau Maria.
Dieser Titel schmiickt auch die Maria Gravida, die in Unterschidchen von ei-
nem Strahlenkranz umgeben ist, sich also mit dem Typus der «Immaculata
Conceptio», der Unbefleckten Empféngnis, verbindet. Marias Leib, der
Christus, den Gottmenschen trug, wurde zum Tabernakel, zur Monstranz,
verbindet sich also mit der Eucharistie — und konnte daher nicht der Verwe-
sung anheim fallen.” Maria ist die Auserwéhlte von Anbeginn, sie ist ohne
jeden Makel, also auch nicht mit der Erbstinde belastet. Sie, die «Purissi-
ma», die absolut Reine, musste daher nicht wie die tibrigen Menschen auf
die Auferstehung des Fleisches beim Jiingsten Gericht warten, sondern ging
als einzige Sterbliche nach ihrem Tod mit Leib und Seele in den Himmel ein.
Sie wird dadurch zur Garantin der Auferstehung.” Die Idee der «Immacu-
lata Conceptio« verbindet sich 6fters — auch beim Gravida-Motiv — mit der
Jungfraulichkeit Marias, die weder durch Empfangnis noch Geburt verletzt
wurde. Durch ihre Gottesmutterschaft nimmt Maria aktiv teil an Christi Le-
ben und Leiden. Sie wird Miterléserin und Gnadenvermittlerin. Gemadss
dem Franziskaner-Theologen Bonaventura (1217-1274) wird Maria durch
ihre Gnadenmutterschaft zum Tor zur Seligkeit: «Keiner kann in den Him-
mel eintreten, der nicht durch Maria hindurchgeht, die der Zugang ist. Wie
Gott durch sie zu uns gekommern ist, miissen wir durch sie zu Gott zurtick-
gehen».” Maria ist daher die méchtigste Fiirbitterin der Lebenden und Ster-
benden. Sie schiebt sich in Unterschéchen als Fiirsprecherin zwischen die
Sterblichen — den Todkranken auf dem Altarbild, die Beinhausbesucher —
und Christus, den Richter im Deckenspiegel. Interessant ist in diesem Zu-
sammenhang ein Aspekt der mittelalterlichen Rechtsprechung: Eine
schwangere Frau besass das Privileg, vor Gericht fiir einen angeklagten An-
gehorigen mildernde Umstdnde oder den Aufschub einer Strafe zu erwir-
ket

Auf diese besondere Bedeutung Marias als Fiirbitterin kénnten in Unter-
schichen gewisse ikonografische Details hinweisen, die fiir den Maria-Gra-
vida-Typus eher ungewdhnlich sind. Im Gegensatz zu den meisten Darstel-
lungen trdgt sie das bekleidete Kind — in der Regel ist das Kind nackt -

45



Ars moriendi

46

nicht im Schoss, sondern unter dem Herzen. Sie hat die Hinde nicht tiber
der Brust gefaltet, sie halt kein Buch, sondern hat die Arme ausgebreitet.
Dies erinnert an eine seltene Form des Maria-Gravida-Typus, die «Maria
della Misericordia», die vor allem in Venedig vorkommt. Es handelt sich um
eine Schutzmantelmadonna, die ihren Mantel iiber die Zuflucht suchenden
Menschen - Bruderschaftsmitglieder, Stifter, Biirger einer Stadt — ausbreitet.
Im Unterschied zu anderen Darstellungen tragt sie das in der Regel beklei-
dete Kind in einer ldngsovalen oder mandorlaférmigen Gloriole vor der
Brust, die zum Teil wie eine Agraffe ihren Mantel zusammenhalt, damit sie
die Arme frei hat."" Dass der Schwerpunkt dieser speziellen ikonografi-
schen Ausformung in Venedig liegt, ist kein Zufall, wird doch in der For-
schung das Maria-Gravida-Motiv mehrheitlich aus der Theologie und der
Bildtradition der Ostkirche abgeleitet. Der Kirchenlehrer Basileios der Gros-
se (329/331-379) schreibt in einem Hymnus zu Ehren der Gottesgebérerin,
dass Gott ihren Schoss zu seinem Thron und ihren Leib umfangreicher (pla-
tytera) als die Himmel gemacht habe, weil er aufnahm, was Himmel und
Erde nicht zu fassen vermdgen.'” Der ostkirchliche Madonnentyp der «Pla-
tytera» zeigt eine frontal dargestellte Maria, die ihre Arme in Orantenhal-
tung erhebt und auf der Brust, seltener auf dem Leib, in einem runden oder
mandelférmigen Clipeus den bekleideten Christusknaben tragt. Bertihmt
war vor allem das Gnadenbild in der Blachernenkirche von Konstantinopel,
wo auch der Mantel der Maria, den laut Legende die mit Leib und Seele in
den Himmel Aufgenommene in ihrem Grab zuriickgelassen hatte, als
maéchtige Reliquie zahllose Wunder wirkte,'bis er bei der Zerstérung der
Stadt durch die Ttirken 1453 vernichtet wurde. Durch den Bezug zum Man-
tel Marias verband sich der Blachernen-Platytera-Typ («Maria Orans» mit
dem Jesuskind im Clipeus auf der Brust) mit der Idee der Schutzmantelma-
donna, die in dieser Form im Westen in Venedig und Umgebung anzu-
treffen ist.'™

Das Altarbild ist dem seligen Sterben gewidmet. Es steht in einer alten
Tradition, die einerseits in den mittelalterlichen Sterbebiichlein, den «Ars
moriendi», wurzelt, andererseits in der so genannten «Interzession». Im ho-
hen und spéten Mittelalter nahm das individualisierte Siindenbewusstsein,
die Propagierung des Partikulargerichts und des Fegfeuers stets zu, was die
Bedeutung der Sterbestunde erhéhte. Sie galt als die letzte, durch Gottes
Barmherzigkeit gewdhrte Moglichkeit fiir Reue und Gnade. Von der Sterbe-
stunde hing die Ewigkeit ab. Weil die Sterbestunde von so entscheidender
Bedeutung war, wurde auch das richtige Verhalten am Sterbebett, das Ritu-
al, die Begleitung und die Vorbereitung des Todkranken immer wichtiger.
Deshalb wurden Richtlinien ausgearbeitet und Verhaltensregeln in Biichlein
festgehalten, den Sterbebtichlein oder Ars moriendi (Kunst des Sterbens)
(Abb. 20)." Die meisten Forscher verkniipfen ihre Entstehungsgeschichte



20 Der selige Tod im Schluss-
bild der so genannten «Bilder-
Ars», einer illustrierten Ausga-
be der spitmittelalterlichen
«Ars moriendi» (Sterbebiich-
lein), zeigt den Kampf der
himmlischen und teuflischen
Miichte um die Seele des Ster-
benden.

mit den grossen Pest- und Seuchenziigen des Mittelalters, als infolge Pries-
termangels vermehrt junge, unerfahrene Kleriker oder Laien die Sterbebe-
gleitung tibernehmen mussten, denen man brauchbare Anleitungen zur
Verfiigung stellen wollte. Andere sehen den Ursprung der Ars moriendi
nicht in Priestermangel zu Zeiten von Epidemien, sondern in der Angst vor
dem Tod. Fast alle Kulturen akzeptieren den Tod als einen Ubergang in ein
neues Leben, der von Gefahren begleitet ist und daher magisch-religiose
Vorkehrungen bedingt. Die Kirche habe nun die archaischen Muster tiberla-
gert oder abgeldst durch eine «Theologisierung der Todesangstkomponen-
te», durch das individuelle Stindenbewusstsein und die Angst vor Bestra-
fung. Auch sie habe den Tod als Ubergang anerkannt und Massnahmen zur
Sicherung und Gestaltung eines «guten» Todes ausgearbeitet, der Reue,
Busse und die Gnade Gottes voraussetzt und vor Verdammnis schiitzt. Die
eigentliche Basis der spdtmittelalterlichen Ars moriendi liege in der theolo-
gischen Verkntipfung von Stinde, Tod und Gericht, von der Todesangst mit
der Gerichtsangst.'®

Die Sterbebtichlein oder Ars moriendi lassen sich in ihren Anfangen und
ihrer Grundthematik ins 13. Jahrhundert zurtickverfolgen, bildeten jedoch
erstim 15. Jahrhundert eine eigene Literaturgattung. Sie entstammten Krei-
sen, die den Bettelorden mit ihren Forderungen nach neuen Formen einer
volksnahen Seelsorge und den Reformbewegungen im Umkreis der Konzi-
lien Konstanz (1414-1418) und Basel (1441-1449) nahe standen. Die lateini-
schen und volkssprachlichen Ausgaben dienten der seelsorgerischen Praxis
und halfen den Priestern und zunehmend auch Laien, den Schwerkranken
auf einen guten Tod vorzubereiten. Wahrend sie urspriinglich fiir den prak-

-tischen Gebrauch bestimmt waren und relativ knappe, klare Anleitungen

zum Verhalten am Sterbebett enthielten, flossen mit der Zeit immer mehr
Betrachtungen tiber Verganglichkeit und Tod, tiber gute Werke, Stinde und
Strafe ein. Thr Umfang nahm zu, sie verloren ihre primére Funktion und
entwickelten sich zu Erbauungsbitichern. Ein wichtiger Impuls zur neuen
Literaturgattung ging von Johannes Gersons (1363-1429) Buch «Opus tri-
partitum de praeceptis decalogi, de confessione et de arte moriendi» aus,
das um 1410 entstand."™ Die Ars moriendi enthalten jeweils drei Elemente:
die «Exhortationes», also Ermahnungen, nicht der Verzweiflung zu verfal-
len, sondern Leiden und Sterben als Busse zu ertragen und auf die Gnade
Gottes zu vertrauen; die «Interrogationes», die Fragen, die auf das Werk
«Admonitio morienti et de peccatis suis nimium formindanti« des Anselm
von Canterbury (1033 /34-1109) zurtickgehen, sie sollen den Sterbenden
zur Einsicht, zu Reue und Umkehr anleiten; die «Orationes», Gebete zu
Gott, Maria, den Engeln und Heiligen. Daran schliessen sich eine Reihe von
Vorschriften, die den Sakramentenempfang oder die Losung aus dem Kir-
chenbann regeln."”

47



Interzession

48

Das bertihmteste und auch in die Todesikonografie bis ins 18. Jahrhun-
dert nachwirkende mittelalterliche Sterbebiichlein ist die «Ars moriendi der
fiinf Anfechtungen», wegen ihren Illustrationen auch «Bilder-Ars» genannt.
Die Bilder-Ars entstand in den Jahren zwischen den Reformkonzilien von
Konstanz (1414-18) und Basel (1441-49) und beruft sich ausdriicklich auf
Johannes Gerson. Sie ist in zwei Varianten tiberliefert, deren ldngere unter
dem Namen «Speculum artis bene moriendi» in die Literatur einging. Die
Bilder-Ars enthdlt 24 Blatter, davon 11 Holzschnitte, die dramatisch den
Kampf der himmlischen und héllischen Machte um die Seele des Sterben-
den zeigen. Den flinf Anfechtungen Satans stehen fiinf Tréstungen der En-
gel gegentiber. Auch wenn uns dieser Kampf, die Argumentationen von En-
geln und Teufeln naiv erscheinen mégen, enthalten sie Beobachtungen und
Wahrheiten, die letztlich immer noch Giiltigkeit haben: Der Sterbende halt
Riickschau auf sein Leben, sieht, was gut, was schlecht war, er macht sich
Sorgen um die, die er liebt und zuriicklassen muss, er hat Angst vor dem
Ungewissen, er braucht Beistand, Hilfe, Ndhe. Das Sterben wurde als Pro-
zess akzeptiert, als ein segensreicher Weg, der Schritt um Schritt weg von
dieser Welt hin zum Jenseits fiihrt.

Das Schlussbild zeigt die Sterbestunde: Der Todkranke liegt im Bett, oft
reicht ihm ein Monch die Sterbekerze. Himmels- und Hollenbewohner fin-
den sich ein, um die ausfahrende Seele in ihren Kreis zu ziehen, auf der ei-
nen Seite Teufel und Damonen, auf der andern Michael und der Schutz-
engel, Heilige und Patrone als Fiirbitter. Christus am Kreuz, Maria und die
reuige Stinderin Magdalena dominieren die Komposition. Die Teufel ver-
lieren den Kampf, Engel nehmen die Seele des Verstorbenen in Gestalt einer
kleinen, nackten Figur in Empfang.'®

Die Schlussszene der Bilder-Ars kann den Autmarsch von Fiirbittenden
am Bett des Kranken stark reduzieren. Sie verbindet sich dann haufig mit
einem andern mittelalterlichen Bildtopos, der so genannten kombinierten
oder doppelten Interzession. Maria und Christus treten als Vermittler zwi-
schen dem richtenden Gottvater und der stindigen Menschheit auf. Maria,
die «mater misericordiae», entbldsst ihre Briiste und bittet ihren Sohn, den
sie mit ihrer Milch gendhrt hat, um Gnade fiir den Sterbenden. Christus lei-
tet die Bitte weiter zu Gottvater und verstarkt sie, indem er den Arm vom
Kreuzbalken 16st und auf seine Seitenwunde zeigt, also auf seinen Opfertod
hinweist, den er fiir die siindige Menschheit auf sich genommen hat. Die
Heilsbedeutung der Gottesmutter verbindet sich mit der Erlgserrolle Chris-
ti.'” Indem Maria ihrem Sohn ihre entblgssten Briiste zeigt, erwirkt sie fiir
ihre Schutzbefohlenen die Befreiung von Schuld.™ Diese Vorstellung ent-
stand im 12. Jahrhundert im Umkreis des Bernhard von Clairvaux und fand
durch die Mystik in den Frauenklostern, durch Predigten und Erbauungs-
biicher weite Verbreitung. Den Gegenreformatoren machte im spéten 16.



21 Das «Guttodbild» an der
Aussenwand des Beinhauses
von Stans steht in der Traditi-
on der «Interzession»:
Schutzengel, Erzengel Micha-
el, Maria, Christus am Kreuz
und die Namenspatronin tre-
ten als Fiirbitter fiir die Ster-
bende auf (um 1570).

und 17. Jahrhundert die Nacktheit der Briiste zu schaffen, so dass das Motiv
der Interzession entweder gemieden wurde oder aber Maria ihre Hand auf
die durch das Kleid verhtillten Briiste legte und den Akzent weg von der
realen Frauenbrust, hin zum mitleidigen Herzen verschob.

Auch in der Innerschweiz finden sich Darstellungen der Interzession im
offentlichen Raum, so auf einem Wandgemaélde am Beinhaus von Stans (um
1570) und auf der damit eng verwandten Allianzscheibe «Melchior Miiller —
Elisabeth Kolin» im Kloster Wettingen (1590)."" Nach spatmittelalterlicher
Tradition erkldren Inschriftbdnder die Thematik. In Stans sitzt in einem
wuchtigen Renaissancebett eine Frau, aufgerichtet im karierten Kissen,
die Hande gefaltet. Sie ist nackt, obwohl der Priester mit dem Sterbesakra-
ment ans Fussende des Bettes tritt. Hinter dem Bett lauert der Teufel, ein ge-
fliigelter Damon mit Hundekopf, bekdmpft von Michael, dem Sterbepa-
tron. Der Schutzengel breitet die Arme aus, um die Seele in Empfang zu
nehmen. Auf einer Wolke kniet Maria, die Hande auf die Brust gelegt, und
wendet sich an ihren gekreuzigten Sohn, der den Arm vom Kreuzbalken
gelost hat und auf seine Seitenwunde zeigt, um von Gottvater Gnade fiir
die Sterbende zu erzwingen. Hinter dem Allméchtigen leistet eine weibli-
che Heilige, vermutlich die Namenspatronin, Fiirbitte. Wir haben es hier

49



Tod des Gerechten

Tod Mariens
Tod Josefs

Altarbild

50

mit einer so genannten «Heilstreppe» zu tun: Die Bitte wird im Zickzack
immer hoher hinauf weitergeleitet (Abb. 21).

Bei diesen Bildern handelt es sich wie beim Schlussbild der Bilder-Ars
um den Tod des Gerechten oder des «reumdtitigen Stinders», dem geholfen
wird."? Das Motiv lédsst sich schon in der Romanik nachweisen.™ In der In-
nerschweizer Kunst des Barock, vor allem im 18. Jahrhundert, verbindet
sich dieses beispielhafte selige Sterben oft mit Darstellungen vom Tod loka-
ler Kirchenfiirsten oder Abtissinnen."™ Diese Sterbeszenen verweben sich
auch mit weiteren Bildmotiven, dem Tod Mariens, dem die Apostel assistie-
ren, und dem Tod Josefs." Schon das Spatmittelalter erhob die apokryphen
Schilderungen vom Tod Marias zum Sinnbild des christlichen Sterbens
schlechthin. Bilder von Marias Heimgang forderten zur Nachahmung auf.
Sie veranschaulichten Verhaltensnormen fiir Verwandte, Freunde, Nach-
barn, die den Kranken mit Gebeten begleiten sollten. Bei den Sterbenden
forderten sie die Akzeptanz der Agonie, sie weckten Hoffnungen auf Fiir-
bitte und Gnade beim Gericht, sie verstiarkten den Glauben, dass es sich
lohne, von den sakramentalen Sterbehilfen der Kirche Gebrauch zu ma-
chen."¢

Die Darstellung des Knochenmannes, der letztlich nicht als Werkzeug
Gottes, sondern als selbstherrlicher Beender des Lebens auftritt, fehlt in den
mittelalterlichen Ars moriendi und lange auch in den Sterbeszenen der Ge-
rechten. Der Tod ist hier nicht wie etwa in den Totentédnzen der Spiegel des
zukiinftigen Loses — Verwesung des Leibes, Auflésung der Identitat. Nicht
ein Gefiihl des Grauens soll evoziert werden, sondern die Bejahung einer
christlich verstandenen Agonie, in welcher der Sterbende auf die himmli-
schen Michte vertraut, die Schmerzen geduldig ertrdagt, um einen Teil sei-
ner Schuld schon durch den Sterbeprozess abzubiissen, sich religiGsen
Ubungen und Gebeten unterzieht, um nicht der Verzweiflung zu verfallen,
sondern die ewige Seligkeit zu erlangen."” Erst spater, vor allem im 18. Jahr-
hundert mit seiner Vorliebe fiir Sterbeszenen, erobert sich die Gestalt des
Todes einen Platz am Sterbebett.

Zuriick zum Altarbild von Unterschidchen (Abb. 18 und 22). Es steht in
der Tradition der Schlussszene der mittelalterlichen Bilder-Ars und der In-
terzession. Die himmlischen und menschlichen Fiirbitter, die in mittelalter-
lichen Darstellungen das Drama bevélkern, sind — wie haufig im Barock —
bis auf Maria, der méachtigsten Helferin der Stinder und Sterbenden, ver-
schwunden. Ja, selbst Gottvater als Lenker des Heilsgeschehens fehlt. Der
christologische Aspekt der Rechtfertigungslehre dominiert: Die Betonung
liegt auf Christus, dem Richter, auf Maria, der Fiirbitterin, und — ganz im
Sinne der Gegenreformation —auf der Macht der katholischen Kirche, durch
die Absolution im Busssakrament die Stinden zu vergeben und durch den
Ablass die Stindenstrafen zu tilgen.



22 Das Altarbild von Unter-
schiichen, datiert 1701, umfasst
die erste Stufe der « Vier letzten
Dinge», das Sterben.

Der Sterbende liegt im Bett. Er halt in den gefalteten Handen die Kerze
und den Rosenkranz und hat den brechenden Blick auf Christus gerichtet."
Der Tod, ein Skelett, sticht mit einem gewaltigen Pfeil zu, wédhrend ein Teu-
fel am Kopfende des Bettes lauert. Er legt seine Klauen auf die Schultern des
Kranken und spuckt die letzten Einfliisterungen wie einen giftigen Strahl
zum Ohr. Doch offensichtlich sind seine Anstrengungen umsonst gewesen,
enttduscht und gierig schaut er der nackten Seele nach, die mit betend vor-
gestreckten Armen eine Art Kopfsprung hinauf zu Christus macht, der hier
—im Unterschied zur mittelalterlichen Interzession — nicht als Gekreuzigter
dargestellt ist, der Fiirbitte bei Gottvater einlegt, sondern als der Auferstan-
dene, der im Zeichen des Kreuzes den Tod iiberwunden hat. Er, der Erl6ser
und der Garant fiir die Auferstehung am Jingsten Tag, steht vor einem
Strahlenkranz, bereit, die Seele zu empfangen. Gleichzeitig tritt Christus als
der «secundus adventus» auf, als der Menschensohn, der zum Gericht er-
scheint (Mt 25, 31-46).2

Das Gliick der guten Sterbestunde hat der Mensch Maria, der méachtigs-
ten Fiirbitterin, zu verdanken. Uber dem Haupt des Verscheidenden lesen
wir seine letzte Bitte: «Den Weg bereit in das Himlisch Vatterland / MARIA
z [ESV meinem Heyland / Psal. 90 Hmm.» Natiirlich erwihnt kein Psalm

51



52

Maria. Psalm 90 (89) berichtet von der Ewigkeit Gottes, der Vergénglichkeit
der Menschen und vom Gericht: «Auch wir vergehen ob deines Zornes,
durch deinen Grimm sind wir erschiittert. Du stellst unsere Stinden dir vor
Augen, unsere geheimen Fehler ins Licht deines Antlitzes» (Ps 90/89, 7-8).
Im Zusammenhang mit der ganzen Bildikonografie und der Inschrift am
obern Rand des Altarbildes «Der da Hofft in Mich, Will erhalten ich» kommt
auch Psalm 91/90 in Betracht: «Meine Zuflucht und meine Burg ist mein
Gott, auf den ich vertraue (...) Du brauchst nicht zu bangen vor dem
Schrecken der Nacht, vor dem Pfeil, der am Tag schwirrt, vor der Pest, die
im Dunkel schleicht (...), denn deine Zuversicht ist der Herr, den Héchsten
hast du zu deiner Zuflucht (...). Weil er mir anhéngt, will ich ihn retten, ihn
beschiitzen, da er meinen Namen kennt. Ruft er mich an, so erhére ich ihn,
ich bin bei ihm in der Drangsal» (Ps 91/90, 2, 5-6, 14-15). Den Todkranken
mit Psalmgebeten zu starken und zu begleiten, entsprach altchristlicher Tra-
dition — schon als Monika, die Mutter des Augustinus, starb, stimmte des-
sen Freund Psalm 100 an —, weitere Beispiele lassen sich durch alle Jahrhun-
derte belegen."” Maria kniet auf den Wolken. Mit der einen Hand weist sie
auf den Sterbenden, mit der andern hélt sie ihrem Sohn ein entrolltes
Schreiben entgegen, das durch die péapstlichen Insignien an Bedeutung ge-
winnt und den Machtanspruch der Kirche betont, dank der ihr verlichenen
SChlﬁsselgewaIt durch die Absolution die Siinden nachzulassen und durch
den Ablass die Siindenstrafen zu tilgen: «Decreuisti / fili: Qudcag. solueris /
super terra solutt erit / se in coelis mat. 16. at. / Innocentius 8 (?) & Pius 5
(?) dat / INDVLGENTIA / PLENARIA / Agonizanti ca poenitétia / suspi-
ranti / [ESVS MARIA / ergo etc.» (Du hast entschieden, Sohn: Was du auf
Erden 16sen wirst, wird auch im Himmel gelost sein, Mt 16. Innozenz VIIL.
und Pius V. gewdhren dem Sterbenden einen vollkommenen Ablass, falls er
den Namen Jesus und Maria noch reuevoll hauchen kann).'” In Unter-
schiachen wird also — im Gegensatz etwa zum Wandgemaélde am Beinhaus
von Stans — auf das Bild des Priesters mit dem «sacrum viaticum», der Weg-
zehrung, die der Starkung des Kranken und der Vergebung der Stinden zu
dienen hat, zu Gunsten des Wortes aus dem Matthdus-Evangelium verzich-
tet, das —nach der Lehre der katholischen Kirche — dem Papst die Schliissel-
gewalt zuspricht. Der Bibeltext berichtet, wie Christus Petrus als Nachfolger
einsetzte. Nachdem Petrus Christus als «Messias und Sohn des lebendigen
Gottes» bezeichnet hatte, entgegnete Jesus: «Du bist Petrus, der Fels, und
auf diesem Felsen will ich meine Kirche bauen und die Pforten der Hélle
werden sie nicht Giberwaltigen. Dir will ich die Schliissel des Himmelreiches
geben. Was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein,
und was du auf Erden 16sen wirst, soll auch im Himmel gel6st sein» (Mt 16,
18-19). In Unterschéchen soll also ganz klar im Sinne der katholischen Ge-
genreformation der Papst als Stellvertreter Christi hervorgehoben werden,



23 Die Malereien an der Decke
des Chores sind dem Gericht,
dem Himmel und der Holle ge-
widmet. Direkt iiber dem Altar
thront Christus, der Richter,
auf dem Regenbogen.

23

der die Macht besitzt, zu binden und zu l6sen, die Absolution und den voll-
kommenen Ablass zu erteilen. Der vollkommene Sterbeablass ldsst sich
schon im 11. Jahrhundert belegen, gilt im 13. Jahrhundert immer noch als
seltenes Privileg und wird im Spétmittelalter hdufiger. Die Bulle «Pia Ma-
ter» des Papstes Benedikt XIV. (1740-1758) erhob die langjéhrige Praxis zur
offiziellen Lehre.” Diese besondere Form des vollkommenen Ablasses kann
nur im Augenblick des Todes gewonnen werden. Er wird einem Sterbenden
gewdhrt, wenn dieser den Namen Jesu mit dem Mund, oder, wenn das nicht
mehr méglich ist, mit dem Herzen anruft und die Leiden des Todeskampfes
willig zur Stihne seiner Stinden auf sich nimmt.™

2.1.2 Gericht (Decke)
Kehren auch wir zu den Vier letzten Dingen in Unterschédchen zurtick. Nach
dem Tod kommt das Gericht. Der Bettelmonch Heinrich von Burgeis be-
schreibt in «Der Seele Rat» um 1303, wie der Streit um die Seele vor dem
Richter weitergeht. Der Teufel tragt seine Klage vor und unterbreitet ein
schriftliches Stindenregister. Der Erzengel Michael widerspricht und bittet
um Gnade.”™ An diese Gerichtsszene erinnern die Malereien im Chorgewdl-
be. Uber der Sterbeszene auf dem Altarbild erscheint Christus, auf dem Re-
genbogen thronend, die Rechte segnend erhoben, die Linke verdammend
gesenkt (Abb. 23). Obwohl es sich also um das Einzelgericht unmittelbar
nach dem Tod handelt, wird hier der ikonografische Topos des Welten-
richters verwendet, wie wir ihn seit dem Mittelalter kennen. Zu Fiissen des
Richters steht: «Gib Rechning. Luc. 16». Die Bibelstelle erzdhlt die Ge-
schichte vom klugen Verwalter, von dem der Herr fordert: «Gib
Rechenschaft von deiner Verwaltung» (Lk 16, 2). Unter dem
Deckenspiegel verktindet das Inschriftband: «Ohn An-
schatwen der personen / Gutt und Bés Gott Wird Be-
lohnen». Die Quellenangabe ist unleserlich. Text und
Bild stellen jedoch eine Verbindung zu den so ge-
nannten Gerechtigkeitsbildern her, welche — oft im
Kontext mit dem Weltgericht — die Gerechtigkeit
besonders unter dem Aspekt der Gleichheit dar-
stellen oder in beispielhaften Szenen aus der Bibel
oder der Geschichte die Tugenden des gerechten
Richters — Unbestechlichkeit, Klugheit — thematisie-
ren.” Wihrend das Altarbild die Bedeutung von
Fiirbitte, Ablass und Gnade in der Sterbestunde her-
vorhebt, wird hier im katholisch-gegenreformatorischen
Sinn der Rechenschaftslehre auf die guten oder schlechten
Taten verwiesen, die in die Waagschale gelegt und tiber den
Ausgang des Gerichts entscheiden werden.

53



24 Der Schutzengel oder der
Erzengel Michael verteidigt die
Seele, die vor ihren Richter tre-
ten muss. Sie symbolisiert die
Rettung, den Himmel.

54

2.1.3 Himmel: die gerettete Seele (Decke)

Die segnende Rechte des Richters weist auf die Stichkappe tiber dem Chor-
fenster der Evangelienseite. Dort knien ein Engel und eine kleine, nackte Fi-
gur (Abb. 24). Von der Inschrift 14sst sich nicht mehr viel ent-
ziffern: «Herr den Himel H(...) Zaigesant / dem der (...) rant.
Ec. 16». Jesus Sirach (Ecclesiasticus) berichtet vom Strafge-
richt des Allwissenden (16, 11-23). Es steht da etwa: «Er-
barmen und auch Zorn sind ihm zu eigen, er vergibt
zwar und verzeiht, doch auch den Zorn ergiesst er. So
gross wie sein Erbarmen ist auch seine Strenge und
jeden richtet er nach seinen Taten (...) Wer Wohltat
spendet, erntet seinen Lohn und jeder Mensch
empfangt nach seinen Werken» (16, 11-23). Es ist
also nicht der Himmel dargestellt, sondern die
Seele vor Gericht, vielleicht die Seele des Ver-
storbenen des Altarbildes, auf jeden Fall eine
gerettete, gliickliche Seele. Der Engel hat
den einen Arm beschiitzend und tréstend
um ihre Schultern gelegt, den andern in
- sprechender Geste, quasi argumentie-
rend, gegen den Richter erhoben. Er ist
der Patronus, der Advocatus. Er stellt
sich in die Tradition der Ars moriendi,
wo der Schutzengel — neben Maria, dem Erzengel Michael und dem Namens-
patron — als méchtigster Fiirbitter des Sterbenden gilt. Seine Klientin, die
Seele in den Gerichtsschranken, hat die Hinde demiitig gefaltet und die

Augen unsicher, hoffend auf den Richter geheftet.

2.1.4 Holle: der Grasteufel (Decke)

Die verdammende Linke des Richters deutet hinunter zum so genannten
Grasteufel, der die Gemiiter bewegt und zur Sagenbildung angeregt hat
(Abb. 25). Wir haben es hier also wiederum nicht mit der tradierten Hollen-
ikonografie zu tun: kein Héllenrachen, in den die Teufel die Verdammten
hineintreiben, kein Flammenmeer, kein Eingang zur glithenden Unterwelt
wie im Bild von Bauen, keine hermetisch verriegelte Architektur wie etwa
beim mittelalterlichen Armenseelen-Altar in Regensburg.”” Nur ein einzel-
ner, griiner Teufel erhebt Anklage und verkérpert Schuldspruch, Verdamm-
nis und Holle. Die griine Farbe ist nichts Ausserordentliches. Griin ist der
Teufel einer mittelalterlichen Darstellung der Sieben Todstiinden," griin ist
er auch in der Weltgerichtsszene in der Kapelle von Riedertal, nicht weit
von Unterschichen entfernt. Laut Protokollen von Hexenprozessen und in



25 Der «Grasteufel», wie er in
den Urner Sagen genannt wird,
hiilt dem Richter umsonst das
Siindenregister hin. Er steht
fitr Holle und Verdammnis.

den Sagen ist es ein Jadger, ein Griingekleideter, der die Frauen zum Hexen-
sabbat einlddt und verfiihrt. Der griine Teufel von Unterschachen schreitet
aufrecht, wild speiend, mit dem Schwanz peitschend. Auf dem Kopf hélt er
mit beiden Handen ein aufgeschlagenes Buch, in dem wir lesen: «dein stind /
dich bschildt / dein gwissen Ziigniiss halt. Jer. 17». Nachdem der Prophet
Jeremias den Abfall des Volkes von Gott und die Anbetung von Gétzen-
bildern verdammt hat, hélt er fest: «Judas Stinde ist aufgeschrieben mit
einem Griffel von Eisen, mit diamantenem Stift eingegraben auf die
Tafel ihres Herzens, auf die Horner ihrer Altdre». Weiter heisst es:
«Denn in meiner Nase lodert das Feuer, fiir immer ist es ent-
brannt» (Jer 17, 1, 4). Das Bild in Unterschéchen ist eine
anndhernd genaue Ilustration dieses Textes: Aus der Na-
se des Teufels lodert das ewige Feuer. Auf dem Kopf,
den Hérnern, tragt er die Tafel des Herzens, das Buch
des Lebens, das zugleich das Buch des Gewissens
ist. Schon das Alte Testament kennt die Vorstel-
lung des «Buches des Lebens und des Gerichtes»
(Ex 32, 32-33; Ps 36, 9); in der Endgerichtsvision

im Buch Daniel heisst es: «Ein Feuerstrom er-
goss sich und ging von ihm aus (...). Das Ge-
richt nahm Platz und Biicher wurden geoff-
net» (Dan 7, 10). Die Vorstellung des Buchs
des Lebens und des Gerichts fand die ein-
driicklichste Ausformung in der Apoka-
lypse des Johannes: «Ich sah die Toten, gross und klein, vor dem Throne ste-
hen, und Biicher wurden geéffnet. Ein eigenes Buch wurde gedffnet, das
Buch des Lebens, und die Toten wurden aus dem, was geschrieben war in
den Biichern, gerichtet nach ihren Werken. (...) Und wenn sich einer nicht
geschrieben fand im Buch des Lebens, wurde er in den Feuersee geworfen»
(Apk 20, 12-15). Das Buch des Lebens oder des Gewissens spielt auch in Er-
bauungsschriften und in der Emblematik eine grosse Rolle und fand, wohl
angeregt durch Exempel und Predigten, Eingang in die Volksliteratur.” Das
fragmentarisch erhaltene Schriftband unten weist auf das gottliche Strafge-
richt hin: «Herr dein (...) Grachtigkeit / Nit vngstrafft (...) die gringst Bos-
heit. Job 23 (?)». Im Mittelalter galt Hiob als Symbol der Gerechtigkeit, den-
noch bereitet die Literaturangabe Schwierigkeiten.”™ Im Kapitel 23 wird
nicht eigentlich auf Schuld und Strafe eingegangen. Hiob will mit Gott rech-
ten, er will ihn suchen, ein Rechtsverfahren anstreben, Beweisgriinde an-
fiihren, er ist tiberzeugt, dass ein gerechter Gott Einsicht haben miisste.
Doch Gott zeigt sich ihm nicht, Gott bleibt fern, abwesend. Nur indirekt
konnte man also diese Bibelstelle mit dem Teufel in Verbindung bringen:
ndmlich mit der Erkldrung, dass die Hélle nichts anderes ist als die Abwe-

55



56

senheit Gottes, die Gottferne. Da sich beim Maler oder Restaurator mogli-
cherweise ein Schreibfehler eingeschlichen hat, ist ein Blick auf die nédchst-
liegenden Kapitel angebracht. Darin kommen mangelnde Néchstenliebe
und andere Stinden zur Sprache, die von Gott bestraft werden: «War nicht
deine Bosheit riesengross und ohne Ende deine Stindenschuld» (Hi 22, 5).

Der Grasteufel von Unterschédchen hat einen Platz in der Urner Sagen-
welt gefunden. Da heisst es, der «grasgriine, langgeschwénzte Gottseibei-
uns» lauere hier auf «jene Ungliicklichen, die sich mit der einen oder an-
dern der bosen Sieben zu weit eingelassen» hatten, was wohl eine Anspie-
lung auf die Darstellung der Sieben Todstinden an der Beinhausdecke ist.
Ofters hétten junge Burschen wihrend der Sonntagsmesse draussen auf
dem Friedhof herumgestanden und geschwatzt, statt fromm drinnen am
heiligen Geschehen teilzuhaben. Einmal habe sich einer in der Nahe des
Beinhauses tiber den Grasteufel lustig gemacht, da sei dieser wie im Sturm
unter sie gefahren, so dass sie sich nur mit knapper Not in die schiitzende
Kirche retten konnten. Seither hitten sie es nie mehr gewagt, wihrend der
Messe auf dem Friedhof herumzuliimmeln. Eine andere Variante berichtet,
die Burschen hatten - statt die Sonntagsmesse zu besuchen — im Beinhaus
gebechert und den Grasteufel verspottet. Pl6tzlich seien sie auseinander ge-
fahren, die Glaser hitten sie stehen lassen, und niemand habe je erfahren,
welche Schrecken und Grauen sie erlebt hitten.™

Sicher hat die Gestalt des Grasteufels den Menschen Eindruck gemacht,
doch vermutlich hat nicht nur das Bild die Fantasie angeregt, hat nicht nur
der gemalte Teufel die Sage entstehen lassen. Der Schwerpunkt der Aussa-
ge liegt ja bei der didaktischen Absicht: Die Sonntagsmesse wird ge-
schwinzt, die Jungen lungern auf dem Friedhof oder im Beinhaus herum,
statt in der Kirche am Gottesdienst teilzuhaben. Es handelt sich um eine so
genannte Warnsage. Da sie sich jedoch auf das kirchliche Gebot der Sonn-
tagsheiligung bezieht, ist anzunehmen, dass sie auch vom Pfarrer aus di-
daktischen Griinden verbreitet wurde, um die Glaubigen zur vollstindigen
Einhaltung der Sonntagspflicht anzuhalten. Das Phanomen ist alt. Schon im
Frithmittelalter hduften sich die Klagen tiber das Weglaufen vor dem letz-
ten Segen, und die Kirche versuchte immer wieder, durch Verbote die Un-
sitte zu bekampfen. Auch das unwiirdige Verhalten an heiligen Stétten ftihr-
te immer wieder zu Reaktionen der Seelsorger.”> Méglicherweise ist die Sa-
ge vom Grasteufel in diesem Umfeld entstanden und geht auf eine Predigt
zuriick. Im 17. und 18. Jahrhundert dozierten zwar gewisse Kanzelredner
ihr abstraktes, theologisches Wissen und langweilten die Kirchenbesucher
durch ihre gelehrte Weitschweifigkeit. Andere aber, gewiefte Volksprediger,
wussten sehr wohl, wie man die Zuhérer am Einschlafen, am so genannten
«Kirchenschlaf» hindert, wie man ergreift, erschreckt, unterhélt — und da-
durch auch belehren kann. Sie packten alles in ihre Predigten: mittelalterli-



che Exempel, Fabeln und fromme Legenden, Sagen, aber auch deftige
Schwinke, derbe Witze und Erlebnisse aus dem Alltag. Drastik war gefragt,
ein Wechselbad von Heiterkeit und Ernst, Grauen und Lachen. Zwar war
der Gebrauch von Mairlein, Schwénken und Witzen in Predigten seit jeher
umstritten, doch konnte sich die strenge Auffassung der Homiletiker gegen
die praktische Erfahrung der Volksprediger nicht durchsetzen, die sehr
wohl wussten, dass Wundergeschichten und Erzahlungen aus dem Lebens-
bereich der Zuhérer im Gedéchtnis besser haften blieben als abstrakte Be-
lehrungen." Teufel und Teufelsgeschichten machten das Salz der Predigten
aus. Heulen und Zihneknirschen, Holle und Feuer kamen weitaus héufiger
vor als die doch eher langweiligen Gefilde des Himmels samt Engelschéren,
sie erfiillten viel nachhaltiger ihre didaktische Aufgabe, sie evozierten viel
eher das Grauen (horror), das zu Umkehr und Busse fiihrt. Die Teufel er-
schienen nicht als abstrakte Begriffe des Bésen, sondern als korperliche Rea-
litat: grauenhaft, bedangstigend, schrecklich, moérderisch, aber auch stinkend
und furzend. Sie traten auf als Hollenfiirsten und Peiniger, aber auch als
Liigner, Dummképfe, Tolpel, tiber die man lacht und die man auch tiberlis-
ten konnte — mit Weihwasser und Kreuzzeichen — wie etwa in der urneri-
schen Sage von der Teufelsbriicke. Teufel verkorperten die unbegrenzte
Verwandlungsfihigkeit des Bésen. Thre Prasenz in dieser Welt wurde durch
Heiligenlegenden, Exempel, Predigten und Sagen beglaubigt.” An der kor-
perlichen Existenz der Teufel war nicht zu zweifeln, man konnte ihnen im-
mer und tberall begegnen — und man ist ihnen auch immer wieder begeg-
net. Im urnerischen Sagenschatz nehmen die Teufelssagen hinter den Ar-
menseelengeschichten den zweiten Platz ein." Die Unsitte, wihrend der
Sonntagsmesse draussen vor der Kirche herumzustehen oder in einem Sak-
ralraum Unfug zu treiben, musste vom Geistlichen wirksam bekampft wer-
den. Vielleicht liess Pfarrer Karl Josef Arnold den Teufel nicht nur an die
Wand malen, sondern auch in der Predigt lebendig werden und unter die
Siinder fahren — und {tiber die Predigt fand er wohl Eingang in die Urner
Sagenwelt. Schon Johann Jakob Scheuchzer (1688-1733) hatte den eifrigen
Urner Seelsorger durchschaut und vermutet, dass dessen sagenhafte
Erzahlungen moglicherweise nur ein Ziel hatten: namlich seine Schiflein
auf den rechten Weg zu fithren. Der Ziircher Naturwissenschafter, Karto-
graf und Alpenforscher Scheuchzer betétigte sich auch als Sagensammler.
Eine seiner Exkursionen fiihrte ihn 1705 ins Schichental. Er notierte sich
hier die Sage von der Claridenalp, die durch Geréllmassen verschiittet wur-
de, weil der Senn seiner Liebsten den Weg mit Kédselaiben gepflastert, seiner
eigenen alten Mutter dagegen nur verdorbene Milch und mit Pferdeharn
gestreckte Schotte angeboten hatte. Scheuchzer schliesst: «Ob diese Histori
also von der Priesterschaft ersinnet worden, die Sennen in einem Christli-
chen Leben zu unterhalten, oder ob sie in der That also sich zugetragen, wil

57



58

ich nicht beurtheilen. Es erzahlte mir C.(arl) J.(osef) A.(rnold) Priester
im Schachenthal, er habe selbs in seiner Jugend kithner Weise dem ver-
schlungenen Senn auf der Stelle, da die Hiitten gestanden, geruffen, worauf
zu seinem grosen Schreken die Erde in eine Erschiitterung gerathen, und
die Steine hin und her beweget worden, so dass er darauf die Flucht ge-
nommen»." Herausgefordert durch einen Vertreter der Kirche, hatte sich
also das Unheimliche, der Teufel nochmals geregt, um den Wahrheitsan-
spruch zu besiegeln: Zeuge war niemand anders als der Pfarrer Karl Josef
Arnold - und ein Pfarrer liigt nicht. Die Sage kommt in verschiedenen Vari-
anten, in der Regel unter dem Namen «Bliiemlisalpsage» in Uri und der
tibrigen Schweiz recht haufig vor. Der Médrchen- und Sagenforscher Max
Liithi hélt fest, dass Scheuchzers Frage, ob die Sage von «der frommen Cle-
risey» zur Disziplinierung der Glaubigen erfunden worden sei, bei aller An-
erkennung des Einflusses der Predigt auf die Sagenbildung kaum zu beja-
hen ist, da es sich um eine Warnsage im tieferen Sinn handle: Die Vergott-
ung der Geliebten fithrt zur Verhadrtung gegentiber den andern, hier der
Mutter, und dadurch unausweichlich zum Untergang."”

Wenn man aber die Sage des Grasteufels und das Bild des Teufels im
Chor des Beinhauses nimmt, wenn man die Darstellungen der Armensee-
len im Fegfeuer, der Exempel von der gegenseitigen Hilfe der Lebenden
und Toten an den Schiffswdnden und der Sieben Todstinden an der Decke
beriicksichtigt, die alle einen eminent didaktischen Gehalt aufweisen, die
alle zusammen oder jede einzeln Stoff fiir eine Predigt gében, ist eine Wech-
selwirkung von Bild und Text, Predigt und Sage meiner Meinung nach nicht
auszuschliessen.

2.2 Das Fegfeuer und die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten (Schiff)

2.2.1 Fegfeuerbilder (Giebelseite)

Fegfeuer und Armenseelenkult pragen die Ikonografie der Schiffswande
(Abb. 26). Das nur fragmentarisch erhaltene Inschriftband an der Giebelsei-
te tiber der Tiire verkiindet, der Betrachter solle sich bewusst sein, dass er
vielleicht nicht mehr lange lebe, dass er méglicherweise schon diese Nacht
vor den Richterstuhl Gottes treten miisse: «Fiihrs Z; gmitith das End vnd
Mein gericht / (...) mir gest (...) / Fércht dir das nit noch disse Nacht / Dein
Seel atich zt mir wird bracht. Luc.12». Die Bibelstelle enthélt die Mahnung
zur Wachsamkeit: «Ihr sollt sein wie Menschen, die auf ihren Herrn warten,
wenn er von der Hochzeit heimkommt, damit sie ihm, wenn er kommt und
anklopft, sogleich 6ffnen. Kommt er in der zweiten oder dritten Nachtwa-
che und trifft sie so an, selig sind sie (...)». Der Hausherr weiss nicht, wann
der Dieb in der Nacht kommt und muss stets wachsam sein: «Auch ihr sollt
bereit sein, denn zu einer Stunde, da ihr nicht daran denkt, wird der Men-



26 Blick vom Chor gegen den
Eingang.

schensohn kommen». Im Folgenden wird ausgefiihrt, dass jeder Knecht be-
stimmte Aufgaben habe, und selig sei jener, den der Herr an der Arbeit fin-
de, wenn er unvermutet zurtickkomme. Der ungetreue Knecht aber, der sei-
ne Pflicht schlecht erfiille, zu dem werde der Herr «<kommen an einem Tag,
da er es nicht erwartet, und zu einer Stunde, da er es nicht weiss, und er
wird ihn niederhauen und einen Platz bei den Treulosen anweisen» (Lk 12,
35-49; vgl. Mt 24, 42-51). Bevor der Besucher das Beinhaus verlésst, soll er
nochmals und unmissverstidndlich auf den Tod aufmerksam gemacht wer-
den, der pl6tzlich und unerwartet zuschlagen kann, ein Thema, das auch
den Totentdnzen zu Grunde liegt. «Gwiiss ist der Tod, Ungwdiss sein Zeit»
heisst es etwa auf einer von Kaspar Meglingers (1595— um 1670) Tafeln auf
der Spreuerbriicke in Luzern.**

Links und rechts der Ttire gewdhrt je ein vergittertes Fenster Einblick
ins Fegfeuer, wo die nackten Armenseelen, Mdnner und Frauen, brennen.
Nackt wird der Mensch geboren, als kleines, nacktes Kind verlasst die Seele

Db e e S Ve Wi,
St e df et e 5k



60

den toten K&rper,™ nackt erleidet sie die Qualen des Fegfeuers oder der
Holle, nackt steigen die Toten am Jiingsten Tag aus den Gribern, um sich
dem Gericht zu stellen. Nur die Auserwihlten werden in einzelnen Darstel-
lungen von Engeln in prachtige Gewénder gekleidet, die den verwandel-
ten, verkldrten Leib symbolisieren.”” In Unterschdchen haben die Ar-
menseelen ihre Arme demiitig tiber der Brust verschrankt, zum Gebet ge-
faltet oder um Hilfe flehend erhoben. Sie driicken gemaéss den Anleitungen
des Traktates «De pictura sacra» von 1624 (vgl. S. 29) nicht Verzweiflung,
sondern trotz aller Qualen die trostliche Gewissheit aus, zu den Geretteten
zu gehoren. Einzelne Figuren und Gebarden stehen in Bildtraditionen, die
letztlich auf bertithmte Meister wie Rubens und Tizian zurlickgehen, durch
Druckgrafiken, vor allem durch Andachtsbildchen, verbreitet und popula-
risiert wurden und auch in der Innerschweiz mehrfach ihre Spuren hinter-
lassen haben. Von der guten Beobachtungsgabe des Kiinstlers, von seinem
Sinn fiir Plastizitdt zeugen Details wie die Gestaltung des Gitters. Es besteht
aus schlichten, durchgesteckten Eisenstdben, die im rustikalen Mauerwerk
verankert sind und durch realistische Licht- und Schattenverteilung einen
gewissen «trompe 1'oil»-Charakter erhalten.

Von den zweizeiligen Inschriften {iber den beiden Fegfeuerbildern ist
nur die — vom Betrachter aus gesehen — linke erhalten. Sie hilt fest, dass das
Ende sehr schnell kommen wird, kaum ist der Erste — der Erste einer Fami-
lie, des Bekanntenkreises, vielleicht der erste Mensch ﬁberhaupt — gestor-
ben, folgt schon der Letzte in der Reihe. Geburt und Tod, Stindenfall und
Endgericht liegen eng beieinander: «Ob schon der Erst Voran gehn Mdss, /
folgt doch der Letst gleich auff dem Fiiss.» Eine dhnliche Thematik — Kiirze
des Lebens, Verganglichkeit — ldsst sich fiir die Inschrift tiber dem rechten
Bild vermuten, die bis auf die beiden Worte «In schnelle» zerstort ist (Abb.
27/28). Die Inschrift unter dem Armenseelenbild links zitiert jene beiden
biblischen Texte, auf die sich die katholische Fegfeuerlehre beruft: «Man
dich in dem Fetiwr gfangen halt / Bis du den Letsten Haller Zalt. Matt. 5. /
Niemand in himell Wird gefiihrt / Er werd zti vor dirchs Fetiwr brobiert.
1 cor. 3». Beim ersten Zitat aus dem Matthdus-Evangelium handelt es sich
um die Bergpredigt, wo Christus die Liebe verordnet, auch die Liebe zum
Feind: «Verstiandige dich mit deinem Gegner ohne Zégern, solange du noch
mit ihm auf dem Wege bist, damit dich nicht der Gegner dem Richter (...)
tibergibt und du in den Kerker geworfen wirst: wahrlich, ich sage dir, du
kommst nicht heraus von dort, bis du den letzten Heller bezahlt hast» (Mt 5,
25-26; vgl. Lk 12, 58-59). Im zweiten Teil der Inschrift nimmt Paulus Bezug
auf das Gericht, das den Menschen nach seinen Werken beurteilt: «(...) eines
jeden Werk wird sichtbar werden; denn der Tag (des Herrn) wird es erwei-
sen, er offenbart sich ja im Feuer, und wie beschaffen das Werk im einzelnen
ist — das Feuer wird es erproben. Hélt das Werk stand, (...) wird er



27/28 Die beiden Armenseelen-
bilder links und rechts der Tiire
gewithren durch ein vergittertes
Fenster Einblick ins Fegfeuer.

27 - = -~

Lohn empfangen; wessen Werk aber niederbrennt, der wird Schaden erlei-
den, er selbst jedoch wird gerettet werden, doch so wie durch das Feuer hin-
durch» (1 Kor 13-15).

Der Text unter dem zweiten Fegfeuerbild formuliert das Programm, das
wir an den Schiffswianden thematisiert finden, den Glauben an die gegen-
seitige Verantwortung der Lebenden und der Toten, an die Hilfe, die der
Lebende durch Messen, Almosen und Gebete zur Linderung und Verkiir-
zung der Feuerqualen leisten soll, und an die Dankbarkeit der Armensee-
len, die fiir ihre Wohltéter einstehen werden: «Erbarmet euch Mein ihr Mei-
ne Friind / Die ihr Mein, old der glat Ehrben sind / Was fiir Hilff ich wird
Erlangen / Gleiche maass Ihr werd Empfangen». Der Glaube, dass die
Lebenden durch Gebete und Stihneopfer helfen kénnen, die Schuld der Ver-
storbenen zu tilgen, wird oft aus dem zweiten Makkabderbuch des Alten
Testamentes abgeleitet. Die Juden hatten einen Krieg verloren, die An-
gehorigen kamen, um die Gefallenen beizusetzen. Da fanden sie unter ihren
Kleidern Gétzenbilder. In einem Sithnegebet flehten sie zu Gott, dass er die
Verfehlungen der Toten tilgen mdge. Der Anfilihrer veranstaltete eine
Sammlung und schickte das Geld nach Jerusalem, um ein Opfer darbringen

61

28



62

zu lassen, weil er an die Auferstehung dachte: «Hétte er ndmlich nicht er-
wartet, dass die Gefallenen auferstehen, so wire es tiberfltissig und toricht
gewesen, fiir Tote zu beten. Weiter hatte er im Auge, dass jenen, die in From-
migkeit zur Ruhe eingehen, der herrlichste Gnadenlohn aufbewahrt ist (...).
Darum liess er fiir die Gefallenen das Stthneopfer darbringen, damit sie von
der Siinde erldst werden» (2 Makk 12, 42-45).

Ob sich einmal unter allen Bildern des Schiffes eine Inschrift durchzog,
lasst sich nicht mehr belegen. Ein fortlaufender Text verklammert jedoch
den hinteren Teil der Schiffswande mit der Giebelseite. Er thematisiert die
Auferstehung des Fleisches am Tag des Weltgerichts, das den endgtiltigen
Urteilsspruch verkiinden wird: «Den Bein wird wider geben // Gott ihr
Fleisch, Blith, Seel, vnd Leben. Joh (...) 37». «Wir alle wider Leben Miiessen
/ | Ewig zur Fretid, old zum Biiessen»."* Der Darstellung des Individualge-
richts im Chor, dem sich die Seele unmittelbar nach dem Todeseintritt un-
terziehen muss, steht also ein Text gegentiber, der das Weltgericht themati-
siert, das die Auferstehung des Fleisches voraussetzt, den Richtspruch 6f-

fentlich macht und ewigen Lohn und ewige Strafe auch auf den Leib aus-
dehnt (vgl. S. 15).

2.2.2 Die familiale Totenmemorie (Evangelienseite)

Auf den rechteckigen Bildern an den Schiffswanden zeigen ausgewdhlte
Exempel die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten. Als ich das
Beinhaus zum ersten Mal betrat, war die Restauration erst geplant."* Man
hatte an einigen Stellen den Putz entfernt und Fragmente der Malereien
und Inschriften freigelegt. Trotz weniger Anhaltspunkte wusste ich bei vier
Darstellungen sogleich, welche Erzdhlungen dahinter standen. Sie gehérten
zum Geschichtenschatz meiner Kindheit, vermittelt in den 50er-Jahren
durch unsere Lehrerin, eine Klosterfrau. Es fasziniert mich heute noch, wie
diese Exempel in der katholischen Innerschweiz durch Kanzelpredigten
und Religionsunterricht weitergegeben wurden — vom Mittelalter tiber die
Barockzeit bis in die zweite Hélfte des 20. Jahrhunderts; sie waren ein Teil
der religiosen Unterweisung, des Erziehungsprogramms — und was
wihrend eines halben Jahrtausends getreulich tradiert wurde, ging in den
letzten 40 Jahren griindlich und total vergessen.

Unter jedem der sechs Bilder im Schiff erklart ein Inschriftband mit aus-
flatternden doppelten Enden den Inhalt des dargestellten Exempels. Die
Definitionen des Begriffs «Exemplum» sind vielfdltig, uneinheitlich, um-
stritten.’® Es handelt sich um eine literarische Kleinform, vor allem um bei-
spielhafte Erzdhlungen, naturkundliche Beobachtungen mit moralischen
Schlussfolgerungen, belehrende Anekdoten, die sich seit der griechisch-r6-
mischen Antike nachweisen lassen. Obwohl die ersten christlichen Samm-
lungen in Klgstern entstanden, also innerhalb einer hohen, klerikalen Kul-



tur, eigneten sich die Geschichten wegen ihres moralisierenden Inhalts fiir
Predigt und Beichte." Uber die Predigt und Katechese fanden sie Eingang
in die Volksliteratur. Da sie durch ihre didaktische Ausrichtung pradesti-
niert waren, theologische Konzepte zu popularisieren und der volksnahen
Seelsorge dienstbar zu machen, erlebte diese Literaturgattung seit dem aus-
gehenden 12. Jahrhundert durch das Wirken der Bettelorden, welche in ihre
Laienpredigten auch Exempel aus dem alltdglichen Erfahrungsbereich ihrer
Schiflein einflochten, einen enormen Aufschwung. Belehrende Intentionen
mischen sich im Exempel mit unterhaltenden, ja sensationellen Ziigen, um
Zuhorer und Leser zu fesseln, vielleicht zu trésten, sicher aber zu bessern.
So empfiehlt ein Predigthandbuch von 1322 dem Kanzelredner, die Seelen
der Zuhorer zu verlocken. Dabei konne er etwas Seltenes oder Kurioses
(subtile et curiosum) erzdhlen oder die Leute mit «exemplo terribile» er-
schrecken. Zwar verbot u.a. das Konzil von Sens (1528) den Predigern, das
Volk durch lustige Ammenmarchen zum schallenden Gelédchter anzuregen,
und das Konzil von Mailand (1565), unziemliche Fabeln vorzutragen, doch
verband sich auch im Barock das Erbaulich-Lehrhafte mit dem Unterhalten-
den, das «utile cum dulci».'*

Die Inschriftbdander in Unterschdchen weisen meistens eine — zum Teil
auch nur noch fragmentarisch erhaltene — Quellenangabe auf. Auch das ist
nichts Ungewdhnliches und hat nicht primér mit der Eitelkeit des Auftrag-
gebers zu tun, der seine Bildung und Belesenheit dokumentieren wollte.
Um die Gldubigen zu {iberzeugen, musste das beispielhafte Ereignis so er-
zdhlt werden, dass der Eindruck entstand, das Ausserordentliche und Wun-
derbare sei nicht nur einer Elite, nicht nur Klerikern und Adeligen vorbe-
halten, es kénne jedem Menschen zustossen."* Wichtig war der Anspruch
auf Wahrheit, der durch genaue Angaben von Zeit, Ort und Namen der
Handelnden erhoht wurde. Der Erzahler beruft sich selten auf eigene Visio-
nenerlebnisse, tritt aber dennoch als vertrauenswiirdiger Zeuge auf. Oft
spricht er in der ersten Person, beginnt den Bericht mit «audivi», ich habe
gehort, oder «legi», ich habe gelesen, nennt dann einen engen Freund, einen
Klostermitbruder, einen Augenzeugen, der dabei war oder zumindest je-
manden kannte, der dabei gewesen war. Fiir die mittelalterliche und barocke
Exempelliteratur ist es daher tiblich, dass der Autor zur Erhéhung der Glaub-
wiirdigkeit und zur Steigerung der Bedeutung die Quellen auffiihrt, was
nicht unbedingt heisst, dass er die betreffenden Werke auch tatséchlich in der
Hand gehabt hat. Zum Teil erwédhnt er ein besonders friihes Dokument, um
die Tradition, die Ehrwiirdigkeit zu verbtirgen; es tauchen auch Hinweise
auf Schriften besonders bertihmter Kirchenlehrer, Prediger oder Heiliger auf,
um das Gewicht der Aussagen zu erhéhen und den Inhalt zu legitimieren;
manchmal zitiert er ein neu erschienenes Erbauungsbuch vorwiegend je-
suitischer Provenienz, um die Aktualitdt unter Beweis zu stellen.'”

63



29 Die Bilder im Schiff doku-
mentieren anhand von Erziih-
lungen aus der Exempellitera-
tur die Wirksambkeit der gegen-
seitigen Hilfe der Lebenden und
der Toten. Das Opfer der Ehe-
frau (Brot, Wein und Licht)
rettet den verschiitteten Berg-
mann und ist zugleich Sinnbild
der Eucharistie, der wirksams-
ten Hilfe fiir die Armenseelen.

Den mittelalterlichen und barocken Predigern standen Exempelsamm-
lungen zur Verfiigung, eigentliche Handbiicher, in denen sie Wunderge-
schichten und beispielhafte Erzdhlungen zu bestimmten Festtagen, The-
menkreisen oder Schwerpunkten der Seelsorge heraussuchen konnten. Ei-
nes der bertihmtesten und bedeutendsten, das «Magnum Speculum Exem-
plorum», zog ich als Erstes zu Rate, um die Unterschidchener Bilder in die
Predigt- und Erbauungsliteratur einordnen zu kénnen. Das «Magnum Spe-
culum Exemplorum» basiert auf einer spatmittelalterlichen Exempelsamm-
lung, die im Umbkreis der «devotio moderna» entstanden war und von ei-
nem anonymen Autor 1481 unter dem Titel «Speculum Exemplorum» her-
ausgegeben wurde. Das Wort «Speculum», Spiegel, kommt seit dem 12.
Jahrhundert wiederholt in Titeln belehrender Schriften vor. In beispielhaf-
ten Erzdhlungen soll der Mensch sich selber und seine Situation erkennen
wie in einem Spiegel. Im mittelalterlichen «Speculum Exemplorum» glie-
dert der anonyme Sammler das reiche Materi-
al nach den Autoren in 10 Distinctionen. Wir

finden u.a. Geschichten aus den Werken Gre-
gors des Grossen, der Kirchenviter, des Beda
Venerabilis (673/674-735), Vinzenz von
Beauvais (um 1190-1264) (Speculum Historia-
le), Thomas von Cantimpré (um 1201-1263)
(Liber Apium), Caesarius von Heisterbach
(um 1180—um 1240) (Libri Miraculorum), aber
auch ein Kapitel mit eigenen Erfahrungen und
Erlebnissen. Ein alphabetischer Index nach
Stoffen erschliesst die Bestande. Die Untertei-
lung nach Autoren, nicht nach inhaltlichen
Kriterien, machte jedoch den Gebrauch trotz
Registern nicht eben einfach. Die Jesuiten, der
geschulte Orden der Gegenreformation, zu-
standig fiir die Ausbildung der Geistlichkeit
und die Didaktik der Seelsorge, legten das
Werk unter dem Titel «Magnum Speculum
Exemplorum» zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in erweiterter Form neu auf. Hinzu kamen vor

64

R _ure m m’b_ ST 2 p;u;Sr{]m Juu, 1
55 W R O Jlmﬁ me‘r f‘ﬁ{f: »f .
f fie S gopfect ilt o) ad iv — (Erstausgabe 1603) oder Heiligenviten des

$ngel Gnurf *ﬁ’f‘(‘it o Sk | e Laurentius Surius (Erstausgabe 1570-1575),

allem Beispiele von Jesuitenschriftstellern, et-
wa aus den «Flores Exemplorum sive Cate-
chismus historiale» des Antoine d’Averoult

r’j dem wir auch auf den Unterschiachener
29 Wandmalereien wieder begegnen werden.



Das Opfer der
Bergmannsfrau

Entscheidend fiir alle weiteren Ausgaben des «Magnum Speculum>» ist die
6. Auflage von 1618, die als Bearbeiter einen Johannes Major angibt. Neu
war, dass die Unterteilung nicht mehr nach Autoren, sondern nach Sachge-
bieten erfolgte und ein Index Catecheticus dem Prediger erméglichte, wie
in einem «Zettelkadstchen» unter bestimmten Stichworten die passenden
Geschichten fiir seine Sonntagspredigt oder Christenlehre herauszusuchen.
Das Werk wurde wiederholt neu aufgelegt."

Pfarrer Karl Josef Arnold, der eifrige Jesuitenschiiler, hat wohl das «Mag-
num Speculum Exemplorum» gekannt, gibt aber zu seinen Bildern stets an-
dere Quellen an.

Beginnen wir mit dem Bild vorne links (liturgisch rechts) (Abb. 29). Es
legt Zeugnis ab fiir die Glaubenswahrheit, dass Messopfer, Gebete und Op-
fergaben in wunderbarer Weise helfen und ganz direkt den Armenseelen im
Fegfeuer zugute kommen. Ein Priester steht in schwarzem Messgewand am
Altar — offenbar liest er eine Totenmesse. Eine Frau bringt einen Krug, Brot
und eine Kerze. Die andere Bildhélfte gibt einen Ausblick auf eine gebirgige
Landschaft. Ein Mann bearbeitet mit dem Hammer einen Felsen. Er tragt —
wie dies schon fiir die Grubenarbeiter im Mittelalter tiblich ist — einen hel-
len, knielangen Leinenkittel."” Oben erkennt man den gleichen Mann mit
Hut in einem Loch. Ein Engel verabreicht ihm eine Kerze, einen Krug und
einen Laib Brot, offenbar die gleichen Gaben, welche die Frau als Opfer in
die Kirche bringt. Der fragmentarische Text erldutert: «(...)ar ein Ertz=gr
(uep)p ein Felsen (...), / Vnd Thn ein gantz Jahr gfangen halt: / Das fiir Thn
g.opfert Liecht, vind Brod / Ein Engel bringt. Erhalt vom Todt. Petrus Ablas
(Abbas) Clun. de Miraculis sui temporis». Die Erzdhlung geht auf Petrus
Damiani (1007-1072), Prior von Fonte Avellana, Kardinalsbischof von Ostia
zurtick. Er war ein Verfechter der Kirchenreform, ein Bewunderer des Klos-
ters Cluny, auf sein Betreiben fithrte Abt Odilo von Cluny den Allerseelen-
tag ein.”” Bei ihm bringt eine Taube dem verschiitteten Bergmann das wohl-
schmeckende Brot. Etwa hundert Jahre spéter im «Liber miraculorum» des
Cluniazenser Abtes Venerabilis (1092 /94-1156) kommt eine Kerze dazu."
Im 13. Jahrhundert lasst sich die Bergmannsgeschichte, die sich diesmal
in der Diozese Trier abspielt, in der bertihmten Exempelsammlung des
Zisterziensers Caesarius von Heisterbach nachweisen.”” Populdr wurde sie
jedoch dank ihrer Aufnahme in das dusserst beliebte und in zahlreiche
Volkssprachen tibersetzte Werk «Legenda aurea» des Jakobus a Voragine
(1228/ 30-1298)." Jakobus, Dominikaner, Provinzial der Ordensprovinz
Lombardei und Erzbischof von Genua, verfasste nicht nur eine Chronik
von Genua, sondern auch Predigtsammlungen und Heiligenviten. Sein
Hauptwerk, die Legenda aurea, schopft aus verschiedenen Quellen und
fasst das reiche Material zu einer Gesamtschau des Kirchenjahres zu-

65



30 Der Bischof sieht im Traum,
wie ein Knabe durch Gebete sei-
ne Mutter aus dem Fegfeuer
befreit.

sammen.' 1481 wurde die Erzdhlung ins «Speculum Exemplorum» inte-
griert, wobei die Frau nun zusdtzlich zu Brot und Kerze einen Krug Wein
opfert, sie taucht im «Magnum Speculum Exemplorum» und in zahlreichen
barocken Predigten- und Exempelsammlungen auf, u.a. auch beim berithm-
ten Prediger Abraham a Santa Clara oder in einem Werk jesuitischer Prove-
nienz mit dem Titel «Dess Fegfeurs A.B.C.» ™ Die Ortsangaben wechseln in
all den Biichern, der Inhalt bleibt sich im Wesentlichen gleich: Ein Berg-
mann wurde verschiittet. Seine Frau liess tdglich fiir ihn eine Messe lesen
und opferte Brot und Wein, oft auch zusétzlich eine Kerze. Nur einmal un-
terliess sie es — und das ist fiir die Erzdhlung wichtig, denn diese Unterlas-
sung bringt den Beweis, dass die Rettung ihres Mannes einzig und allein
auf ihren Opfergaben beruhte. Als ndmlich der Grubenarbeiter nach einem
Jahr gerettet wurde, erzdhlte er, ein Engel habe ihm tédglich — ausser einem
einzigen Mal — Brot, Wein und Licht gebracht. Nattirlich existieren zahlrei-
che Varianten. Ublicherweise erscheint der Frau auf ihrem Weg zur Kirche

der Teufel, der ihr sagt, sie habe sich verspétet,

die Messe sei schon langst beendet, worauf
sie umkehrt. Clemens von Burghausen (1693-
1732/34), ein Regensburger Barockprediger
aus dem Orden der Kapuziner, berichtet, wie
die Frau durch grosse Schneemassen am
Kirchgang gehindert wird. Man findet den
Bergmann nach einem Jahr gesund und mun-
ter, jedoch mit abgefressenen Fingern, denn er
hatte wunderbarerweise jede Woche Brot er-
halten, nur einmal nicht, so dass der Hunger
ihn trieb, die Finger abzunagen. Die Predigt
des Clemens von Burghausen betont die Be-
deutung der Eucharistie zur Sicherung des
Seelenheils und endet wie folgt: «Ach sehet ihr
Christliche Hertzen, wie die arme Seelen im
Fegfeur mit glithenden Kohlen tiberschiittet,
nit ein, sondern mehr Jahr von entsetzlichen
Hunger nach dem Brod des Lebens gequalet
seynd, bringet dann durch die Hand den Ar-

men ihre Labung: dann refrigeria animarum

: } o ue&et
e

66

mufbeutiﬁ off Setof \Soff g bt
\S‘(tf \)ulbemcﬁﬁuuel fi auijs)uc[;)t

sunt eleemosyne»."*

Dass Exempel und Predigten vom ver-
schiitteten Grubenarbeiter im Kontext mit
dem Armenseelenkult stehen, {tberrascht
nicht. Als Folge von Berichten tiber biissende

30 und klagende Seelen im Atna fithrte Abt Odilo

bt citf e e, .

e fnab;



Der Traum des Bischofs

von Cluny zu Beginn des 11. Jahrhunderts den Armenseelentag ein (vgl.
S.17), und der christliche Volksglaube verlegte — wie andere Religionen — die
Unterwelt, das Fegfeuer, die Hélle ins Berginnere. Die Opfergaben der Frau,
Brot und Wein, verweisen auf das Messopfer, das als die méachtigste Hilfe fiir
die Biissenden im Purgatorium gilt. Dass das eucharistische Brot nicht nur
der Seele als geistige Speise dient, sondern auch den Leib in wunderbarer
Weise erndhren kann, dokumentieren mittelalterliche Exempel und Legen-
den, die stark im Volksglauben verwurzelt sind.” So soll sich Bruder Klaus
zehn Jahre lang ausschliesslich durch die Kommunion erndhrt haben. Zu
den eucharistischen Gaben Brot und Wein kommt die Lichtspende, die Ker-
ze, die bei allen «rites de passage» — Taufe, Firmung, Hochzeit, Tod — eine
grosse Rolle spielt."™

Das folgende Bild ist durch eine Mauer aus sorgféltig behauenem Qua-
derwerk in einen Innen- und einen Aussenraum unterteilt (Abb. 30). Rechts
sitzt ein Bischof in vollem Ornat schlafend an einem Tisch. Seine Stellung
als Kirchenfiirst ist durch den Baldachin hervorgehoben, ein altes Ehrenzei-
chen, das in barock-dramatischem Schwung sein Haupt tiberw6lbt. Den
Kopf hat er auf die linke Hand gesttitzt, die Rechte halt den Krummstab.
Die Sicherheit in der Komposition, aber auch die fein modellierten Gesichts-
zlige zeigen, dass der Maler tiber ein betrachtliches Kénnen verfiigte und
vermutlich eine grafische Vorlage benutzte.” Der Bischof trdumt. Das
Phanomen des Traumes ist raffiniert als Spiegel dargestellt — ein Motiv, das
sich tiber Jahrhunderte hinzieht bis hin zur Tiefenpsychologie: der Traum
als Spiegel des Unbewussten, als Spiegel der Seele, als Spiegel des Zukiinf-
tigen und des Vergangenen. Er gibt die gegentiberliegende Szene véllig kor-
rekt seitenverkehrt wieder: Auf einem Friedhof, der durch eine Mauer und
eine Kirche oder ein Beinhaus begrenzt ist, kniet ein Knabe vor einem Grab
und betet. Seine Kleidung entspricht der Mode um 1700: ein schlichter,
brauner Rock, der in der Taille gegiirtet ist, kurze Pumphosen, braune
Striumpfe. Gross und bedeutungsschwer hiangt der Rosenkranz von seinen
gefalteten Handen herunter. Jenseits der Kirchhofmauer steht der gleiche
Knabe in freier Landschaft mit einer Stadtvedute im Hintergrund. An einer
Rute zieht er eine nackte Frauengestalt an einer Angel, die die Form eines
Ankers hat, aus den Flammen, die aus einem Loch in der Erde hervorziin-
geln. Die Inschrift halt fest: «Fiir (?) (...) muetter batt atff dem grab / Sie
vom Fegfetiwr Erlost ein Knab; / Das dem Bischoff zeigt Gott im gsicht: /
Mit Gildem Angel sie atiszicht». Die Quellenangabe fehlt oder ist zerstort.
Das «Magnum Speculum» erzihlt die Geschichte: Ein Bischof traumt, dass
ein Knabe mit einer goldenen Rute und einer silbernen Leine eine schone
Frau aus dem Feuer zieht. Den gleichen Knaben sieht er spéter betend vor
einem Grab. Auf seine Frage hin, erklart das Kind, dass es regelmaéssig fiir

67



31 Der Fegfeuerkult stiess bei
den Reformatoren auf heftige
Kritik, die sich auch in satiri-
schen Flugbliittern und Propa-
gandaschriften iusserte. Die
«Histoire de la mappe-monde
papistique» des Genfer
Druckers Frangois Perrin mo-
kiert sich iiber die «Lustorte des
Papstes», zu denen auch das
Fegfeuer gehort, aus dem gegen
teures Geld Seclen gefischt wer-
den (1566 und 1567).

68

die Seele seiner verstorbenen Mutter das Vaterunser und das Miserere bete.
Da erkennt der Bischof, dass die Frau durch die Gebete ihres Sohnes aus
den Fegfeuerqualen befreit worden ist — sie wurde gleichsam als gereinigte,
schone Seele herausgezogen — und dass die goldene Rute nichts anderes als
das Vaterunser, die silberne Leine aber das Miserere war.'® Die Geschichte
findet sich auch beim wortgewaltigen Prediger Abraham a Santa Clara.’!
Dass die Beziehung zum Jenseits tiber den Traum geschieht, dass die Toten
den Lebenden im Traum erscheinen, um von ihren Qualen zu berichten,
Hilfe zu erflehen, die Einhaltung der tiblichen Rituale oder Versprechen zu
fordern, die Sterbestunde anzukiinden, zur Busse zu mahnen, kommt in
der mittelalterlichen Exempelliteratur immer wieder vor, obwohl Wach-
erscheinungen eher haufiger sind. Schon Petrus Venerabilis betont seine
Skepsis gegeniiber Traumen, die oft nichts anderes als vom Teufel gesandte
Trugbilder seien.” Das Fischen von Seelen ist in seiner Bildhaftigkeit ein be-
liebtes Motiv und geht auf die Bibel zurtick. Als Jesus seine 6ffentliche Lehr-
tatigkeit aufnahm, ging er am galildischen See entlang. Da sah er zwei Brii-
der, Petrus und Andreas, die ihre Netze auswarfen: «Sie waren ndmlich Fi-
scher. Und er sprach zu ihnen: <Kommt, folget mir nach, und ich werde euch
zu Menschenfischern machen>» (Mt 4, 18-19; Mk 1, 16—-17). Eine bildliche
Darstellung von Armenseelen, die aus den Flammen geangelt werden, zeigt
die Illustration einer protestantischen Propagandaschrift, die in boshaft sa-
tirischen Bildern den Fegfeuerglauben der katholischen Kirche geisselt
(Abb. 31). Das beim Genfer Drucker Francois Perrin 1566 und 1567 verlegte

pa.

Gain, Baflesde Mefles (ol 2,
i & Vefpres. -

32



Die Vision der Maria von
Oignies

32 Gemiiss der Vision der Ma-
ria von Qignies muss eine
fromme Ehefrau trotz seliger
Sterbestunde fiir ihren Mann
stellvertretend im Fegfeuer
Busse leisten, bis sie durch das
Gebet ihrer Tochter erlost wird.

Werk «Histoire de la mappe-monde papistique» schmiht in 16 Holzschnit-
ten das Papsttum, das sich durch die guten Werke maésten lasst. Einer der
Lustorte des Papstes ist das Fegfeuer. Es besteht aus einem Turm, in dem
die Seelen hinter vergitterten Fenstern brennen. Darum herum zieht sich ei-
ne Mauer und ein Burggraben, der mit Feuer gefillt ist, in dem die Ar-
menseelen brennen. Heilige mit oder ohne Tierkopfe, namentlich die Or-
densgriinder Benediktus, Dominikus und Franziskus, angeln eifrig Seelen,
die sie — ein hiibsch beobachtetes Detail — wie bei Fischern tiblich in Kérb-
chen deponieren, die am Gurt befestigt sind. Vor der Festung wird aufge-
zeigt, wie kduflich das Seelenheil bei den Katholiken ist. Auf dem Markt des
2. Novembers (Allerseelen) halten Handler, auch sie satirisch gekennzeich-
net durch Tierkdpfe, ihre Ware feil. So verkauft etwa der schlaue Fuchs dem
dummen Ochsen Kerzen, was auf die Bedeutung des Lichtes und der
Lichtspenden im Armenseelenkult hinweist, wie wir es aus der Geschichte
des verschiitteten Bergmannes kennen.'®

Das hinterste Bild der Evangelienseite hat mir einiges Kopfzerbrechen
bereitet, da es nicht zum Geschichtenrepertoire meiner Jugend gehort und
Quellenangaben fehlen (Abb. 32). Rechts wird dem Betrachter durch eine
geoffnete Wand Einblick in einen Innenraum gewahrt. Klassische Architek-
turmotive — Eckpilaster, gekropftes Gesims —lassen die Benutzung einer gra-
fischen Vorlage vermuten, decken aber auch in der Gestaltung des Plétt-
chenbodens und des schrig in den Raum gestellten Bettes Unsicherheiten in
der Handhabung der Perspektive auf. Im Bett liegt, leicht aufgerichtet und
durch ein gestreiftes Kissen gesttitzt, eine sterbende Frau mit gefalteten
Handen. Petrus, der Schliisseltréiger, und eine jlingere weibliche Heilige ste-
hen ihr bei. In einem Anbau im Hintergrund sitzt ein Mann mit Turban am
Tisch. Draussen im Freien steht Christus mit einer Schaufel vor einem Grab.
Dartiber lodern Flammen, in denen eine nackte Frauengestalt mit ausge-
breiteten Armen — also eine erloste Seele — emporsteigt. Von der Inschrift
sind folgende Fragmente zu entziffern: «(...) (P)etter stehnd / (...) End /
(C)hristas sie Begrabt, doch sehr brént: / Weils sie s. Mans Unrecht nit alls
gwent». Das «Magnum Speculum» erzéhlt eine Vision der Maria von Oig-
nies, die mit diesem Bild in Zusammenhang stehen kénnte: Eine Witwe hat-
te ihre Tochter vorbildlich erzogen und fiir den himmlischen Brautigam in
heiliger Jungfraulichkeit bewahrt. Sie hatte ein so heiligmaéssiges Leben ge-
fithrt, dass Petrus an ihr Sterbebett trat, um sie zu stirken. Ja sogar die Mut-
tergottes eilte herbei, um der Todkranken Kiithlung zuzufiacheln. Christus
selber erschien, um die Frau zu beerdigen. Ein heilsameres Sterben ist wohl
kaum moglich. Ein Grossaufmarsch der méchtigsten Fiirbitter tiberhaupt
wird inszeniert: Gottessohn, Gottesmutter, Petrus, der Stellvertreter Christi
auf Erden, dem die Macht zu binden und zu I8sen tibertragen wurde und

69



70

der im Volksglauben die Seelen der Verstorbenen am Himmelstor erwartet,
treten auf — und doch miissen die T6chter erfahren, dass ihre Mutter im Feg-
feuer leidet, weil sie ihren Gatten nicht daran gehindert hatte, heimlich - al-
so im Hinterzimmer — von Gott verbotene Geschifte, v.a. Wucherei, zu be-
treiben.' Die Schuld der Frau bestand also nicht im aktiven bésen Tun, im
Stindigen, sondern im passiven Gewdhrenlassen. Das «Magnum Specu-
lum» gibt als Quelle die «Vita Mariae Oigniacensis» des Jacob von Vitry an.
Der Augustinerchorherr Jakob von Vitry (1160/70-1240), Bischof von Akko
in Paladstina, Kardinalbischof von Tusculum, war ein bedeutender Theolo-
ge, Kdmpfer gegen die ketzerischen Albigenser und einer der ersten Predi-
ger, die ihre Kanzelreden mit Exempeln ausschmiickten.'™ Er wirkte als
geistlicher Vater der Begine und Mystikerin Maria von Oignies (Willem-
burg) (1177-1213). Kurz nach ihrem Tod schrieb er um 1215 ihre Lebensge-
schichte nieder, die im 16. Jahrhundert der gegenreformatorische Jesuiten-
schriftsteller Laurentius Surius (1522-1578) in sein Werk «De probatis sanc-
torum historiis» aufnahm.'® Zwei Aspekte fallen in dieser Vita auf: die hdu-
figen Ermahnungen an die Adresse der Reichen, Wucherer und Kaufleute
und die Armenseelenvisionen. Ausfiihrlicher als im «Magnum Speculum»,
dasja als Predigtkompendium nur knappe Grundlagen zur Verfligung stel-
len will, die jeder Prediger nach Bedarf ausbauen kann, wird in der Vita der
Maria von Oignies die Geschichte der Witwe erzahlt.'” Dass Witwen ftir ih-
re verstorbenen Ehemanner beten, ja stellvertretend Busse leisten miissen,
entspricht christlicher Tradition. Die Solidaritdt der Ehegemeinschaft, die
eheliche Verbindung, hatte bis ins Jenseits hintiber dem gegenseitigen Heil
zu dienen.” In den Exempla sind es jedoch praktisch immer die verstorbe-
nen Ehemanner, die ihren Witwen erscheinen, um die Beachtung ihres letz-
ten Willens, Gebete, Messstiftungen, Almosenspenden, Wiedergutmachung
begangenen Unrechts oder stellvertretende Busse zu fordern. Dies wird ei-
nerseits mit der mannlichen Erbfolge erklart, die vor allem im Hinblick auf
den der Kirche vermachten Besitz von Bedeutung ist. Der tote Gatte er-
scheint, um die Witwe an ihre Pflichten gegentiber der Kirche zu erinnern.
Die Frau ihrerseits blieb Teil ihrer angestammten Familie. Sie gebar der Fa-
milie ihres Mannes Kinder, kehrte jedoch, wenn sie verwitwet war, oft in die
Familie ihres Vaters zurtick, die dann einen Teil der Verantwortung fiir ihr
Seelenheil im Jenseits zu tibernehmen hatte.'” Die verwitwete Frau stand
vor der Alternative einer Wiederverheiratung oder des Riickzugs ins Kloster
oder in ein Leben der Entsagung und des Gebets.” Wegen der Idee der Un-
aufloslichkeit der Ehe — auch tiber den Tod hinaus — wird in den Exempeln
die Entsagung hoher gewertet, die Wiederverheiratung zum Teil scharf ver-
urteilt. Als Beispiel der stellvertretenden Busse wird immer wieder ein Exem-
pel von Caesarius von Heisterbach angefiihrt. Eine Witwe aus Liittich be-
wirkte beim Papst fiir ihren Ehemann, dem wegen Wucherei ein christliches



Begridbnis verwehrt worden war, ein Grab auf einem geweihten Friedhof.
Weil sie sich als «Teil des Koérpers ihres Gatten» fiihlte, tibernahm sie stell-
vertretend die Bussleistung und liess sich im Grabmal einmauern, um fiir
ihn zu beten. Zweimal erschien ihr der Verstorbene, das erste Mal, um sie
anzuflehen, im Gebet fortzufahren, das andere Mal, um ihr die Erlésung
aus dem Fegfeuer zu verkiinden.”* Daneben existieren auch Berichte, dass
sich eine junge Witwe zur Wiederverheiratung verleiten liess, obwohl sie
ihrem Gatten ewige Treue geschworen hatte. Der Tote kehrte zurtick und
schlug ihr den Schddel ein.”

Haufiger als Hilfeleistungen zwischen lebenden und verstorbenen Ehe-
gatten sind jene zwischen Eltern und Kindern.”” Im frithen und hohen Mit-
telalter pflegte vor allem der Adel die Solidaritdt zwischen den Generatio-
nen durch die familiale Totenmemorie, die er hdufig den Klostern tibertrug.
Unter dem Einfluss der Bettelorden, die durch ihre Predigten Busspraxis,
Fegfeuerglauben und Ablasswesen forderten, wurde im Spédtmittelalter die
Totenmemorie popularisiert und von andern Standen adaptiert. Sie war Teil
der kirchlichen Heilsokonomie, des heiligen Tauschhandels von irdischen
mit himmlischen Giitern. Dieser Handel, «sacrum commercium», beruhte
auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit. Lebende und Tote waren Schuldner
und Glaubiger zugleich. Stiftende gedachten ihrer Eltern, die ihrerseits die
Aufgabe hatten, nach der Erlésung aus dem Fegfeuer fiir ihre Kinder Fir-
sprache vor Gott einzulegen. Eingeschlossen in diese vertikale Beziehung
waren auch die folgenden Generationen, primar die Nachkommen der Stif-
ter, die ebenfalls fiir das jenseitige Heil ihrer Eltern sorgen mussten. Oft war
die Erbberechtigung an die Verpflichtung zum Unterhalt von Seelgerdten
gebunden. Kinder mussten fiir die von ihren Eltern errichteten Jahrzeitstif-
tungen und Vergabungen enorme finanzielle Leistungen erbringen, die sie
oft an den Rand des Ruins gelangen liessen. Interessanterweise waren die
effektiv gelebten sozialen Beziehungen, die Bereitschaft zur Hilfe und Un-
terstiitzung zwischen den lebenden Generationen oft viel schwécher ausge-
bildet als der Glaube an die gegenseitige Verantwortung zwischen Leben-
den und Toten innerhalb des «religiésen Familienverbandes». Neben der
Blutsverwandtschaft, der familialen Verwandtschaft, die auch die Taufpa-
ten einschloss, existierten ebenso bindende spirituelle Verwandtschaften
wie Monchsgemeinschaften, Bruderschaften etc.” Zahlreiche Exempla be-
tonen die moralische Verpflichtung, an erster Stelle fiir Eltern oder Kinder,
an zweiter Stelle fiir Ehegatten Jahrzeiten einzurichten oder durch Gebete,
Almosen und Messstiftungen fiir deren Seelenheil zu sorgen."””

2.2.3 Die kollektive Totenmemorie und die dankbaren Toten (Epistelseite)
Die Bilder auf der linken Seite des Beinhauses von Unterschdchen stehen
ganz im Zeichen der familialen Totenmemorie: das Opfer der Bergmanns-

71



72

frau, die stellvertretende Busse der Witwe, das Gebet des Sohnes. Die Wand-
malereien auf der gegentiberliegenden Seite widmen sich dagegen der kol-
lektiven Totenmemorie fiir alle auf dem Friedhof Begrabenen, fiir all jene,
die sich keine Jahrzeit- oder Altarstiftungen, kein Seelgerit, keine Toten-
messen und Almosenvergabungen zur Sicherung ihres Seelenheils leisten
konnten, fiir jene, die keine Angehorigen hatten, die ihrer im Gebet gedach-
ten. Seit dem 12. Jahrhundert hduften sich die Diskussionen, ob Reiche
schneller als Arme Befreiung aus dem Fegfeuer fanden, da fiir sie neben den
allgemeinen auch besondere Messen gelesen wiirden. Nach Petrus Lombar-
dus (1095/1100-1160) erwarteten den Reichen wegen der zusétzlichen Mit-
tel zwar keine vollere, aber schnellere Lossprechung. Auch die spateren
Messlehren hielten am besonderen Wert der Privatmesse und am Heilsan-
spruch ihrer Stifter fest, obwohl sie auch den Nutzen der 6ffentlichen Messe
fiir alle Seelen im Fegfeuer, derer sonst niemand gedachte, weiterhin gelten
liessen. Verschiedene Theologen — u.a. der Scholastiker Duns Scottus (gest.
1308) — vertraten die Meinung, der Wert der Messe sei begrenzt, das durch
sie erwirkte Gut (bonum certum) lasse fiir den Einzelnen um so weniger
tibrig, je mehr daran teilhédtten. Wenn eine einzige Messe fiir alle ausreichen
wiirde, wére das Fegfeuer nicht so tibervoll. Zwar versuchte Thomas von
Aquin am Gleichnis vom Pfennigopfer der Witwe zu zeigen, dass nicht die
Grosse des Opfers, sondern die Gesinnung ausschlaggebend sei, doch blieb
die Theorie bestehen, dass das besondere Totengedenken Vorrang tiber das
allgemeine habe, was die Stiftung privater Altdre und Messen forderte. Die
wachsende Zahl der Privatmessen, die von den Kirchen und Klgstern kaum
mehr zu bewaltigen war, begann jedoch, die Memorialpraxis zu verandern.
Viele éltere Stiftungen wurden zu einem gemeinsamen Gedéchtnis zusam-
mengelegt. Dadurch wurde der Verstorbene einer anonymen Masse ein-
verleibt, was zur Lockerung der sozialen Bindungen zwischen Lebenden
und Toten beitrug. Im Spatmittelalter standen sich also zwei verschiedene
Tendenzen gegentiber. Auf der einen Seite sind die immer aufwéndigeren
Seelgerdte zu nennen, welche das personliche Seelenheil und das indivi-
duelle Totengedéachtnis sichern sollten, auf der andern Seite mehrten sich
im Zuge der Kommunalisierung auch Stiftungen fiir das Kollektiv, zum
Wohl einer ganzen Gemeinschaft. Bei den kollektiven oder «gemeinen»
Jahrzeiten gedachte man nicht nur der Wohltéter einer Kirche, die Memoria
umschloss vielmehr alle in geweihter Erde Ruhenden, die Begtiterten und
die namenlosen Armen. Diese kollektiven Fiirbitteleistungen starkten den
Zusammenhalt nicht nur zwischen Lebenden und Toten, sondern auch —
trotz grossen sozialen Unterschieden — das Gemeinschaftsgefiihl zwischen
den einzelnen Standesgruppen einer Pfarrei. Vertreter der Oberschicht stif-
teten Armenseelenaltdre und -pfriinden im Sinne des Gemeinwohls. Sie
setzten sich dadurch fiir die Allgemeinheit ein, das heisst fiir die Gesamt-



heit der lebenden, verstorbenen und kiinftigen Mitglieder der Gemein-
schaft, und verpflichteten im Sinne der «communio sanctorum» die anony-
me Masse der Armenseelen nicht nur zur Dankbarkeit gegeniiber ihnen,
den eigentlichen Wohltitern, sondern gegentiber der ganzen Pfarrei, der
stadtischen oder dorflichen Gemeinschaft, der sie einst angehort hatten.”
Die Gegenreformation verstdrkte das Bestreben, auch minderbemittelten
Gldubigen Suffragien (Werke der Frommigkeit) zuzusichern, welche der
stindentilgenden Kraft der Privatmessen gleichkamen. Unter Berufung auf
Papst Gregor den Grossen initiierte Papst Gregor XIII. (1572-1585) die fiir
die Toten privilegierten Altare. Sie wurden mit dem «fiir alle Tage auf ewig»
verliehenen Recht ausgestattet, dass jeder, der an einem solchen Altar eine
Messe feiert oder feiern ldsst, jeweils eine Seele aus dem Fegfeuer befreit,
d.h., durch die Bezahlung einer Messe wurde einem Verstorbenen nach frei-
er Wahl ein vollkommener Ablass gewihrt. Der fiir alle Toten privilegierte
Altar stellte daher ein gemeinntitziges Gegenmodell zum privaten Famili-
enpatronatsaltar dar."””

Die Haufung der Memorialstiftungen und die andauernde hihere Be-
wertung der Privatmessen fiithrte mancherorts zu einer Zweiteilung des
Klerus, zu einer Spezialisierung und sozialen Schichtung der Geistlichkeit.
Die einen Priester waren fiir die Seelsorge der Lebenden zustandig, hatten
in der Regel die besseren Pfriinden inne und verfiigten tiber ein hoheres So-
zialprestige. Die anderen wirkten fiir das Seelenheil der Verstorbenen. Sie
waren haufig schlechter ausgebildet und besetzten die gering dotierten Al-
tar- und Kaplaneipfriinden «sine cura». Die Auseinandersetzung um die
Wertung des Dienstes an den Lebenden oder an den Toten hinterliess auch
in der Exempelliteratur Spuren. Es existieren Berichte tiber einen Priester,
der abgesetzt wurde, weil er nur die Totenmesse las, andere jedoch erzidhlen
von einem Bischof, der einem einfachen Priester verbieten wollte, die To-
tenmesse zu zelebrieren, worauf die Armenseelen ihm mit einer harten Be-
strafung drohten. Einem Ménch, der unter Vernachladssigung des tédglichen
Officiums stets nur das «officium defunctorum» betete, standen nach dem
Tod Maria und erldste Seelen vor dem Gericht bei.'”

Noch etwas unterscheidet die beiden Kapellenseiten. Wihrend bei den
drei Exempeln auf der Evangelienseite die Verstorbenen als Armeseelen im
Fegfeuer bzw. im Berginnern leiden und der Unterstiitzung der lebenden
Verwandten bediirfen, um Linderung und Verkiirzung der Strafen zu erlan-
gen, haben wir es auf der Epistelseite mit Toten zu tun, die auf die Erde
zurtickkehren, sei es, um Hilfe zu erflehen oder Hilfe zu leisten. Sowohl in
theologischen Schriften, in der Visionen-, Exempel- und Erbauungslitera-
tur, wie in den Sagen werden verschiedene Griinde fiir die Wiederkehr der
Verstorbenen genannt: Die Toten miissen ihre Strafe am Ort des Vergehens
biissen; sie erscheinen den Lebenden, um um Hilfe zu bitten oder die Hin-

73



74

terbliebenen aufzufordern, den tiblichen Totenkult korrekt abzuwickeln,
Testamente und Versprechungen einzuhalten, also Messstiftungen, Gebete,
Almosenspenden, Altarstiftungen und Vergabungen aller Art dem Wunsch
des Verstorbenen entsprechend zu vollziehen; sie kommen, um die Hin-
terbliebenen zu warnen, zur Umkehr und Busse zu bewegen, den Tod an-
zukiinden oder vom Jenseits zu berichten; sie nehmen Gestalt an, um ihren
Wohltitern tatkréftig beizustehen.

Die Vorstellung der Gegenwart der Toten hat eine lange Tradition. Sie
wurzelt in der Annahme, dass die sozialen, rechtlichen und wirtschaftli-
chen Beziehungen zwischen den Lebenden und Toten Bestand haben und
fortwirken. Von der Antike tiber das Mittelalter bis zur Aufklarung um 1800
blieb der Tote als Person, als Rechtssubjekt und als Subjekt von Beziehun-
gen in der weltlichen Gesellschaft und als Glied der «communio sanc-
torum» in der religiosen Gemeinschaft prasent. Der Wandel, die Trennung
der Lebenden und der Toten, vollzog sich nicht schlagartig, sondern begann
tendenziell bereits in den Zeiten der grossen Pestepidemien, als man sich
gezwungen sah, Friedhéfe auch ausserhalb der Stadtmauern anzulegen.”

Bereits Augustinus beschaftigte sich mit dem Totenkult und dem Er-
scheinen von Verstorbenen in Traumen, dem er jedoch kritisch gegentiber-
stand. Es seien weder die Leiber noch die Seelen der Toten, die den Schla-
fenden aufsuchen, sondern nur ein «Abbild». Die Toten selber hitten keine
Kenntnis davon, so wie Lebende, die andern in Traumen erscheinen, nichts
davon wiissten." Diese Lehre wurde von verschiedenen Theologen durch
das ganze Mittelalter hindurch vertreten. Als einflussreicher erwies sich das
Konzept von Papst Gregor dem Grossen (um 540-604), dem wir schon im
Zusammenhang mit der Konsolidierung der Fegfeuerlehre begegnet sind.
Er widmete das 4. Buch seiner «Dialoge mit dem Diakon Petrus» den «Letz-
ten Dingen» und dem Schicksal der Seele im Jenseits. Er beschreibt, wie ein-
zelne Verstorbene ihre Siinde auf dieser Welt am Ort ihres Fehltritts abbtis-
sen miissen. Sie konnen dort den Menschen erscheinen, um Gebete und
Messen fiir ihr Seelenheil zu erflehen.” Im 11. und 12. Jahrhundert setzte
vor allem in der monastischen Literatur eine wachsende Flut von Berichten
tiber Totengeister ein, was die wachsende Bedeutung der Klgster, vor allem
Clunys, tiir das Totengedenken belegt." Die Idee der Verbiissung der Strafe
auf Erden wurde in der Scholastik zwar diskutiert, aber als eher unwahr-
scheinlich angenommen.

Die mittelalterliche Theologie erlaubte es den Armenseelen jedoch wei-
terhin, fiir kurze Zeit aus dem Fegfeuer aufzusteigen, um ihre Pein zu schil-
dern und Beistand zu erflehen. Die reiche mittelalterliche und barocke Mi-
rakel-, Exempel- und Visionenliteratur ist voll von solchen Berichten. Sie
sind — neben vorchristlichen Traditionsstrangen — eine der Wurzeln, aus de-
nen die Volksliteratur schopfte. Gespenstererscheinungen, Geister von Ver-



Die Messe des Nikolaus
von Tolentino

storbenen, die am Ort ihres Vergehens wandeln miissen, gehGren zu den be-
liebtesten Sagenmotiven."

Allgemein sind die zurtickkehrenden Toten den Lebenden wohlgesinnt,
sie kommen ja meistens, um um Hilfe zu bitten. Nur wenn die Hinterblie-
benen es unterlassen haben, den Totenkult ordnungsgemaéss zu vollziehen
und ihre Versprechungen einzuhalten, fordern sie mit Nachdruck das ihnen
zustehende Recht und konnen dabei aggressive Ziige annehmen. Als Er-
kldrung wird zum Teil das Nachleben vorchristlicher Glaubensauffassun-
gen angefiihrt, welche die Gefdhrlichkeit der wiederkehrenden Toten, die in
der Literatur auch «lebende Leichname» heissen, betonen. Andere Forscher
lehnen diesen Ansatz ab und heben die Verbundenheit der Lebenden und
der Toten in der christlichen Theologie und Glaubenspraxis hervor." Es
wird auch darauf hingewiesen, dass beim Ubergang des Motivs der wie-
derkehrenden Toten aus der christlichen Erzadhltradition in die Volkslitera-
tur, aus den Exempeln und Legenden in die Sagen, der feindliche Aspekt
verschirft wurde. Die Toten der Sage gehdren — im Gegensatz zur christli-
chen Legende — nicht zur «familia Dei», zur «communio sanctorums». Sie
kehren oft als gefdhrliche Gespenster, im schlimmsten Fall als Nachzehrer'™
oder als wildes, ruheloses Totenheer zurtick. Das fromme Erschauern der
christlichen Erzdhlung, das «Fascinans», wendet sich dann vermehrt zum
Grauen, zum «Tremens».'®

In Unterschidchen betont das hinterste Bild rechts vom Eintretenden ein-
mal mehr die Wirksamkeit des Messopfers (Abb. 33). Ein Priester steht am
Altar und schaut hintiber zu einer nackten Frauengestalt, die mit einer
Hand auf die Leidenden im Fegfeuer hinweist, die andere mit einer Geste
des Mitleidens auf die Brust legt. Sie spricht mit einem Mann in langem Ge-
wand, der entsetzt die Arme hebt. Die Armenseelen flehen mit bittend er-
hobenen Armen und einem Spruchband «Erbarme dich unser» um Hilfe,
wihrend im Hintergrund einige erlést emporschweben." Die fragmentari-
sche Inschrift lautet: «(...) s fegfetiwr er erkent; / (...) dram ein Wachen Maéss
Lisst / (...) ardiirch vil Seelen hat erl@st. / Suri. in Vita 10. sept.» Am 10. Sep-
tember wird das Fest des hl. Nikolaus von Tolentino gefeiert (gest. 1305, ka-
nonisiert 1446). Er ist in der Regel als Augustinereremit dargestellt. Der
Priester, der im Unterschdchener Bild die Messe liest, ist durch die Tonsur
als Ménch gekennzeichnet, ebenso der Mann, der einen entsetzten Blick auf
die Armenseelen wirft. Nikolaus von Tolentino wurde besonders vom 16.
bis 18. Jahrhundert stark verehrt und gilt als Patron der Armenseelen. Der Je-
suit und engagierte Gegenreformator Laurentius Surius verherrlicht in sei-
nem siebenbandigen Werk «De probatis Sanctorum Historiis» das vorbild-
liche Leben der Heiligen, die durch zahlreiche Wunder die Macht und den
Glanz des wahren Glaubens verkiinden. Er beschreibt in der Vita des hl. Ni-

75



76

kolaus von Tolentino, wie der Augustinerchorherr in der Nacht vor dem
Sonntag, da er das Hochamt zelebrieren sollte, eine Vision hatte. Die Seele
eines Verstorbenen, den er gekannt hatte — auf unserem Bild ist es eine nack-
te Frauengestalt, die Seele (anima) ist ja weiblich —, klagte, er sei zwar nicht
zur Holle verdammt, erdulde aber die Qualen des Fegfeuers. Nikolaus solle
die Messe fiir die Verstorbenen fiir ihn lesen, damit er und die andern Ar-
menseelen erlost wiirden. Nikolaus antwortete, Gott kénne ihm und den
andern helfen. Er aber sei verpflichtet, am Sonntagmorgen das feierliche
Hochamt zu zelebrieren, er konne unmdglich die Totenmesse lesen. Da lud
ihn der Geist ein, mit ihm ins Fegfeuer zu kommen und die Qual der Ar-
menseelen zu betrachten, die hier ihre Strafe verbtissten und die ihn ge-
schickt hétten. Nikolaus folgte ihm und sah eine ungeheure Anzahl von See-
len im Feuer brennen. Sie flehten in an: Erbarme dich unser, wir erwarten
deine Hilfe. Wenn du fiir uns die Messe liest, wird ein grosser Teil von uns
aus den Qualen erlost. Nikolaus war erschiittert und weinte. Als er erwach-
te, eilte er zum Prior und erhielt die Erlaubnis, am Sonntag und die ganze
Woche iiber tiglich die Totenmesse, die «missa pro defunctis», zu lesen und



33 Nikolaus von Tolentino
rettet durch seine «Messe fiir
die Verstorbenen» zahlreiche
anonyme Armeseelen aus dem
Fegfeuer.

34 Das Heer der Armenseelen
steht ihrem Wohltiiter Eusebius
im Kampf gegen den Angreifer
Ostorgus bei.

Eusebius, Ostorqus
und die Waffenhilfe der
Armenseelen

ununterbrochen fiir die Armenseelen zu beten. Nach einer Woche erschien
ihm die Seele des Bekannten wieder, um ihm zu danken, weil er und viele
andere durch die géttliche Gnade, aber auch durch Messen, Gebete und
Trdnen erldst worden und in den Himmel gekommen seien. Die Geschichte
finden wir auch in der Exempelsammlung «Dess Fegfeurs A.B.C.», die ganz
im Zeichen der Armenseelen steht.'®

Diese beispielhafte Erzdahlung betont die Notwendigkeit der Sorge und
der Fiirbitte fiir die namenlosen Biissenden im Fegfeuer. Sie steht ganz im
Zeichen der kollektiven Totenmemorie, die hier eine hohe Stellung ein-
nimmt: Die «missa pro defunctis» wird sogar dem sonntdglichen Hochamt
gleichgestellt. Sie erhélt dadurch Vorrang gegentiber der Messe fiir die
Lebenden. Um die Bedeutung dieser Aussage zu erhéhen, um ihren Wahr-
heitsgehalt zu bekriftigen, hat Pfarrer Karl Josef Arnold zu Fiissen
des Priesters am Altar seinen Namen hinsetzen lassen. Er tritt dadurch
gleichsam an die Stelle des Nikolaus von Tolentino.

Diese kollektive Memoria fiir alle, die auf dem Kirchhof ruhen und
dadurch dusserlich sichtbar zur Gemeinschaft der «familia Dei» gehoren,
verpflichtet auch die Toten zu Dank und zu Hilfeleistungen. Vor allem im
Grenzbereich der offiziellen Lehre der «communio sanctorum» und der
Laienfrommigkeit entwickelte sich der Glaube an die Wirkungsmoglichkei-
ten tiber den Tod hinaus und schuf das Umfeld, das die Hilfeleistung der
dankbaren Toten in weltlichen und geistlichen Angelegenheiten méglich
machte.'”

Die beiden letzten Bilder stammen aus dem Themenkreis der dankbaren
Toten. Armeseelen, die ihren Wohltitern beistehen und sogar mit Waffen in
einen irdischen Kampf eingreifen, sind in mittelalterlichen und barocken
Exempel- und Predigtsammlungen sehr zahlreich vertreten — von Caesarius
von Heisterbach tiber das «Bienenbuch» des Thomas von Cantimpré, das
«Speculum Exemplorum», die «Legenda aurea» bis hin zum «Magnum Spe-
culum Exemplorum» und Barockpredigten, um nur einige zu nennen. Die
eine Variante, die weniger verbreitet ist, kennen wir vom Berner Allersee-
lenaltar (um 1505), dessen hadufig reproduzierte Aussenfliigel den Geister-
gottesdienst darstellen. Die Innenseiten erzahlen die Geschichte von Euse-
bius, dem guten Herrscher von Sardinien. Er zeichnete sich durch eine aus-
serordentliche Liebe zu den Armenseelen aus und scheute keine Ausgaben,
um sie durch Almosen, Spenden und Messopfer zu erldsen. Er nannte sogar
eine Stadt seines Reiches «Stadt der Toten» und liess ihre samtlichen Steu-
ern und Abgaben dem Armenseelenkult zukommen. Auf Sizilien lebte der
viel méachtigere, aber bose Ostorgus, der eines Tages die Stadt der Toten an-
griff und eroberte. Eusebius war betriibt, er sammelte ein Heer, das aller-
dings viel kleiner war als jenes seines Gegners, und im Vertrauen auf die

77



Die Hilfe der dankbaren
Toten

78

Hilfe Gottes und der Armenseelen zog er aus, um die Stadt der Toten zurtick-
zugewinnen, und siehe da, ein riesiges Totenheer zog thm entgegen, um ihn zu
unterstiitzen. Ostorgus aber erschrak, als er die tiberirdischen Krieger erblickte,
er tibergab Eusebius die Stadt und schwor, Genugtuung zu leisten.”

In Unterschidchen stehen sich vor dem Tor einer gewaltigen, von
Rundtiirmen befestigten Stadtmauer zwei Heere mit gesenkten Lanzen ge-
gentiber (Abb. 34). Aus dem Hintergrund nahert sich wohlgeordnet ein
weisser Tross mit weissen Standarten, die geretteten Seelen. Im Vorder-
grund rechts tibergibt Ostorgus dem Eusebius die Stadt durch Handschlag.
Wohl um die Geschichte in fernen Landen zu lokalisieren, tragen beide ei-
nen Turban, obwohl in dieser Zeit kurz nach den Tiirkenkriegen eher die
Tendenz bestand, Bosewichter als Tiirken zu kennzeichnen. Die Inschrift
lautet: «<Dem so Angfallen Wirt mit Krieg / Viertzgtatisent Seelen gwinen
sig; / Weil er sey Za vor hat Erlost; / Solch soldaten ihm Bringen trost / Pe-
xenfeld. Conc. Historial hist. 12». Der Literaturhinweis bezieht sich auf das
Werk des Jesuiten Michael Pexenfelder (1613-1685) «Concionator Histori-
cus Rariorum Eventuum Exemplis» von 1683, das, wie der Untertitel fest-
halt, in typisch jesuitischer Art moralische Unterweisungen so formulieren
will, dass sie erfreuen und gleichzeitig belehren — «delectans et docens»."
Das Buch ist kurz nach dem Studienabschluss Pfarrer Arnolds ediert wor-
den und zeigt, wie belesen er auch in der neusten Literatur war. Etliche De-
tails in Unterschéchen sind Pexenfelders Text enthommen, so etwa die weis-
sen Fahnen und die weissen Pferde der Toten.

Die zweite Variante ist im Mittelalter und im Barock viel prasenter und
zwar in der Literatur seit dem 12., in der bildenden Kunst seit dem 15. Jahr-
hundert.” Sie ist in den meisten Exempelsammlungen und in Predigt-
kompendien enthalten.” Erzahlt wird in leicht abgewandelten Versionen
die Geschichte eines Edelmannes oder Kriegers, der nie am Friedhof
vorbeiritt, ohne abzusteigen und beim Beinhaus ein Gebet fiir die Toten
zu verrichten. Eines Tages, auf der Flucht vor Feinden, kam er am Gottes-
acker vorbei, trat trotz Lebensgefahr ein und kniete nieder. Da erhoben sich
Tote aus den Griabern und stiirmten aus dem Beinhaus, um ihren Wohltéter
zu verteidigen. Seit dem 12. Jahrhundert ist in Texten und spéter auch in Bil-
dern iiberliefert, dass die Toten als Waffen ihre persénlichen Berufswerk-
zeuge einsetzten: der Metzger das Beil, der Schmied den Hammer, der
Schneider die Schere, der Bicker die Schaufel, der Bauer die Sense. In der
Schweiz lasst sich das Motiv der Waffenhilfe der Toten recht hdufig nach-
weisen, etwa in den zerstorten spatmittelalterlichen Wandmalereien in der
abgerissenen Kapelle beim Siechenhaus von St. Jakob an der Birs ' oder in
der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts im Beinhaus von Muttenz und jenem
von Wil SG, das 1884 abgebrochen wurde.'” Es sind dies Orte und Stédte, in



35 Die dankbaren Toten auf
dem Wandgemiilde des Bein-

hauses von Baar (1. Drittel 16.

Jh.).

36 Die dankbaren Toten helfen
threm Wohltiter, der sich vor
Feinden auf den Friedhof ge-
liichtet hat und hier gewohn-
heitsgemiiss zum Gebet fiir die
Armenseelen niederkniet.

denen im Vorfeld der Reformation die religiésen Spannungen gérten und
der Disput um Glaubensfragen mit besonderer Intensitét gefiihrt wurde.
Dem immer lauter werdenden Ruf nach Reformen, nach Einddmmung des
iiberbordenden Ablasswesens und der Kauflichkeit des Jenseits, scheinen
gewisse geistliche Auftraggeber als Antwort trotzig die Propagierung des
Armenseelenkultes und des Glaubens an die gegenseitige Hilfe der Leben-
den und der Toten im Sinne einer «propaganda fidei» entgegengesetzt zu
haben. In der Innerschweiz finden wir zwei Darstellungen der dankbaren
Toten aus dem ersten Drittel des 16. Jahrhunderts ebenfalls in Grenzgebie-
ten. Die Wandmalereien am Beinhaus von Baar zeigen, wie die dankbaren
Armenseelen herbeieilen, um ihrem Wohltéter zu helfen (Abb. 36)." Tkono-
grafisch so eng verwandt mit dem Bild von Baar, dass man auf die gleiche
grafische Vorlage schliessen darf, ist eine Darstellung der dankbaren Toten
im Beinhaus von St. Michael in Zug. Das schlecht erhaltene Bild wurde 1960
tiberttincht und 1984 wieder freigelegt."” Wie schon auf einem Tafelbild aus
Kolberg von 1492 benutzen die Toten in Zug ihre berufsspezifischen Werk-
zeuge als Waffen: Béickerschaufel, Zange, Hacke, Hammer."® Aus dem

e L) LGS 1§31 R A
fﬂub jonach e Leém jfellew
%}u’tmﬁm de hevm 5ev\m

?f

79



80

Jahr 1562 stammt eine Darstellung der dankbaren Toten auf der Wappen-
scheibe des Jakob Fuchsberger im Kloster Muri."”

Was Unterschichen betrifft, steht wohl weniger die Auseinandersetzung
mit der reformatorischen Ablehnung des Armenseelenglaubens im Vorder-
grund, sondern eher die Gesamtikonografie des Beinhauses mit der Beto-
nung der «communio sanctorum» (Abb. 36). Unter dem Bild lesen wir «So
offt (...) (kir)choff betr(itt) / D.feind, so nach sein Leben stellen / Vertreiben
die Lieben Seelen». Als Quelle ist wie beim vorhergehenden Exempel
Michael Pexenfelder angegeben. In einem Friedhof kniet ein junger Mann
mit umgegtirtetem Schwert im Gebet versunken vor einem Grab. Am lin-
ken Bildrand erhebt sich ein Gebdude, vermutlich das Beinhaus. Laut Pe-
xenfelder hatten sich Neider zusammengerottet, um den Wohltdter der Ar-
menseelen in die Enge zu treiben. Er aber fliichtete auf den Kirchhof, der als
geweihter Ort als Asylstatte galt, wo er nach kurzem Zogern trotz drohen-
der Gefahr niederkniete. Seine Verfolger missachteten das Asylrecht, dran-
gen blutriinstig in den Kirchhof ein. Einer ztickt auf unserm Bild den Dolch,
um ihn seinem Opfer in den Riicken zu stossen, andere nahern sich eben-
falls mit erhobenen Waffen, doch hinter der Kapelle eilen nackte, Schwerter
schwingende Gestalten hervor, nicht Gerippe, sondern Armeseelen, die aus
den Flammen steigen. Schon wenden sich ein paar der Bésewichter er-
schreckt ab. Nicht ganz klar ist die Bedeutung der Menschengruppe ausser-
halb des Friedhofes in der freien Landschaft. Es konnte sich um die Verfol-
ger handeln, die hier ihre meuchelmérderischen Pline schmieden. Pexen-
felder, der die Tendenz hat, die Exempel mit belehrenden Gedanken zu
tiberladen, berichtet jedoch auch, dass das Opfer sich mit seinen Feinden
friedlich verschnte, die nun Gottes Walten lobten und fortan mit gleichem
Eifer flir die Armenseelen beteten. Tatsdchlich steht ein Einzelner einer
ganzen Gruppe gegeniiber und schiittelt dem Anfiihrer die Hand.

Die Wechselwirkung von Exempel- und Volksliteratur ldsst sich auch
beim Thema der dankbaren Toten nachweisen. Die helfenden Armenseelen
schmiicken nicht nur Votivtafeln und andere Zeugnisse der religiosen
Volkskunst, sie sind auch ein dusserst beliebtes Motiv in Sagen und Mar-
chen.®' Die Innerschweizer Sagen sind voll von wandelnden Grenzfrevlern,
mahnenden, den Tod ankiindenden, gefdhrlichen, um Hilfe bittenden, aber
auch dankbaren Toten. Es fallt auf, dass sich Verstorbene recht hiufig in Lie-
beshidndel einmischen. In Giswil ist es ein Kilter aus dem Kleinteil, der auf
dem Weg zu seiner Geliebten jeweils auf dem Friedhof fiir die Armenseelen
betet und von diesen gegen seine Konkurrenten aus dem Grossteil vertei-
digt wird: Die personliche Rivalitdt zwischen jungen Brautwerbern weitet
sich also auf die Spannungen zweier Ortsteile aus; eine dhnliche Sage lasst
sich in Quinto im Tessin nachweisen. In Ingenbohl beschiitzten die «scham-
roten Armenseelen», die Seelen der Hingerichteten, den Verliebten, der je-



weils auf seinem nachtlichen Kiltgang im Beinhaus fiir sie betete und dann
jauchzend weiterzog, vor den Nachstellungen des Pfarrers, der dem Sigrist
befahl, dem Burschen im Beinhaus aufzulauern, doch der Kilter erschien in
Begleitung von zwei Médnnern, und der Sigrist wagte es nicht, ihm etwas
anzutun. Er nahm daher am folgenden Abend vier Mann Verstarkung mit,
dem Burschen aber folgten sechs Méanner mit roten Strichen am Hals. Der
Sigrist riickte am dritten Abend mit acht Mannern aus, der Kilter aber war
von einer grossen Schar umgeben, die in ihren Handen ihre abgeschlagenen
Kopfe trug. Entsetzt liess der Pfarrer den Burschen rufen, der aber von
nichts wusste und erklérte, er habe stets fiir die Seelenruhe der Hingerich-
teten gebetet. Eine ganz dhnliche Sage wird aus Isenthal im Kanton Uri be-
richtet.

2.3 Der Tod und die Sieben Todsiinden (Decke)

Massenveranstaltungen sind nicht ein Phdnomen unserer Zeit. Ein bertihm-
tes und aufwiihlendes Ereignis von wahrhaft barockem Ausmass fand im
Spatsommer 1705 in der Innerschweiz statt, am 9. oder 10. August in
Schwyz, am 15. in Altdorf, vom 18. bis 23. in Stans, vom 25. bis 30. in Zug
und am 3. und 4. September in Luzern: die grosse Volksmission. Zehntau-
sende von Menschen liessen sich durch zwei wortgewaltige Kanzelredner
aus dem Orden der Jesuiten mobilisieren, beides Italiener, die auch in italie-
nischer Sprache predigten, Pater Fulvio Fontana und Pater Giovanni Battis-
ta Mariani. Zwei Augenzeugen, der Nidwaldner Landammann Laurenz
Biinti (1661-1736) und der Zuger Arzt und Pannerherr Oswald Kolin (1648-
1736), hielten die Feierlichkeiten fest.*” Die Schilderungen gleichen sich, ob-
wohl Biinti — vermutlich aus einem gewissen Lokalpatriotismus heraus —
das Ereignis im Nidwaldner Hauptort als Hohepunkt preist. Bei der Lektiire
staunt man nicht nur tiber die Frommigkeitstibungen mit 6ffentlichen Stin-
denbekenntnissen und Versohnungen verfeindeter Familien, sondern auch
tiber die Logistik, die absolut modern anmutet: tadellose Organisation, gut
funktionierende Verpflegung der Volksmassen, koordinierter Anmarsch
und Abtransport der auswartigen Besucher, vorbildliche Herrichtung und
Uberdachung der Pléatze, eindriickliche Ubersetzerleistungen. In Stans war
es ausserordentlich heiss, Gewitter drohten, das Emd lag auf den Feldern.
Dennoch steigerte sich die religise Erregung von Tag zu Tag, unaufhérlich
wurde gebeichtet, rund um die Uhr kommuniziert. Jungfrauen in weissen
Kleidern und mit Dornenkronen auf dem Kopf fithrten die Bittgdnge in die
Nachbargemeinden an, alle gingen barfuss, schwere Kreuze wurden «mit-
geschleipft», Mdnner und Frauen hatten sich Ketten und Stricke um den
Hals und um den Leib gelegt, wer kein Kreuz trug, hatte Geisseln bei sich.

81



32

Am Sonntag, dem 23. August, trafen auch die obrigkeitliche Vertretung und
viel Volk von Luzern, Uri und Schwyz ein. Uber 40 000 Menschen sollen in
grosster Hitze ausgeharrt haben, um den Predigten zu lauschen, den papst-
lichen Segen und den grossen Ablass zu empfangen, den Papst Clemens XI.
(1649-1721, Papst ab 1700) versprochen hatte. In Zug sollen am 30. August
tiber 50 000 kommuniziert haben. Die Kanzelreden des Paters Fulvio Fonta-
na liegen iibersetzt und gedruckt vor. Sie handeln unter anderem «Von der
Hesslichkeit der Todt-Suenden», «Von dem Geitz», «Von der Geilheit» und
«Von der Raachgirigkeit».”

Pfarrer Karl Josef Arnold hatte es sich wohl nicht entgehen lassen, in Alt-
dorf oder an einem der andern Orte die grosse Volksmission mitzumachen
und die bertthmten Jesuiten predigen zu héren. Altarbild und Glasgemalde
des Beinhauses sind 1701 datiert. Es wére jedoch méglich, dass sich die Ent-
stehung des Gesamtprogramms tiber mehrere Jahre erstreckte und auch
Anregungen von der grossen Volksmission von 1705 aufnahm. Die genaue
Datierung der Fresken und der mégliche Einfluss des Grossereignisses auf
die Ikonografie scheint mir jedoch nicht von ausschlaggebender Bedeutung
zu sein. Wichtig ist vielmehr aufzuzeigen, wie verankert die Beschéftigung
mit den Sieben Todstinden, wie allgegenwdrtig das Bewusstsein von Schuld
und Strafe, von Héllenangst und Bussbereitschaft in der kirchlichen Lehre
und im Alltag der Gldubigen war.

Wihrend im Chor die «Vier letzten Dinge» dem Besucher seinen bevor-
stehenden Tod, das Gericht, ewigen Lohn oder ewige Strafe mahnend vor
Augen stellen und die Malereien im Schiff das Fegfeuer als zeitlich begrenz-
ten Strafort thematisieren, kommt den Deckenbildern die Aufgabe zu, dem
Gldubigen klar zu machen, weshalb er beim Gericht zur Hélle verdammt
werde, weshalb er im Fegfeuer leiden miisse: wegen seiner Schuld, seinen
Stinden, dargestellt am Beispiel der Sieben Todstinden.*”

2.3.1 Die Todstinden in der Theologie

Bei den Stinden, die wir heute gemeinhin als die Sieben Todstinden be-
zeichnen, handelt es sich streng genommen um die Kardinal- oder
Hauptsiinden. Das Lehrgebaude der katholischen Theologie hat stets zwi-
schen Haupt- und Todstinden unterschieden.” Als Todsiinden gelten jene
schweren Vergehen, die den Tod, das heisst die ewige Verdammnis, nach
sich ziehen, unter anderem Mord und Blasphemie. Die Hauptsiinden —
Stolz, Geiz, Neid, Unkeuschheit, Unmaéssigkeit, Zorn und Tragheit — sind
eher sittlich schlechte Haltungen, Laster, die den Nihrboden fiir alle andern
Stinden bilden. Auch wenn sie ungebeichtet bleiben, miissen sie nicht not-
wendigerweise zur Verdammnis fithren. Da sie aber ihre Wurzeln im Stolz
haben, der sich tiber Gott erheben will, ziehen sie in der Regel die ewigen
Héllenstrafen nach sich.



Seit dem 6. Jahrhundert standen den Theologen «Poenitentales», Hand-
bticher zur hoch entwickelten, systematisierten Busspraxis, zur Verfiigung,
die seit dem 8. Jahrhundert auch die Hauptsiinden enthielten. In dieser Zeit
der Ablgsung der 6ffentlichen Busse durch die sakramentale Privatbeichte
fanden die Todstinden tiber die Poenitentales Eingang in die allgemeinen
Beichtspiegel, die dem niederen Klerus und den Laien als Hilfe fiir die Ge-
wissenserforschung dienten. Im Hoch- und Spéatmittelalter versuchten vor
allem die Bettelorden, die Seelsorge zu intensivieren, durch Predigten in
den Landessprachen und religiése Ubungen dem Volk die Glaubensinhalte
ndher zu bringen, also die Theologie zu popularisieren. Fiir die Prediger
waren die Hauptsiinden, die Stinden allgemein, von zentraler Bedeutung,
denn das Ziel der Seelsorge — Busse und moralische Besserung — konnte nur
erreicht werden, wenn man den Feind, den es zu bekdampten galt, klar und
bildhaft schilderte. Berichte von Lastern und ihren Folgen wirkten zudem
viel unmittelbarer, viel lebendiger und farbiger auf die Zuhérer als Tugend-
beispiele, so wie Héllenschilderungen ungleich mehr Anklang fanden als
Himmelsvisionen. Durch ihre personifizierten Kréfte waren die Todstinden
zudem im Alltag prasent. Sie stellten eine ganz reale Gefahr dar, indem sie
sich in einer Fiille von Krankheiten manifestierten, die nur mit Hilfe von
Tugenden geheilt werden konnten.”® Das fiihrte dazu, dass die Hauptstin-
den in der Laienkonzeption eine eher noch grossere Rolle spielten als in der
hohen Theologie und dass vor allem in der Volkspredigt, der Erbauungsli-
teratur, der Beichtpraxis und im Volksglauben seit dem 14. und 15. Jahrhun-
dert der populdre Name «Todstinde» den offiziellen Begriff «Haupt- oder
Kardinalstinde» verdadngte.

Die Hauptstinden bilden in der mittelalterlichen Theologie haufig die ei-
ne Hilfte des Gegensatzpaares «Tugend—Laster». Dieses Konzept geht im
Wesentlichen auf das dualistische Prinzip der Gnosis, auf die gnostische
Seelenwanderung, zuriick. Gnosis oder Gnostizismus ist der Sammelname
fiir religiése Bewegungen in der Spatantike. Sie pragten das Urchristentum
mit, wurden aber von den Kirchenvétern als Héaresie bekdampft; dennoch
tibten gnostische Ideen weiterhin ihren Einfluss aus. Grundlegend fiir die
gnostische Lehre der Seelenwanderung ist die Vorstellung vom Sturz der
urspriinglich reinen Seele in die niedrige Materie. Der Abstieg fiihrt durch
sieben Spharen, welche damonische Wachter-Planeten hiiten, die negative
Einfliisse austiben. Nur wenige Auserwdhlte erlangen Befreiung aus der
Materie. Sie treten den Wiederaufstieg ins Licht an — wiederum durch ver-
schiedene Raume, wo ddmonische Mdchte regieren, die alles daran setzen,
die Erlosten zu Fall zu bringen. Es kommt zum Kampf zwischen dem guten
und dem bésen Prinzip, in der christlichen Umdeutung zum Kampf zwi-
schen Tugenden und Lastern.”” Eine weitere Wurzel des Tugend-Laster-
Konzeptes ist bei Paulus zu suchen, der die Glaubigen aufruft, die Vollrtis-

83



84

tung Gottes, die «arma Dei», anzuziehen, um sich gegen die Anschlédge des
Teufels zu wappnen (Eph 6, 10-17).

Zur Verbreitung der Tugend- und Lasterlehre trug vor allem das
bertihmte Werk «Psychomachia» des Prudentius (349- nach 405) aus dem
4. Jahrhundert bei. Das Epos beschreibt den militdrischen Feldzug der Tu-
genden gegen die Laster. Die Schlacht umfasst sieben Einzelkampfepisoden
und gipfelt im Sieg der Tugenden. Die Psychomachia, die vermutlich schon
in Handschriften des 5. Jahrhunderts illustriert war, fand im Frithmittelalter
weite Verbreitung und beeinflusste mittelalterliches Denken, Literatur und
Kunst.

Von den zahlreichen Kirchenvétern und Theologen, die sich mit den
Hauptsiinden befassten und zu deren Systematisierung beitrugen, greife
ich Cassian (314-345) und Gregor den Grossen heraus. Cassian iibernahm
von seinem Lehrer Evagrius (gest. 399) eine Liste von acht Hauptsiinden,
von denen sich eine aus der andern entwickelt. Der Stolz ist die erste und &l-
teste der Stinden. Schon der Erzengel Luzifer erhob sich in Stolz und wollte
sein wie Gott, und auch Adam vergriff sich aus dem gleichen Grund am
Baum der Erkenntnis. Stolz steht fiir Rebellion und Héresie. Er ist die Wur-
zel, aus ihm waéchst der Siindenbaum — ein Bild, das wéhrend des ganzen
Mittelalters beliebt war. Cassian, dessen Lasterschema fiir das Ménchtum
stets seine Bedeutung behielt, betonte vor allem jene Laster, die den Mon-
chen besonders gefdhrlich werden: ndmlich die beiden Stinden des Flei-
sches, Luxuria (Unkeuschheit, Wollust) und Gula (Unméssigkeit, Véllerei),
die voneinander abhédngig sind. Wer der Unmassigkeit verféllt, 6ffnet sich
auch leicht der Verfithrungskraft Wollust. Dazu gesellt sich die Acedia
(Trdgheit, Schwermut), die zur Vernachldssigung der christlichen Pflichten
verleitet und das Seelenheil der Ménche in besonderem Mass gefahrdet.®

Gregor der Grosse (vor 540-604), den wir als einen der «Viter des Feg-
feuers» kennen gelernt haben, tritt in seinem Werk «Moralia in Job» fiir die
Siebenzahl der Hauptsiinden ein, denen er die sieben Gaben des Heiligen
Geistes gegentiberstellt. Auch bei ihm ist Superbia, der Stolz, die Quelle al-
ler andern Ubel, auch bei ihm schafft jedes Laster die Bereitschaft zu einem
weiteren und bedingt eine Abhdngigkeit. Gregors Liste der Hauptstinden
setzte sich gegentiber anderen Listen durch. Sie war fiir die Theologie des
ganzen Mittelalters bestimmend und verdrangte weitgehend die Reihenfol-
ge Cassians. Sie unterteilt die Hauptstinden in zwei Gruppen und stellt die
«spiritualia», die fiinf «geistigen» Stinden, namlich Superbia (Stolz), Invidia
(Neid), Ira (Zorn), Avaritia (Habgier, Geiz), Acedia (Trdgheit) vor die
«carnalia», die beiden fleischlichen Stinden Gula (Vollerei) und Luxuria
(Wollust).?” Diese Reihe wird gemdss ihren Anfangsbuchstaben «siiaagl»
genannt. Daneben existierte seit dem 13. Jahrhundert eine zweite Liste, «sa-
ligia» (Superbia-Avaritia-Luxuria-Ira-Gula-Invidia-Acedia),?* die aber im



Mittelalter keinen grossen Einfluss austibte und erst durch den Katechis-
mus des Petrus Canisius (1521-1597) im 16. Jahrhundert und durch die Pro-
paganda der Jesuiten in der Gegenreformation Gregors Reihe ersetzte. Sie
beginnt wiederum mit Superbia, dem Stolz, verzichtet aber auf die Unter-
teilung in geistige und fleischliche Stinden, also auf ein an sich einleuchten-
des theologisches Konzept. Man nimmt an, dass der Grund des Wechsels
im Merkwort «saligia» liegt, das sich gerade bei Seelsorgern und Laien als
Gedichtnisstiitze besser eignete als «siiaagl»."

Die Hauptsiinden verbanden sich — mittelalterlicher Allegorese entspre-
chend — nicht nur mit den Tugenden, sondern auch mit den sieben Gaben
des Heiligen Geistes, den Lebensaltern, dem Vaterunser, dem Lasterbaum
und den Planeten.”” Sie alle spielen auch in der moralisierend-didaktischen
Literatur und Kunst des Barock eine Rolle. So steht zum Beispiel der Laster-
baum, der schon in der Scholastik als Merkhilfe diente, um die Rangfolge
und die gegenseitige Abhdngigkeit der einzelnen Stinden zu veranschauli-
chen,™ in einer Illustration in Bakewells «Hieroglyphicks of the Natural
Man» aus dem 18. Jahrhundert in einer wiisten, 6den Welt — die Baume sind
verdorrt und abgebrochen, die Menschen in Kampfe verwickelt, die Stadte
zerstort, Schiffe versinken. Kraftvoll wéchst er aus der Wurzel des Unglau-
bens (Abb. 37). Er wird liebevoll begossen vom Teufel und umgehauen vom
Tod. Er vereint in sich also Vorstellungen von Paradiesbaum — Baum der Er-
kenntnis — Lebensbaum — Baum des Todes. Diesen Bedeutungsstrang ver-
starkt die Schlange im Gedst, die ja die Stinde und damit den Tod in die Welt
gebracht hat. Sie windet sich zu einem Kreis, verbindet sich also mit dem
Urboros, dem Schlangenring, der Ewigkeit symbolisiert und hier die ewige
Verdammnis meint. Der Stamm des Baumes ist, wie seit den Kirchenvitern
tiblich, der Stolz (Pride). Er bringt all die unzédhligen andern Stinden hervor,
die als Friichte im bldtterlosen, abgestorbenen Gedst wachsen. Die guten
Geister wenden sich ab. Oben symbolisieren Blitze den Zorn Gottes.**

Die Vorstellung des Kampfes zwischen Tugenden und Lastern pragte
nicht nur die Theologie, sondern auch das gesamte mittelalterliche Denken
mit seiner Vorliebe fiir Gegensatzpaare wie Leben — Tod, Himmel — Holle,
Schonheit — Verfall. War der Mensch in der Psychomachia und ihren frithen
Mlustrationen vor allem Spielball widerstreitender Krifte, die zum Kampf
gegeneinander antraten, so nimmt er in der hoch- und spéatmittelalterlichen
Literatur aktiv am Geschehen teil. Er muss selber die Wahl treffen, er steht,
wie Herkules, am Scheideweg. Ein Lieblingsmotiv der Literatur dieser Zeit
ist das Unterwegssein des Menschen, die Meisterung von schrecklichen Ge-
fahren und der Kampf gegen die Versuchungen. In diesem Zusammenhang
stehen die zahlreichen «Seelenreisen». In der bertihmten «Pélerinage de
I’ame» des Guillaume de Deguilleville (Degulleville) (um 1295— nach 1358)
und in andern Visionsberichten beschreibt jeweils der Autor, wie er im Traum

85



37 Der Lasterbaum veran-
schaulicht, wie eine Siinde aus
der andern wiichst. (]. Bake-
well: Hieroglyphicks of the Na-
tural Man, 18. Jh.)

86

Civt ot ilomemsdiy cembreth of the Grownd. Lide X

or Bow LEs & Canvrn Mapk

ntfellerN

=5

CKS ofthe NATURAL MAN.

in S Tauls ChorchYant Lospos. Publihd as the Act dirvers

37



eine Reise in mehreren Etappen macht, die nichts anderes als ein Spiegel
des menschlichen Lebens ist. Gezeigt wird die Schwiéche, die Weltverfallen-
heit des Menschen, der immer wieder den Verlockungen der Todstinden er-
liegt, immer tiefer hinuntersteigt in Verstrickung und Schuld, bis er das
Stindhafte und Ausweglose seines Tuns erkennt, bereut und durch eine in-
nere Umkehr wieder mit dem Aufstieg beginnt. Auf dieser Reise ist der Pil-
ger gezwungen, Blicke in das Reich der Verdammten und ins Fegfeuer zu
werfen. Die Schilderungen, die nichts an Drastik und Detailreichtum zu
wiinschen tibrig lassen, greifen auf Hollen- und Fegfeuervisionen zurtick,
die sich in eine alte Tradition einreihen, angefangen bei der so genannten
«Petrus-Apokalypse» (um 135), die von ihr beeinflusste «Visio Pauli» aus
dem Beginn des 5., die «Visio Tundali» oder «Tnugdali» aus der Mitte des
12. Jahrhunderts bis hin zu Dantes (1265-1321) einflussreicher «Géttlichen
Komédie».?”” Der Kampf zwischen Gut und Bése préagte auch bertihmte
mittelalterliche Prosawerke wie den «Rosenroman»*'® oder den Ritterroman
«Parcifal» des Wolfram von Eschenbach (um 1170/80— um 1220), wo der
Held fallt — angefangen beim Stolz, {iber den Zorn und den Neid bis hinun-
ter zur Traurigkeit und Verzweiflung (acedia) und dann — in dhnlicher Rei-
henfolge — von der Demut zur Caritas aufsteigt.”” Auch im geistlichen Dra-
ma traten die personifizierten Laster bithnenwirksam auf. In den Sterbe-
biichlein, namentlich in der «Bilder-Ars», sind die Versuchungen des Teu-
fels nichts anderes als Laster, denen Tugenden in Form von Ermahnungen
und Stiarkungen der Engel gegeniiberstehen.”

In den Seelenreisen und anderen Jenseitsvisionen des Mittelalters wer-
den oft bestimmte Stinden durch bestimmte Folterungen gebtisst. Ein mit-
telalterlicher Holzschnitt von 1483 aus Conrad Dinckmuts «Der Seelen
Wurzgarten» zeigt die sieben Hauptsiinden im Héllenfeuer, die jene Strafen
erdulden, die ihrem lasterhaften Verhalten entsprechen (Abb. 38). Unten
rechts leert ein Teufel der Gula, der Véllerei, ewig Tranksame ein und
schwingt dazu einen Bratspiess. Dartiber erkennen wir Luxuria, die Wol-
lust, dargestellt durch ein Paar: Sie streichelt seinen Leib, er ihr Haar, aber
das Geschlecht in Gestalt einer Schlange verbeisst sich qualvoll. Es folgt Su-
perbia, der Stolz. Ein griiner Teufel halt ihr die Attribute der Eitelkeit, Spie-
- gel und Haarbiirste, hin. Oben erstickt Avaritia, der Geiz, die Habsucht, un-
unterbrochen am Geld, das ihr der Teufel gewaltsam einflosst. Ein Hund
beisst der Invidia, dem Neid, in den Arm. Die Acedia, die Faulheit, die Trag-
heit, wird ewig auf einem glithenden Rost ausruhen miissen, und unten
links verféllt Ira, der Zorn, den Aggressionen eines Teufels.*”

87



38 Seit dem Mittelalter
werden den einzelnen
Lastern besondere
Strafen zugeteilt, die
dem Charakter des
Vergehens entsprechen.
(Der Seelen Wurz-
garten, 1483, von
Conrad Dinckmut)

88




2.3.2 Die Todstinden in der Kunst

In der bildenden Kunst lassen sich — etwas vereinfachend gesagt — bei den
Darstellungen der Todstinden zwei Gestaltungsstrange nachweisen, die
sich jedoch auch gegenseitig beeinflussen: Personifikationen und szenische
Darstellungen. Beide haben die Aufgabe, die komplexe moralethische Leh-
re leichter erfassbar und fiir den Laien verstandlich zu machen.

Die Laster-Personifikationen finden sich in der mittelalterlichen
Buchmalerei vor allem als Miniaturen in Psychomachia-Handschriften und
in den Stundenbtichern — den Betrachtungs- und Bussbiichern des Adels -,
wo sie jeweils den Busspsalmen vorangestellt sind. Oft reiten sie auf den
[llustrationen der Stundenbticher und des fiir die Lasterdarstellungen weg-
weisenden Traktates «Etymachia» in einer Reihe — wie Ritter zum Turnier —
heran.*

Das Motiv der Stindenprozessionen fand spater Eingang in die Grafik
und die grossfldchigen Tapisserien des 16. Jahrhunderts.”' In der populéren,
religios-didaktischen Druckgrafik des 16. und 17. Jahrhunderts behielten
die allegorischen Einzeldarstellungen der Todstinden ihre Bedeutung und
beeinflussten — wie das Beispiel von Unterschichen zeigt — auch Wandma-
lereien in Kirchen und Kapellen.

Neben den personifizierten Lastern, die als Einzelgestalten oder in Siin-
denprozessionen auftreten, kommen in der bildenden Kunst seit dem Mit-
telalter auch exemplarische szenische Darstellungen vor. Schon in den
skulptierten Portalzyklen und den Glasmalereien der gotischen Kathedra-
len Frankreichs werden die Typenfiguren in Handlungszusammenhinge
gesetzt, die Todstinden nehmen aktiv am Erzdhlvorgang teil. Dieser ver-
starkte Alltagsbezug half, die religids-moralischen Inhalte zu popularisie-
ren. Auch in der mittelalterlichen Buchmalerei, vor allem in Beichttraktaten,
verweisen beispielhafte, die jeweiligen Stinden symbolisierende Szenen auf
den Inhalt der verschiedenen Kapitel.** So steht ein sich kiissendes Paar fiir
die Wollust, ein Gelage fiir die Vo6llerei.” In der Tafelmalerei der frithen
Neuzeit — ihre Auftraggeber waren neben dem Adel vor allem die humanis-
tisch gebildete Oberschicht und reiche Kaufleute — entwickelten sich aus
den szenischen Ansétzen eigentliche Genrebilder, welche die biblisch-reli-
giose Thematik, die ihnen zu Grunde lag, véllig tiberlagerten. Das Gleichnis
vom «verlorenen Sohn» etwa, das in moralisierender Absicht den Abstieg
durch die Stinde bis hinunter in die tiefsten Niederungen, die innere Um-
kehr und den Wiederaufstieg schildert, ldsst im friithen 16. Jahrhundert den
didaktischen Gehalt hinter die Lust an der realistischen Darstellung von
Bordell- und Kupplerszenen, ausgelassenen Gesellschaften und Bauern-
hochzeiten zuriicktreten. Einzelne Laster, vor allem die beiden «Stinden des
Fleisches», Gula (Véllerei) und Luxuria (Wollust), werden isoliert zur Schau
gestellt und 16sen sich dadurch aus dem urspriinglichen Konzept, das ver-

89



schiedene Siinden miteinander in Beziehung setzte und vonein-
ander abhingig machte.

Die Sieben Todsiinden verbinden sich auch mit Tierallego-
rien. Wiahrend die Bibel eher selten menschliche Eigenschaften
mit jenen bestimmter Tiere vergleicht, entstand in der Antike ei-
ne eigene Literaturgattung, die Tierfabeln, in denen Tiere be-
stimmte Anlagen, Fahigkeiten und Untugenden verkorpern
und menschliche Verhaltensmuster reflektieren, denken wir an
Asops Tierfabeln. Von hochster Bedeutung fiir die mittelalterli-
che Vorstellungswelt, fiir Literatur und Kunst, war der «Physio-
logus», eine um 200 n. Chr. in Agypten geschriebene Textsamm-
lung, die antike Natur- und christliche Heilslehre zu allegori-
schen Bildern verschmolz. Dank ihm galt seit dem Friihchris-
tentum die Tierwelt als Spiegel der menschlichen Moral, als

=N e Lehrmeisterin und als Mittel der Selbsterkenntnis. In erweiter-

|| Dic: homini qud non A@m; ter Form lebte der Physiologus in den mittelalterlichen «Bes-
| Eemm et in quo A elendst Iuber . tiarien», in den scholastisch-philologischen Naturbetrachtun-
%)ffg{ﬁéfgw&%gg“%‘{ﬁ%?fﬁﬁ’ | genund in der didaktisch ausgerichteten Sinnbildkunst des Ba-
q(gf;,%’ 5";%;’; f_fz fjﬂ%ﬁ% ﬁ;ﬁ; iff ”LL} %@ Lock weltf. Die Zuordn'ung de.r Tiere zu.best.lmmten Lastern

! Z et s Loy. ann wechseln, entscheidend ist das animalische Wesen der
. 3 Triebe, das durch sie gekennzeichnet werden soll.” Boethius

39 Die Tiersymbole der Sieben (um 480— um 524) geht im 4. Buch seines weit verbreiteten Werkes «Trost
Todsiinden ziehen im allegori- der Philosophie» auf die Frage ein, wie es in einer von Gott gelenkten Welt
;[C:éé:z;z;;l Zﬁiﬁ%ﬁﬁ;;ﬁdw moglich sei, dass das Bose triumphiert und das Gute verfolgt wird. Er ord-
chen. (Jan David: Veridicus net darin den Lastern bestimmte Tiere zu.”” Im «Hortus Deliciarum»

Christianus, 1606) (1170-1180) der Abtissin Herrard von Hohenburg (um 1125/30-nach 1196),
die in der Literatur irrtiimlicherweise auch unter dem Namen Herrard von
Landsberg vorkommt, fungieren symbolische Tiere als Zugtiere der Ava-
ritia (Habsucht), und in einer Handschrift des Beichttraktates «<Somme le
Roi» aus dem 13. Jahrhundert stehen sie gar stellvertretend fiir einzelne Las-
ter. Als besonders einflussreich durch den Einbezug von Tieren und ihrer
symbolischen Bedeutung erwies sich die Etymachia, ein von einem unbe-
kannten Autor um 1330 verfasstes Werk, das sich grosster Popularitat er-
freute. Die [llustrationen in den Handschriften des 14. und in den gedruck-
ten Werken des 15. Jahrhunderts zeigen relativ statische Prozessionen von
Tugenden und Lastern, die auf ihren Tierattributen reiten. Zusétzliche Tier-
allegorien schmiicken Helme und Schilder. Die Reittiere wandeln sich im
Spéatmittelalter und in der Renaissance zum Teil zu Zugtieren, die vor Streit-
oder Prunkwagen gespannt sind. Dabei lasst sich eine Wechselwirkung
zwischen Festarchitekturen, Umziigen, «Tableaux Vivants», Literatur und
bildender Kunst feststellen.” Zur Illustration eines allegorischen Triumph-
zuges, der von den Lastertieren der Sieben Todsiinden angefiihrt wird, sei

90



Dits Bilid Cos Tperverngyeas Meseschen:der)
der Stiride diend vnd) den Tougilimsi
: Lol

40a

§ s %A: Saneren cownr. lanaens wir
i-.’a,a, Hust suwd dix tiinite veo lcker

me e il
7

40b

40 a/b Das Herz des verstockten
und des reumiitigen Siinders
mit den Lastertieren, die sich
eingenistet haben oder vertrie-
ben werden. (Johann Gossner:
Das Herz des Menschen — ein
Tempel Gottes oder Werkstiitte
des Satans, 1821)

ein Beispiel aus dem Buch «Veridicus Christianus» (1606) des niederlandi-
schen Jesuiten Jan David vorgestellt, weil es die gleichen Tierattribute wie
die Fresken in Unterschédchen enthélt (Abb. 39). In einer Welt, in der wegen
der Stinden Gewalt und Unheil herrschen, sitzt der genussstichtige Stinder
mit locker gekreuzten Beinen und eingestiitztem Arm in einem prachtvol-
len Wagen, der jedoch vom Teufel gelenkt wird und geradewegs auf den
Hollenrachen zufdhrt. Die Kopfbedeckung Satans besteht aus Pfauenfe-
dern, Attribut des Stolzes, und die Zugtiere symbolisieren die Sieben
Todstlinden: der Hund ganz vorne den Neid, der Eber die Véllerei, der Pfau
den Stolz, der Bock die Wollust, der Lowe den Zorn; das néachste Tier ist
nicht erkenntlich, es muss sich um den Baren oder eine andere Tierallegorie
fiir den Geiz handeln. Der Esel steht fur die Tragheit.””

Wie lange diese Bildtradition in der religidsen Grafik und im Gedéchtnis
der Bevolkerung verankert blieb, zeigen die Tierallegorien in Johannes
Gossners Buch «Das Herz des Menschen, ein Tempel Gottes oder eine Werk-
statte des Satans». Es wird auch kurz «Herzbtichlein» genannt. Es stammt
aus dem 19. Jahrhundert und war ausserordentlich beliebt. Als Quelle dien-
te ein mittelalterliches Werk, der «Miroir du Pécheur» (Spiegel des Stinders)
aus dem 15. Jahrhundert, der durch volkstiimliche Biichlein und Bilderbo-
gen weite Verbreitung fand. Im Barock wurde die Thematik von den Jesui-
ten mit ihrer Vorliebe fiir die Herzsymbolik wieder aufgenommen. Das
Herzbitichlein zeigt eine Folge von Herzen, welche einerseits die verschie-
denen Stadien des gottlosen, stindigen und andererseits des reuigen, from-
men Menschen darstellen (Abb. 40 a/b). Es endet mit der Szene des seligen
und des unbussfertigen Todes. Zur Illustration seien zwei Bilder herausge-
griffen. Der stindige Mensch: Sein Gesichtsausdruck ist verstockt, die Er-
mahnungen des Engels prallen ab, der Heilige Geist, der Geist der Einsicht
und der Weisheit, fliegt davon. Im Herzen haben sich die Sieben Todsiinden
eingenistet, und zwar in der von den Jesuiten geférderten «saligia»-Reihe:
der Pfau der Superbia (Stolz), die Kréte der Avaritia (Habsucht, Geiz),* der
Bock der Luxuria (Wollust), die Schlange der Invidia (Neid), das Schwein
der Gula (Véllerei), der Lowe der Ira (Zorn) und die Schildkrote der Acedia
(Tragheit). Unangefochten tibt der Teufel seine Herrschaft aus. Dem ge-
gentiber steht der reuige Mensch: Sein Gesicht ist ernst, nachdenklich, in
sich gekehrt. Dem Engel ist es gelungen, in sein Herz vorzudringen. Mit
dem Schédel und dem Flammenschwert des Gerichts ruft er die Seele zur
«meditatio mortis», zum kontemplativen Nachdenken tiber den Tod, die
Verginglichkeit, die «Vier letzten Dinge» und zu Reue und Umkehr auf.
Teufel und Stinden miissen flichen. Der Geist Gottes kehrt zuriick, um im
Herzen Platz zu nehmen.*

Die Stindentiere und ihre Prasenz in Exempeln, Predigten und in der bil-
denden Kunst, besonders in der Grafik, tibten auch auf die Volksliteratur ei-

91



SHPéi’ld,

41 a bis g Als Vorlage der
Todsiindendarstellungen von
Unterschiichen dienten Radie-
rungen von Jacques Callot
(zwischen 1610-1620).

92

Aaritia.

3 41y B

LR e R s a1f

nen Einfluss aus. So erwahnt die Sage vom «Grasteufel» im Beinhaus von
Unterschédchen die «bosen Sieben», die den Menschen verfiihren (vgl. S. 56).
In einer anderen Urner Sage aus dem Isenthal verkdrpert eine Kréte den
Geiz der Meisterin. Die Informantin erklarte dem Sagensammler, von den
Sieben Todstinden, so habe man sie frither gelehrt, werde die Hoffahrt
durch den Pfau, der Geiz durch die Kréte, die fast nichts frisst, die Un-
keuschheit durch den Geissbock, der Neid durch die Schlange, die Véllerei
durch die Sau, der Zorn durch den Tiger und die Tragheit durch die langsa-
me Schildkréte dargestellt.””

2.3.3 Die Todstinden von Unterschdchen

Bei der Besprechung der Gemalde von Unterschachen soll bewusst der
volkstiimliche Ausdruck «Todsiinde» verwendet werden, der sich in der
Predigt und der volksnahen Erbauungsliteratur gegentiber dem theologisch
korrekten Begriff der Kardinal- oder Hauptsiinde durchgesetzt hatte. Im
Urner Beinhaus ist es zudem die Gestalt des Todes, welche die Personifika-
tionen der Laster bedrangt. Der Auftraggeber, Pfarrer Karl Josef Arnold, hat
Stinde und Tod kombiniert, weil der Tod dem stindigen Leben ein Ende be-
reitet und weil das stindige Leben zum ewigen Tod, zur Verdammnis fithren
kann.



Einzig Rudolf Rahn erwahnt in seiner Abhandlung tiber den Totentanz
ganz kurz die Todstinden von Unterschachen, offenbar ohne sie selber gese-
hen zu haben. Interessant wire es zu erfahren, wer sein Informant war, wer-
den die Bilder doch als «ordinires, wahrscheinlich aus dem XVIL. Jahrhun-
dert stammendes Wandgemalde» beschrieben.*!

Die Kuhnheit der Darstellungen — etwa der Luxuria, der Wollust, mit
ihrem entbléssten Oberkdrper —, aber auch die im Vergleich zur Choraus-
malung differenziertere Art der Komposition mit Landschaften und klassi-
schen und siidlandisch anmutenden Architekturveduten liessen mich nach
grafischen Vorlagen suchen, und ich wurde, zumindest was die Figuren be-
trifft, bei Jacques Callot (1592-1635) fiindig, dessen grafisches Werk als
Motiv-und Formenreservoir fiir zahlreiche Kiinstler diente (Abb. 41).** Cal-
lots zwischen 1610 und 1620 entstandene Radierungen der Sieben Todstin-
den verzichten zwar auf einen Landschaftshintergrund, und es sind kleine
Teufel, welche die Laster wie bosartige Insekten umschwirren und zur Stin-
de animieren, wihrend sich in Unterschédchen der Tod den personifizierten
Siinden nihert und sie — wie in den Totentdnzen — umschmeichelt oder bru-
tal bedrangt.

Einzelne Aspekte — Haltungen, Kleidung, Farben, Attribute — sind auch
unter den betreffenden, allerdings durchgehend weiblich definierten Las-
terpersonifikationen in Cesare Ripas «Iconologia» beschrieben. Dieses Werk
erschien erstmals 1593 in italienischer Sprache, erlebte mehrere Auflagen
und diente im 17. und 18. Jahrhundert als Hauptquelle fiir allegorische Dar-
stellungen, wobei der Text sicher einen grisseren Einfluss ausiibte als die
schematisierten, etwas hélzern wirkenden Illustrationen. Ripa verarbeitet
darin Vorstellungen der Antike, des Mittelalters und der humanistisch neu-
platonisch gepragten Renaissance. Bei der Beschreibung der Unterschéche-
ner Todstinden soll daher stets ein Blick auf Ripas Werk geworfen werden.
Die Inschriften, welche die einzelnen Lasterdarstellungen begleiten, verra-
ten die didaktischen Anliegen des Seelsorgers. Sie stehen aber nicht immer
in vollstandigem Einklang mit dem Bildinhalt und wirken eher schwerfal-
lig und volkstiimlich. Sie stammen vermutlich aus populdren Drucken, To-
tentanzbilderbogen oder Liedflugblittern, moglicherweise hat sie der Auf-
traggeber auch selber verfasst.

In Unterschidchen entspricht die Anordnung der Bilder der in der Ge-
genreformation tiblichen und von den Jesuiten propagierten «saligia»-Fol-
ge. Im Deckenspiegel vorne haben wir Superbia, den Stolz. Es folgt litur-
gisch rechts (also links vom Betrachter) im Zwickel iiber dem Fenster Ava-
ritia, der Geiz, die Habsucht, und ihr gegentiber Luxuria, die Wollust. Hin-
ten erkennt man im zweiten Deckenspiegel Invidia, den Neid, in den
Zwickeln Gula, die Voéllerei, und Ira, den Zorn. Acedia, die Tréagheit, er-
scheint in einem Queroval an der Giebelseite tiber der Tiire. Als gelehrter Je-

93



suitenschiiler versuchte Pfarrer Arnold jedoch, das Programm zusitzlich zu
strukturieren. Die Deckenspiegel sind den beiden Stinden vorbehalten, die
ihren Ursprung im Paradies haben: Superbia (Stolz) und Invidia (Neid).
Aus Stolz ass Adam die verbotene Frucht vom Baum der Erkenntnis, weil
die Schlange versprach, er werde dann sein wie Gott. Die Schlange aber,
durch die der Tod in die Welt kam, war neidisch auf das Gliick der ersten
Menschen. Diese beiden Laster fithren auch die mittelalterliche «siiaagl»-
Reihe an. Die Zwickel tiber den Fenstern der Evangelienseite widmen sich
den beiden einzigen ménnlichen Lasterpersonifikationen, der Avaritia
(Habsucht, Geiz) und der Ira (Zorn). Beiden widmete Fulvius Fontana in
der Volksmission von 1705 eine eigene Predigt.”” Die liturgisch mindere,
linke Seite vereinigt und betont die beiden fleischlichen Stinden, Luxuria
(Unkeuschheit) und Gula (Unmassigkeit), die voneinander abhangig sind.
Sie nimmt also Aspekte der Lasterreihe Cassians und der «siiaagl»-Folge
Gregors des Grossen wieder auf.
Superbia Den Anfang macht im Deckenspiegel vorne beim Chor die Superbia, der
Stolz (Abb. 42).2* Sie ist die alteste der Siinden, schon Luzifer und Adam
waren ihr verfallen. Durch sie sind der Tod und die Verdammnis in
—— die Welt gekommen, aus ihr werden alle andern Siinden geboren.
‘ Sie bildet die Wurzel oder den Stamm des Lasterbaumes, sie
stirmt in den Psychomachia-Illustrationen als Erste in den
Kampf. Wie alle personifizierten Laster tritt sie in der Re-
gel als weibliche Gestalt auf, die durch Attribute der Ei-
telkeit und Prunksucht gekennzeichnet ist. Nur wenn
der Akzent auf der siindigen Absicht liegt, sich tiber
Gott zu erheben, wenn die Machtgier betont wird,
ist der Stolz als Mann dargestellt.

Ripa beschreibt Superbia als schone, in Rot ge-
kleidete Frau, die als Konigin der Laster eine Kro-
ne trage und sich durch die Attribute Pfau und
Spiegel charakterisiere.” In Unterschichen steht
sie selbstbewusst und verfiihrerisch in der freien

Landschaft. Sie tragt im Unterschied zu Callot, der

die Mode seiner Zeit berticksichtigt, tiber einem
blauen Rock ein dekolletiertes, eng tailliertes, rotes
Oberkleid, das sich iiber den Schenkeln bauscht. Ent-
bldsste Unterarme und das offen auf die Schultern fal-
lende Haar steigern ihre sinnliche Ausstrahlung. Schon in
den mittelalterlichen «Moralities» galten reiche, tippige Klei-

der, vor allem Kleider nach der neusten Mode, als Zeichen der

42 Superbis, der Stolz, die Stinde, und auch der mittelalterliche Prediger Johannes Geiler von
Eitelkeit Kaysersberg (1455-1510) ereifert sich tiber die Siindhaftigkeit des De-

94



kolletés. Schone Kleider charakterisieren also die Superbia, die in sich selbst
verliebte Eitelkeit, aber sie verfithren auch andere zur Augenlust und Aus-
schweifung.” Auf unserem Bild stiitzt Superbia den einen Arm fast provo-
kativ auf die Hiifte, in der andern Hand halt sie den Spiegel, das alte Sym-
bol der Selbsterkenntnis, aber auch der Hoffart und der Vanitas. Er verweist
auf die Verganglichkeit von Jugend, Schénheit und Macht.*” Der priifende
Blick zeigt ihr nicht — wie sonst seit dem Spatmittelalter so haufig — einen
grinsenden Totenkopf, sondern ihr eigenes, nicht spiegelbildlich wiederge-
gebenes Konterfei. Wie Flammen wirkt ihr Diadem. Der Tod fliegt herbei,
entlddt seine Blitze, die wohl den Zorn Gottes meinen, auf ihrem Haupt
und legt seine Knochenhand wiirgend um ihren Hals. Der Glaube, dass
Krankheiten durch negative Kréfte verursacht wiirden, ordnete jeder
Todstinde ein bestimmtes Organ zu. In mittelalterlichen Schriftquellen
greift Superbia das Herz, aber auch den Kopf an, der mit dem Wahnsinn in
Verbindung gebracht wurde. Es sind jedoch kaum Bildquellen bekannt, die
den Einfluss der Laster auf einzelne Korperteile darstellen.” Auch in Un-
terschachen ist es fraglich, ob Blitze auf das Haupt den tiberheblichen
Wahnsinn des Stolzes symbolisieren. Neben Superbia, halb verdeckt, aber
ziemlich genau in der Bildachse wie der Spiegel, prasentiert sich der Pfau.
Er gilt seit der Spatantike, im Physiologus, in den mittelalterlichen Bestiari-
en und in der Emblematik der Renaissance, in barocken Bildern und in Fa-
beln, als Sinnbild fiir Schonheit und Hochmut.”® Franzosen, Italiener und
Spanier haben von seinem Namen «pavo» das Verb «se pavaner», «pa-
voneggiarsi» und «pavonearse» abgeleitet, was «stolzieren», «grosstun»
heisst. Weniger vordergriindig, weniger bekannt und auch hier in Unter-
schachen sekunddrer Art ist seine Bedeutung als Verganglichkeitsallegorie.
Die auffallend hasslichen Fiisse unter dem glanzenden Gefieder sollen nam-
lich den Betrachter an sein ebenfalls nicht prachtiges Ende erinnern. Wie
der Spiegel mahnt auch er zur Selbsterkenntnis und moralischen Umkehr:
So wie er aufschreit, wenn er seine Fiisse sieht, so soll der Mensch beim An-
blick seiner Stinden zu Gott schreien und sein Unrecht hassen wie der Pfau
seine Fiisse, lehrt der Physiologus.*” Auch ein illustriertes Flugblatt des 17.
Jahrhunderts, das «Speculum Bestialitatis, Das Ist: Der unverniinfftigen
Thier: oder Narrenspiegel / darinnen sich ein jeder nach seinem Gefallen
stillschweigend beschawn kan», hilt beide Bedeutungen fest: «Der Pfaw
der ihm sein Schoen zumist / Ein Spiegel er / der Hoffart ist / Wann einer
allein oben schwimt / Seiner Gaben sich ubernimt. / Schaw an die Fiiss /
das End sihe an / So wirst die Fliigel fallen lahn» .

Der Text in Unterschiachen spricht nicht tber die Eitelkeit und
Prunksucht der Frau, sondern von der Machtgier des Mannes, die Gott ver-
nichtet: «Dem Hoffartigen Gott Wider steth, / desselben Macht mit gwalt
Zergeht.»

95



Avaritia

43

43 Avaritia, der Geiz, die
Habsucht

96

Liturgisch rechts — also links vom Betrachter — folgt in der
Stichkappe tiber dem Fenster Avaritia, die Habsucht, der Geiz
(Abb. 43).*# Neuere Forschungsarbeiten, die sich mit dem
wirtschaftlichen und sozialen Wandel, der wachsenden Be-
deutung der Geldwirtschaft, dem Fegfeuerglauben und
den zunehmend merkantilistisch geprégten Jenseitsvor-
stellungen befassen, weisen nach, wie ihre Bedeutung
im hohen und spdten Mittelalter sprunghaft an-
wuchs.?*Vielleicht ist das mit ein Grund, dass sie
an die zweite Stelle unmittelbar hinter dem Stolz
aufriickte, ja in einzelnen Werken sogar den
Stolz verdrdngte. Die Habgier ist im 13. Jahr-
hundert die Siinde des Wucherers, der oh-
ne zu arbeiten sogar noch im Schlaf Ge-
winne erzielt, was gegen das Gebot
Gottes verstdsst «Im Schweisse deines
Angesichtes sollst du dein Brot
verzehren» (Gen 3, 19). Er ist faul, er
lasst das Geld fiir sich arbeiten, ein

nach mittelalterlichem Empfinden
unnatiirlicher Prozess, der einem
Diebstahl am Eigentum Gottes gleichkam.* Schon in der romanischen und
der gotischen Kathedralplastik presst der Wucherer oder der méannlich per-
sonifizierte Reichtum (Dives) den Geldbeutel an sich, wahrend er von Da-
monen gepackt wird. Die mittelalterliche Literatur unterscheidet zwischen
der Habgier, welche Reichtimer hortet, und dem Geiz, der gegen die Néach-
stenliebe verstdsst. In der bildenden Kunst dagegen tritt Avaritia fast aus-
schliesslich als Habsucht — hdufig in Gestalt eines reichen Mannes — auf, der
von Schétzen umgeben ist, in Miinztruhen wiihlt oder den Geldbeutel um-
klammert.

In den Moraltraktaten finden zwei Eigenschaften der Avaritia besondere
Berticksichtigung: die rastlose Unersittlichkeit und die Verblendung des
Geizigen. Seine Augen sind daher finster. In einer Miniatur einer «Somme le
Roi»-Handschrift aus dem 15. Jahrhundert tragt er eine Brille, die weibliche
Personifikation im Todstindenzyklus (1510) des Hans Burgkmeier (um
1550- vor 1562) eine Augenbinde. Rastlosigkeit und ewige Geldsorgen las-
sen den Geizigen nicht schlafen. In der Holle besteht seine Strafe darin, ent-
weder ununterbrochen Geld hinunterzuwiirgen oder das unrechtmassig
Erworbene dauernd auszuspucken.? Schon im Mittelalter war man der
Ansicht, dass der Geiz besonders alte Menschen gefdhrde. Im 16. Jahrhun-
dert setzte sich der Topos der greisen Avaritia endgtiltig durch. Nach Ripa
ist der Geiz alt, weil er vor allem unter den Alten regiert, bleich, mager, weil



Luxuria

ein unersittlicher Hunger nach noch mehr an ihm nagt. Er geht schlecht ge-
kleidet wie ein Bettler einher, weil seine Knausrigkeit nicht nur die andern,
sondern auch ihn selber betrifft. Er konzentriert sich ganz auf sich selbst
und ist blind, weil er die Not der andern nicht sieht und dadurch gegen das
Gebot der Néchstenliebe verstdsst. Er bringt viele andere Stinden hervor,
wie Grausamkeit, Zwietracht, Undank. Und immer trégt er einen grossen
Geldbeutel.

In Unterschéchen trippelt in freier Landschaft in kleinen Schritten ein al-
ter Mann. Weiss ist sein Bart und sparlich sein Haupthaar. Den Kopf hélt er
leicht gesenkt, die Augen wirken blicklos, als wéren sie blind. In den Armen
hélt er, liebevoll und dngstlich an sich gepresst, einen Sack. Der Tod eilt her-
bei, legt ihm die Hand auf die Schulter und tiberreicht ihm die Todesbot-
schaft. Ein Sarg und die Ruinenarchitektur am linken und ein spdrlich be-
laubter Strauch und ein Grabstein am rechten Bildrand betonen das Altwer-
den, das Sich-zu-Ende-Neigen. Als Attribut ist dem Greis eine nicht ganz
klar zu definierende Tierfigur, vielleicht eine Kréte (vgl. Anm. 228) oder ein
Bér, zugesellt. Sie liegt im Hintergrund und wirkt klein, als hatten Auftrag-
geber und Maler Miihe gehabt, eine passende grafische Vorlage zu finden.
Zwar wird schon im «Hortus deliciarum» (1170-1180) der Abtissin Herrard
von Hohenburg Avaritia von Fuchs und Lowe gezogen und von sechs an-
deren Tieren, unter anderem dem Baren, umkreist. Der Bir begleitet jedoch
auch andere Hauptsiinden, wegen seiner Gier nach stissem Honig, die ihn
auch in die Grube der ewigen Verdammnis tappen lasst, vor allem die Lu-
xuria (Wollust). Er ist wegen seiner Kraft auch das Attribut der Ira (Zorn),
wegen seiner Langsamkeit der Acedia (Tragheit).**

Den Todesboten kennen wir aus der Totentanztradition. Er tiberreicht in
Holbeins bertihmter Holzschnittfolge «Bilder des Todes» dem Kardinal die
Todesbotschaft, bei den Innerschweizer Totentinzen in Wolhusen ebenfalls
dem Kardinal, in Emmetten dem Ké&nig.*” Auch der Text scheint aus dem
Umfeld der Totentidnze zu stammen und beruht auf einer Wechselrede zwi-
schen dem Tod und seinem Opfer, das nun plétzlich bereit ist, sein geliebtes
Geld gegen Leben zu tauschen: «Des (...) Wexel Brieff bring ich dir: / And-
ren das Gelt, s: Leben Lass mir. Rom. 5.»*¢

Gemdss der «saligia»-Reihe folgt in der Stichkappe tiber dem Fenster li-
turgisch links die Luxuria, die Wollust, die Unkeuschheit (Abb. 44).* Ripa
beschreibt sie wie folgt: Sie ist eine junge, schone Frau; ihr Kérper ist fast
vollstandig nackt, nur eine farbige Draperie erhcht die Augenlust; auch ihr
verfiihrerisch gelocktes Haar verleitet die Seele des Menschen, alle Tugen-
den zu vergessen und den Weg zur Hoélle einzuschlagen; ihre unstillbare
Gier nach Sexualitat ldsst sie die Gesetze der Natur und der gottlichen Ord-
nung verachten; darum hélt sie in der Hand ein Rebhuhn, Symbol der un-
massigen Libido.”" Die Nacktheit gilt in der christlichen Kunst oft als Zei-

97



44 Luxuria, die Wollust

98

chen der Unzucht. Sie definiert die Frau als Verursacherin der Siinde,
als Verfiihrerin, und im Zusammenhang mit Eva als «causa mortis».
Sexualitdt und hiermit die Frau werden zum Hindernis fiir den
Mann auf seinem Weg zu Gott.”" Luxuria in der Gestalt der
nackten Frau gefihrdete die frithen Monchsgemeinschaften,
quaélte den hl. Antonius Eremita, sie versucht in der Visio-
nen- und Exempelliteratur, in den Sagen und Marchen
den Mann vom rechten Weg abzubringen. Illustratio-
nen in mittelalterlichen Beichttraktaten, in der «Spe-
culum»-Literatur und den Stundenbiichern stellen
die Unzucht in Gestalt einer eitlen, herausgeputz-
ten und geschminkten Frau in aufreizender
Garderobe oder mit entbléssten Korperteilen
dar, die vor einem Spiegel sitzt oder sich in-
tensiv der Képerpflege widmet. Daneben
wird sie durch ein sich umarmendes oder
kiissendes Paar, durch Amor, Frau Min-
ne oder — seit dem Spétmittelalter —
durch den Liebesnarr verkorpert, der
auf die versklavende Wirkung dieser

Stinde verweist.*?

Stolz und verfiihrerisch steht Luxuria auch in Unterschichen in freier
Natur. Oberkérper und Beine sind entblgsst, lediglich ein Tuch umschmei-
chelt schwungvoll ihren Leib und bedeckt den Arm, den sie sich in die Htif-
te gestemmt hat. Lockiges Haar ringelt sich auf ihren Schultern.” Vom hel-
len Himmel heben sich provozierend der nackte, aufwarts gebogene Arm
und der Vogel ab, den sie in der Hand haélt, ebenso die gekriimmten Horner
des Ziegenbocks. Der erhobene Arm und die Horner sind phallische Sym-
bole, Vogel und Ziegenbock seit jeher Ausdruck eines entfesselten, alle Ord-
nung sprengenden sexuellen Triebes, einer unerséttlichen und unerschopf-
lichen Potenz, was in unserem Sprachgebrauch weiterlebt in Verben wie
«vogeln» oder der Bezeichnung «Bock», «Saubock». Schon in Reliefskulptu-
ren des 13. Jahrhunderts erscheint diese Todstinde als nackte, junge Frau,
die auf einem Ziegenbock reitet. Das Motiv stammt aus der Antike, wo
Aphrodite 6fters auf einem Ziegenbock sitzend dargestellt ist. Seit Hraba-
nus Maurus (um 780-856) kommt es — ins negativ Moralisierende gewan-
delt - in der christlichen Literatur und seit dem Spatmittelalter auch in der
Kunst vor.”* Als Planet ist der Luxuria die Venus zugeordnet.” Die weltli-
che Liebe hindert die Seele, sich zu Gott aufzuschwingen, wie Geiler von
Kaysersberg in seinem «buoch arbor humana» von 1521 festhalt:
«dz gotzfogelin ist gefangen mit dem leim dieser weltlichen liebe, als
lust, reichtumb, eer; mit denen dingen ist die seel gehindert, das sie nit mag



uber sich fliegen». Der Tod hat sich der Frau genahert, legt ihr den Arm
um die Schulter. Zartlich scheint er ihr etwas ins Ohr zu fliistern oder
vielleicht auch wie im Liebesspiel leicht zuzubeissen, wahrend er gleichzei-
tig brutal mit einem Dolch zusticht.

Dieser Dolch in der nackten Brust erinnert an die Lukretia-Bilder,
wie wir sie vor allem aus der Kunst der Renaissance und des Manierismus
nordlich der Alpen kennen, denken wir an Lukas Cranach den Alteren
(1472-1553). Livius (um 59 v.—17 n. Chr.) iiberliefert die Geschichte der
Lukretia.” Sie war die Gattin des Lucius Tarquinius Collatinus, die sich
erdolchte, nachdem sie von einem andern Mann entehrt worden war.
Lukretia galt als Personifikation der christlichen Tugend der Keuschheit,
Reinheit und ehelichen Treue, erscheint aber in diesen Darstellungen in
einer ambivalenten, stark erotisch gefarbten Ausstrahlung, vibrierend
zwischen den Polen von Sexualitdt und Tod, Lust und Grauen. Die gleiche
spannungsgeladene Aussage finden wir auch im Topos «Tod und
Maéadchen». Das Motiv ist ebenfalls vor allem in der Kunst der Renaissance
und des Manierismus nordlich der Alpen verbreitet, wo die Tradition der
mittelalterlichen Todesdarstellungen in Gegensatzpaaren nicht nur weiter-
lebte, sondern auch eine Steigerung erfuhr. Die Konfrontation von Leben
und Tod wird im 16. Jahrhundert pointierter, brutaler. Besonders eindriick-
lich ist dieses optische Aufeinanderprallen von blithendem Fleisch und stin-
kender Verwesung im Gegensatzpaar «Tod und Méddchen».*” Neben dem
Vordergriindigen, Schockierenden hebt Gert Kaiser in seinem Buch «Der
Tod und die schénen Frauen» einen weiteren Aspekt hervor. Beide, das
Maidchen und der Tod, sind fiir das Uberleben der Menschheit von aus-
schlaggebender Bedeutung — die Frau gibt Leben weiter, der Tod schafft den
dazu notwendigen Platz. Zusammen garantieren sie die Weiterexistenz der
Menschheit.>®

Niklaus Manuel (1484-1530) zum Beispiel, dem wir den bertithmten Ber-
ner Totentanz verdanken, bringt den Gegensatz «pralles Leben — héssliche
Zersetzung» und gleichzeitig die Einheit von Sexualitdt und Tod in mehre-
ren Zeichnungen, Drucken und Bildern qualitdtvoll und krass zum Aus-
druck.

Auf einem Gemalde von 1517 in Clair-obscur-Manier kiisst eine junge
Frau hingebungsvoll ihren Liebhaber, den Tod, einen halb verwesten Séld-
ner. Er greift ihr unter den Rock. Er ist hier nicht das Werkzeug Gottes, das
einen fest umrissenen Auftrag im Heilsgeschehen zu erfiillen hat, er han-
delt in eigener Kompetenz, lustvoll und obszon. In einer Silberstiftzeich-
nung im «Musterbuch fiir Flachmaler» schliipft er dem Madchen unter den
Rock, dessen prachtvolles Haar, Symbol der Sexualitét, in flammenartigen
Locken den Bildhintergrund fiillt. Das Madchen ringt die passiv erhobenen
Hande, setzt sich aber ebenfalls nicht nachhaltig zur Wehr.*

99



45 Das Spannungsfeld «Sexua-
litiit und Tod» kommt in Dar-
stellungen des Bildpaares «Tod
und Miidchen» in besonderer
Weise zum Ausdruck. (Hans
Baldung Grien, 1529)

Ira

100

Gert Kaiser betont zwei Aspekte. Trotz der Grausamkeit des Gegensat-
zes —junge Frau und Kadaver - falle auf, dass das Madchen sich kaum je ge-
gen den Tod wehre, in der Literatur und in der Kunst gébe es sich ihm tiber
Jahrhunderte mehr oder weniger widerstandslos hin, oft wiirden sich Lie-
besrausch und Todesekstase vereinen.” Andererseits konne sich Sexualitit
und Tod mit Gewalt und Vergewaltigung verbinden. Ebenso liistern wie bei
Niklaus Manuel nédhert sich der Tod im Bild von Hans Baldung Grien
(1484 /85-1545) der Frau, die in ihrer Qual den Blicken des Betrachters nackt
und schutzlos ausgeliefert ist. Er greift ihr ins schéne, lebendige Haar, bohrt
seine Finger in ihr helles Fleisch, dreht ihren Kopf gewaltsam und beisst zu,
halb zartlich, halb brutal, ganz dhnlich wie bei der Luxuria in Unter-
schichen (Abb. 45).2!

Nach alter biblischer Tradition ist es die Frau, die zur Siinde anstiftet. Sie
ist daher der mindere, der schmutzigere Teil der Menschheit. Kirche und
Staat versuchten immer wieder, die der Frau zugeschriebene, naturhafte Se-
xualitdt zu zdhmen und in die geordneten Bahnen der Ehe zu lenken.®?
Auch in der Luxuria von Unterschidchen vereinen sich Sexualitit, Ver-
fihrung und Gewalt, Vitalitdt und Tod, Schrecken und Lust und konkur-
renzieren den didaktischen Gehalt, der Abkehr von der Stinde und Gedan-
ken an den Tod predigt. Umgekehrt gesagt: Der belehrende Inhalt gestattet
dem frommen Betrachter einen ausgiebigen, voyeuristischen Blick auf ein
erotisches Bild. Auch der Text spricht die uralte Verbindung von Sexualitat
und Tod an: Der Tod zerschneidet das irdische Band zwischen Mann und
Frau, beendet die von Kirche und Gesellschaft geduldete Geschlechtlichkeit
in der Ehe und zieht die junge Schonheit in sein ehebrecherisches Bett, ins
Grab: «Die Ehe ich scheid, ich bin dein Man,/ Z& mir ins grab lig Jange
dann.»**

Auf der liturgisch rechten, dem Mann vorbehaltenen Seite erscheint ne-
ben der als Greis personifizierten Avaritia Ira, der Zorn (Abb. 46).*" Jung sei
der Zorn, schreibt Ripa, weil die Jugend ihm und der Rache leicht verfallt:
Sein Gesicht sei rot wie jenes des Cholerikers in der Temperamentenlehre
des Aristoteles, die Niistern geoffnet, die Augen blutunterlaufen, der Mund
schdumend, die Kleider rot und schwarz.*” Ira untersteht dem Planeten
Mars, der sich mit dem griechischen Kriegsgott verbindet.* Als Krankhei-
ten sind ihm Tobsucht, Schlaganfall und Milzschwellungen zugeordnet,
sein charakteristisches Element ist das Feuer.”” Die mittelalterliche Literatur
verkntipft Ira oft mit Invidia, dem Neid. Beide gelten als Téchter des Teufels
und der Superbia (Stolz), beide geben sich der Verleumdung und der Rach-
sucht hin. Ira, der Zorn, entfernt den Menschen von sich selber, was sich
nicht nur fiir die andern, sondern auch fiir den Stinder selber tédlich aus-
wirken kann. Den mittelalterlichen Stindentraktaten zufolge entsteht aus
der tiblen Nachrede Streit, der zur Rache fiihrt und in ohnmachtiger Wut,



46 Ira, der Zorn

46

Mord und Totschlag endet. In ihr verzehrt sich der Zornige, magert ab, be-
geht Selbstmord. Ublicherweise wird Ira im Mittelalter als Mann darge-
stellt, der sich ersticht. Die rachsiichtige Verzweiflung driickt sich jedoch
auch in der Mimik und der Gestik aus, in verkniffenen Gesichtsziigen und
im Raufen der Haare.

Schon in mittelalterlichen Traktaten gilt der Krieg als logische Folge des
ungebiihrlichen Zornes. Bilder der personifizierten Ira in kriegerischer
Aufmachung tauchen im 14. Jahrhundert auf, hdufen sich jedoch erst im 16.
Jahrhundert.* Bei Callot wie in Unterschéchen ist Ira als junger Krieger in
der Tracht eines romischen Legionars dargestellt. Er greift an, unterstiitzt
von seinem Attribut, dem Lowen, Haar und Mantel flattern, der Mund ist
aufgerissen. Er schwingt das Schwert, und im Ungestiim des Angriffs ver-
gisst er, sich selbst mit dem Schild zu schiitzen. Er scheint nicht gemerkt zu
haben, dass sein Angriff ins Leere lduft, dass sein wirklicher Gegner neben
ihm steht und das Gewehr auf seine ungepanzerte Brust richtet. Der Léwe,
dessen Deutung variiert, verbindet sich seit der Antike mit dem Element
des Feuers und dem Temperament des Cholerikers. Im Alten Testament gilt
der Kénig der Tiere als Sinnbild der Kriegsttichtigkeit des Volkes Israel.*”
Boethius verbindet das Zahneknirschen des Zornigen mit dem Wesen des
Loéwen.? Konrad von Megenberg (um 1309-1374) attestiert ihm in seinem

«Buch der Natur» eine «haize nattr».”" Der Léwe erziirne
zwar nicht unbedingt leicht, aber wenn er beleidigt sei
und rasend werde, «s6 zerreizt er den zornmacher
zemadl».?* Das «Speculum Bestialitatis» vermerkt zum
Lowen: «Der hat eins rechten Lowen Gmiit / Der
durchauss bey sich hat kein Gmdit / Sein Zorn den
kan niemand stilln / Und thut stets wie ein
Léwe nur briilln. / Sein Zorn damit er stets
durchgeht / Zeigt an sein Bestialitat».””
Wie Pater Fulvio Fontanas Predigt «Von
der Raachgirigkeit» anldsslich der Volks-
mission von 1705 verurteilt die Inschrift
den Rachedurst des Zornigen: «Lass
ab von Zorn, Betrachte mich; / Gott
(...) die Raach: dich erschiess ich.
Rom. 12» #* Paulus fordert im Ka-
pitel 12 des Romerbriefs die Ein-
ordnung in die Gesellschaft und
den Verzicht auf die eigene
Rache: «(...) sinnet danach,
besonnen zu sein», «Récht
euch nicht selbst, Geliebte,

101



Gula

47

47 Gula, die Vollerei

102

sondern gebt Raum dem Zorngericht (Gottes); es steht geschrieben: «mein
ist die Rache> (Deut 32, 35)».

Neben der Luxuria, der Wollust, und in enger Beziehung zu ihr steht die
zweite der fleischlichen Stinden, Gula, die Unmassigkeit (Abb. 47).* Wohl
keine andere Todsiinde ist in der mittelalterlichen Literatur und Kunst so
realistisch und drastisch dargestellt worden wie die Véllerei und Trunk-
sucht. Sie ist die Todstinde jener, die das Wirtshaus zur Wohnstatt und den
Bauch zu ihrem Gott erkoren haben. Bilder von fréhlichen Tischgesellschaf-

ten zeigen auch die Folgen des Ubergenusses: Schwanken, besinnungs-
loses Hinfallen, Erbrechen, Urinieren, Streit, Schldgereien, Mord. So-

zialer Abstieg und Armut begleiten die Unmassigkeit. Die verarmte
Gula ist schlecht gekleidet, so etwa in Sebastian Brants
(1457-1521) Narrenschiff von 1494, wo im Kapitel 16 «Von der
Vollerei und Prasserei» der Narr keine Schuhe tragt und ein
Bein entbldsst hat: «In kiinftige Armut billig fallt / Wer Vol-
lerei stets nachgestellt».” Personifizierte Gula-Gestalten
zeigen eine halbnackte Frau mit einer Keule oder gros-
sen Fleischstiicken, dicke Sdufer mit Trichter, Schale
oder Trinkkrug. Ihr Tierattribut, das Schwein, be-
gleitet sie in der Literatur und Kunst von den mit-
telalterlichen Stindenprozessionen bis zu den
moralisierenden Traktaten des 19. und 20. Jahr-
hunderts.”” Schon Boethius sagt: «Von den
Stinden der schmutzigen Sau wird er gefes-
selt», und das «Speculum Bestialitatis»
umschreibt treffend das Tierisch-Trieb-
hafte dieser Stinde: «Gulo Vielfrass zeigt
an die Leut / Welche tranckt Unersatt-
lichkeit / Die ihren Hunger nimmer
stilln / Thr groste Sorg den Bauch
zu filln. / Der Bauch ihr Gott dem thun sie gebn / Fiihren ein bestialisch
Leben».”*

Widerlich ist die Beschreibung der Gula bei Ripa: Sie sei fett und schlecht
gekleidet, der Bauch sei nackt und der Gesichtsausdruck roh.?” In Unter-
schachen steht sie breitbeinig in einer Landschaft mit klassischen Architek-
turveduten und einem Weinberg. Thre Kleidung wirkt unordentlich. Ober-
korper, Arme und Beine sind halb entbldsst, wohl um die Verbindung mit
Luxuria, der Unkeuschheit, aber auch ihren sozialen Abstieg in Gleichgitil-
tigkeit und Armut anzudeuten. Thr Gesicht ist dick. Fast verliebt und leicht
blod blickt sie auf den Kelch, den sie — in einer &hnlichen Bewegung wie Lu-
xuria den Vogel — erhoben hat, als wollte sie jemandem zuprosten. Doch der
Tod, der sich ihr von hinten nihert, wird ihn ihr entwinden und ihr dafiir



Invidia

48

48 Invidia, der Neid, die
Eifersucht

sein Glas, das nicht stissen Wein, sondern einen Totenkopf enthlt, in die

Hand geben. Gula, die V6llerei, hélt einen Schinken oder eine Keule. Thr

Tierattribut, das Schwein, hat sich schon so tiberfressen, dass es kotzt. Wer

sich der Unmadssigkeit in Essen und Trinken ergibt, verfallt auch rasch dem

Tod, wie die Inschrift warnt: «Bachus Verzert s;guet Frisst ss Leben: / Wisch

s:Maul, dich mir Maest ergeben. Job. 21». In diesem Kapitel bezweifelt Hiob

die tibliche Vergeltungslehre, dass der Gute belohnt und der Schlechte be-

straft werde, da es den Stindern offensichtlich besser geht als den Gerech-

ten: «Der eine stirbt in vollendetem Gliick, vollkommen sorglos und ruhig;

seine Eingeweide strotzen von Fett, und das Mark seiner Knochen ist tippig

gendhrt» (Hi 21, 23-24).

Im hinteren Deckenspiegel erscheint vor kargem Hintergrund Invidia,

der Neid, die Eifersucht (Abb. 48).* Nicht unbedingt auf den ersten

Blick erkennt man, dass es sich um eine Frau handelt: Halb nackt

ist sie, mager und knochig. Ihre Briiste hangen schlaff herab,

und ihr Gesicht ist voller Schwiren. Schlangen rin-

geln sich wie bei Medusa in ihrem unordentlichen Haar,

eine Schlange windet sich auch um ihren Arm. Gierig

stopft sie etwas in den Mund. Sie eilt, doch der Tod

bremst ihren Lauf. Sein langer Knochenarm driickt

sie an der Schulter zurtick, mit der andern Hand

hélt er ihr seinen Trunk entgegen. Wie hypnotisiert

starrt Invidia auf die Schlange, die aus dem Glas

des Todes ztingelt. Auch ihr Tierattribut, die ma-

gere Hiindin, schreckt angesichts des Todes

zurtick. Ganz dhnlich liest sich die Beschreibung

bei Ripa: Sie gelte als alte Feindin der Tugenden,

ihr Kérper sei ausgetrocknet, ihre Briiste nackt und

von Schlangen umwunden, ihr Blick scheel. Ihr

Kleid sei armlich, weil vor allem die niederen Volks-

schichten dem Neid verfielen; die Schlangen im Haar

wiirden die schlechten Gedanken symbolisieren, das

Gift, die Verleumdung, die von ihr ausgingen, und wenn

sie etwas in den Mund stopfe, oft ihr eigenes Herz, so sei das

ein Zeichen daftir, dass sie durch ihre Bosheit und Gehéssigkeit

letztlich nicht den anderen, sondern sich selber schade. Gelbsucht

plage den Neid.”" Das Textfragment bezieht sich auf die Schlange des Siin-

denfalls, die den Tod in die Welt brachte: «(...) atis Adams Schlang bringt es
dir; / (...) den Todt nim von mir. gen.» (Gen. 3).

Die Missgunst hat wie der Stolz, der auf dem vorderen Deckenspiegel

dargestellt ist, ihren Ursprung im Paradies, wo das Gliick der ersten Men-

schen den Neid des Teufels entfachte.® «Des Teufels Neydt vnd List der

103



49 In iihnlicher Gestalt wie in
Unterschiichen tritt Invidia
auch in Illustrationen barocker
Erbauungsbiicher auf. (Jan Da-
vid: Veridicus Christianus,
1606)

Schlang / Dem Todt hat geben den Eingang / Der Eva Rath und Adams
That / in die erst Stind verwilliget hat», verkiindet die Siindenfallszene am
Anfang des Emmetter Totentanzes.® Von alters her gehort die giftige
Schlange zu den Tierattributen der Eifersucht. Schon bei Ovid erndhrt sie
sich von Schlangen.” Auf einem Holzschnitt von Georg Pencz (um
1500-1550) von 1535 beisst eine Schlange der personifizierten Todstinde ins
Bein und bringt sie durch ihr Gift zu Fall.*® Schlangen winden sich in der
Renaissance-Grafik um Schultern, Arme oder im Haar der Invidia. Die Ei-
fersucht verstdsst wie Avaritia, der Geiz, in besonderem Mass gegen die
Néchstenliebe. Daher ist auch sie mit Blindheit geschlagen. In Giottos (um
1266-1337) Stindenzyklus in der Arena-Kapelle in Padua (1304) kriecht eine
Schlange aus ihrem Mund und richtet sich gegen ihre Augen.”

Zur Schlange gesellt sich der Hund als weiteres wichtiges Begleittier der
Missgunst. Er ist zwar seit der Antike wegen seiner Anhdnglichkeit und
Treue eher positiv charakterisiert und begleitet als Attribut die Tugend der
Treue, aber auch das Laster [ra (Zorn). Was allgemein von der Schlange gilt,
verkorpert bei Boethius auch die Zunge des Hundes: Bosheit und Intrige
der Neider.” Meistens trigt der Hund einen Knochen, den er, obwohl er
satt ist, keinem andern tiberldsst. Auf einem goti-
schen Fresko in Villafranca Sabauda (15. Jh.) im Pie-
mont nagt Invidia, die auf einem Hund reitet, selber
an einem Knochen. Meistens ist der Kampf um den
Knochen jedoch in genreartigen Szenen dargestellt,
so etwa im beriihmten «Todsiindentisch» des
Hieronymus Bosch (um 1450-1516) im Prado in
Madrid, der in den Ecken auch Medaillons mit der
Darstellung der «Vier letzten Dinge» enthdlt.® Wie
das Gift der Schlange, das letztlich dem Neider sel-
ber schadet, zeigen Hund und Knochen das Selbst-
zerfleischende dieser Siinde. Dazu gehért auch das
Motiv des Herzens, das sie sich gierig einverleibt. Es
kommt schon in Boccaccios «De claris mulieribus»
vor und gehort seit dem 16. Jahrhundert zum gangi-
gen Repertoire der personifizierten Missgunst.
Jan David widmet dem Thema im «Veridicus Chris-
tianus» (1606) ein eigenes Kapitel unter dem
Titel «Plus sibi, quam aliis, invidus nocet» (der Neidi-
sche schadet sich selber mehr als den andern) (Abb.
49). Bild und Text erlautern, wie einer, der einen an-
dern mit Neid verfolgt, einem Mann gleicht, der sich
selber lidhmt und schwer am Kopf verwundet,
wie es im Psalm 7, 17 heisst: «Sein Unheil kehrt




Acedia

auf sein Haupt zuriick, seine Untat fallt nieder auf seinen Scheitel». Wir se-
hen Invidia in ganz dhnlicher Gestalt wie in Unterschdchen: barfuss,
schlecht gekleidet, mit nackten, mageren Briisten, wirrem Haar, hasslichem
Gesicht. Sie stopft ihr Herz in den Mund. Dazu gehért der Kommentar des
hl. Hieronymus: «O Neid, du beissest als erstes dich selber». Die Eifersucht
konne mit einer Schere verglichen werden, weil diese auf sich selber beisst
und sich dadurch abntitzt. Der Kirchenvater Basilius sage, der Neid sei die
Waffe des Teufels, mehr noch, der Neid mache den Teufel erst zum Teufel.
Die Missgunst des Teufels sei wie die Schlange, die Unfriede und Verderbnis
in den Erdkreis hineintrug und den Tod mit sich zog — hiibsch dargestellt
durch den Apfel im Maul der Schlange und den Schéddel, der auf einem am
Schwanz angebundenen Tablett liegt. Die bésen Folgen der Invidia werden
am Beispiel von Kain gezeigt, der neidisch war, dass Gott das Opfer Abels
gnddig annahm, und der sich dadurch zum ersten Mord verfiihren liess.*

Die personifizierte Stinde kann sich — wie wir es bei Luxuria und Super-
bia gesehen haben - als leibliche Schonheit zeigen, als «pulchritudo carna-
lis», die zur Siinde verfiihrt. Sie kann aber auch — wie Invidia — durch ihre
«deformitas carnalis», durch ihre Hésslichkeit, auf den stindigen Zustand
der Seele verweisen. Als besondere Verunstaltung erwahnt die theologische
Literatur das Heraustreten der Augen. Sie charakterisieren die Blindheit der
Neider, das «non vedere» der Invidia, die es nicht ertragen kann, das Gliick
der Mitmenschen zu sehen. Das «Speculum Bestialitatis» belehrt: «Der Neid
der uberall regirt / am Hund gantz recht wid adumbrirt / Sein Zidn gantz
scharpff die thut er wetzn / Bald disn, bald ein andern verletzn / Gon je-
dem, was ihm gonnet Gott / so ghorstu nicht unter die Hundsrott» .

Das Queroval tiber der Ttire ist der Acedia, der Tragheit, der Faulheit,
gewidmet (Abb. 50).” Sie reitet auf ihrem Tierattribut, dem Esel, doch der
hat sich niedergelegt, auch er trige und storrisch. Die massige, in schwere
Kleider gehiillte Gestalt legt ihre Hande untatig in den Schoss. Thr Haupt,
von einem Schleier bedeckt, ist leicht geneigt. Die Lider sind miide gesenkt,
die Gesichtsziige schlaff, teigig. Der Ausdruck wirkt sinnend oder auch leer.
Nur der Tod, der neckisch wippend neben ihr sitzt, scheint fréhlich und ak-
tiv zu sein. Er hat der Acedia einen Strick um den Hals gelegt und sie fiir-
sorglich unter seinen Schirm genommen, einen Sonnenschirm, der Hellig-
keit und Warme abhélt. Der Strick bedeutet nach Ripa, dass die Faulheit
den Geist des Menschen fesselt, so dass er nicht mehr fahig ist, zu handeln
und gute Werke zu vollbringen; sie sei alt und schlecht gekleidet, weil Trag-
heit zu Armut fiihre; Traurigkeit, Tristitia, verwirre ihren Geist. Auch der
Esel symbolisiere die Langsamkeit und Schwerfilligkeit ihres Denkens.*”

Bei Cassian stehen Tristitia (Traurigkeit) und Acedia (Trdgheit, Faulheit)
im Lasterkatalog noch gleichwertig nebeneinander. Bei der endgtiltigen
Ausformung des Todstindenkonzeptes in der Spétantike und im frithen

105



50 Acedia, die Faulheit,

die Melancholie

106

50

et
\)pn F«?ru

Mittelalter liegt jedoch der Akzent eher auf der Tristitia, der Traurigkeit, der
Verzweiflung. Thre Hauptopfer sind Kleriker, die an ihrer Berufung und an
ihrer Lebensform zu zweifeln beginnen.”* Dieser Seelenzustand kann — wie
bei Ira (Zorn) — zum Selbstmord fiithren. Die komplizierten seelischen Vor-
gédnge liessen sich nur schwer durch personifizierte Laster darstellen. Ace-
dia wird daher oft durch die Geste des Haareraufens charakterisiert. Seit
dem Mittelalter verschiebt sich der Schwerpunkt von der Traurigkeit hin
zur Trdgheit, die anfanglich nicht primar kérperlich verstanden wurde. Sie
meinte vielmehr geistige Bequemlichkeit, die den Monch, den Weltgeistli-
chen und — seit der Scholastik — vermehrt auch den Laien verfiihrte, die reli-
giosen Pflichten zu vernachldssigen. Doch bald koppelte sich die geistige
mit der kdrperlichen Tragheit: Schlafbedtirfnis, schwere Gliedmassen las-
sen den Siinder am Sonntag im Bett bleiben und halten ihn vom vorge-
schriebenen Kirchgang ab. Kérperliche Lethargie gehorte deshalb schon im
«Miroir de ’homme» (14. Jh.) zu den Haupteigenschaften der Acedia. Mit-
telalterliche Beichttraktate betonen immer wieder, dass die Tragheit den
Menschen zu Ungehorsam gegen die géttlichen Gebote verleite, weil der
Faule nicht mehr fihig sei, gute Werke zu tun oder seine Siinden zu beich-
ten.* Tragheit und Schlaf verhelfen dem Teufel in die Welt. Haufiger als ab-
strakte Personifikationen charakterisieren genrehafte Darstellungen diesen
Aspekt der Acedia: Schlafende Ménche, vor deren Bett der Rosenkranz als
Sinnbild fiir die Vernachldssigung der religiésen Pflichten liegt; ein Teufel,
der den Frommen vom sonntédglichen Gottesdienst abhilt, ein Motiv, das
auch in der Exempelliteratur und in den populédren geistlichen Spielen an-
zutreffen ist; ein schlafender Bauer, eine faule Spinnerin.*® Die Inschrift in
Unterschéchen erfiillt ihre didaktische Aufgabe und ruft: «Wach aaff, Faal-
heit, Bessere dich, / Sonst zti Grund Wirst gehen Ewiglich. prov.6». Das



Buch der Spriiche enthdlt die Warnung vor Miissiggang und trifft ganz gut
die Stimmung unseres Bildes: «Wie lange noch, du Fauler, bleibst du liegen,
wann willst du dich erheben aus dem Schlaf? Du sagst: <nur noch ein biss-
chen Schlaf, ein bisschen Schlummer, ein bisschen Hande-Ineinanderlegen,
um zu ruhen>» (Spr 6, 6-11).

Das haufigste Tierattribut der Acedia ist der Esel. Wahrend die Bibel die-
ses Tier positiv als Symbol der Demut wertet, weil es Maria und das Kind
auf der Flucht nach Agypten und Christus am Palmsonntag nach Jerusalem
getragen hat, gilt es in der Antike und zum Teil auch im christlichen Mittel-
alter als faul, stérrisch, dumm und geil und begleitet daher auch Luxuria
(Wollust). Boethius sagt vom Stinder, dass er trige und stumpf vor sich hin-
starre und wie ein Esel lebe.”® Konrad von Megenberg schreibt in seinem
mittelalterlichen Naturlehrbuch dem Esel folgende Eigenschaften zu: «aber
seine laster sint, daz er unkdusch ist. er ist hinden sterker dan vorn, er hat
ainen traegen ganch und ist unverntinftig».*” Er ist im Mittelalter auch At-
tribut der Synagoge, des Judentums, das — nach christlicher Auffassung —
storrisch die Wahrheit nicht erkennen wollte. Er begleitet in den Lebensal-
terdarstellungen den Neunzigjdhrigen, der — fiir uns unverstiandlich und
grausam — frither Ziel von Spott und Geldchter war. «LXXXX (90) Jar ain
esel», heisst es in einem Lied der Klara Hatzlerin von 1471 oder — ebenso er-
barmungslos — «Netinzig jar der kinder spott» 1515 beim Dramatiker Pam-
philius Gengenbach und in diversen Spruchdichtungen.”

Der Strick, den der Tod um den Hals der Acedia geschlungen hat, weist
aber noch auf etwas anderes hin, auf das Bedrohtsein des nachdenklichen,
des sinnenden Menschen durch Selbstmord. Bereits in Illustrationen zu ver-
schiedenen mittelalterlichen Werken legt Acedia ihrem Opfer den Strick um
den Hals oder triagt eine Schlinge mit sich.*”Acedia verbindet sich vor allem
in der Renaissance mit der Melancholia.** Kurz und notgedrungen verein-
fachend miissen wir daher die antike Temperamentenlehre streifen. Die
Griechen nahmen an, dass jedes der vier Temperamente von einem der Kor-
persifte abhangig sei. Der Melancholie war die schwarze Galle zugeordnet.
Nach Aristoteles ist sie bei einer richtigen Mischung nicht unbedingt ge-
fahrlich. Sie kann ein Genie hervorbringen, bei falscher Mischung dagegen
Wahnsinn und Selbstmord. Zu jedem Temperament gehort zudem ein Pla-
net und zu jedem Planeten eine Gottheit. Die Melancholie erhielt den Sa-
turn, den kaltesten und langsamsten aller Planeten. Der Name Saturn ver-
weist auf den rémischen Flurgott, darum nimmt er gewisse Aspekte der
Fruchtbarkeit, aber auch der erdenhaften Schwere auf. Bei den Griechen
aber verband sich der Planet Saturn mit dem Gott Kronos. Durch eine Weis-
sagung erfuhr Kronos, dass seine Nachkommen ihn stiirzen wiirden. Um
sich zu schtitzen, frass er seine Kinder und kastrierte sich selbst. Zu Kronos
gesellte sich aus Namensanalogie Chronos, der Zeitgott. Saturn wurde da-

107



108

durch zum widerspriichlichsten aller Planeten. Er ist feucht und fruchtbar
wie der rémische Flurgott und daher der Planet der Bauern, aber auch der
Totengraber; er ist langsam und kalt wie ein Greis oder wie der Winter; als
kastrierter Kronos ist er unfruchtbar und unheilvoll, weil er die eigenen
Kinder frisst; als Zeitgott wird er zum Symbol von Verganglichkeit und Tod.
Im Mittelalter tiberwiegt seine pessimistische Deutung: Erdenschwere ist
ihm zugeteilt, Kélte, Alter, Tiicke, Tragheit und damit die Todsiinde Acedia,
Traurigkeit, Stumpfsinn, Verzweiflung, Selbstmord. Die Renaissance er-
kennt zwar ebenfalls die Gefahren, die von Saturn, der Melancholie und der
ihr zugeordneten Acedia ausgehen, doch sie betont die positive Wertung:
Saturn gebiert Weisheit, Intelligenz, Genie. Die Renaissancegelehrten legten
Wert darauf, Saturnskinder zu sein, sehr wohl im Bewusstsein, dass Genie
und Wahnsinn eng beieinander liegen. Die Menschen, die der «vita contem-
plativa» huldigen, der Meditation, dem Denken und geistigen Forschen, die
Philosophen und Ménche, sind von der Melancholia-Acedia, der Schwer-
mut, bedroht. Sie kénnen den Bezug zur tdglichen Realitit verlieren, sich in
ihre Probleme verbohren, sich in Verzweiflung und Wahnsinn stiirzen und
dem Selbstmord anheim fallen. Nicht umsonst pocht die Regel des hl. Bene-
dikt auf eine verntinftige Mischung von Gebet und Arbeit, «ora et labora».
Als Heilmittel gegen die Melancholia-Acedia wird seit dem Mittelalter Mu-
sik, frische Luft und Bewegung empfohlen. Auch in der Acedia von Unter-
schichen kommt, so meine ich, nicht einfach eine gewéhnliche Faulheit
zum Ausdruck. Sie scheint in sich versunken zu sein, abgekapselt von ihrer
Umgebung, einsam. Thre korperliche Inaktivitat ist durch dieses Nachsin-
nen, dieses ausschliessliche In-sich-Hineinhorchen bedingt. Dieser Riick-
zug auf sich selbst kann zur Tristitia, zu jener depressiven Schwermut
fithren, welcher der Tod den Strick um den Hals legt.

2.4 Die Glasscheiben von Unterschichen

Vielschichtig und eindriicklich prisentiert sich die Ikonografie des Bein-
hauses von Unterschdchen. Durch Bilder und Texte vermittelt sie dem Be-
sucher die katholische Lehre {iber die «Vier letzten Dinge», Stinde und Stra-
fe, Fegfeuer und gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten. Ein wich-
tiger Teil der urspriinglichen Ausstattung fehltjedoch: die Glasgemalde, die
dem Schweizerischen Landesmuseum gehéren und im Forum der Schwei-
zer Geschichte in Schwyz ausgestellt sind.*" Sie zeigen auf, dass die Wurzel
fiir die Stindhaftigkeit der Menschheit als Ganzes und jedes einzelnen Men-
schen der Stindenfall ist, dass der Ungehorsam des Urelternpaares, seine
Auflehnung gegen Gott, nicht nur den Tod, sondern auch die Zeitlichkeit,
das Werden und Vergehen in die Welt gebracht haben. Stinde, Zeit, Ver-



ganglichkeit, Tod, regieren seither das Weltgeschehen und das Dasein jedes
Individuums. Das Leben ist vergénglich und eitel — und doch von héchster
Bedeutung: Es entscheidet tiber ewige Seligkeit oder ewige Verdammnis.
Fir den glaubigen Christen begleitet jedoch die Auferstehungshoffnung
den Kampf im irdischen Dasein. Um die seelsorgerischen Anliegen durch-
zusetzen, um dem Betrachter die Lehre der Kirche auch wirklich einzuham-
mern, untermauern Bibelzitate die Aussage der Bilder. Besonders wichtige
Heilslehren werden mehrmals wiederholt, um sie tiefer einzuprigen. Es
lasst sich daher nicht vermeiden, dass die folgenden Ausfiihrungen immer
wieder um die gleichen theologischen Lehrmeinungen kreisen, in verschie-
denem Kontext immer wieder die gleichen Aussagen thematisieren.

Bereits 1868 beabsichtigte der Kirchenrat von Unterschéchen, einen spéit-
gotischen Schnitzaltar von 1521 und die Glasgemalde des Beinhauses zu
verkaufen, falls 400.— Fr. fiir den Altar und 250.— Fr. fiir die Scheiben offe-
riert wiirden. Im Oktober 1869 ersetzte man die Glasgemailde durch neue
Fenster, die 82.— Fr. kosteten. 1870 erhielt der Kirchenrat von den Stimm-
berechtigten den Auftrag, die Kunstwerke zu den oben genannten Preisen
zu verdussern. Beide wurden vom Antiquitidtenhdndler Anton Aufdermaur
in Brunnen erworben. Die Glasgemailde wechselten anschliessend mehr-
mals den Besitzer. Uber den Luzerner Kunsthindler Prell gelangten sie nach
Basel zu einem Sammler namens Ringwald-B&lger und spéter in den Besitz
der Familie de Blonay auf Schloss Grandson. Als bekannt wurde, dass sie
stiickweise verkauft werden sollten — fiir schweizerische Kabinettscheiben
interessierten sich vorwiegend ausldndische Kunstliebhaber —, erwarb
das Schweizerische Landesmuseum 1952 den ganzen Zyklus.*”

Die Fensterbreite in Unterschdchen betradgt ca. 50 cm. Die Glasgemalde
sind relativ klein, nur 17 cm hoch und 23 c¢cm breit, und wirken doch monu-
mental.*® Die Farbgebung umfasst neben Schwarzlot und Silbergelb auch
Blau, Griin, Rotbraun und zahlreiche Zwischenténe. Alle sechs sind einheit-
lich durchkomponiert. Etwas mehr als die obere Halfte nimmt das Bild ein,
das in echt barocker Manier sein didaktisches Programm optisch eindriick-
lich umsetzt. Gemeinsam ist die Art der Landschaftsgestaltung im Hinter-
grund: Hiigel, Baumgruppen, Stiddte, Burgen. Vergleichbare Motive lassen
sich in der Glasmalerei jener Zeit zuhauf nachweisen. Dennoch ist nicht aus-
zuschliessen, dass der Kiinstler Anregungen aus der real existierenden To-
pografie verarbeitet hat, um durch typische Bergformen oder Gebdude die
Stellung der Stifter als Landvdgte in einem bestimmten Untertanengebiet
zu dokumentieren. Darunter flankieren Allianzwappen in rahmenden
Blattkrdnzen einen Inschriftbalken, der das Bildthema erldutert, gefolgt von
einem Feld, das Namen und Rang der Donatoren verzeichnet. Es handelt
sich um bedeutende Personlichkeiten aus den fithrenden Urner Magistra-
tengeschlechtern, die Pfarrer Arnold als Geldgeber gewinnen konnte.

109



Die Siinde Adams und
die vier Weltreiche

110

Durch seine Mutter, eine Tochter des Landesfdhnrichs Johann Peregrin von
Beroldingen, hatte er Zugang zur reichen Oberschicht. Unten folgt jeweils
die Datierung 1701. Eine Scheibe enthélt zudem die Signatur des Zuger
Glasmalers Franz Josef Miller (1658-1713), der langere Zeit auch in der
Werkstatt seines Vaters, Michael Miiller IV. (um 1627-1682), arbeitete und
wiederholt Auftrdage in Uri ausfiihrte. Er ist einer der letzten Vertreter der
bekannten Zuger Glasmalerfamilie Mtiller.”

Nattirlich ist es nicht méglich, die Reihenfolge der Glasgemélde mit Si-
cherheit zu rekonstruieren, da sie auch in keinem direkten ikonografischen
Zusammenhang mit den Wandmalereien stehen. Doch man darf annehmen,
dass der bei den Jesuiten geschulte Auftraggeber seine belehrenden Absich-
ten durch eine bestimmte Anordnung zu intensivieren versuchte.” Aus in-
haltlichen und zum Teil kompositorischen Griinden ist davon auszugehen,
dass jene beiden Scheiben, die Christus und Maria vorbehalten sind und
den Sieg tiber den Tod vor Augen fithren, in den Chor gehéren. Die Evan-
gelienseite, liturgisch rechts — also links vom Betrachter —, umfasste vermut-
lich das Heilsgeschehen, beginnend mit der Stinde Adams, die den Tod und
die Zeitlichkeit in die Welt brachte mit all ihren Folgen fiir die gesamte
Menschheit bis hin zur Uberwindung des Todes durch Christi Auferste-
hung. Die Scheiben der Epistelseite verbildlichen die Konsequenzen von
Adams Siinde fiir jeden einzelnen Menschen, dessen Leben kurz und nich-
tig — und doch unendlich wichtig ist, weil von ithm Seligkeit oder ewige Ver-
dammnis abhdngen. Als Pendant zu Christi Auferstehung und Himmel-
fahrt ist im Chor Maria dargestellt, die als einziger Mensch durch Gottes
Gnade ohne Erbsiinde empfangen wurde, also frei von Schuld war, und mit
Leib und Seele in den Himmel einging. In der Himmelfahrt Marias konkre-
tisiert sich die Auferstehungshoffnung der Glaubigen.

2.4.1 Der Stindenfall und die Vergédnglichkeit der Welt (Evangelienseite)
Die Inschrift des ersten Bildes lautet: «Adams Siindt Bringt Den Todt in die
Wellt / Der alle Menschen ahn Vnder Lass hinfellt. Rom, 5.» (Abb. 51). Im 5.
Kapitel des Rémerbriefes geht Paulus auf Adam und Christus ein. «Wie da-
her durch einen einzigen Menschen die Siinde in die Welt eintrat und durch
die Stinde der Tod, und so auf alle Menschen der Tod tiberging» (5, 12), «wie
durch die Stinde eines einzigen der Tod zum Herrschen kam» (5, 17), so be-
siegte Christus, der zweite Adam, durch seinen Gehorsam, sein Leiden,
Sterben und seine Auferstehung den Tod. Hier, am Ausgangspunkt des Zy-
klus, beginnt der Heilsbogen, der sich tiber das Weltgeschehen spannt und
im Chor seinen Hohepunkt und Abschluss findet.**

Das Bild zeigt Adam unter dem Baum der Erkenntnis, der nach Augusti-
nus zugleich Baum des Todes ist, weil durch den Genuss der verbotenen
Friichte der Tod in die Welt kam.*” Im Gedst windet sich die Schlange. Die



51 Der Siindenfall und die vier
Weltreiche. Die sechs Glasge-
mitlde, die vom Zuger Glasma-
ler Franz Josef Mitller 1701 fiir
das Beinhaus von Unter-
schiichen geschaffen und 1870

verkauft wurden, gehoren heute

dem Schweizerischen Landes-
museum und sind im Forum
der Schweizer Geschichte in
Schwyz ausgestellt.

rmaf@w%:’)tm:)w%?!&/ '
alleSttenfifion af;nk?n%‘iffa( T ﬁmfbﬂﬂi. 1

5- Dot Lubenant Foft fint
(ﬁmg?rf@?a%g%[(w clef orov:l
1) o Suelfor dandt vog g%l;f ade:

“taug g Snar
Gﬁ‘lc{’eb‘ fom wagmaé((‘m,ﬁnonm :

Stinde der Auflehnung, des Ungehorsams und des Stolzes ist soeben ge-
schehen: Adam greift mit namenlosem Entsetzen an den Kopf, der zum
grinsenden Totenschddel geworden ist. Er erkennt mit Schrecken die Folgen
seiner Tat, sieht mit aufgerissenen Augen, was er in Gang gesetzt hat. Sein
ausgestreckter Finger weist auf den Tod hin, den Herrscher, der durch ihn
in die Welt kam, weist aber auch weiter auf die folgenden Zeitalter bis hin
zur Auferstehung Christi. Das ganze Menschengeschlecht nach Adam ist
vom Tod gezeichnet, symbolisiert durch Totenschédel anstelle von Képfen
lebender Menschen.

«Dich Dich Méansch» heisst die Inschrift oben, und der Betrachter soll
sich wohl wie in einem Spiegel im kréftigen Mann wieder erkennen, der in
der Bliite seiner Jahre steht und doch dem Tod verfallen ist; denn der
Tod méht jeden hin oder — wie man bei dieser Darstellung auch das Geftihl
hat — zieht den Menschen hintiber zum Heer der Toten. Denn der Tod ist
nicht nur ein personliches Einzelschicksal, sondern das Los der ganzen
Menschheit, die am rechten Bildrand in einem unendlich langen Zug da-
hinschreitet, nach mittelalterlicher Totentanztradition angefiihrt durch
geistliche und weltliche Wiirdentrager. Wir erkennen zuvorderst den
Papst mit Tiara und dreifachem Kreuzstab, den Kaiser mit Reichskrone,
Reichsapfel und Szepter, den Kardinal mit seinem purpurfarbenen Hut, den

111



112

Bischof mit Inful, den Kénig mit Krone und Schwert, den Herzog, gefolgt
von der unabsehbaren Masse anonymer Toter.

Auf den ersten Blick ritselhaft ist der Mann, den der Tod mit seiner Sen-
se zu Fall bringen wird. Diese dominante Gruppe ist ganz an den vorderen
Bildrand gertickt, der Tod steht in der Mitte der Gesamtkomposition. Es
scheint sich um keine bestimmte Persénlichkeit, tiberhaupt um keinen ge-
wohnlichen Sterblichen zu handeln, denn als Einziger ist er nicht durch ei-
nen Schidel gekennzeichnet. Weder die Kleidung noch ein Attribut lassen
ihn einem bestimmten Stand zuordnen. Wir haben es also mit einer allego-
rischen Gestalt zu tun. Die Figurengruppe bildet eine geschlossene Kompo-
sition. In einem halbrunden Schwung des Kérpers versucht der Mann, sich
dem Tod zu entwinden, wendet ihm aber das Haupt zu, das mit einem Tur-
ban oder Tuch bekrént ist. Sein Blick streift das grinsende Skelett und rich-
tet sich auf den Zug der Toten, wiahrend seine Hand auf Adam und auf ei-
nen Bergsturz am linken Bildrand hindeutet. Zwischen den Beinen des To-
des steht: «Daniel 2». Der Prophet Daniel erzahlt im 2. Kapitel, dass der Ké-
nig Nebukadnezar (605-562) einen Traum hatte, der ihn sehr beunruhigte.
Als ihm seine Wahrsager das im Schlaf Erschaute weder erzihlen noch deu-
ten konnten, befahl er, alle Weisen Babylons zu téten. Auch Daniel und sei-
ne Gefdhrten wurden gefangen genommen, doch es gelang ihm, vor der
Hinrichtung vor den Kénig gefiihrt zu werden. Er erbat sich eine kurze
Frist, betete zu Gott, beschrieb den Traum und deutete ihn als Zeichen der
vier Erdreiche und des Gottesreiches. Er fiihrte aus, der Herrscher habe im
Traum eine gewaltige Bildsdule gesehen, ihr Glanz sei aussergewohnlich,
ihr Aussehen Furcht erregend gewesen. Der Kopf habe aus lauterem Gold,
die Brust und die Arme aus Silber, Bauch und Hiifte aus Erz, die Schenkel
aus Eisen und die Fiisse teils aus Eisen, teils aus Ton bestanden. «Du schau-
test hin, bis sich ein Stein ohne Zutun von Menschenhand losldste, die ei-
sernen und tonernen Fiisse traf und sie zermalmte. Da zerstoben im Nu das
Eisen, der Ton, das Erz, das Silber und das Gold. Sie wurden wie Spreu auf
den sommerlichen Tennen; der Wind trug sie fort, und keine Spur fand sich
mehr von ihnen» (2, 34-35). Daniel deutete den Traum wie folgt: Nabukad-
nezar, dem der Gott des Himmels Macht, Reichtum und die Herrschaft iiber
die ganze bewohnte Welt verlichen habe, sei das Haupt von Gold. Auf un-
serem Bild kennzeichnet der Turban den orientalischen Herrscher aus Ba-
bylon und die gelbe Farbe das goldene Zeitalter. Danach folge ein anderes
Reich, das geringer sei (Silber), dann ein drittes aus Erz. Ein viertes Reich
werde hart sein wie Eisen, denn Eisen zerschlage und zermalme alles. Die
Flisse und die Zehen aus Ton und Eisen zeigten, dass dieses Reich nicht ein-
heitlich sei. Ein Teil sei stark, der andere zerbrechlich. Mit Tonerde ver-
mischtes Eisen bedeute, dass man sich durch Heiraten miteinander zu ver-
binden suche, aber man werde nicht zusammenhalten, wie Eisen und Ton



Die sechs Weltalter

sich nicht vereinen liessen. «In den Tagen jener Konige (des letzten Reiches)
errichtet der Himmelsgott sein Reich, das in Ewigkeit nicht zugrunde geht.
Dieses Reich wird keinem anderen Volk {iberlassen. Es zermalmt und besei-
tigt all jene Reiche, selbst aber steht es in Ewigkeit fest. Du sahst ja selber,
dass der Stein, der sich ohne Zutun von Menschenhand vom Berge losloste,
Eisen, Erz, Ton, Silber und Gold zermalmte» (Dan 2, 44). Hier also, am An-
fang des Zyklus, wird auf die vier Weltreiche verwiesen — das goldene, das
silberne, das eherne, das ténerne —, die alle dem Untergang verfallen sind.*®
In der Literatur werden sie zum Teil der Herrschaft des Nabukadnezar (Ba-
bylon), Darius (521-485, Persien), Alexander (356-323, Griechenland) und
Augustus (63 v.—14 n.Chr., Rom) gleichgesetzt.” Alle Reiche dieser Welt
werden ausgeldscht und abgeldst vom Gottesreich, das ewig wihrt. Es be-
ginnt mit Christus, dem zweiten Adam, der durch seine Opfertat den Tod
tiberwand und der Menschheit das Tor zum Himmel wieder 6ffnete. Auch
hier also ein Hinweis auf das Heilsgeschehen, das in der Chorscheibe zum
Abschluss kommt. Die Stifterinschrift, die links durch das Wappen der
Schmid von Uri, rechts durch dasjenige der Strickler von Uri flankiert wird,
lautet: «H: Oberst Liithenant Jost Antoni / Schmid des Raths alter Seckel-
meist / er vnd er welter Landtvogt gehn Badé. / Vnd Fraaw Anna Maria Vr-
sela / Stricker sein Ehegemahlin, An51701.» Jost Anton Schmid (1657-1735)
diente 1704 als Oberst und 1707 als Hauptmann der herzoglichen Garde
von Savoyen. 1709-1711 bekleidete er das Amt des Landammanns von Uri,
1712 reiste er als Gesandter nach Savoyen, in die Leventina und ins Wallis.
Er war Ritter des St. Mauritius- und des Lazarusordens.®"

Auch die ndchste Scheibe ist der Zeit und der Verganglichkeit gewid-
met, symbolisiert durch den Strom, der diagonal durch das Bild verlauft.
Sie umfasst die sechs Weltalter,”" setzt aber — wie die Inschrift zeigt — in di-
daktisch-belehrender Absicht das Vergehen der Epochen auch in Beziehung
zum personlichen Schicksal jedes Einzelnen: «Z@ Dem Endt sindt Die 6 Al-
ter Der Welt / Atch vns der Todt ehe als Das glas: / hatt verfellt» (Abb. 52).
Damit ist wohl gemeint, dass der Tod fiir jeden Menschen so unausweich-
lich ist, wie im Stundenglas das letzte Sandkornlein mit Bestimmtheit ein-
mal hinunterfallen wird. Die Konsequenz von Adams Schuld tritt erneut
vor Augen: das Ausgeliefertsein an die Zeit, die es im Paradies nicht gab, an
die Verganglichkeit nicht nur jedes einzelnen Menschen, sondern auch der
Macht und der Reiche. Doch all diese sich ablgsenden Zeitabschnitte sind
eingebunden in den Heilsplan, der mit der Wiederkunft Christi zum Jtings-
ten Gericht enden wird. Die Zeitlichkeit und damit das erste Weltalter be-
ginnt mit der Vertreibung aus dem Paradies, dem Jahr 1. Der Engel mit dem
Flammenschwert schiebt den nackten Menschen weg, zum Bildrand hin-
aus, wahrend alle andern Szenen eher nach rechts, gegen den Chor, gegen

113



52 Die sechs Weltalter

114

bt S0han GGt
ig?es&a%a (i
e{ﬂw dgewmefterand)
dor Yud obea‘ﬁ**m:gg
_ §'mum .Amm MArIa T T
welin vewn R Geagemanhin »>& 7o &

ec&e

die Erlésung hin, orientiert sind. In namenlosem Jammer und voll Reue hat
Adam die Hande vors Gesicht geschlagen, er ist — wie alle andern Men-
schen ausser Christus — zum Sterblichen geworden, symbolisiert durch mu-
mifizierte Schiddel anstelle von Gesichtern. Das erste Weltalter dauerte von
der Vertreibung aus dem Paradies bis zur Sintflut. Wir erkennen auf der Ar-
che in der Bildmitte die Jahrzahl 1657. Zahlenangaben findet man auch in
der Bibel, vor allem in Genesis 5, wo die Genealogie von Adam bis Noah
aufgefiihrt wird. Die Stammviter lebten offenbar mehrere hundert Jahre
und zeugten als Hundert- oder Zweihundertjahrige noch fleissig Sohne und
Tochter. Auch wenn man sich bemtiht, die Zahlen zusammenzuzihlen,
kommt man nicht genau auf 1657. Das Problem scheint schon die Kirchen-
viter beschiftigt zu haben. Augustinus widmet den unterschiedlichen Al-
tersangaben in den hebraischen und lateinischen Bibelhandschriften meh-
rere Kapitel.”” In der Bildmitte steht Noah als grosse Gewandfigur vor sei-
ner Arche. Sie besteht aus einem gewaltigen Schiffsbauch fiir all die Tiere,
einem geschwungenen Bug und einem Giebelhaus auf dem Deck. In der
Malerei und Grafik des Spdtmittelalters und der frithen Neuzeit ist dieser
Schiffstyp haufig anzutreffen. Schon im Friithchristentum deutete Justinus
(gest. 165) die Sintflut als Préfiguration der Taufe Christi, die in Unter-
schichen in der aufsteigenden Diagonale dargestellt ist, die Arche selber als
das Holz des Kreuzes. Andere Kirchenvater — Ambrosius (339-397), Augus-



tinus — sehen in ihr das Symbol der Kirche, die durch die Weltmeere fahrt.*”
Der Gestalt Noahs kommt in der Bildkomposition die Funktion eines Bin-
degliedes zwischen der vorhergehenden und der folgenden Szene zu. Er
steht, den Korper und den Blick aus den leeren Augenhéhlen zurtickge-
wandt, weist aber mit den Hianden auf die folgende Szene mit der Jahrzahl
2024.

Wir sehen am rechten Bildrand den Opferaltar mit sorgfaltig aufge-
schichtetem Holz. Isaak kniet am Boden, seine Hinde sind gebunden, der
Nacken von den Kleidern befreit, sein mumifiziertes Gesicht voll Entsetzen.
Der biblische Text und die dargestellte Szene der Glasscheibe erschiittern
durch ihre Dramatik. Abraham ztickt das grausig grosse Messer, um seinen
einzigen Sohn aus Gehorsam gegen Gott zu schlachten. Der Engel Gottes
bricht aus den Wolken und ruft: «Abraham, Abraham!» Der antwortet:
«Hier bin ich». Der Engel spricht: «Strecke deine Hand nicht nach dem Kna-
ben aus! Tue ihm nichts an; denn jetzt erkenne ich, dass du ein gottesfiirch-
tiger Mann bist und selbst deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten
hast.» Abraham hebt seine Augen empor und erblickt einen Widder, der
sich mit seinen Hornern im Gestriipp verfangen hat und den er an Stelle sei-
nes Sohnes als Brandopfer darbringt (Gen 22, 9-14). In der christlichen
Theologie gilt das Opfer Abrahams als Prafiguration des Opfertodes Christi
und der Eucharistie. Wie Abraham war auch Gott bereit, seinen einzigen
Sohn zur Tilgung der Erbstinde hinzugeben, und in der Messfeier wird die-
ses Opfer stets neu vollzogen. Die Analogien werden noch weiter ausge-
baut: Wie Christus sein Kreuz habe auch Isaak das Holz, auf das er gelegt
werden sollte, selber zur Opferstétte getragen. Die Horner des Widders, die
sich im Dornbusch verfangen hatten, werden in Beziehung zur Dornenkré-
nung Christi gesetzt.”™

Das dritte Weltalter umfasste die Zeitspanne zwischen Abraham und
David, auf unserer Scheibe von 2024 unten rechts bis 2890 bei der Szene am
linken oberen Bildrand, wo ein Konig kniet. Erschreckt hat er die Arme er-
hoben und deutet mit einer Hand auf einen Engel, der mit Flammenschwert
und Schidel drohend aus den Wolken auftaucht. Hier, unmittelbar iiber der
Vertreibung aus dem Paradies, erscheint also wiederum ein Engel mit dem
strafenden Schwert; es muss sich in Parallele zur untern Szene um einen
Gesetzesbruch, eine Stinde handeln. Ich nehme an, dass jene Bibelstelle ge-
meint ist, als Konig David vom Dach seines Palastes aus die schéne Batseba,
die Frau seines Feldherrn, des Hethiters Uria, baden sah, sie zu sich kom-
men liess und sie schwingerte. Er befahl darauf, Uria in der nachsten
Schlacht dort einzusetzen, wo er mit Bestimmtheit fallen werde. Uria starb,
seine Frau hielt die Totenklage, und nachdem ihre Trauerzeit voriiber war,
liess David sie in sein Haus holen. Sie wurde seine Frau und gebar ihm ei-
nen Sohn (2 Sam/2 Kg, 11). Gott aber missfiel die Tat Davids. Er schickte

115



116

seinen Propheten Nathan, der David durch ein Gleichnis das Unrecht klar-
machte und in einer Strafrede verkiindete: «Warum hast du das Wort des
Herrn missachtet (...)? Den Hethiter Uria hast du mit dem Schwert getétet
und sein Weib zu deiner Frau gemacht (...). Nun aber wird das Schwert von
deinem Hause nimmer weichen (...). Also spricht der Herr: aus deinem ei-
genen Hause lasse ich Unheil tiber dich erstehen» (2 Sam / 2 Kg 12, 5-13).

Das vierte Weltalter, das sich von David bis zur babylonischen Gefan-
genschaft erstreckte, wird auf unserem Gemalde durch den Fall Babylons
beendet. Der Prophet Isaia beschreibt wortgewaltig das Geschehen (Is 13):
«Ich selber rief zum Zorngericht meine Helden herbei (...). Sie kommen aus
fernem Land, vom Ende des Himmels, der Herr und die Werkzeuge seines
Grimmes, zu verheeren die ganze Erde. Heulet, denn nahe ist der Tag des
Herrn (...). Fiir ihre Untat strafe ich die Welt, die Frevler fiir ihre Schuld (...).
Die Himmel erbeben darob, es wankt die Erde (...). Krampfe und Wehen er-
fassen sie (die Bewohner Babylons), wie eine Gebirende winden sie sich
(...)». Das Bild zeigt, wie die der Stinde verfallene Stadt in Flammen aufgeht.
Tiirme und Hauser stiirzen durch ein Erdbeben ein. Ausserhalb der Stadt
liegen einige Leichen, Menschen, die fliechen wollten. Isaia schreibt dazu:
«Jeder Erwischte wird durchbohrt, jeder Verschleppte fillt durch das
Schwert» (13, 15), weder Kinder noch Frauen werden verschont. Ohne Er-
barmen, mit apokalyptischem Ausmass, bricht die Zornesglut Gottes tiber
die Stadt herein und vernichtet sie wie Sodom und Gomorra, rottet ohne
Gnade jede Spur von Leben aus, vergleichbar in ihrer Konsequenz mit der
Sintflut, die unmittelbar darunter durch die Arche Noah dargestellt ist.

Das fiinfte Weltalter umspannte die Zeit zwischen der babylonischen
Gefangenschaft und Christus. Dargestellt ist die Taufe Christi, wie sie alle
vier Evangelisten beschreiben. Jesus, Mensch und zugleich Sohn Gottes, ist
als Einziger der ganzen Scheibe nicht durch einen mumifizierten Schadel
als Sterblicher definiert. Er steht mit gekreuzten Armen im Jordan. Uber der
Jahrzahl 3980 kniet Johannes im Biisserkleid aus Kamelhaar, hélt in der ei-
nen Hand den Kreuzstab und giesst mit der andern Wasser tiber das Haupt
Christi. Der Himmel tut sich auf, der Geist Gottes schwebt in Gestalt einer
Taube nieder. Die Bibel berichtet von der Stimme, die vom Himmel kam:
«Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen fand» (Mt 3, 15—
17; Mk 1, 9-11; Lk 3, 21-22; Joh 1, 29-34). Am ausftihrlichsten geht das Jo-
hannesevangelium auf das Geschehen ein. Den Gesandten der Pharisder
sagt Johannes: «Ich taufe mit Wasser; mitten unter euch steht der, den ihr
nicht kennt, der nach mir Kommende, der mir voraus ist». Und als er Jesus
auf sich zukommen sah: «Sehet das Lamm Gottes, das hinweg nimmt die
Stinde der Welt! (...) Der, der mich gesandt hat zu taufen mit Wasser, er sag-
te mir: auf wen du den Geist herniederkommen und auf ihm bleiben siehst,
der ist es, der tauft mit dem Heiligen Geist. Und ich habe gesehen und ich



Die Uberwindung
des Todes durch das
Siihneopfer Christi

habe bezeugt: Dieser ist der Sohn Gottes». Das letzte Weltalter begann also
nicht mit Tod und Auferstehung Christi — diesem Themenkreis ist die Chor-
scheibe vorbehalten. In der Taufszene verdichten sich jedoch die wichtigs-
ten Glaubenssatze der katholischen Kirche: Jesus wird erstmals in seinem
Erdenleben 6ffentlich als Sohn Gottes, als Gott bezeichnet, als der, der von
Anbeginn war und immer sein wird. Durch die christliche Taufe wird die
Erbsiinde getilgt, die Schuld Adams mit all ihren Folgen fiir die nachfolgen-
den Menschengeschlechter durchbrochen, der Himmel fiir die Getauften
wieder gedffnet, denn durch dieses Sakrament wird der Mensch — wie Pau-
lus betont — Teil des Leibes Christi (1 Kor 12, 12-31; Rém 12, 4-5). Die Worte
«Sehet das Lamm Gottes, das hinweg nimmt die Stinden der Welt» verwei-
sen auf den reinigenden Charakter der Taufe, aber auch auf die Schlachtung
des Lammes, also auf die Erlosertat Christi am Kreuz und den Nachvollzug
des Opfertodes in der Eucharistie. Die gleichen Worte mit dem Zusatz «er-
barme dich unser» werden auch dreimal vor dem Empfang der Kommuni-
on zur Vergebung der ladsslichen Stinden gebetet. Sie schliessen Gewissens-
erforschung, Reue und Bussbereitschaft ein. Am rechten Bildrand, also ge-
gen den Chor hin, finden wir die beiden einzigen positiven Ereignisse, die
ein neues Zeitalter beginnen lassen: den Gehorsam Abrahams und die Tau-
fe Christi.

Zwischen den Wappen der Piintener links und der Crivelli rechts ver-
zeichnet die Inschrift die Donatoren: «H: Hatbt: Johan Vlrich Piintin / er
von Brinberg Des Raths alter / Seckelmeister vnd gewester Landt / Vogt
im vnder vnd ober Turgeti / Vnd Fratw Anna Maria Cri / uelin sein Ehege-
mahlin. 1701». Johann Ulrich Piintener (1635-1717) war Tagsatzungsge-
sandter, 1703 Landesstatthalter und 1707-1709 Landammann.*"

Das Fenster im Chor, dem geheiligten Bezirk des Kapellenraumes, zier-
te wohl das Glasgemalde, das dem Tod und der Auferstehung Christi ge-
widmet ist (Abb. 53). Neben thematischen Griinden spricht auch die Stifter-
inschrift daftir. Sie nennt den damals regierenden Landammann und héchs-
ten Wiirdentrager des Standes Uri, Johann Karl Bessler von Wattingen
(1641-1702). Beeindruckend ist seine politische und militdrische Laufbahn:
1687 Ritter von San Marco, 1687-1701 Tagsatzungsgesandter, 1682 Landes-
sdckelmeister, 1684 Landvogt zu Lugano, 1687-1689, 1693-1695, 1699-1701
Landammann und Pannerherr, 1692 Oberst in spanischen Diensten. Um-
rahmt von den Wappen der Bessler und der von Beroldingen steht: «H:
Oberster Johan Carl Besler Von / Wattingen Ritter Regierender Landt /
Aman Vndt Panner herr, Des Lands Vr§ / Fraaw Maria Anna Von / Berol-
dingen sein Ehegemahli. / Anno 1701». Es folgt die Kiinstlersignatur
«Frantz Joseph Mtller Zug».®

117



53 Die Uberwindung des Todes
durch Christus

118

angm w@ o

:maffm mt Rtﬁev It
(B/09)

Die Scheibe steht im Zeichen der christologischen Theologie des Pau-
lus.”” Als Antithese zu Adam, durch den die Stinde und der Tod in die Welt
kamen, erscheint Christus, der durch sein Leiden — Leiden schliesst in der
christlichen Heilslehre auch die Begriffe von Opfer und Stihne ein -, durch
sein Sterben und seine Auferstehung den Tod besiegte und den Menschen
die Pforten des Himmels 6ffnete. Bei der Taufe im Jordan, der letzten Szene
der vorhergehenden Scheibe, bezeugt Johannes der Taufer ausdriicklich die
Gottlichkeit Jesu. Um die Menschheit durch sein Sterben zu erlésen, musste
der Gottessohn jedoch auf die Stufe des Menschseins herabsteigen, sich er-
niedrigen. Die Inschrift geht auf die oft umstrittene Doppelnatur Christi
ein. Sie betont seine menschliche Natur, die ihn erst féhig machte, Qual und
Tod zu erdulden: «Nit Anderst; allen Menschen atch Cristo das /Ewig Le-
ben. / Als Dirch Leyden, vnd Todt wirdt gegeb@. Itic. 24». Das 24. Kapitel des
Lukasevangeliums berichtet von der Auferstehung Christi und seinem Er-
scheinen vor zwei Jiingern, die unterwegs nach Emmaus waren. Sie erzéhl-



54 Ahnliche Folterszenen wie
auf der Glasscheibe mit der
Kreuzigung Christi lassen sich
in zahlreichen Bilddokumenten
aus Chroniken, Biichern zum
Justizwesen und Miirtyrerviten

nachweisen. Sie zeugen von der

Grausamkeit des friitheren
Strafrechts. (Ulrich Tengler:
Neu Layenspiegel, Ausgabe
1509)

ten ihm, dass der Herr gekreuzigt worden sei, obwohl «wir hofften, dass er
es sei, der Israel erlésen wiirde». Jetzt aber sei schon der dritte Tag vorbei.
Frauen hétten allerdings sein Grab leer gefunden, und ein Engel hétte ihnen
verkiindet, dass er lebe. Da sagte Jesus: «lhr Unverstandigen und Schwerfal-
ligen im Herzen, um all das zu glauben, was die Propheten sagten! Musste
nicht der Messias dies leiden und so eingehen in seine Herrlichkeit?»
Spéter erschien er den Jiingern in Jerusalem, ass mit ihnen und sprach:
«Dies sind meine Worte, die ich zu euch sagte, als ich noch bei euch war: Al-
les muss erfiillt werden, was im Gesetz des Moses, in den Propheten und
Psalmen geschrieben steht tiber mich (...). So steht geschrieben: Der Messias
wird leiden und von den Toten auferstehen am dritten Tag, und in seinem
Namen wird Bekehrung und Vergebung der Stinden verkiindet an alle V6l-
ker». Die Summe des Leidens, die Leiden der Menschheit in ihrer extrems-
ten Ausformung — Folter und Hinrichtung — sind am linken Bildrand aufge-
listet: Manner und Frauen werden gehéingt, gerddert, gekopft, gerostet, auf
dem Scheiterhaufen verbrannt, aufgespiesst und gehdutet. Dies erinnert an
den Tod der Apostel und der Martyrer. Jedoch ist nur einer der Gefolterten
— er steht an einen Pfahl gebunden, wihrend ihm ein Henkersknecht die
Haut abzieht — durch einen Heiligenschein gekennzeichnet. Es stellt sich die
Frage, ob es sich um einen bestimmten Heiligen, den Apostel Bartholomius
zum Beispiel, handelt oder ob der Glasmaler eine grafische Vorlage getreu-
lich umsetzte, ohne zu realisieren, dass er durch die Gloriole aus einem

Exekutierten einen christlichen Martyrer machte. Die verschiedenen Hin-




120

richtungsarten erinnern auch an Bilddokumente aus Chroniken und Wer-
ken zum Justizwesen, die in einer fiir uns unvorstellbaren Brutalitit Strafen
ftir verschiedene Untaten auflisten, die zum Teil theologisch begriindet
werden (Abb. 54). Nach christlichem Glauben zogen bestimmte Vergehen
auch bestimmte Strafen im Jenseits nach sich. Indem das Gericht dem Mis-
setdter eine Verbiissung der Schuld schon im Diesseits durch kérperliche
Ziichtigungen und durch eine qualvolle Hinrichtung gewéhrte, verktirzte
es die Leidenszeit im Fegfeuer oder rettete den Verurteilten méglicherweise
vor der ewigen Verdammnis.*® In Unterschachen bieten sich auf den ersten
Blick zwei Deutungen an, ndmlich dass Christus alle Leiden dieser Welt auf
sich geladen und tiberhht oder dass er alle Stinden der Menschheit samt
ihren Folgen auf sich genommen und durch seinen Erlsertod gesiihnt hat.
Aufschluss gibt die Inschrift «Hebre ii». Das 11. Kapitel des Hebrderbriefes
handelt von den Vorbildern des Glaubens. Geschildert wird, wie Personen
des Alten Testamentes durch ihren Glauben Konigreiche bezwangen und
tiber Feinde triumphierten, «andere liessen sich foltern und lehnten die
Freilassung ab, um eine herrliche Auferstehung zu erlangen (...). Sie wur-
den gesteinigt, gefoltert, zersagt, durchs Schwert getétet (...). Und diese alle,
wenngleich anerkannt ob ihres Glaubens, erlangten das Verheissene nicht,
weil Gott unseretwegen etwas Grosseres ausersehen hatte» (Hebr 11, 35—
40). Der Glaube und alle Anstrengungen der Menschen des Alten Bundes
niitzten nichts. Nur das Opfer des Neuen Bundes garantiert die Auferste-
hung, der Weg zum Heil fiihrt allein tiber Christus, der von Gott in seiner
Barmherzigkeit ausersehen wurde, das Erlésungswerk zu vollbringen.

Das Kreuz — der Baum des Lebens als Gegenbild zum Paradiesbaum,
dem Baum des Todes, mit dem der Zyklus beginnt — steht tiber einem Toten-
kopf mit gekreuzten Knochen.* Alle vier Evangelien berichten, dass Jesus
ausserhalb der Stadt Jerusalem auf Golgatha, der Schadelstétte, wohl einem
alten Richtplatz, gekreuzigt wurde. Seit den Kirchenvétern gilt dieser Ort
als Grabstitte Adams. In der Kunst verbindet sich seit dem 10. Jahrhundert
der Kruzifixus mit dem Topos des «Schadel Adams», der als Symbol fiir die
Urstinde im Paradies und die daraus resultierende Strafe gilt. Beide — Siinde
und Tod — wurden vom Gekreuzigten besiegt.” Im Zusammenhang mit der
auf dem Inschriftbalken zitierten Stelle aus dem Lukasevangelium kénnte
«Hebre ii» moglicherweise auch auf das 2. Kapitel des Hebréderbriefes hin-
weisen, wo Paulus auf Christus, den Erlgser, eingeht. Nach Paulus hat Chris-
tus das Menschsein akzeptiert, hat sich durch sein Leiden und Sterben fiir
kurze Zeit unter die Engel erniedrigt, aber nicht fiir die Engel, sondern fiir
die Menschen, «um durch den Tod den zu entmachten, der des Todes Ge-
walt besitzt, ndmlich den Teufel, und alle zu erlésen, die in der Furcht des
Todes das ganze Leben hindurch einer Versklavung verfallen waren» (Hebr
2, 15-16). Weiter ist zu lesen: «Erniedrigt hast du ihn kurz unter die Engel,



mit Herrlichkeit und Ehre ihn gekront» (2, 7). Zur Passion gehort ndmlich
seit jeher die Uberwindung des Todes, die Auferstehung. Wohl in allen Tex-
ten, die sich mit dem Kreuzopfer befassen, wird auch die Auferstehung mit
einbezogen, die auf die gottliche Natur Christi verweist. Erst die Auferste-
hung an Ostern bringt die Vollendung des Heilsgeschehens, sie ist der zen-
trale Glaubensinhalt des Christentums. Rechts im Bild sehen wir Christus,
den Auferstandenen, mit erhobener Rechten, mit Kreuzstab und Fahne. Er
steht {iber dem Sarkophag, die Soldaten am Grab sind eingeschlafen oder
weichen zuriick. Mehrdeutig ist die Gestalt Christi im Strahlenkranz, umge-
ben von einer Wolkenaureole, der die ausgebreiteten Arme triumphierend
emporstreckt. Dargestellt ist sicher die Himmelfahrt: «er wurde vor ihren
Augen emporgehoben und eine Wolke entzog ihn ihren Blicken» (Apg 1, 9).
Aber bereits in diesem Bibeltext wird auf die Parusie verwiesen, auf die Wie-
derkunft Christi, den «secundus adventus», der am Jiingsten Tag zum Ge-
richt kommen wird. Zwei Engel erschienen namlich und sagten zu den Jiin-
gern: «lhr Méanner von Galilda, was steht ihr da und schaut zum Himmel?
Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel aufgenommen wurde, wird
ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt weggehen sehen zum Himmel»
(Ap 1, 11). Christus im Strahlenkranz erinnert aber auch an die Verklarung
(Transfiguration) auf dem Berg Tabor, wo Jesus sich in eine Lichtgestalt ver-
wandelte und die Stimme des Vaters aus den Wolken die géttliche Natur
Christi bezeugte: «Dies ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr héren». Beim
Abstieg ermahnte der Herr die drei Apostel, niemandem zu erzahlen, was
sie gesehen hatten, «bis der Menschensohn von den Toten auferstanden ist»
(Mk 9, 11; Mt 17, 1-9; Lk 9, 28-36; 2 Petr 1, 16). In der bildenden Kunst ver-
bindet sich das Ereignis auf dem Berg Tabor hdufig mit der Himmelfahrt.

Durch seinen Opfertod und die Auferstehung hat Jesus die Pforten des
Himmels wieder getffnet. Eine unabsehbare Menschenmenge zieht in der
Bildmitte durch das barocke Portal in den Himmel, in das Reich des Lichtes
ein, das sich — nach mittelalterlicher Tradition — in einem goldenen Farbton
manifestiert, der sich auch hinter der Himmelfahrtsszene durchzieht. Es ist
immer noch der Tod, der die Menschen einweist, sie sind immer noch dem
Gesetz des Sterbens unterworfen, aber es sind nicht mehr mumifizierte Lei-
chen mit grinsenden Schiadeln, sondern Selige mit unversehrten Korpern,
die ihren Blick und ihre gefalteten Hinde gldubig und dankbar zum ver-
Kldrten Christus erhoben haben. Sie symbolisieren die Gewissheit der Auf-
erstehung des Leibes am Jiingsten Tag, wie es Paulus im 1. Korintherbrief
predigt: «<Denn wie in Adam alle sterben, werden in Christus alle lebendig
gemacht werden» (1 Kor 12, 22), «Die Toten werden als Unverwesliche auf-
erweckt, und wir werden verwandelt sein» (1 Kor 12, 52).

Die Glasgemailde der Evangelienseite des Beinhauses von Unter-
schidchen spannen den Heilsbogen vom Stindenfall zur Erlgsertat Christi,

121



Lebensbavum und
Lebensschiff

122

vom Tod zur Auferstehung, vom Anfang zum Ende, vom Beginn der Zeit
zur Ewigkeit. Die letzte Scheibe im Chor stimmt in den Jubel der Osterlitur-
gie ein, welche die Siinde Adams preist, weil sie die Erlosertat Christi not-
wendig machte: «Dies ist die Nacht, die heute auf der ganzen Erde alle, die
an Christus glauben, den Lastern der Welt und dem Stindendunkel entreisst
und die Gnade zurtickgibt. Dies ist die Nacht, in der Christus die Bande des
Todes zerriss und siegreich vom Grabe erstand. (...) O Adamsstinde, preis-
wert auch du, weil, dich zu tilgen, Christus den Tod erlitt. O gliickliche
Schuld (felix culpa), die einen Erl6ser verdiente, so gross, so erhaben».

2.4.2 Die Nichtigkeit und die Bedeutung des menschlichen Lebens
(Epistelseite)

Den Fenstern der Epistelseite mdchte ich jene Scheiben zuordnen, welche
die Konsequenzen von Adams Schuld fiir das Leben jedes Einzelnen aufzei-
gen: Der Mensch ist von Geburt weg dem Tod verfallen, doch von seinem
Verhalten im irdischen Leben hédngt die Ewigkeit ab. Fiir einen einzigen
Menschen, Maria, die durch die Gnade Gottes ohne Erbstinde empfangen
wurde, hat das Gesetz des Todes keine Geltung. Ihr ist die Chorscheibe ge-
widmet.

Das erste Glasgemadlde ist zweigeteilt — in Land und in Wasser, Baum
und Schiff (Abb. 55). «Leben ist Sterben dZeit zi werden ist Zeit / zu Ster-
ben. / wie alle; atich ich vnd Du Dem Todt ztheil. / werden. hebr. 9», um-
reisst die Inschrift die Thematik. Das 9. Kapitel des Hebréderbriefes handelt
vom Opfer des Alten Bundes — «ohne Vergiessen von Blut gibt es keine Ver-
gebung» (Hebr 9, 22) — und vom Opfer des Neuen Bundes, dem Stihnetod
Christi «zur Hinwegnahme der Stinde» (9, 26). Nur eine einzige, ganz kur-
ze Stelle konnte auf unseren Text hinweisen. Sie betont, dass jeder einmal
sterben muss: «und wie es fiir die Menschen bestimmt ist, einmal zu sterben
und darauf kommt das Gericht, so wurde auch Christus ein einziges Mal
hingeopfert, cum die Stinden vieler hinwegzunehmen» (Is 53, 12); ein zwei-
tes Mal wird er ohne Bezug auf Stinde den auf ihn Wartenden erscheinen
zum Heile» (Hebr 9, 27-28).

Baum und Schiff sind einerseits Allegorien des Alten und des Neuen Bun-
des, die im 9. Kapitel des Hebrderbriefes gegeneinander aufgewogen wer-
den, seit den Kirchenvétern auch Allegorien der Kirche. Die Inschrift bezieht
sich jedoch auf die einzige gesicherte Realitdt der menschlichen Exis-
tenz, die Unausweichlichkeit des Todes. Der Gedanke, dem Tod verfallen
zu sein, begleitet denn auch die Menschen aller Kulturen und Zeiten. Die
Geburt, der erste Schritt ins Leben, ist auch der erste Schritt hin zum Tod.
«Nascentes morimur» (kaum sind wir geboren, setzt der Prozess des Ster-
bens ein), hilt schon der antike Schriftsteller Manilius fest. «Media vita in



55 Bawm und Schiff als Sinn-

bilder des menschlichen Lebens.

Y *tllfi Lo Q11

Z S
ucc’xDx J\r‘-?f SS'azceBB

morte sumus» (mitten im Leben sind wir vom Tod umgeben), schreibt
der Sankt Galler Monch Notker Balbulus (um 840-912), und bei Rainer Ma-
ria Rilke (1875-1926) lesen wir: «Der Tod ist gross. / Wir sind die Seinen /
lachenden Munds. / Wenn wir uns mitten im Leben meinen, / wagt er zu
weinen / mitten in uns».*

In der profanen wie sakralen Literatur und Kunst wird vom Mittelalter,
tiber die Zeit des Humanismus und Barock bis in unsere Tage die Prasenz
des Todes thematisiert: in den Totentdnzen, den Bildern vom Tod, der das
Kind in der Wiege ersticht, den Lebensalterdarstellungen etc. Das Wissen
um die Vergénglichkeit gehort zu den Lieblingsmotiven der barocken Er-
bauungsliteratur, es steht als kurze, pragnante Formel fiir das barocke Le-
bensgefiihl tiberhaupt.

Baum und Schiff gelten — abgesehen von ihrer Bedeutung als Sinnbilder
der Kirche - vor allem als Symbole des menschlichen Lebens und lassen

123



56 Der gefillte Lebensbaum
und das Lebensschiff, das vom
Sturm hin und her geworfen
wird. (Embleme im Beinhaus
Ettiswil, 1684)

57 Der Tod legt die Axt an den
Lebensbaum des [iinglings, der
in der Krone die Triiume von

Liebe, Gliick und Reichtum
enthilt. (Daniel Meisner: Scio-
graphia Cosmica, 1698)

124

sich auch in andern Kulturen nachweisen.” Im Folgenden soll jedoch nur
auf die christliche Tradition eingegangen werden. Oben, neben der Krone
des Baumes, der primér den Lebensbaum meint, stehen Worte, die mit der
Bildunterschrift korrespondieren: «Dum adhuc orirer / succidit me. Isaie
38». Kaum wurde ich geboren, fallt er mich. Der Prophet Isaia berichtet im
38. Kapitel von der Erkrankung des Hiskia, des K&nigs der Juden. Er klagt:
«Er schneidet mich ab vom Gewebe» (Jes. 38, 12). Sowohl in der Herder- wie
in der Zwingli-Bibel fehlt jedoch der eine Satz, der sich auf unser
Bild bezieht: «Wahrend ich noch daran war, wie eine Pflanze zu wachsen,
schnitt er mich ab». Auch Hiob stellt fest: «Er riss mich aus wie einen Baum»
(Hi 19, 10).

Das Bild darunter erscheint auf den ersten Blick klar und einfach zu sein:
der Tod fallt mit einer Axt den Lebensbaum. Dieser Bildtopos kommt in der
Emblematik und der barocken Erbauungsliteratur recht hiufig vor, unter an-
derem mit einer dhnlichen Inschrift— «SVCCIDIMVR» (wir werden gefallt) —
an der Decke des Beinhauses von Ettiswil, geweiht 1684 (Abb. 56).**Auch in
Daniel Meisners «Sciographia Cosmica» von 1637 legt der Tod die Sense an
den Lebensbaum, der einem Jlingling aus dem Herzen wachst und in der
Bldtterkrone die Wiinsche und Trdume der Jugend — Liebe, Reichtum
Macht — enthalt. «Iuventus proposuit, mors disposuit» (die Jugend hat ver-



58 Der Tod fillt den Lebens-
baum. (Hieremia Drexel:
Aeternitatis Prodromus, 1628)

59 Abrahams Schoss gilt als
Warteort der Gerechten des
Alten Testamentes. (Kapitell im
Chorumgang des Basler Miins-
ters)

sprochen, der Tod hat beendet), lautet das Lemma (Abb. 57).* In Hieremia
Drexels «Aeternitatis Prodromus» (1628) zeigt Philipp Sadelers (gest. um
1600) Kupferstich, wie der Tod einen kahlen Baum f&llt, wihrend der Wind
Schidel anstelle von Blattern wegblast, im Hintergrund die Sonne unter-
geht, ein Haus einsttirzt, ein Vogel gefangen und ein Hirsch von Hunden ins
Netz getrieben wird (Abb. 58).”»

In Unterschédchen wéchst der Baum aus den Lenden eines toten Mannes,
dessen Haupt auf einem Schadel ruht. Als Friichte tragt er Totenk&pfe. Ana-
log zur ersten Scheibe auf der gegentiberliegenden Seite haben wir es auch
mit dem Paradiesbaum zu tun, dem Baum der Erkenntnis, der durch Adams
Schuld zum Baum des Todes wurde, dessen Friichte Totenkdpfe sind, weil
die Nachkommenschaft Adams im Schatten des Todes lebt. Die symbol-
trachtige Gegentiberstellung eines griinen und eines diirren Baumes kommt
seit Guillaume de Deguillevilles «Pelerinage de I'ame» haufig vor, wo der
verdorrte Baum den Paradiesbaum bedeutet, der griine jedoch den mysti-
schen Apfelbaum des Hohenliedes (2, 3-5), dessen Friichte Symbole Christi
und der Geretteten sind.” Wie bei der Besprechung der Chorscheibe kurz
ausgefiihrt wurde, steht das Kreuz oft auf dem Schidel Adams. Seltener fin-
det man anstelle des Schadels das ganze Skelett des Urvaters. Der Baum, der
aus dem Mann wichst — hier vermutlich Adam —, erinnert zudem an einen
Bildtopos, den wir aus der mittelalterlichen Buchmalerei und Kathedral-
plastik kennen, an den Stammbaum Christi, die Wurzel Jesse. Jesse oder Isai
war der Vater Davids — und Jesus stammte aus dem Hause und Geschlechte
Davids (Joh. 1, 27). Aus Jesse, dem Stammvater, wiachst ein Baum, der die
Vorfahren Christi enthalt. Aus diesem Stamm geht ein Reis — lateinisch «vir-
ga» — hervor (Is 11, 1), aus dem eine Blume (flos) spriesst. Nicht zuletzt we-
gen der klanglichen Verwandtschaft von virga (Ast) und virgo (Jungfrau)
wurde der Zweig der Jungfrau Maria gleichgesetzt, die als Blume Christus,
den Erl6ser, geboren hat.” Oft birgt der Baum aus der Wurzel Jesse — neben
oder anstelle der Vorfahren Christi — marianische Symbole. Vielleicht haben
wir es hier mit einem, wenn auch sehr versteckten Hinweis auf die Chor-
scheibe zu tun, die Maria gewidmet ist. Es ist aber nicht irgendein Baum,
sondern eine Palme, ein altes Sinnbild flir das Paradies.” Im Geast sitzt eine
Figur mit mumifiziertem Schédel, die drei Totenkdpfe im Schoss hilt und
mit beiden Hénden weitere pfltickt. Es muss sich um den «Schoss Abra-
hams» handeln, den Warteort der Gerechten des Alten Bundes, die der Erl6-
sung harren.” (Abb. 59). Nach seinem Opfertod, noch vor der Auferste-
hung, stieg Christus zu den Vitern in die Vorhélle hinab, um ihnen die Be-
freiung anzukiinden.”™ Das Motiv leitet sich vom biblischen Gleichnis des
«reichen Prassers und des armen Lazarus» ab, wo der verstorbene Lazarus
von Engeln in den Schoss Abrahams getragen wird, wihrend der reiche
Prasser dem Hollenfeuer verfallt (Lk 16, 22). Abrahams Schoss und die Pal-

125



60 Das Schiff als Symbol des
menschlichen Lebens. (Jan Da-
vid: Veridicus Christianus,
1606)

126

me weisen also auf jenen Zwischenzustand hin, in dem die Vorfahren Chris-
ti, die Gerechten des Alten Testamentes, warten mussten, bis der Erloser ih-
nen die Pforten des Himmels wieder 6ffnete. Neben das Symbol des per-
sonlichen Lebensbaumes tritt also dasjenige der «Ecclesia ante legem», des
Alten Testamentes, das durch das Neue abgelst wurde, was wiederum ei-
nen Bezug zum Hebraerbrief, Kapitel 9, herstellt.

Eine bertihmte spatgotische Miniatur von Bertholt Furtmayr aus einem
Salzburger Missale (1481) zeigt, wie aus dem noch jugendlichen Adam ein
Baum wiéchst, der Paradiesbaum, der zum Baum des Lebens oder des Todes
wird. In dhnlicher Geste wie Adam auf der ersten Unterschéchener Scheibe
greift sich der Urvater an die Stirne. Liturgisch links blickt ein Totenkopf
aus dem Gedst auf die Szene darunter: Die schéne, nackte Eva, Symbol der
Verfiihrung und der Stinde, nimmt von der Schlange die Frucht entgegen,
reicht sie den Kindern der Welt weiter — und mit ihr auch Stinde, Tod und
Verdammnis. Liturgisch rechts, also auf der guten Seite, macht ein Kruzifi-
xus im Gedst den Baum zum Baum der Erlésung und des Lebens. Maria, die
zugleich auch die Ecclesia, die Kirche, bedeutet, pfltickt Hostien und
schenkt sie den Getreuen, den Kindern Gottes, die in die ewige Seligkeit
eingehen werden. Maria, die Reine, ist hier Sinnbild der Ecclesia, der Kirche
des Neuen Bundes, die das Heil garantiert, und zugleich Antithese zu Eva,
der Vertreterin des Alten Bundes, der Verkorperung der Synagoge, der Siin-
de, der Verderbnis.™

Auch das Schiff, das im Sturm hin und her geworfen wird, kommt sehr
oft als Allegorie der Kirche vor — bei den Kirchenvitern, in Emblembitichern,
Predigtlexika und in der barocken Erbauungsliteratur. Noch viel haufiger
jedoch wird es zum Sinnbild des menschlichen Lebens auf seiner Fahrt zum
sicheren Hafen, bedroht durch Sturm und Felsenriffe (Abb. 60).>? «IAC-
TAMVR», wir werden hin und her geworfen, und «<ALLIDIMVR», wir wer-
den zerschmettert, heisst es auf zwei Schiffsemblemen in Ettiswil, die sich
in der gleichen Reihe wie der gefallte Lebensbaum befinden (Abb. 56).*

In Unterschédchen verkiindet die Inschrift auf dem Segel: «transierunt
omnia / tanquanavis. Sap. 5» (alles geht vortiber wie ein Schiff). Das Buch
der Weisheit berichtet {iber die Gerechten und Frevler vor Gericht, und die
melancholischen Verganglichkeitsmetaphern dieser Bibelstelle wurden von
der Barocklyrik dankbar aufgegriffen: «Voriibergegangen ist all das wie ein
Schatten und wie eine vortibergehende Botschaft, wie ein Schiff, das wogen-
de Wasser durchschneidet und nach dessen Durchfahrt keine Spur mehr zu
finden ist, noch seines Kieles Pfad in den Wogen» (Spr 5, 9-10). Das Schiff,
das keine Spur im Wasser zuriickldsst, wird zu einem der einprdagsamsten
Sinnbilder des menschlichen Seins tiberhaupt, ein melancholisches Mahn-
mal der Verginglichkeit.”™ Wie das Schiff dem Sturm ist der Mensch einer
grossen, unbegreiflichen Macht ausgeliefert (Ps 107, 23-29), zum Teil ist es



61 Der Jitngling mit der rau-
chenden Fackel symbolisiert die
Vergiinglichkeit und Nichtig-

C O [
keit des irdischen Lebens, das
dennoch von hochster Bedeu-
tung ist, weil das Verhalten im
Diesseits itber ewige Seligkeit
oder ewige Verdammnis im Jen-
seits entscheidet.

et o2t alf € b)
e ol e b S *m*

.%autié 3?«1@@’ naei

1. Pl ec{ze men|

T3, n@f Coi‘cmm ‘
Jevena Aonta Latffavina gan
uetr S M@_f;egemagfmﬂnna ‘

auch der Zorn Gottes, der es zum Spielball der Wogen und des Windes wer-
den ldsst, wie in der Geschichte des Jonas (Jonas 1, 1-16). Es steht fiir die
Torichten und Wankelmiitigen: «Wer Weisung hasst, wird niemals klug und
schwankt gleich einem Schiff im Sturm» (Sir 33, 2).

Das Schiff der Unterschidchener Scheibe wirkt — im Gegensatz zur Aus-
sage der Inschrift — nicht melancholisch-beschaulich, es bringt vielmehr die
didaktische Botschaft in einer eindriicklichen Dramatik zum Ausdruck. Das
Lebensschiff fahrt auf sturmgepeitschtem Meer. Schiddel tanzen auf den
Wellenkronen, Schidel treibt der Wind heran. Das Segel ist zerfetzt, der
Mast geborsten. Zahlreiche religitse Schriften deuten nicht nur den Baum,
sondern auch den Mast als Sinnbild des menschlichen Lebens. Am Steuer
steht der Tod. Ein Gerippe ersticht mit einem gewaltigen Pfeil eine nackte
Frau, die wehrlos auf den Planken liegt. Wie bei Adam ruht ihr Kopf auf ei-
nem Schédel. Sie schaut — tiberraschend gelassen, ergeben oder gar zuver-
sichtlich — gegen den Chor hin, wo das Glasgemalde den Tod und die Him-
melfahrt Marias thematisiert. Wenn Adam in diesem durch die Theologie
des Paulus stark christologisch gefarbten Zyklus so prasent ist, konnte die
Frau auf Eva und den weiblichen Teil der Menschheit verweisen.

«Mensch sich Dein Liben», ruft uns eine Inschrift entgegen, und wir er-
innern uns an das «Dich, dich Mensch», dem wir auf der ersten Scheibe be-
gegnet sind, die vermutlich gleich gegentiber zu sehen war. Sieh, wie nich-

127



Die Bedeutung
der Zeit auf dem Weg
zur Ewigkeit

62 a/b Das Spannungsverhiilt-
nis «Zeit und Ewigkeit» prigt
die barocke Erbauungsliteratur
und Kunst. (Embleme auf dem
Totentanz von Emmetten, kurz
nach 1700)

128

tig alles ist, wie eitel. Der Betrachter soll also tber die Verganglichkeit des
Lebens nachdenken, die Mahnung wird zur «meditatio mori», zur Medita-
tion {iber den Tod, der hier in barocker Ubersteigerung drastisch in Erschei-
nung tritt.

Flankiert von den Wappen der Familien Truttmann und von Rechberg
nennt die Inschrift das Stifterehepaar: «H: Johan Anthoni Drutman / Vn-
derweibel vnd ztm Drite mahl / gesanten nacher Latiwis Vnd Frati / Maria
Elisabeth von Rechberg / Sein Ehegemahlin. Ané 1701». Johann Anton
Truttmann von Altdorf (1655-1716) war Ratsherr, 1680 und 1691 Gesandter
zum Syndikat in Lugano (Lauis) sowie 1702-1705 Landvogt im Rheintal.
Ob der markante Berg hinter der Stadt moglicherweise den Monte Bre
meint, sei dahingestellt.

Das Leben des Menschen auf dieser Welt ist verganglich, nichtig und
gleichzeitig von unendlicher Wichtigkeit, denn es entscheidet tiber die
ganze Ewigkeit. Diesem Thema ist die nidchste Scheibe gewidmet (Abb. 61).
Auch in der Zeit der Gegenreformation betonte die Kirche die Gnade des
«heilsamen Sterbens», die Bedeutung einer «guten Sterbestunde». Sie bot
dem Todkranken zur korperlichen und geistigen Starkung und Untersttit-
zung Hilfe in Form der Wegzehrung (sacrum viaticum), bestehend aus
Busssakrament, Kommunion und Letzter Olung, ferner den Sterbeablass
und Sakramentalien an. Gleichzeitig aber beharrte sie auf der Rechtferti-
gung durch die guten Werke, verwies mit Nachdruck auf die Notwendig-
keit eines «heilsamen», gottgefilligen Lebens. Die Forderung zahlloser
Predigten und Traktate lautet unmissverstandlich, dass sich der Mensch in
allen Augenblicken seines Lebens so verhalten solle, dass er jederzeit vor
den Richterstuhl Gottes treten kénne. Um gerettet zu werden, gentigt es
jedoch nicht, die Stinde zu meiden, verlangt werden auch gute Taten.




Die Inschrift umreisst die Thematik: «Der himel zti gewinnen ist, so Lang
das Leben / ztindt. / Der todt alles Lgscht guith old Bése Ewig: / keit bringt.
Eccli.9». Die gleiche Quellenangabe und den gleichen Inhalt verkiindet der
Text oben links: «Wie Lang ziindt Das Ldben / so Lang tuet Gott gnad gebé:
Eccli». Der Prediger (Kohelet oder Ecclesiastes) berichtet im 9. Kapitel tiber
das gemeinsame Todeslos aller, der Armen und der Reichen, der Guten und
der Schlechten. Die beiden Texte von Unterschéchen findet man nicht wort-
lich, aber inhaltlich wieder. Da heisst es etwa: «Alles, worauf deine Hand
nur stosst, vollfithre mit Kraft! Denn es gibt kein Handeln und Planen, nicht
Wissen und Weisheit in der Totenwelt, wohin du wanderst (...). Ja, auch der
Mensch kennt nicht seine Zeit (...)» (Pred 9, 10; 12). An einer andern Stelle
steht: «Freu dich Jiingling an deiner Jugend (...), doch wisse, dass Gott iiber
alles dich zur Rechenschaft zieht» (Pred 11, 9).

Im linken Bilddrittel rennt ein Jiingling beschwingt im Sonnenschein. Er
tragt, vergleichbar dem Genius der Antike, eine brennende Fackel, Symbol
des Lebens und Gliicks.” Dem steilen Weg hinauf zur Kirche, dem Fried-
hoft, dem Sterben, dem Tod hat er den Riicken zugewandt, abwehrend, ab-
winkend erhebt er die Hand, als wollte er alle dunklen Gedanken verscheu-
chen, als ginge ihn das alles nichts an. Doch bei der Sonne haben sich schon
Wolken gebildet, die Fackel verstrémt Rauch — alte Zeichen der Verging-
lichkeit. Den grossten Teil des Bildes nimmt ein ummauerter Friedhof mit
offenen Grdbern ein, den der Schnitter Tod dominiert. Rechts aussen er-
kennt man den Rachen des Leviathan, in dem die Siinder schmoren, dartiber
den Schlangenkreis mit Schwert und Palme, gefliigeltem Schiddel und Sand-
uhr. «An einem Augenblickh hanget / Die guete old bose Ewigkeit», lautet
die Botschaft und weist dadurch wiederum auf die Gesamtthematik hin.
Die Schlange ist, wie vieles in der christlichen Symbolik, mehrdeutig. Einer-
seits verkorperte sie das Bose, weil sie die ersten Menschen zum Siindenfall
verfiihrt hat; andererseits kann sie ihre alte Haut abstreifen, sich verjiingen.
Sie galt deshalb seit der Antike als Sinnbild der Erneuerung, des ewigen Le-
bens. Sie beisst sich zudem in den eigenen Schwanz, bildet einen Kreis, der
weder anfangt noch aufhért, und wird so zu einem der bekanntesten Ewig-
keitssymbole tiberhaupt, dem Urboros, dem Schlangenring, Symbol fiir den
Verlauf des Jahres, das stets neu beginnt, fiir Zeit und Ewigkeit.” Der griine
Zweig einer Palme, eines Oliven- oder Lorbeerbaumes wurde bei den Wett-
kdmpfen im alten Griechenland als Preis verliehen, er bedeutete Sieg und
Unsterblichkeit. In den Schriften der Kirchenvéter symbolisiert der Palm-
zweig himmlischen Lohn, in der frithchristlichen Kunst ist er das Attribut
der Martyrer, die als Einzige gleich nach ihrem Tod in den Himmel einge-
hen durften.*” Das Schwert dagegen gilt als Zeichen der Macht, sei es als
Racheschwert Gottes, sei es als Herrscherattribut, als Richtschwert oder
Rechtssymbol.** Die grosse Endgerichtsvision der Geheimen Offenbarung

129



63 a/b Die Zeit (Tempus) ent-
flieht. Der Mensch muss die
gute Gelegenheit (Occasio)
beim Schopfe packen, um selig
zu werden. (Jan David: Occasio
arrepta, neglecta, 1605)

130

stattet den Richter mit dem zweischneidigen Schwert aus: «Aus seinem
Munde geht ein scharfes Schwert, um die Volker zu schlagen» (Apok 19, 5;
19, 20-21). Das Bild von Christus, dem Weltenrichter, von dessen Mund Pal-
me und Schwert ausgehen, das heisst, von dessen Richtspruch ewige Selig-
keit oder ewige Verdammnis abhdngen, fand seit dem spéiten Mittelalter
weite Verbreitung. Bekront wird der Schlangenring durch einen gefliigelten
Schddel und eine Sanduhr, die beliebtesten Vergédnglichkeitssymbole
schlechthin. Fliigel und Sanduhr sind auch Attribute des Chronos, des Got-
tes der Zeit. Das ganze Emblem sagt aus: Die Zeit entflieht, das menschliche
Leben zerrinnt wie das Sand im Stundenglas, sicher sind nur der Tod und
das Gericht. Deshalb soll der Mensch jeden Augenblick seines Lebens fiir
das Gute niitzen, denn von ihm héngt die Ewigkeit ab, die keine Korrektur
mehr zuldsst. Aus der Fiille von dhnlichen Aussagen in der barocken Litera-
tur und Kunst sei ein Vergleichsbeispiel aus der ndheren Umgebung her-
ausgegriffen (Abb. 62 a/b). In einem der beiden Zwickel, welche die Run-
dung des ungefdhr gleichzeitig entstandenen Totentanzes von Emmetten
fiillen, kreuzen sich im Schlangenring das Flammenschwert und ein griiner
Zweig vor hellem Hintergrund. Sie trennen das Wort «im-mer», das mit
«nim-mer» auf dem rahmenden Band korrespondiert. Um den Kreis zieht
sich die Inschrift «Ewigkeit besteht»: sie dauert immer und vergeht nimmer.
Das Emblem der andern Seite ist der Zeit gewidmet: «Die Zeit vergeht». Ein
Putto schreibt ins Lebensbuch, das auf einer instabilen Kugel liegt, die hier
— wie in Fortuna-Darstellungen — «Inconstantia» (Unbestdandigkeit) und
«Mobilitas» (Bewegung) meint und Symbol der Verganglichkeit ist. Das
Nicht-Verharren im Gleichgewicht wird unterstrichen durch die unstabile




64 Die Auferstehung mit ver-
wandeltem Leib. (Emblem
Beinhaus Ettiswil, 1684)

Stiitze des Puttoarmes, gebildet aus den aufeinander getiirmten Vanitas-
symbolen des Totenkopfes und des gefliigelten Stundenglases.™

Bereits antike Autoren — Cicero, Ausonius, Cato — kennen die Untertei-
lung in Tempus (Zeit) und Occasio (Gelegenheit), wobei Cicero der Occasio
eine untergeordnete Rolle zuschreibt (occasio est pars temporis).” Im 17.
Jahrhundert verschob sich der Hauptakzent jedoch immer mehr auf den
Aspekt der «Zeit als giinstiger Gelegenheit», als fliichtigem Augenblick, der
genutzt werden muss. Das Thema wird in zahlreichen barocken Erbau-
ungsbiichern, Predigten und Flugblattern abgehandelt. Als frithes Beispiel
sei das Werk «Occasio arrepta, neglecta» von 1605 von Jan David angeftihrt.
Es treten die Personifikationen von Tempus, der Zeit, auf, ohne die nichts ist
und die entgleitet, und von Occasio, der guten Gelegenheit, die beim Schopf
gepackt werden muss, wenn man selig werden will (Abb. 63 a/b). Das 1.
Bild des Buches stellt die beiden Protagonisten vor: Tempus, die fliichtige
Zeit, ist leicht bekleidet, sie hat Fliigel am Riicken und an den Fiissen, einen
Himmelsglobus auf dem Kopf und eine Sanduhr in der Hand. Daneben
steht Occasio mit der Stirnlocke tiber dem Gesicht, die gute Gelegenheit, die
ergriffen werden muss. Durch die Nachfolge Christi, durch Gebet und Al-
mosen, symbolisiert durch Kreuz, Rosenkranz und Geldbeutel zur Almo-
senspende in der einen Hand, kann der Mensch die wahre Krone, die Palme
des Sieges, den Olzweig des Friedens und die Weisheit im Heiligen Geist er-
langen — verdeutlicht durch die Dinge in ihrer andern Hand. Eines der letz-
ten Bilder zeigt die Zeit, die davonfliegt, obwohl die Menschen sehnstichtig
die Arme nach ihr ausstrecken. Einigen wenigen gelingt es, Occasio beim
Schopf zu packen.™

Auf der Scheibe von Unterschéchen zeigt der Friedhof mit dem Tod
das Los des Menschen, die Tatsache, dass jeder sterben muss, und gleichzei-
tig einen ganz bestimmten Moment in der Heilsgeschichte. Die Gréiber ha-
ben sich gedffnet, die Toten stehen auf zum Gericht, zu Palme oder zu
Schwert. Oben erkennt man unversehrte Leiber, Menschen mit froh und
gliicklich ausgebreiteten Armen, mit gefalteten Handen, unten Gerippe.

131



65 Tod und Himmelfahrt Ma-
rias als Bild der Hoffnung auf
die Auferstehung des Leibes am
Jiingsten Tag.

1952

Gemeint sind vermutlich die Guten, die Seligen, die mit verwandeltem Leib
in den Himmel eingehen werden, und die Schlechten, die Verdammten, die
dem ewigen Tod verfallen sind. Ein Emblem an der Beinhausdecke von
Ettiswil ist dem gleichen Thema gewidmet (Abb. 64). Es zeigt drei getffnete
Gréber, aus denen die Menschen beim Erschallen der Posaune herausstei-
gen.”” Das Lemma «IMMVTAMVR», wir werden verdndert, verwandelt,
weist auf das Geheimnis des Auferstehungsleibes hin, das vor allem Paulus
thematisiert. Im ersten Korintherbrief setzt er sich mit den von helleni-
stischem und gnostischem Denken beeinflussten Leugnern der Aufer-
stehung auseinander und behandelt ausfiihrlich die Auferstehung
Christi und jene der Menschen am Jiingsten Tag als zentralen Glaubensin-
halt: ««Wie werden sie auferstehen, die Toten? In was fiir einem Leib kom-
men sie?> Du Tor! Was du sédst, wird nicht lebendig, wenn es nicht zuvor
starb. (...) So ist es auch mit der Auferstehung der Toten. Gesét wird in Ver-
weslichkeit, auferweckt in Unverweslichkeit; gesdt wird in Unansehnlich-
keit, auferweckt in Herrlichkeit; gesédt wird in Schwachheit, auferweckt in



Maria und die
Auferstehung des Leibes

Kraft; gesdt wird ein sinnenhafter Leib, auferweckt ein geistiger Leib. (...)
Wir werden zwar nicht alle entschlafen, aber alle werden wir verwandelt
werden, pl(’)’tzlich, beim Schall der letzten Posaune; denn erschallen wird
die Posaune und die Toten werden als Unverwesliche auferweckt und wir
werden verwandelt werden. Denn dieses Verwesliche muss anziehen Un-
verweslichkeit und dieses Sterbliche muss anziehen Unsterblichkeit» (1 Kor
15, 35-36, 40-44, 51-53; vgl. 1 Petr 1, 4).** Die abschliessende Mahnung des
Paulus: «Darum, meine geliebten Briider, seid standhaft und unerschiitter-
lich; tut euch allezeit hervor in Eifer fiir das Werk des Herrn und wisset,
dass euer Miihen nicht vergeblich ist im Herrn» (1 Kor 15, 58), scheint der
belehrenden Absicht des Glasgemaldes in Unterschidchen zu Grunde zu lie-
gen. Die Wappen der Crivelli und Tanner begleiten die Stifterinschrift: «H:
Hadubt: Frantz Ignati Cri- / uell Der Zeit seckelmeister Des / Landts Vry,
Vndt Fraaw, / Verena Anna Catharina Tan- / ner Sein Ehgemahlin. Anno /
1701». Franz Joseph Ignaz Crivelli (1664-1714) war Hauptmann in Spanien,
Dolmetscher bei der spanischen Gesandtschaft, 1699 Gesandter in die en-
netbirgischen Vogteien, 1700 Sackelmeister, 1703 Vogt im Thurgau und im
Zweiten Villmergerkrieg 1712 Kommandant in Baden.™

Die Hoffnung und der Glaube an die Auferstehung des Leibes am Jiings-
ten Tag werden durch die Scheiben im Chor bestarkt, die inhaltlich und for-
mal miteinander korrespondieren (Abb. 65). Als Pendant zu Christi Tod
und Auferstehung erscheint das Sterben und die Himmelfahrt Marias. Sie,
die Gottesmutter, die ohne den Makel der Erbsiinde empfangen wurde, die
absolut Reine, war den Gesetzen des Todes nicht gleicherweise unterwor-
fen wie die tibrige Menschheit. Nach katholischer Lehre wurde sie schon
vor dem Endgericht mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen:
«Sein wiirdige Muetter Gott also Ehrt / Die sich allein Des Todts Erwerth. /
Genes.4.» Dass hier auf Genesis 4 verwiesen wird, iberrascht im ersten Mo-
ment, handelt dieses Kapitel doch von Kain und Abel. Auf Maria und ihre
Reinheit weist Vers 7 hin. Gott spricht zu Kain — zu uns Menschen allge-
mein: «Wenn du gut bist, kannst du es frei erheben, bist du aber nicht gut,
dann lauert die Stinde vor der Tir. Nach dir steht ihr Begehren: Du aber
sollst herrschen tiber sie». In der Bildmitte steht Maria in der Gestalt der
Immaculata, der «Unbefleckten Empfangnis». Die Ostkirche feierte das Fest
der «Immaculata Conceptio» schon im Frithmittelalter, im Abendland ver-
breitete es sich seit dem 12. Jahrhundert. Fiir die Ikonografie von Bedeu-
tung ist vor allem das 15. Jahrhundert mit den Entscheidungen des Konzils
von Basel (1439) und den Bemiithungen von Papst Sixtus IV. (1414-1484,
Papst ab 1471). Mit den Dekreten von 1546 und 1567 bekriftigte das Konzil
von Trient die katholische Lehrmeinung und trug zur Beliebtheit des The-
mas in der barocken Kunst bei. Zum Dogma erhoben wurde der Glaube an
die Unbefleckte Empfangnis jedoch erst zur Zeit des Kulturkampfes am

133



134

8. Dezember 1854 durch die Bulle «Ineffabilis Deus» des Papstes Pius IX.
(1792-1878, Papst ab 1846).* Maria halt die Lilie der Reinheit in der Hand
und zertritt der Schlange, die noch die verbotene Frucht im Maul hélt, den
Kopf. Dieser weit verbreitete Bildtopos leitet sich aus Genesis 3 ab, wo Gott
nach dem Stindenfall zur Schlange spricht: «Feindschaft will ich stiften zwi-
schen dir und der Frau, zwischen deiner Nachkommenschaft und ihrer
Nachkommenschaft; sie wird dir den Kopf zertreten, und du wirst nach ih-
rer Ferse schnappen» (Gen 3, 15). Zwei unterschiedliche Darstellungstypen
kommen vor: Einerseits — wie in Unterschidchen — Maria, die auf die Schlan-
ge tritt, andererseits ihre Nachkommenschaft, also das Jesuskind, das sie
auf dem Arm hilt und das mit dem Kreuzstab den Teufel in Gestalt der
Schlange vernichtet.* Wie Christus als zweiter Adam den Tod besiegt hat,
so tritt in der christlichen Theologie Maria als zweite Eva auf. Wie durch
Eva Unheil geschah, geschieht durch Maria Heil in Christus. Wie Eva den
Einfliisterungen der Schlange erlag und dem Tod Einlass in die Welt ge-
wiahrte, hat Maria das Bose, den Teufel und damit auch den Tod tiberwun-
den. Schon der Kirchenvater Justinus (gest. 165), der als Erster die Antithese
Eva — Maria propagierte, nimmt als Ausgangsbasis des Vergleichs die Jung-
fraulichkeit, die er mit der Idee der Unbefleckten Empféangnis verband: «(...)
der Sohn Gottes ist durch die Jungfrau Mensch geworden, damit der Unge-
horsam, der von der Schlange ausging, auf demselben Weg ein Ende finde,
auf dem er seinen Ursprung genommen hat. Denn als Jungfrau und Unver-
sehrte empfing Eva das Wort von der Schlange und gebar Ungehorsam und
Tod. Maria aber, die Jungfrau, empfing Glauben und Freude, als ihr der En-
gel Gabriel die Frohe Botschaft brachte (...)».””In Unterschdchen triumphiert
Maria nicht nur tiber die Schlange, sondern auch tiber den Tod. Sie steht auf
einem doppelten Verginglichkeitssymbol, auf einem Schadel, der auf ei-
nem Sarkophag liegt.

Links — als Bild im Bild — sehen wir den Tod Marias.** Das Urchristentum
beschiftigte sich noch nicht mit dem Heimgang Marias, doch das Verlan-
gen, ihre Heilsbedeutung mit der Erlgserrolle Jesu zu verkniipfen, wuchs
im Frithchristentum. Im 5. Jahrhundert entstand eine Abhandlung unbe-
kannter Herkunft «De transitu beatae Mariae virginis», die ausfiihrlich wie
ein Sterbeprotokoll tiber Tod und Himmelfahrt der Gottesmutter berichtet.
Obwohl die Kirche bereits am Anfang des 6. Jahrhunderts, durch das ganze
Mittelalter hindurch bis in die Neuzeit immer wieder versuchte, diese apo-
kryphe Schrift als verdédchtig und verwerflich einzustufen, wirkte sie sich
auf Literatur und Kunst dusserst befruchtend aus. Das Verlangen, durch ei-
ne leiblich im Himmel anwesende Maria die eigenen Heilschancen zu ver-
bessern, war stdrker als die Bereitschaft, dem Einspruch der hohen Theolo-
gie stattzugeben. Das Traktat berichtet, wie Maria ihrem Sohn das Verspre-
chen abgenommen hatte, ihr drei Tage vor ihrem Ableben den Tod an-



zukiinden und die Apostel an ihr Sterbelager zu rufen. Jesus stellte ihr zu-
dem aus freien Stiicken in Aussicht, ihre vom Leib getrennte Seele in den
Himmel zu tragen. So geschah es auch. Offenbar entsprach dieser Text ei-
nem liturgischen Bedurfnis. Seit dem 5. Jahrhundert beging man am 15. Au-
gust in der Marienkirche des Kedron-Tales (Tal Josaphat) bei Jerusalem das
Fest der Koimesis — der Entschlafung (dormitio) und der Bestattung (depo-
sitio) Marias. Pilgerberichte — die &ltesten stammen aus dem 7. und 8. Jahr-
hundert — und die mittelalterliche Visionenliteratur erwdhnen stets das lee-
re Grab, in dem Maria bis zu ihrer Himmelfahrt gelegen haben soll.**

In Unterschidchen ruht Maria nicht wie in der Malerei des 17. und 18.
Jahrhunderts — auch in der Innerschweiz — iiblich auf dem Sterbebett, um-
geben von Aposteln und Jiingern. Es wird vielmehr die Grablegung gezeigt,
die jedoch auch Bildelemente der Sterbeszenen aufnimmt, also den ikono-
grafischen Topos der Entschlafung (dormitio) mit jenem der Bestattung (de-
positio) vereint. Als Vorlage hat méglicherweise eine Radierung von Jac-
ques Callot gedient, die das Geschehen in eine Hohle verlegt.™ Mdglicher-
weise deutet der Bilderrahmen darauf hin, dass dem Auftraggeber sehr
wohl bewusst war, wie kritisch oder gar ablehnend die offizielle Theologie
der Quelle gegentiberstand. Gezeigt wird also nicht ein durch die Bibel be-
legtes und sanktioniertes Ereignis oder ein durch ein Dogma verkiindeter
Glaubenssatz, das Bild im Bild erzahlt vielmehr eine fromme Geschichte,
die als beispielhafte Erzahlung durchaus ihre Berechtigung in der Seelsorge
hatte, auch ohne Bestdtigung ihres Wahrheitsgehaltes durch die Kirche.

In der Mitte heben Apostel und Jiinger in einem Tuch den Leichnam der
Gottesmutter behutsam auf, um ihn in einen Sarkophag zu legen. Maria ist
halb aufgerichtet. Sie hat die Hande gefaltet, ihre Augen sind gedffnet, ein
Schleier bedeckt ihr Haupt. Am Fussende steht ein &lterer Mann, vielleicht
Petrus, den Albe und Stola als Priester charakterisieren. Diese Gestalt be-
tont das Vorbildhafte des Marientodes flir die Sterbestunde eines jeden
Menschen, welcher der sakramentalen Sterbehilfe der Kirche, vermittelt
durch den Priester, vertrauen soll. Die Verfasser der so genannten «Marien-
leben» dachten den Aposteln jene Rollen zu, die in der mittelalterlichen Kir-
che die Sterbehelfer — Monche, Kleriker — tibernahmen: Sie vollzogen das
Ritual, entziindeten Kerzen, sprengten Weihwasser, beteten Psalmen und
brachten als wichtigste Starkung zum letzten Kampf die Wegzehrung, das
«sacrum viaticum».*' Die Frage, ob Maria die tiblichen Sterbesakramente
empfangen habe, wird von etlichen mittelalterlichen Theologen bejaht. So
erwdhnt Heinrich von St. Gallen ausdrticklich, Maria habe bei Johannes ge-
beichtet. Sie sei zwar ohne den Makel der Erbsiinde und ohne jede persén-
liche Schuld gewesen und habe deshalb sakramentale Hilfe eigentlich nicht
nétig gehabt. Sie habe sie empfangen «von gruntloser demutigkeit wegen»,
um so die Menschen zu lehren, «auch gehorsam zu sein den gepoten der

135



136

heiligen christenheit».” In Unterschichen variieren die Affekte auf den Ge-
sichtern der Umstehenden: fromme Gefasstheit, Trauer — ein Mann am rech-
ten Bildrand wischt sich die Tranen ab —, aber auch frohes Staunen. Der Jiin-
ger in der Bildmitte erhebt die Arme und blickt hinauf in die Lichtftlle, die
aus den Wolken bricht. Diese Strahlen kénnten méglicherweise die «as-
sumptio animae», die Himmelfahrt der Seele, symbolisieren. In der bilden-
den Kunst iiberlagert sich jedoch die Himmelfahrt der Seele oft mit der Wie-
dererweckung, das heisst mit dem Augenblick, als die Seele Marias in den
Leib zurtickkehrte, um mit ihm vereint in den Himmel einzugehen.* Stand
im frithen Mittelalter eher die Aufnahme der Seele Marias in den Himmel
im Mittelpunkt religioser Betrachtungen, verschob sich der Akzent seit dem
14. Jahrhundert zunehmend auf die leibliche Himmelfahrt. Obwohl das Fest
seit dem frithen Mittelalter gefeiert wurde und die Vorstellung der «as-
sumptio corporis» (Auffahrt des Leibes) in der katholischen Kirche seit der
Gegenreformation einen allgemein akzeptierten Glaubenssatz darstellte,
wurde sie erst 1950 durch Papst Pius XII. zum Dogma erhoben.™

Die Darstellung im rechten Bilddrittel ist der Himmelfahrt Marias ge-
widmet. Die Mutter des Gottessohnes wird mit Leib und Seele in den Him-
mel aufgenommen. Sie steigt nicht wie Christus auf der andern Chorschei-
be triumphierend aus eigener Kraft empor, sondern durch die Gnade Got-
tes, veranschaulicht durch zwei Engel, die sie aus dem Grab heben und,
umgeben von strahlendem Licht, in einer Wolkenmandorla emportragen.
Sie ist als Himmelsk&nigin durch eine Krone ausgezeichnet, hat aber
demditig ihre Hande gefaltet.

Dieses Wunder sollte die Gldubigen in ihrer Heilsgewissheit bestdrken,
dass auch sie am Ende der Tage mit verwandeltem Leib auferstehen und in
die ewige Seligkeit eingehen wiirden, dass sie dann endgiiltig in den Oster-
gesang einstimmen und mit Paulus ausrufen wiirden: «Tod, wo ist dein
Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?» (1 Kor 15, 55).

Gemadss dem einheitlichen Schema rahmen die Wappen der Urner
Magistratengeschlechter der Schmid von Bellikon und der Crivelli die Stif-
terinschrift: «H: Hatbt: Martin Antoni Schmidt / Von Bellikon, Landtsfend-
rich zte / Vry Gewester Comisari ztie / Bellentz, Vnd Frattw Maria Anna
Victoria Criuellin sein / Ehegemahlin, Anno 1701». Martin Anton Schmid
von Bellikon (1658-1706) war Landeshauptmann, 1698-1700 Landvogt in
Bellinzona und 1704-1706 im Bleniotal. Auch hier stellt sich die Frage, ob es
sich bei der Stadt mit den Burgen im Hintergrund um Bellinzona handeln
konnte. ™



Schematische Darstellung der Ikonografie

Christus

Rettung
des
Bergmannes
Sechs B
Weltalter Avaritia
Geiz
Traum
des
Bischofs
Stindenfall .
Vier Zra
Weltreiche orn

Vision der
Maria von
Oignies

Himmel

Fegfeuer l

Maria

Gericht Holle
Sterben
Dankbare
Tote
gtlp;erbia Luxuria
olz Wollust
Eusebius
Ostorgus
Invidia Gula
Neid Vollerei

Acedia :
: Fegfeuer
Faulheit B

Die «Vier letzten Dinge».

Nikolaus
von
Tolentino

Zeit
Ewigkeit

Lebensbaum
Lebensschiff

Das Fegfeuer und die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten.
Evangelienseite (links): familiale Totenmemorie; Epistelseite
(rechts): kollektive Totenmemorie und dankbare Tote.

Die «Sieben Todsiinden» in der von den Jesuiten propa
Reihenfolge. Zusétzliche Strukturierung: Deckenspiege] = Stinden

gierten «saligia»-

des Paradieses; Evangelienseite (links) = mannliche Lasterpersonifi-
kationen; Epistelseite (rechts) = Stinden des Fleisches.

Glasgemalde: Das Heilsgeschehen vom Siindenfall bis zur Erlésung.

Evangelienseite (links): die Auswirkung des Stindenfalls auf das

Weltgeschehen. Epistelseite (rechts): die Auswirkung des
Stindenfalls auf das Schicksal des einzelnen Menschen.

Grafik: Hanspeter Odermatt, Architekt, Stans

137



Anmerkungen

Einleitung

1

2

3

'S

w

6

7

8

9

10

11

12

13

14

16

BREIDENBACH 1971: 287-288.

BREIDENBACH 1971: 286-287.

Die letzten beiden Zeilen des Textblockes rechts enden mit
Quellenangaben, die leider so stark zerstort sind, dass sie
keine Zuweisungen zulassen. Die verwendeten Sinnbilder
der Verginglichkeit gehéren zum Allgemeingut der
barocken Lyrik und Erbauungsliteratur. «Ar...» kénnte evtl.
auf Paolo Aresi (1574-1644) hindeuten. In seinem Werk
«Mundi Tribulatio» von 1651 wird der Mensch u.a. als
«imbecillitatis exemplum, temporis spolium, fortunae
lusus, iriconstantiae imago» (Beispiel der Schwiche, Raub
der Zeit, Gliickspiel, Bild der Unbestandigkeit) bezeichnet.
(ARESI 1651, Bd. 1: 397- 398). Bei «Ab...» denkt man primar
an den Wiener Augustiner Chorherrn Abraham a Santa
Clara (1644-1709), den wohl bekanntesten Barockprediger.
Die meisten seiner Werke sind jedoch nach 1701, dem Bau-
jahr des Beinhauses von Unterschéichen, ediert worden. In
«Heilsames Gemisch Gemasch» spricht er vom «Raub der
Zeit» (ABRAHAM 1704: 211). Im Werk «Wohl angefiillter
Wein-Keller» heisst es u.a.: «<Der Mensch ist alles Ungliicks-
Spiel (..), ein Spiegel aller Eitelkeit» (ABRAHAM 1710:
501).

FELDER 1995: 154.

«Illud vero diligenter doceant episcopi, per historias
mysteriorum nostrae redemptionis, picturis vel aliis simili-
tudinibus expressas, erudiri et confirmari populum in articulis
fidei commemorandis et assidue recolendis; tum vero ex
omnibus sacris imaginibus magnum fructum percipi, non
solum quia admonetur populus beneficiorum et munerum,
quae a Christo sibi collata sunt, sed etiam, quia Dei per
sanctos miracula et salutaria exempla oculis fidelium subi-
iciuntur, ut pro iis Deo gratias agant» (CONCILIUM Tri-
dentinum 1924, Bd. 9: 1078; ENCHIRIDION 1976: 1638. —
Hervorhebung: R.0.).

GOTTLER 1996: 256.

PL, Bd. 96: 723.

PL, Bd. 210: 579.

LEHMANN 1953: 30—44.

SCHREINER 1994: 155-156.

BITTERLI 1997: 346.

DAVID 1606: 158, Abb. 49.

DAVID 1610: 96.

DAVID 1606: 218, Abb. 66.

> LE GOFF 1984; ROTACH 1994; WEHRLI 1994; WILHELM

1999: 38-101; DINZELBACHER 1999.
WILHELM 1999: 67-68.

7 Vgl. w.a. Zweites Konzil von Lyon, 1274: «<Eadem sacrosan-

ta Ecclesia Romana firmiter credit et firmiter asseverat,
quod nihilominus in die iudicii omnes homines ante tribu-
nal Christi cum suis corporibus comparebunt, redituri de
propriis factis rationem (cf. Rom 14, 10s)» (ENCHIRIDION
1976: 859).

138

18

20

9

[ET)
B N

R

3

Das Erste Konzil von Lyon stiitzte sich auf das Glaubens-
bekenntnis ab, das Papst Clemens IV. 1267 dem byzantini-
schen Kaiser Michael Palaiolos zur Unterzeichnung vorge-
legt hatte (WILHELM 1999: 55); ENCHIRIDION 1976:
838-839 (Erstes Konzil von Lyon 1254); ENCHIRIDION
1976: 856-861 (Zweites Konzil von Lyon, 1274); ENCHIRI-
DION 1976: 1000-1002 (Bulle «Benedictus Deus», 1336);
ENCHIRIDION 1976: 1304-1306 (Unionskonzil von Florenz
1439).

WEHRLI 1994: 52.

Unter Seelgerdt (donatio pro remedio animae) versteht
man die Ubertragung von Giitern durch Verschenkung
oder Vergabungen an eine Kirche, die sich ihrerseits ver-
pflichtete, des Stifters nach dessen Tod fiirbittend zu
gedenken und insbesondere fiir ihn j&hrlich am Sterbetag
eine Seelenmesse zu lesen (LM 1995, Bd. 7: 1680).
GOTTLER 1996: 16, 36; OTHENIN 1998: 176-178; HERZ
1958: 249-290.

LE GOFF 1984: 110-119; SCHMITT 1995: 43-45.

* Der Name «gregorianische Messen» wird auch fiir andere

Messreihen mit unterschiedlicher Anzahl von Messen, die
zur Erlésung der Armenseelen gelesen werden, verwendet
(FRANZ 1963: 249-267).

GOTTLER 1996: 56-58; HIMMEL 1994: 194-295; DINZEL-
BACHER 2002: 62-63.

Zu den verschiedenen Formen der Memoria, sowohl im
monastischen wie im profanen Bereich, vgl. OEXLE 1983:
26-48; OEXLE 1994: 307-317.

WEHRLI 1994: 48.

OEXLE 1983: 53; WEHRLI 1994: 50.

LE GOFF 1984.

LE GOEFF 1988.

WEHRLI 1994: 47, 53-54; LE GOFF 1984: 297-336.

LM 1980, Bd. 1: 43—46; LTHK 1993, Bd. 1: 58; WEHRLI 1994:
50, 53.

ENCHIRIDION 1976: 868.

WEHRLI 1994: 54.

OTHENIN 1998: 179.

Erstes Konzil von Lyon unter Innozenz IV.: Instructio pro
Graecis 1254: «De sorte defunctorum», unter Berufung auf
Mt 12, 32 und 1 Kor 3, 13, 15. Es wird zudem auf die M6g-
lichkeit der Hilfe durch «suffragiis Ecclesiae» hingewiesen
(ENCHIRIDION 1976: 838). — Zweites Konzil von Lyon
unter Gregor X.: «De sorte defunctorum», 1274. Ausfiihrli-
cher behandelt wird die Hilfe der Lebenden fiir die Seelen
im Fegfeuer: «(...) et ad poenas huiusmodi relevandas pro-
desse eis fidelium vivorum suffragia, Missarum scilicet
sacrificia, orationes et eleemosynas et alia pietatis officia,
quae a fidelibus pro aliis fidelibus fieri consueverunt
secundum Ecclesiae instututa» (ENCHIRIDION 1976:
856-859). — Das Unionskonzil von Florenz 1439 wiederholt
fast wortlich die Bestimmungen des Zweiten Konzils von
Lyon (ENCHIRIDION 1976: 1304-1306).

Vgl. u.a. das Werk «De apparationibus animarum» des
Kartdusers Jacobus von Paradis (1381-1461), das 1477 in
Esslingen unter dem Titel «Ain subtil und schén buochlin



von den ab ge/schydenen selen oder gaysten (..)» auf
Deutsch ediert wurde. Es legt die Reihenfolge der Hilfelei-
stungen beziiglich ihrer Wirksamkeit klar fest: Messe,
Almosen, Gebet, Fasten, Wallfahrt, Kirchenbesuch, Beher-
bergung der Armen (GOTTLER/JEZLER 1987: 124).

LTHK 1993, Bd. 1: 51.

Tatsache ist, dass blithende Stidte und Staatswesen durch
die Stiftungen von Immobilien an Klgster und Kirchen an
den Rand des Ruins getrieben wurden, da diese Liegen-
schaften in der Folge weder Steuern abwarfen noch dem
freien Markt unterstellt blieben. Durch Gesetze «gegen die
Tote Hand» versuchten die offentlichen Gemeinwesen,
dem Missbrauch einen Riegel zu schieben (GILOMEN
1994 /1: 135-148; GOTTLER/JEZLER 1987: 130, 136-137;
GOTTLER 1996: 25-26).

* «Decretum de purgatorio», 3. Dez. 1563, u.a.: «Cum catho-

10

.

o

lica Ecclesia, Spiritu Sancto edocta, ex sacris Litteris et
antiqua Patrum traditione in sacris Conciliis et novissime
in hac oecumenica Synodo docuerit, purgatorium esse, ani-
masque ibi detentas fidelium suffragiis, potissimum vero
acceptabili altaris sacrificio iuvari (...)». Dabei wird auf die
Sessio XXII vom 17. Sept. 1562 verwiesen, die der «Doctri-
na de ss. Missae sacrificio» gewidmet ist und den Nutzen
der Messe fiir die Armenseelen im Fegfeuer betont
(ENCHIRIDION 1976: 1820; vgl. 1743, 1753. — Hervorhe-
bung: R.O.).

LTHK 1999, Bd. 9: 882-902; GOTTLER 1996: 16-17.
WILHELM 1999: 57.

GOTTLER/JEZLER 1987: 132.

> Die katholische Kirche betont, Paulus beziehe sich bei die-

ser Aussage auf das mosaische Gesetz.
Rechtfertigungslehre: LTHK 1999, Bd.9: 882-902; ENCHI-
RIDION 1976: 1520-1583. — Das Konzil von Trient behan-
delte das Problem von Gnade und guten Werken 1547 in
der Sessio VI im «Decretum de iustificatione». Unter Beru-
fung auf Jak 2, 24 wird an der Bedeutung der Guten Werke
festgehalten: «(...) scriptum est (...)» «videtis, quoniam ex
operibus iustificatur homo et non ex fide tantum» (ENCHI-
RIDION 1976: 1535, 1545-1550). In den Beschliissen zur
Rechtfertigungslehre, den «Canones de iustificatione»,
wird die Ablehnung der «sola-fide-Lehre» klar formuliert:
«Itaque nemo sibi in sola fide blandiri debet (...)» (ENCHI-
RIDION 1976: 1538) und den Vertretern der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben die Verdammung angedroht: «Si
quis dixerit, sola fide impium iustificari, (...): anathema sit»
(ENCHIRIDION 1976: 1559, 1563-1565, 1569).

> ARIES 1980: 168-169; vgl. v.a. die 4. Anfechtung der Teufel

in der «Bilder-Ars», die dem Stolz gewidmet ist (RUDOLF
1957: 73; ARS 1996: 210-212).

* Die Hoffnung auf eine gute Sterbestunde hat sich in der

katholischen Kirche bis in unsere Zeit erhalten. Im «Ave
Maria» beten wir: «Bitt fiir uns arme Stinder jetzt und in
der Stunde unseres Todes». In meiner Kindheit in den
frithen 1950er-Jahren hatte ich die Aufgabe, unsere alte
Waschfrau, die jeweils den Weihnachtsabend bei uns ver-
brachte, heimzubegleiten. Zum Abschied nahm sie mir

stets das feierliche Versprechen ab, fiir eine «gute Standes-
wahl» und eine «gute Sterbestunde» zu beten. Zur Erlan-
gung dieser guten Sterbestunde haben die Kinder noch in
den 1960er-Jahren ganz selbstverstindlich am Herz-Jesu-
Freitag, dem 1. Freitag im Monat, frith morgens und niich-
tern die Messe besucht und kommuniziert. Unldngst ant-
wortete der 100-jahrige Walliser Bergfithrer Ulrich
Inderbinen in einem Interview auf die Frage, was er sich in
diesem Leben noch erhoffe: «Eine gute Sterbestunde»
(NZZ 4.12.2000).

HAAS, 1994: 76.

GOTTLER 1996: 305.

LE GOFF 1984, 33-34, 36-44.

ODERMATT 1996/2: 178-180.

HORAT 1986: 162-163: Abb.

GOTTLER 1996: 46-47.

= GOTTLER 1996: 58; GOTTLER 1994: 149-164.

56

58

6

HIMMEL 1994: Abb. 30, 103; Kat. 18, 92, 97, 98; WILHELM
1999: 293-297; LETZTE 1984: 248-255.

Zu den sechs im Matthdusevangelium verlangten Werken
der Barmherzigkeit (Mt 25, 40-43) fiigte in frithchristlicher
Zeit Lactantius (um 250- um 325) unter Berufung auf Tob
1, 17 das Begraben der Toten bei (LTHK 1965, Bd. 10: 1053).
Vgl. Augustinus, De cura pro mortuis, XIIL, 16.

KDM Luzern, Bd. 6, 1963: 208, Abb.

Der «Tractatus de statu defunctorum» des Engelbert von
Admont (um 1250-1332) halt fest: «Locus purgatorii est sub
terra secundum legem communem, secundum dispensa-
tionem specialem est in diversis locis» (zit. nach FRANZ
1963: 220, Anm. 2).

Bereits die erste Vita, die der Monch Jostuald kurz nach
dem Tod Odilos verfasste, enthélt die Erzdhlung, die dann
von Petrus Damiani in seiner wenige Jahre spéter geschrie-
benen «Vita Odilonis» aufgenommen und im 13. Jh. durch
die «Legenda aurea» des Jacobus a Voragine weite Verbrei-
tung fand (LEGENDA 1979: 839-840; LE GOFF 1984
153-155; HALM 1909: 157).

* ALTENDORF 1994: 27-28; MINNE 1976: 55-70; DINZEL-

BACHER 1999: 110-118; DINZELBACHER 2002: 94-95,
100-101.

DIABLES 1976, Abb. 6, 40-43.

HIMMEL 1994: Abb. 30. — Unter der Vielzahl von Exem-
peln, welche die Abbtissung der Stindenstrafen ins Eis ver-
legen (TUBACH, 1969: 214), sei ein Beispiel aus der
«Legenda aurea» des Jacobus a Voragine herausgegriffen:
Fischer zogen ein Stiick Eis aus dem Fluss und freuten sich
dariiber; denn der Bischof Theobaldus litt Schmerzen an
seinen Fiissen. Man legte thm den Eisblock unter die
schmerzende Stelle, was ihm Kiihlung und Linderung
brachte, doch plétzlich horte er eine Stimme, die klagte, sie
sei eine Armeseele und miisse ihre Siinden abbiissen. Der
Bischof konne sie erlésen, wenn er dreissig Messen hinter-
einander lese, was der gregorianischen Messreihe ent-
spricht. Nattirlich funkte dann der Teufel mehrmals dazwi-
schen, aber schlussendlich gelang die Erldsungstat, das Eis
schmolz, die Seele war erlést. Auch in den Sagen des

139



62

63

64

Alpenraums biissen die Armenseelen ihre Siindenstrafen
oft in Eis, Schnee oder auf Gletschern ab (LEGENDA 1979:
843; MULLER/ROHRICH 1967: 371; MULLER 1945, Bd. 3:
30, 37-44; GUNTERN 1981: 114, 235-236; TSCHEINEN/
RUPPEN 1979: 13; FRANZ 1963: 220, 240). Auf die Frage,
ob die Wurzeln dieses Motivs in vorchristlichen Glaubens-
vorstellungen oder in der mittelalterlichen Exempel- und
Predigtliteratur zu suchen sind, kann an dieser Stelle nicht
eingegangen werden.

GOTTLER 1996: 183-184, 256, 300.

GOTTLER 1996: Farbtaf. VI, Abb. 64, 69 (Rubens); Abb. 70,
71 (Schelte a Bolswert und Cornelis Galle); GOTTLER 1996:
Abb. 64, 69.

ODERMATT 1989: 31.

Das Beinhaus von Unterschichen

65

66

67

68

69

70

71

Auskunft von Dr. Fritz Glauser, ehemaliger Staatsarchivar
des Kantons Luzern.

MULLER 1958: 44-50.

STA Uri, Sign. P-1/2004,1. — Auskunft von Dr. Rolf Aeber-
sold, Staatsarchivar des Kantons Uri.

MULLER 1958: 46-48.

MULLER 1924: 7; GEIGER 1924: 42; CAMINADA 1918:
198; ODERMATT 1976/77: 189.

Jzb, begonnen 1680, 31. Okt., 153. — PfA Unterschéchen.
«Nos Conradus Ferdinandus, Dei et apostolicae sedis gra-
tia Episcopus (...). Notum facimus et testamur per praesen-
tes quod anno Dom MDCCI die 29 oct. (...) consecravimus
Ecclesiam et altare (...) in honorem Beatissimae Virginis
Mariae agonizantium Matris. Statuendo anniversarium
diem dedicationis dictae Ecclesiae Sabbatum ante Domeni-
cam ultimam Oct. (...). Cupientes igitur, ut Ecclesia et alta-
re praefatum congruis frequentetur honoribus et a Christi
fidelibus jugiter ac devote visitetur, omnibus, qui praedic-
tae Ecclesiae consecrationis die anniversario ad eam devo-
tionis causa vota sua persolvendo confluxerint, de Omni-
potentis Dei misericordia confisi 40 dies indulgentiarum
(-..) concedimus. In quorum fidem anno MDCCI, 29 Mensis
Oct». — Weiheurkunde, PfA Unterschéchen.

2 Brief im PfA Unterschdchen, der zuerst die Weihe der

Glocke der Theodulskapelle erwédhnt und dann anfiigt:
«[tem a. 1703 Januarii 18 benedicit RM DD Joannes Fran-
ciscus Miiller Parochus Altdorfii (...) campanam ossorii in
honorem Deiparae Mariae Piae matris animarum purganti-
um. Testibus sive patronis Praenobili DD Dno Capitaneo
Francisco Floriano Schmid a Bellicis et Dna Verena Cathari-
na Tanner Dni (...) Crivelli conjuge. Textor est Carolus Jose-
phus Arnold (...) Unterschichen Parochus et ossorii dicti
collector». Ich danke Johann Briilisauer fiir die Mithilfe bei
der Ubersetzung der lateinischen Texte.

® Vermutlich Daniel Spriingli 1. (1643-1716), der fiir viele Kir-

chen und Kapellen der Innerschweiz Glocken goss. Sein
Sohn, Daniel Spriingli II. (1673-1743) tibernahm die Werk-
statt seines bertthmten Vaters. Von ihm sind jedoch nur
sehr wenige Glocken bekannt (SKL 1967, Bd. 3: 195-196).

140

" MULLER 1928: 71-74.

WYMANN 1958: 125-127; THIEME /BECKER (0.].), Bd. 31:
556.

In Uri sind zwei Olbilder bekannt, jenes des hl. Felix von
Cantalice (1712, Altdorf) und des hl. Onofrio (1714/18,
Attinghausen). FRUH 1986: 159-198.

(...) «Dedicatio ossarii habetur sabbato ante dedicationem
sacelli. Isto die legitur missa dedicationis in ossorio et ante
eam ibi leguntur vesp. Def.» — (Kirchenbuch, PfA Unter-
schéchen).

Kirchenbuch, PfA Unterschichen.

STADLER 1998: 19-30; MULLER 1958: 71-74.

Tiren, Schwellen, Grenzen gelten im Rechtsbrauchtum
und in magisch-religitsen Vorstellungen als besondere Ort-
lichkeiten (HDA 1987, Bd. 2: 125-129 [Dachtraufe], 544-550
[Ecke]; Bd. 3: 1137-1157 [Grenze, Rain]; Bd. 7: 1509-1543
[Schwelle]; Bd. 8: 1185-1209 [Tiir]; Bd. 9: 991-1003 [Zaun]).
Das kultische Hinein und Hinaus spielte seit jeher in christ-
lichen Riten, auch im Zusammenhang mit Tod und Bestat-
tung, eine wichtige Rolle (ODERMATT 1976/1977: 198,
211-213).

HIMMEL 1994: 320-321; GOTTLER 1991: 260-273; GOTT-
LER 1996: 257-268; RDK 1967, Bd. 5: 1456-1466.

Zur Bedeutung von Masken im Zusammenhang mit Teu-
feln und Damonen vgl. u.a. KIMMINICH 1986: 3; MOSER
1986: 186.

GOTTLER 1996: 261-262.

HOLLSTEIN’S 1979, Bd. 23: 147-149.

Nur literarisch durch einen Bericht des spanischen Malers
und Kunsttheoretikers Francisco Pacheco iiberliefert sind
die Wachsfiguren, die der Neapolitaner Giovanni Bernardi-
no Azzolino (1556-1645) um 1610 fiir den genuesischen
Aristokraten Marcantonio Doria schuf. Der Verdammte
wird wie folgt geschildert: er sei von schrecklichem Ausse-
hen, eine Teufelsschlange oder Chimére winde sich um ihn,
er stosse entsetzliche Schreie aus, so dass ihm die Haare zu
Berge stinden. Die Beschreibung passt auch auf einen Stich
von Schelte a Bolswert, der verschiedene Hollendarstellun-
gen der Innerschweiz beeinflusste (GOTTLER 1996: 264
267, Abb. 97, 98). Christine Gottler wird néchstens eine
Untersuchung tiber Wachsarbeiten zum Thema der «Vier
letzten Dinge» publizieren. Ich danke fiir diesen Hinweis.
Ol auf Holz, je 108 x 98 cm. Kurz nach 1600. Andere
Inschriften als in Sadelers Vorlage (RENAISSANCEMALE-
REI 1986: 184-186).

Es handelt sich vermutlich wie beim 1687 datierten und
signierten Altarbild um ein Werk des Luzerner Malers
Johann Jakob Fleischlin (nachweisbar 1669- um 1690).
GOTTLER 1996: 265, Abb. 97 b (Stich von Schelte a Bols-
wert); GOTTLER 1996: 183-195, 252-268 ; LA MADDALE-
NA 1986: 56-57 (Vergleich mit der Biisserin Magdalena).
Das dynamische Motiv der gewundenen Sdulen, angeregt
durch Berninis Sdulen am Hochaltar von St. Peter in Rom,
ist in der barocken Altararchitektur &dusserst beliebt —
sowohl in der hohen Kunst wie in volkstiimlichen Ausfor-

mungen.



9

o

k3

99

100

101

1

103

104

10¢

F

107

108

109

Hauptmann und Ratsherr Franz Florian Schmid von Belli-
kon ist uns bereits als Pate des Beinhausgléckleins begeg-
net.

LCI 1974, Bd. 6: 250-254 (Florian), 260-315 (Franziskus);
485-491 (Helena); LCI, Bd. 7: 289-297 (Katharina von Ale-
xandrien), 299-306 (Katharina von Siena).

LCI, 1974, Bd. 7: 189-297.

* MULLER 1958: 72-73.

LECHNER 1981: 50-85.

> LECHNER 1981: 155-184

Es existieren Gnadenbilder und von ihnen abhingige Kopi-
en und Andachtsbildchen, welche Maria mit ausgebreite-
ten Armen zeigen, auf ihrem gewdlbten Leib erscheint
jedoch nicht das Kind, sondern Strahlen (Augustinerchor-
herrenstift in Karlshof bei Neu-Prag) oder das IHS-Mono-
gramm (Ohlsdorf) (LECHNER 1981: Abb. 187-190, Kata-
log: 432-435).

Mystische Schriften besingen Maria als diejenige, welche
uns das Himmelsbrot im «Backofen des Schosses»
gebacken hat. Sie wird auch «Oblateisen», das zum Backen
der Hostien verwendet wurde, genannt (LECHNER 1981:
234).

LECHNER 1981: 148-149, 207-208, 247-250.

LECHNER 1981: 232-235.

LECHNER 1981: 95, 237; SCHREINER 1994: 55.
LECHNER 1981: 30, 33-34.

> LECHNER 1981: 190.

LECHNER 1981: 31, 38, 184-197, 249-255, 204; SCHREI-
NER 1994: 336-341; STROTER 1992: 169-181, 214-217.
RUDOLF 1957; PALMER 1993; LM 1980, Bd. 1: 1040-1044;
RDK 1937, Bd. 1: 1121-1127; ARS 1996, HAAS 1994: 74-76;
WILHELM 1999: 150-193; FALK 1969.

* WILHELM 1999: 113, 138-194.

Gerson nahm als Kanzler der Universitit Paris am Konzil
von Konstanz teil. Seine Theologie war besonders auf die
Kirchenreform und die Seelsorge ausgerichtet.

HAAS 1994: 75-76.

Schon Wunderberichte aus dem 12. Jh. aus dem Kloster
Marmoutiers erzihlen, dass Ménche beobachteten, wie die
Seele den Korper eines Mitbruders im Augenblick des
Todes in Gestalt eines kleinen Kindes oder einer Taube ver-
lasst. Dieser Glaube blieb nicht unbestritten, so spottete der
Monch Guibert von Nogent (um 1055- um 1125) tiber jene,
die annehmen, die Seele hitte einen Kérper, weil Maler sie
in Gestalt eines kleinen Kindes darstellten, das aus dem
Mund eines Sterbenden entweicht (SCHMITT 1995: 82,
215). Die enge Verbindung von Glaubensvorstellungen, bil-
dender Kunst und Theater beweist das «Spiel vom sterben-
den Menschen», das 1510 in Miinchen gedruckt und zu
Pfingsten auf dem Marienplatz aufgefiihrt wurde. Es ent-
hilt eine Regieanweisung zur Szene des Todes des Gerech-
ten: «nympt ain engel die seel vom gestorbenen menschen,
das ist ain klains knéblein, verporgen under der deck
ligend, und fiert sy flir got» (LETZTE 1984: 47).
MARTI/MONDINI 1994: 81-82: SCHREINER 1994: 178
214; LCI 1970, Bd. 2: 346-352.

0 Vel. Marientraktat (zw. 1239 und 1245) des Richard von St.

Laurent, Dekan des Metropolitankapitels von Rouen. Der
gleiche Autor teilt den Himmel in zwei Bereiche: in einen
Bereich der Gerechtigkeit, in dem Christus herrscht, und in
einen Bereich der Barmherzigkeit, fiir den Maria verant-
wortlich ist. Durch Gerechtigkeit bedrohe uns Gott, durch
Barmherzigkeit komme uns aber Maria zu Hilfe (SCHREI-
NER 1994: 182).

 MARTI/MONDINI 1994: 85, Abb.; ANDERES/HOGGER

1988: 258-259, Abb.; ODERMATT 1989: 31-32, Abb.

12 LCI 1972, Bd. 4: 332; LETZTE 1984: 47-49.
3 HIMMEL 1994: 390-391.
" Vel. wa.: Hochaltarbild von Luthern mit dem Tod des

I

=

1

Abtes Augustin Miiller von 1768 (KDM Luzern 1959, Bd. 5:
132, Abb. 125 ); Tod einer unbekannten Abtissin im Frauen-
kloster von Sarnen, dat. 1647 (HORAT 1986: 166, Abb. 31);
Sterben einer Nonne, Gemaildezyklus der Herz-Jesu-Bru-
derschaft im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in See-
dorf (KDM Uri 1986, Bd. 2: 238); Hochaltarbild in Hitzkirch
(KDM Luzern 1963, Bd. 6: 104, ODERMATT 1996/2:
171-173).

Tod Marias (LCI 1972, Bd. 4: 333-338). — Tod Josefs (LCI
1974, Bd. 7: 219-221). In der Innerschweiz sind Darstellun-
gen vom Tod Josefs auf Altar- und Tafelbildern in Kirchen
und Kapellen, auf Bruderschaftszetteln, Glasgemalden,
Andachtsbildchen hiufig anzutreffen; u.a. in Altdorf aus
dem 18. Jh. je ein Bild in der Josefskapelle und auf dem
Josefsaltar in der Kapuzinerinnenkirche St. Karl, dat. 1718,
sign. von Caspar Wolfgang Muos (1654-1728); aus dem
frithen 19. Jh. die von Xaver Hecht (1757-1835) signierte
und 1804 datierte Darstellung auf einem der Nebenaltére in
der Pfarrkirche St. Martin und ein Bild im Oberen Beinhaus
(KDM Uri 2001. Bd. 1.1: 262, 322, 120, 176).

SCHREINER 1993: 261-313; SCHREINER 1994: 465-493;
ILLI 1994: 64.

" TENENTI 1952: 40-54.

S

Es scheint, dass im 17. und 18. Jh. unter dem Einfluss der
Jesuiten die «fideles amici», die treuen Freunde, die dem
Sterbenden beistanden, immer mehr an Bedeutung verlo-
ren (SCHREINER 1993: 301-302; SCHREINER 1994: 289;
SCHREINER 1993: 489). Géttler stellt im Zusammenhang
mit den barocken Fegfeuerbildern fest, dass zum Teil auf
den menschlichen Beistand verzichtet wird und die himm-
lischen Fiirbitter einer festen Hierarchie unterworfen sind.
Sie treten weniger als personliche Patrone des Sterbenden,
sondern vielmehr als Vetreter der kirchlichen Institutionen
auf, wohl in der Absicht, die Position der katholischen Kir-
che und die Stellung des Papstes und der Bischéfe zu stér-
ken (GOTTLER 1996: 265).

Mittelalterliche Benediktionsformulare fiir die Kerzenwei-
he an Maria Lichtmess beschreiben die Symbolkraft von
Licht und Feuer, aber auch, wie diese geweihten Kerzen die
Kraft besitzen, den Teufel und seine Helfer zu vertreiben.
Ordinarien des 13. Jh. empfahlen, dem Sterbenden eine
geweihte Kerze in die Hand zu geben (SCHREINER 1994:
483).

141



120

Christus als Auferstandener ist in dhnlichen Formulierun-
gen auch aus der hohen Kunst bekannt (GOTTLER 1996:
Farbtaf. V: Otto van Veen [um 1556-1629]; Abb. 49: Marten
de Vos [1532-1603]; Abb. 80: Egbert van Panderen [um
1581~ nach 1628] nach Rubens; Abb. 87: Pieter Thijs d.A.
[um 1624-1677]; Abb. 110: Philippe de Champaigne, [1602—
1674]).

SCHREINER 1994: 480-482.

Papst Innonzenz VIIL (1432-1492, Papst ab 1484) kann
nicht mit Ablassprivilegien in Beziehung gebracht werden,
Pius V. (1504-1572, Papst ab 1566) dusserte sich in seiner
Antwort auf die Irrlehre des Michael Baius nur kurz zum
Ablass (ENCHIRIDION 1976: 1960). Da der Altar mehr-
mals restauriert wurde, stellt sich die Frage, ob sich dabei
nicht Fehler eingeschlichen haben, ob urspriinglich anstel-
le von «Innonzenz 8» nicht «Innozenz 3» stand. Innozenz
III. (1160/61-1216, Papst ab 1198) regelte im Laterankonzil
von 1215 die Ablassverleihung streng und warnte vor
Missbrauch (ENCHIRIDION 1976: 819). In Frage kame
auch Innozenz XI. (1611-1689, Papst ab 1676), der in seiner
Antwort auf die Irrlehre des Michael Molino 1687 im Sinne
der katholischen Rechtfertigungslehre festhielt, dass es bes-
ser sei, der gottlichen Gerechtigkeit zu geniigen, als Barm-
herzigkeit zu verlangen (ENCHIRIDION 1976: 2216). Stér-
ker als Pius V. wird Pius IV. (14991565, Papst ab 1559),
unter dem das Konzil von Trient seinen Abschluss fand,
mit dem Ablass in Verbindung gebracht. Im «decretum de
indulgentiis» vom 4. Dez. 1563 bestitigte das Konzil von
Trient den Ablass, der von Christus der Kirche gew#hrt
worden (Mt 16, 19; 18, 18) und seit dltesten Zeiten in
Gebrauch gewesen sei. (ENCHIRIDION 1976: 1835). In der
Bulla «Iniunctum nobis» vom 13. Nov. 1564 wiederholt er
die Lehre tiber das Fegfeuer, den Reliquienkult, die Vereh-
rung der Bilder und den Ablass (ENCHIRIDION 1976:
1867).

LTHK 1964, Bd. 9: 1053.

Vgl. den oben erwédhnten Psalm 91/90, 14-15.
DINZELBACHER 1999: 50.

LTHK 1970, Bd. 2: 134-140.

HIMMEL 1994: 191, Abb.

HIMMEL 1994: 363, Abb.

In diversen Schweizer Sagen schliessen Hexen, aber auch
Menschen in Not mit dem Teufel einen Pakt und miissen
ihren Namen mit Blut in ein Buch eintragen (BRUNOLD
1997: 54; ROCHHOLZ 1980: 169). Der Teufel schreibt die
Verfehlungen der Menschen jedoch nicht nur auf eine Tafel
oder in ein Buch, sondern auch auf Pergament. Haufig han-
delt es sich um eine Kuhhaut, in Urner Sagen auch um eine
Rosshaut (MULLER 1945, Bd. 3: 128), weil die iiblichen,
von kleineren Tieren stammenden Héute sich fiir das Siin-
denregister als zu klein erweisen. Sowohl in der mittelal-
terlichen Exempelliteratur, u.a. bei Jacques de Vitry oder
Vinzenz von Beauvais (beide 13. Jh.) und in mittelalterli-
chen Wandbildern (Kirche St. Georg auf der Reichenau aus
dem 14. Jh.) legt der Teufel diese eng beschriebenen Kuh-

héute als Beweismittel vor. Vom kirchlichen Exempel- und

142

130

132

140

141

I3

Legendenschatz geht das Motiv in die Sagenwelt tiber und
lebt in der heute noch geldufigen Redensart «Das geht auf
keine Kuhhaut« weiter (ROHRICH 1990: 441-443, Abb.
460, 461; JACOBY 1920/1921: 223-224; HOFFMANN 1923:
112, 198.

LTHK 1970, Bd. 2: 407; vgl. Ez 14, 14 {f.

MULLER 1945, Bd. 3: 128-129.

FRANZ 1963: 17-32. — Noch in meiner Jugendzeit in den
1950er-/ Anfang 60er-Jahre war es in Stans und wohl auch
andernorts iiblich, dass sich ein Teil der Manner trotz Ver-
boten und Tadel der Ceistlichkeit damit begniigte, ihre
Sonntagspflicht rauchend und schwatzend im Vorzeichen
der Kirche zu absolvieren und nach der Wandlung wegzu-
gehen.

MOSER 1964: 12-30; SCHENDA 1969: 73-74, 79-80; GILO-
MEN 1994/2: 184, 189-190; ROHRICH 1990: 450—451.
MOSER 1964: 51-53.

s MULLER 1945, Bd. 3: 97-168.

MULLER 1926, Bd. 1: 71-73; SCHWEIZER 1988: 194-195;
BRUNOLD 1997: 109.

LUTHI 1980: 232.

HORAT 1996: 265.

* DINZELBACHER 1999: 39-40.

SCHMITT 1995: 220.

Die Quellenangabe ist wiederum schlecht leserlich: «Joh«
oder moglicherweise «Jak» und «37». Weder das Johannes-
evangelium noch die Johannesbriefe, die Apokalypse oder
der Jakobusbrief weisen 37 Kapitel auf. Falls ein Kapitel
einen Vers 37 enthilt, betrifft er nicht das Jiingste Gericht.
Als Anregung zur Inschrift in Unterschdchen kdme am
ehesten Joh 5, 28-29 in Frage: «(...) Es kommt die Stunde, in
der alle, die in den Gribern sind, seine Stimme héren wer-
den, und es werden hervorgehen, die das Gute getan
haben, zur Auferstehung des Lebens, die das Bise getan
haben, zur Auferstehung des Gerichts».

ODERMATT 1974.

5 GILOMEN 1994/2: 184-190; SCHENDA 1969: 69-85; ALS-

HEIMER 1971: 8-17, LM 1989, Bd. 4: 161-165; EM
1982/1984, Bd. 4: 627-650; RDL 1958, Bd. 1: 413-418.
GILOMEN 1994/2: 165-182, 184.

s SCHENDA, 1969, 79-82; MOSER 1964: 12-30.

LE GOFF 1995: 145-146.

7 MOSER, 1964: 69-75.

ALSHEIMER 1971: 17-30.

FRITZSCH 1960: 227.

SCHMITT 1995: 77-81.

PETRUS 1988: 100-102 (Liber secundus, II, cap. IL.). - Diese
Wundergeschichten, die Petrus Venerabilis zwischen
1122-1156 sammelte und niederschrieb, umfassen 60
Berichte. Sie beschreiben Eucharistiewunder, aber auch
eine betrdchtliche Anzahl von Visionen, in denen Christus,
Maria, Engel, Teufel oder Verstorbene den Menschen
begegnen. Die zehn Erzahlungen tiber Totenerscheinungen
stehen in der cluniazensischen Tradition des Totengeden-
kens. Sie haben v.a. die Aufgabe, die Hinterbliebenen auf-
zufordern, mittels Suffragien — Messen, Gebeten, Almosen



— das Seelenheil der Toten zu sichern (SCHMITT 1995:
84-92).

" FRANZ 1963: 8-9. — Das Hauptwerk des Caesarius von
Heisterbach, der «Dialogus miraculorums, entstand zwi-
schen 1219 und 1223. Es war fiir den Unterricht der Novi-
zen, flir die individuelle und kollektive Lektiire und zur
Verwendung in Predigten gedacht. Es umfasst 746 Kapitel,
von denen fiinfzig sich mit den Geistern der Toten beschiif-
tigen. Diese berichten tiber ihre Qualen im Fegfeuer, flehen
um Hilfe in Form von Gebeten, Almosen und vor allem
Messen, warnen vor den Strafen im Jenseits und kiinden
den Tod an (SCHMITT 1995: 143-150; LE GOFF 1984:
365-371).

5 LEGENDA 1979: 847-848.

= LEGENDA 1982: 463-477.

% MAGNUM 1618: 506-507; FEGFEURS 1649: 137-140. -

MOSER 1964: 416, 506; FRANZ 1902: 8-12; ROHRICH

1990: 423, 426-427: HALM 1921/1922: 3-4.

MOSER 1964: 416.

7 Bei Caesarius von Heisterbach ist es eine fromme Frau, die

von einem Sonntag bis zum andern nur aus dem Empfang

der Kommunion lebt. Als ihr zur Probe eine nicht konse-
krierte Hostie gereicht wird, leidet sie furchtbare Qualen

des Hungers (CAESARIUS 1937: 132-133).

Die Taufkerze wird heute noch bei der Taufgeliibdeer-

neuerung anldsslich der Erstkommunion entziindet, sie

sollte auch am Sterbebett brennen. Christus sagt: «Ich bin

das Licht der Welt, wer mir nachfolgt, wandelt nicht im

Finstern, sondern wird das Licht des Lebens haben» (Joh 8,

12), Lichter bannen das Bdse. Die Siinde jedoch schliesst

gemdss Ordinarien des 12. und 13. Jh. das Licht aus: «ubi

enim peccatum, ibi tenebrae» (BELETH 1562: 351); vgl

DURANDUS 1501 etc. CCXLV (245); STUBER 1976:

110-112; FORSTNER 1980: 100-101; LCI 1971, Bd. 3: 95-99;

LTHK 1996, Bd. 5: 1411-1412 (Kerze); 1997, Bd. 6: 900-904

(Licht); HUPPI 1968: 103-108; etc. Licht ist das Symbol fiir

die ewige Seligkeit. «Das ewige Licht leuchte ithnen», beten

wir heute noch. Vergabungen von Butter und Ol an die

Lichter im Beinhaus, die an bestimmten Tagen — Allersee-

len, Quatembertage, am Samstag, dem Tag der Grabesruhe

Christi — brennen mussten, erleichtern und verkiirzen die

Qualen des Fegfeuers. Zahlreiche Urner Sagen berichten

von Armenseelenlichtern oder von Toten, die sich am

Herdfeuer warmen (MULLER 1945, Bd. 3: 3-10). Das Licht

soll die Toten warmen, das Ol und die Butter sie nihren

oder ihre Wunden salben (HDA 1987, Bd. 5: 1055-56

[Leiche], 1112-1113 [Leichenwache]; Bd. 8: 1085 [Toten-

licht]).

Ein schlafender Bischof in dhnlicher Pose ist unter den 489

Darstellungen von Heiligen zu finden, die Jacques Callot

(1592-1635) um 1630 vollendete und die 1636 im Werk «Les

images de tous les saincts et saintes de 'année, suivant le

martyrologe romain» ediert wurden (CALLOT o.]., Bd. 2:

1263).

1 MAGNUM 1618: 200.

1t ABRAHAM 1921: 318.

T
&

a

192 SCHMITT 1995: 86, 90.

16 GOTTLER 1996: 49-54, Abb. 11.

1 MAGNUM 1618: 70-71.

1 LE GOFF 1984: 362-364.

10 SURIUS 1579, Bd. 3: 853-887; bes. 870.

7 GEYER 1992: 41, 57, 174-176.

1 GEYER 1992: 167-169.

0 SCHMITT 1995: 206-207; OTHENIN 1998: 179; DAVIS
1989: 27-29.

" Die Exempel weisen mehrfach auf die Gefahr hin, dass
Zweitheiraten die religigse Verantwortung gegentiber dem
ersten Partner verblassen lassen. Es sind nicht selten Wit-
wer, die im Falle einer Wiederverheiratung nichts zum See-
lenheil ihrer verstorbenen Frau unternehmen (OTHENIN
1998: 186-187).

"I LE GOFF 1984: 369-37; LE GOFF 1988: 80-87;, SCHMITT
1995: 206.

72 SCHMITT 1995: 205-207.

73 OTHENIN 1998: 179, Anm. 48.

7 LE GOFF 1984: 356; OEXLE 1983: 34; OEXLE 1994: 312-316;
SCHMITT 1995: 91, 209-212; DAVIS 1989: 29-31, 40-46.

7> OTHENIN 1998: 177-180.

76 OTHENIN 1998: 18-185; G@TTLER/]EZLER 1997. 189,
193-197, 208-211.

7 GOTTLER 1996: 58-71.

7s OTHENIN 1998: 180-181; SCHMITT 1995: 155, 274;
FRANZ 1963: 152.

7 OEXLE 1983: 29-30, 66-67, 76-77: ARIES 1980: 410,
603-713.

50 LE GOFF 1984: 100-104; SCHMITT 1995: 29-40.

1 LE GOFF 1984: 110-119; SCHMITT 1995: 43-45.

12 SCHMITT 1995: 75

1 MULLER /ROHRICH 1967: 366-370; DENEKE 1958: 102-
107. In der Innerschweiz sehr verbreitet sind zum Beispiel
Grenzfrevlersagen, in denen der Geist erst Ruhe findet,
wenn das Unrecht getilgt, der Grenzstein wieder am richti-
gen Ort ist. Der Glaube an die Verantwortung und die Ver-
bundenheit nicht nur mit den verstorbenen leiblichen oder
spirituellen Verwandten, sondern auch mit den anonymen
Armenseelen blieb in ldndlichen Gebieten bis in die zweite
Halfte des 20. Jh. lebendig. In Stans war es tiblich, nach
dem Sonntagsgottesdienst das Beinhaus zu besuchen und
flir die Armenseelen zu beten, ganz im Vertrauen darauf,
dass auch sie in harten Zeiten helfen werden. Die Biissen-
den im Fegfeuer konnten auch recht menschliche Ziige
annehmen und sich wie verwohnte Kinder auffiihren.
Agnes Arnold aus Dallenwil erzihlte mir, die Armenseelen
hétten sie jeweils nachts geweckt und um Hilfe gebettelt, so
dass sie aufgestanden sei, um zu beten, aber die Toten seien
immer aufdringlicher und frecher geworden, so dass sie
kaum noch zum Schlaf gekommen und gezwungen gewe-
sen sei, ihre Fiirbitten Schritt fiir Schritt zu reduzieren, ihre
Schiitzlinge gleichsam zu «entwéhnen«, wie man Kinder
von der Brust entwohnt.

¥ OEXLE 1983: 58-65

'** Nachzehrer sind Tote, die zurtickkommen, um Angehérige

143



oder andere Menschen in den Tod zu ziehen (HDA 1987,
Bd. 6: 812-823).

e HAIN 1958: 59-60; DENEKE 1958: 81-83.

¥ Als ich das erste Mal das Beinhaus von Unterschidchen

besichtigte, waren weder das Bild noch die Quellenangabe

vollstindig freigelegt, entziffern konnte ich lediglich

«Suri...in Vita», was auf das Werk «De probatis Sanctorum

Historiis» (1570-1575) des Jesuitenschriftstellers Laurenti-

us Surius schliessen liess. Die Diirftigkeit der Angaben und

der Umfang des Werkes liessen mich vorerst resignieren. In
einem andern Zusammenhang fand ich in Caspar Langs

«Historisch-Theologischer Grund-Riss» die Beschreibung,

wie die Biisserin Maria Magdalena einem Diener anver-

traute, dass sie nach ihrer Ankunft in der Wiiste von

Engeln in die Hoélle, den Himmel und ins Fegfeuer gefiithrt

worden sei «und inbesonderheit im Fegfeuer von den lie-

ben allda enthaltenen Seelen mit grosser zartigkeit angefle-
het worden: <ora pro nobis Magdalena nostra>; dass sie ihre

Magdalena sey und fleissig flir sie betten wolle» (LANG

1692, Bd. 1: 16). Ein vergleichbarer Text in lateinischer Spra-

che kommt bei Surius in der Vita der Magdalena am 22. Juli

vor, wo die Heilige in Begleitung eines einzigen Engels ins

Fegfeuer hinabsteigt (SURIUS 1579, Bd. 4: 298-306; bes.

305). Ich habe deshalb irrtiimlicherweise die nackte Frau-

enfigur als Magdalena gedeutet, die bekanntlich so lange in

der Wiiste ausharrte, bis ihre Kleider zerfielen und nur ihr

Haar die Blossen bedeckte (ODERMATT 1974).

SURIUS 1580, Bd. 5: 193-199; bes. 194-195; FEGFEURS

1649: 146-152.

% OTHENIN 1998: 170, 175.

1 MAGNUM 1618: 200-202; GOTTLER/JEZLER 1997: 203,
206; HAHNLOSER 1950: 42-43; NIKLAUS Manuel 1979:
206-207.

¥t PEXENFELDER 1683: 108-116.

2 WIESER 1949.

% Das Exempel ist u.a. enthalten in: SPECULUM Exem-

plorum 1481, MAGNUM Speculum exemplorum

(MAGNUM 1618: 192-193); EXORDIUM magnum

Cisterciense VI, 6 (EXORDIUM 1997: 409-412); Bonum

universale de apibus (Bienenbuch) des Thomas von

Cantrimpré; Mirakelgeschichten des Caesarius von

Heisterbach (CAESARIUS 1937: 140); in der Legenda

aurea des Jacobus a Voragine (LEGENDA 1979: 845-

846); in einem Predigtzyklus des Geiler von Kaiserberg

von 1506, etc. (OTHENIN 1998: 168-171; HAIN 1958;

HALM 1909; HALM 1921/1922; BUCHHEIT 1934: 70-

71, etc.).

KDM Basel-Stadt 1941, Bd. 3: 410-412, Abb. 220, 221.— Be-

rithmtheit erlangte das Siechenhaus durch die Schlacht von

Sankt Jakob an der Birs, als die Eidgenossen Schutz vor der

Ubermacht der Armagnaken hinter den Friedhofmauern

suchten. Ob dabei neben dem realen Schutz durch die

Mauer auch der Gedanke der Asylstitte eine Rolle gespielt

hat, ist schwer zu beurteilen. Die Idee des Friedhofes als

sakrosankte Stitte, die einen rechtlichen Schutz vor Verfol-
gung bot, korrespondiert sehr wohl mit dem Thema der

144

18

@

19:

Waffenhilfe der Toten, wie der Text bei Michael Pexenfelder
belegt.

95 KDM Basel-Landschaft 1969, Bd. 1: 358-359, Abb. — Die
Angaben tiber das Beinhaus Wil verdanke ich Stadtarchi-
var Dr. Werner Warth. - RAHN 1880: 7-8.

® Das Wandgemélde mit Inschriften, die wohl bei der Reno-
vation von 1740 Texte antireformatorischen Inhaltes erhiel-
ten, wurden bei der Erneuerung von 1933 hemmungslos
erganzt und tibermalt, so dass ausser einer lesbaren Ikono-
grafie kaum mehr etwas vom urspriinglichen Bild tibrig
blieb. Die Restauration von 1986/1987 beschriankte sich
deshalb darauf, den Putz zu festigen und die Ausbruchs-
stellen am Bild fldchig zu schliessen (KDM Zug 1934, Bd. 1:
72-76; TUGIUM 1987: 13; KDM Zug, Neue Ausg. 1999, Bd.
1: 52, Abb.).

¥7 Mitteilung von Dr. Josef Griinenfelder, Zug.

¥ BUCHHEIT 1934: 70 (Kolberg); KDM Zug 1959, Bd. 2: 122;
STYGER 1931: 35-42.

2 ANDERES 1974: 80-81, Taf. 11. — Das Kloster Muri, das im
Zweiten Kappelerkrieg 1531 von der Berner Soldateska
heimgesucht wurde, erlebte in der Gegenreformation eine
neue Bliite. Die berithmten Renaissanceglasmalereien im
Kreuzgang sollten als «katholisches Siegesmal» die Funkti-
on der Propaganda fiir die «ecclesia triumphans» {iberneh-
men (FELDER 1995: 138).

2 PEXENFELDER 1683: 107-108.

M TLETZTE 1984: 255-257, Abb.; EM 1981, Bd. 3: 306-321.
MULLER/ROHRICH 1967: 377; MULLER 1945, Bd. 3:
23-28; LUTOLF 1976: 146-147; GISWILER 1984: 42-44;
MULLER 1914: 93: ODERMATT 1976/ 77: 199-200.

2 BUNTI 1973: 147-159; WYMANN 1914: 18-21; Die GROS-
SE Volksmission 1866: 1-6; KOLIN 1854: 144-151.

2 FONTANA 1705: 46-131. — Auf die Todsiinden folgen u.a.
auch Predigten {iiber die «Vier letzten Dinge»: «Von dem
Todt», «Von dem letsten Gericht», «Von der Hoell», «Von
der Barmhertzigkeit Gottes» (FONTANA 1705: 131-219).

2 STADLER 1998: 22-24; ODERMATT 1996/1: 13-20. -
Grundlegende Forschungen zu den Sieben Todstinden: u.a.
BLOOMFIELD 1967; BLOCKER 1993; WENZEL 1968;
CHEW 1962: 70-115; LCI 1971, Bd. 3: 15-27 (Laster); 1972,
Bd. 4: 224-227 (Siinde); 380-390 (Tugend und Laster). —
Abb. der Sieben Todsiinden von Unterschichen:
ARNOLD/ TRESCH 1977; TANZ 1998: 238-239; CON-
DRAU 1984: 309.

25 BLOOMFIELD 1967: 43-44.

2 Bereits Cassian vergleicht einzelne Stinden mit Krankhei-
ten, denen er verschiedene Tugenden als Arznei ver-
schreibt. Dieses Krankheits- und Stindenverstandnis wurde
von mittelalterlichen Theologen ausgebaut. So schildert
Hugo von St. Victor (gest. 1141), wie Superbia (Stolz) das
Herz angreift, Invidia (Neid) den Menschen austrocknet,
Tra (Zorn) zu Asthma fithrt, Avaritia (Habgier, Geiz) die
Zerstreuung fordert, Gula (Véllerei) die Luft verpestet,
Luxuria (Wollust) die Welt verschmutzt und Acedia (Trdg-
heit, Traurigkeit) den Korper verbraucht (BLOCKER 1993:
19, 56, 223).



27 BLOOMFIELD 1967: 16; BLOCKER 1993: 5. — Die dramati-

sche Komponente dieses Kampfes wurde schon friith
erkannt. Der Kirchenvater Tertullian (um 160- nach 220)
empfiehlt, den Krieg zwischen Tugenden und Lastern als
Alternative zu den heidnischen Gladiatorenkdmpfen auf-
fiihren zu lassen (LCI 1972, Bd. 4: 380).

Auch das Fastnachtsbrauchtum mit seiner Tendenz zur
Ausschweifung stand im Zeichen der «carnalia», der
fleischlichen Siinden der Wollust und Véllerei, die im
Namen «carnevale», «Karneval» weiterleben. Unmittelbar
auf die Fastnacht folgt jedoch die Fastenzeit. Mit ihr
beginnt die Umkehr, die Zeit der Busse, Lduterung, des
Aufstiegs zur Erlgsung an Ostern. Den Zusammenhang
zwischen Fastnacht und Fastenzeit nehmen heute fast alle
namhaften Volkskundler an. Eine vertiefte Auseinanderset-
zung entbrannte um die These von Dietz-Riidiger Moser,
der Fastnacht komme kein «Ventilcharakter» zu, sie sei viel-
mehr ausschliesslich eine volkstiimliche, von der Kirche
initiierte und geférderte Ausformung der augustinischen
«civitas diaboli» (Teufelsstaat), die einen Gegenpol zur
«civitas Dei» (Gottesstaat) bilde (MOSER 186; KIMMINICH
1986). Auch wenn dualistisches Denken im Mittelalter stark
verwurzelt war, ist die Aussage in dieser doktrindren Form
zu Gunsten einer vielschichtigeren Fastnachtstheorie abzu-
lehnen, hat doch die Kirche die Fastnacht nur widerwillig
geduldet und stets versucht, sie durch Verbote einzu-
schranken. Zusammenfassungen tiber die verschiedenen
Fastnachtstheorien: GRECO 1994: 69-75; PFRUNDER 1989:
67-132.

In der Reihenfolge kann ein Wechsel zwischen Invidia und
Ira, Avaritia und Acedia vorkommen.

Heinrich von Susa oder Ostia (gest. 1271) verwendet als
Erster ausdriicklich das Merkwort «saligia»: «Dat septem
vicia, dictio saligia», jedoch so, als wire die Liste schon lan-
gere Zeit bekannt (BLOOMFIELD 1967: 87).

Das — wenn auch zogernde — Aufkommen der «saligia»-
Reihe im 13. Jh. weist aber neben dem Memno-Charakter
auch auf die wachsende Bedeutung der Avaritia (Geiz,
Habsucht) hin, die an die zweite Stelle direkt hinter dem
Stolz aufriickt, ja zum Teil sogar beginnt, der Superbia den
Rang abzulaufen (LE GOFF 1984: 371; BLOOMFIELD 1967:
95: BLOCKER 1993: 96-97).

* KIMMINICH 1986: 177-191. — Die Tugenden werden hédu-

fig reprasentiert durch die vier Kardinaltugenden lustitia
(Gerechtigkeit), Fortitudo (Glaubensstdrke), Prudentia
(Klugheit, Selbsterkenntnis), Temperantia (Massigkeit) und
die drei theologischen Tugenden Fides (Glaube), Spes
(Hoffnung) und Caritas (Liebe, Néchstenliebe).

* BLOCKER 1993: 15.

BILDER 1970: Abb. 220.

*Der Abstieg in die Unterwelt kann heute noch im «St.

Patrick’s Purgatory» auf einer Insel im Lough Derg in
Irland vollzogen werden. Laut Legende liess der hl. Patrick
(385-461) hier in einer Hohle Zweifler einen Blick ins Feg-
feuer werfen. Bereits im 6. Jh., kurz nach Patricks Tod,
begann die Wallfahrt, die im Mittelalter vom Pilger dussers-

216

217

te Strapazen abforderte. Nach zwei Wochen strengsten Fas-
tens musste er 24 Stunden allein in der Hohle eingeschlos-
sen ausharren und anschliessend wahrend mehrerer Néch-
te wie ein Toter aufgebahrt in der Kirche liegen. Dabei
wurde ein Requiem fiir ihn gesungen als Zeichen daftir,
dass durch diese Bussiibungen sein altes Ich abgestorben
sei. Ein solches Ubermass an Askese konnte bei einem
geschwichten Wallfahrer Visionen hervorrufen, dhnlich,
wie wir es von Schamanen kennen. Ein «fahrender Ritter
und grosser Stinder» namens Owen — in der «Legenda
aurea» heisst er Nicolaus (LEGENDA 1982: 144-153) -
durchschritt 1147 in der Hohle alle Zonen des Fegfeuers
und durfte auch Blicke ins Paradies werfen. Sein Bericht
gelangte nach Europa. Im hohen und spaten Mittelalter
wuchs die Flut der Pilger zu «St. Patrick’s Purgatory» so
sehr an, dass die Ménche den Zutritt durch ein komplizier-
tes System von schriftlichen Genehmigungen erschweren
mussten. Nachdem 1494 ein Monch aus Holland trotz allen
Busstibungen keine Visionen empfangen hatte und dies
entriistet nach Rom meldete, wurde 1497 die Hohle auf
pépstliches Geheiss zugeschtittet. Fiir die Iren behielt die
Wallfahrt jedoch bis auf den heutigen Tag ihre Bedeutung
(WAGNER 1984: 46-52; DINZELBACHER 1999: 100-106;
DINZELBACHER 2002: 86— 87, 100-101, 104-105).

Der «Rosenroman» wurde um 1230 von Guillaume de Lor-
ris begonnen und um 1270 von Jean de Meun vollendet
(BLOCKER 1993: 14) (ROSENROMAN 1987).

WENZEL 1968: 15-16.

2% RUDOLF 1957: 69-75.
** HIMMEL 1994: 363, Abb.
20 BLOCKER 1993: 14-15, 136-149. — Auch im ungefdhr

gleichzeitig wie die «Etymachia» entstandenen «Miroir de
I’homme» von John Gower (um 1330-1408) charakterisie-
ren die Reittiere die jeweiligen Todsiinden. Sie sind jedoch
im Gegensatz zur Etymachia nicht zum Kampf aufgereiht.
Die Laster sind vielmehr Teufelstochter, die zu ihrer Hoch-
zeit ziehen (BLOCKER 1993: 135).

2 BLOCKER 1993: 135-144, 232-233.

22

Vgl u.a. die Illustrationen des populdren Handbuches

«Somme le Roi», das im 13. Jh. durch einen Dominikaner-
monch namens Frere Lorens geschrieben und bis ins 15.
Jahrhundert immer wieder kopiert und ediert wurde
(BLOCKER 1993: 12-13).

2 BLOCKER 1993: 12-13. — Neben die Beichtliteratur trat eine

Fiille von religigsen und profanen Werken bertihmter klas-
sischer und zeitgendssischer Autoren, welche die Stinden
thematisierten. Zu erwdahnen sind die Illustrationen in den
mittelalterlichen Handschriften des «Gottesstaates» von
Augustinus. In der Zweistaatentheorie des Kirchenvaters
stehen sich der himmlische und der weltliche Staat in ewi-
gem Gegensatz gegeniiber (BLOCKER 1993: 21-22).

2 KNAPPE 1967: 264-266.

BOETHIUS 1969: 182-187.
BLOCKER 1993: 140-141.
DAVID 1606: 294, Abb. 84.

2 Der Geiz wird haufig durch eine Kréte allegorisch darge-

145



230

232

233

234

2

2

236

stellt. Schon in den Exempeln des Caesarius von Heister-
bach im 13. oder in der Etymachia des 14. Jh. ist sie dieser
Todstinde zugeordnet (BLOCKER 1993: 105). Auch in
Sagen und Marchen stehen Kréten oft in Verbindung mit
Geld und Habgier. Sie sitzen auf Geldhaufen und hiiten
Schétze (ODERMATT 2001: 9-16, 199-202).

* GOSSNER 1821: Abb. 1, 2, 7; LETZTE 1984: 49-50.

MULLER 1929, Bd. 2: 92-93; ODERMATT 2001: 199-202.

“ RAHN 1881: 219.

CALLOT o.]., Bd. 2: 1058-1061;
FONTANA 1705: 65-87, 109-131;
BLOCKER 1993: 57-69;

* RIPA 1625: 655-656;

i1

240

2

24

S

243

2

24

&

246

24

5

218

2

KIMMINICH 1986: 67-77;

HARTLAUB 1951: 67-87 (Der Mensch vor dem Spiegel),
142-158 (Vanitas), 158-172 (Prudentia); BACHTIGER 1970:
59-72; BRUSEGAN 1977: 30-37; MARROW 1983: 157-160;
BALTRUSAITIS 1986: 75-105; LCI 1972, Bd. 4: 188-190;
TERVARENT 1997: 321-324;

BLOCKER 1993: 63-64;

LCI 1971, Bd. 3: 409-411; PHYSIOLOGUS 1960: 49; HEN-
KEL/SCHONE 1967: Nr. 808-811, 1547, 1860; BLOCKER
1993: 66-68;

PHYSIOLOGUS 1960: 48.

MOSER 1986: 163, Abb.; SCHENDA 1995: 259-262.

2 BLOCKER 1993: 96-107.

Auch Thomas von Aquin, fiir den die Reihenfolge der Tod-
stinden keine Rolle spielt, hebt die Habsucht, den Geiz als
Ursache fiir weitere Siinden hervor (BLOOMFIELD 1967:
87-88; WENZEL 1968: 3-5). Die Kirche verurteilte im 13. Jh.
in mehreren Konzilsbeschliissen erfolglos den Geldverleih
und die wachsenden friithkapitalistischen Tendenzen. Die
spatmittelalterliche Okonomie-Theorie dagegen versuchte,
eine Verbindung von Profitdenken bzw. freiem Markt und
der Idee des «gerechten Preises» herzustellen. Bei einem
ihrer Vertreter, Antonius da Firenze (gest. 1459) fiithrt Ava-
ritia die Liste der Hauptsiinden an (BLOOMFIELD 1967:
91). Avaritia, die «Liebe zu den Dingen», gehorte zu den
grossten Versuchungen in der Todesstunde. Sie machte das
Sterben, das Sich-Loslésen von all den kostbaren Giitern,
die man im Erdenleben so mithsam angehduft hatte, und
die Hinwendung zu Gott unendlich schwer (ARIES 1980:
171-178, 424-426).

BLOCKER 1993: 96-97; LE GOFF 1988: 27-29, 43.
BLOCKER 102-103.

MOSER 1986: 137-140; KIMMINICH 1986: 194-195; LCI
1970, Bd. 1: 243-244 (Bér). In der Etymachia von 1330 sind
es Antilope, Maulwurf, Einhorn und Murmeltier, welche
die Habsucht charakterisieren (LCI 1991, Bd. 3: 21-22).
ZWINGENBERGER 1999: 118; ODERMATT 1996/ 3: 44, 61.
Evtl. handelt es sich um einen Schreibfehler. Der Rémer-
brief, Kap. 5, behandelt die Hoffnung des Menschen auf
Heilsgnade.

BLOCKER 1993: 115-126. — Callot verwendet die gleiche
Figur auch als Pandora in einer Radierung von 1626 (CAL-
LOT o.J., Bd. 2: 1470).

146

250

251

252

253

260

261

262

263

264

265

266

267

RIPA 1625: 403-404.

LEISCH 1993: 125.

BLOCKER 1993: 118-119.

Dem Haar schrieb man einen besonderen erotischen Reiz
zu. Nonnen mussten bis ins 20. Jh. beim Eintritt ins Kloster
oder beim Ablegen des Geliibdes ihr Haar schneiden.
Neben dem Gedanken des Opfers, der Aufgabe eines Teils
der Individualitét, sollten durch diesen Akt die Welt und
ihre Reize zuriickgelassen oder, wie es in einer mittelalter-
lichen Quelle des Norbert von Xanten (1080/85-1134)
heisst, die stolzen und fleischlichen Geliiste an der Wurzel
ausgerissen werden (BLOCKER 1993: 116-117). Im Krieg
werden Frauen, die sich mit den Feinden sexuell einlassen,
die Haare geschoren.

LCI 1968, Bd. 1: 314-316 (Bock); BLOCKER 1993: 123-124.

s KIMMINICH 1986: 181.
» KOPPLIN/FALK 1974, Bd. 2: 660-670, Abb.; DULBERG

1990: 151-153, Abb. — Livius: Ab urbe condita, Bd.1: 57-59.
WIRTH 1979.

8 Der Bezug zur Gegenwart dringt sich auf. Heute liegt das

Problem nicht mehr primér in der Tabuisierung des Todes,
sondern darin, dass der Mensch erstmals in der Lage ist,
ihn hinauszuschieben und — wenn auch nicht génzlich - zu
eliminieren. Das Zuendedenken dieser Zukunftsaussichten
gleicht einer Horrorvision: Durch Genmanipulation kann
das Leben um 200-300 Jahre verldngert werden. 200- bis
400-jahrige Reiche werden in Zukunft die Macht nicht
mehr aus den Handen geben und die Welt beherrschen, die
immer gleichen, geklonten Wesen werden keinen Raum
lassen fiir nachwachsende Generationen mit neuen Ideen,
die Platz zur Entfaltung brauchen wiirden. Soziale Kon-
flikte sind ebenso vorprogrammiert wie Diskussionen um
Euthanasie; denn wenn die Menschen nicht mehr auf eine
natiirliche Art sterben, kommt vielleicht irgendeinmal der
Zeitpunkt, da der Ruf laut wird, durch Gewalt Raum zu
schaffen.

» Das Werk ist Eigentum der Offentlichen Kunstsammlung,

Kupferstichkabinett Basel.

Der Tod als Verfiihrer ist besonders haufig im 19. Jh., vor
allem in der Grafik um 1900, anzutreffen. Die Intensitét die-
ser bedingungslosen Hingabe demonstrieren u.a. Werke
von Edvard Munch. In der Radierung «Das Madchen und
der Tod» von 1894 tanzen beide eng umschlungen, so dass
nicht ganz klar ist, wer nun eigentlich wen verfiihrt. Das
Gleiche gilt fiir Munchs Lithografie «Todeskuss» von 1899
(KAISER 1995: 11-15).

KAISER 1995: 35, Abb.

KAISER 1995: 120-124.

Der Tod durchschneidet das Band zwischen den Eheleuten
uw.a. im Totentanz von Emmetten (kurz nach 1700) (ODER-
MATT 1996/3: 64-65) oder auf einem Emblem von Daniel
Meisner (MEISNER 1678: C9)

BLOCKER 1993: 79-86.

RIPA 1625: 335-336.

KIMMINICH 1986: 181.

BLOCKER 1993: 82-83.



% Ein frithes Beispiel ist das Fresko des Ambrogio Lorenzetti
in der Kirche San Francisco in Siena (BLOCKER 1993:
83-84).

2 LCI 1971, Bd. 3: 118; FORSTNER 1967: 300.

70 BOETHIUS 1969: 183-185.

7 Das «Buch der Natur» entstand zwischen 1347 und 1350. Es
ist die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache und
zugleich das einflussreichste Lehrbuch des Mittelalters im
deutschsprachigen Raum. Es basiert auf Thomas von Can-
timprés im 13. Th. verfassten «Liber de natura rerum». Kon-
rad von Megenberg fligte jedoch umfangreiche Erganzun-
gen an, die zum gréssten Teil aus Werken antiker und
christlicher Autoren stammten wie Aristoteles, Plinius
d.A., Gaius Julius Solina (3./4. Jh.), Isidor von Sevilla (um
560-636), Jacobus von Vitry (um 1170-1240), aber auch aus
eigenen Beobachtungen oder aus volkstiimlichem Wissen.

72 KONRAD von Megenberg 1971: 143.

7 MOSER 1986: 163.

7 FONTANA 1705: 131.

75 BLOCKER 1993: 107-115; KIMMINICH 1986: 68—69.

2 BLOCKER 1993: 109-110.

77 LCI1972: Bd .4: 134-136; FORSTNER 1967: 322-323.

8 BOETHIUS 1969: 185; MOSER 1986: 163.

7 RIPA 1625: 142.

= BLOCKER 1993: 69-79.

=1 RIPA 1625 332-333.

2 BLOOMEFIELD 1967: 197.

3 ODERMATT 1996/ 3: 60; ODERMATT 2001: 196-199.

* Ovid, Metamorphosen I, 768.

25 BLOCKER 1993: Abb. 29.

= BLOCKER 1993: 71.

=7 BOETHIUS 1969: 182-183.

= BLOCKER 1993: 77-78, 302-306; GIBSON 1973: 205-226.

= DAVID 1606: 204, Abb. 61.

0 MIOSER 1986: 163.

21 BLOCKER 1993: 86-96.

2 RIPA 1625: 6-7.

» WENZEL 1967: 4-5.

»+ BLOCKER 1993: 89, Anm. 323.

» BLOCKER 1993: 313-314; GIBSON 1973: Abb. 14.

2 BOETHIUS 1969: 184-185.

*7 KONRAD von Megenberg 1971: 119-121; SCHENDA 1995:
69. — Schon die Etymachia des 14. Jh., die als erstes Traktat
die Laster konsequent durch Tiere symbolisiert, beschreibt
den Esel als «hinden starck, als die geschrifft sagt, aber vor-
nen do er dz cretitz sol tragen, do ist er kranck (=schwach),
dz ist zuo versteen: dz die traegen an gottes dienst ser
kranck seind in den geistlichen sachen vnd gar starck in
den weltlichen sachen» (zit. nach MOSER 1985: 151).

»¢ RIEDLER 1978: 92-95; WANDERS 1983: 61-62, 66; ODER-
MATT 1996/2: 150-158. — Gengenbachs beriihmtes Fast-
nachtspiel «die X alter dyser welt» wurde tibrigens auch in
Nidwalden aufgefithrt, und zwar 1591 in der kleinen
Gemeinde Ennetmoos (EBERLE 1929: 181, 185).

2 [lustration des «Welschen Gastes» von Thomasin von Zet-
claere, um 1256-1260; lustration der «Pelerinage de la Vie

Humaine», um 1400 und aus dem Anfang des 15. Jh.
(BLOCKER 1993: 264; 284-285: Abb. 6a; 286: Abb. 7a).
0 SAXL/PANOFSKY 1924.
" SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349; ODERMATT 1985: 1-6,
Abb.; MULLER 1958: 90-96, Abb.; STADLER 1998: 26-28.

> MULLER 1958: 91-96; JL 1952: 20.

* Die genauen Masse pendeln zwischen 168-173 mm in der
Héhe und 226-232 mm in der Breite (SCHNEIDER 1970,
Bd. 2: 348-349).

i MULLER 1958: 94; WYSS 1940: 30-33; WYSS 1968: 88-89;

WEISS 1880: 183.

Anregungen zur Festlegung der Reihenfolge der Glas-

gemdlde verdanke ich dem verstorbenen P. Dr. Rainald

Fischer.

= RDK 1937, Bd. 1: 158-167.

37 FORSTNER 1967: 163-164.

*Das Buch Daniel berichtet in einem weiteren Kapitel mit

der Uberschrift «Das Gesicht von den vier Tieren» von der

Vergénglichkeit der vier Erdenreiche (Dan 7).

Als Varianten kommen der sagenhafte assyrische Konig

Ninos oder Cyrus (gest. 529) anstelle des Darius und Cae-

sar (100-44) anstelle des Augustus vor (LCI 1968, Bd. 1:

464; 1972, Bd. 4: 523-524; RDK 1937, Bd. 1: 332-333 [Alex-

ander der Grosse]; 1954, Bd. 2: 368-370 [Caesar], 908-912

[Cyrus], 1076-1077 [Darius]).

30 SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348.

MLCT 1972, Bd. 4: 509-519; AUGUSTINUS 1955, Bd. 2:

213-421.

AUGUSTINUS 1955, Bd. 2: 235-250.

*LCI 1968, Bd. 1: 178-180; AUGUSTINUS 1955, Bd. 2:

275-277.

3 AUGUSTINUS 1955, Bd. 2: 339.

5 SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 349.

* SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 349.

7 LTHK 1998, Bd. 7: 1498-1499.

I HIMMEL 1994: 27-28, 51; SCHILD 1980: 98, 100.

" Die Verbindung «Paradiesbaum — Baum der Erkenntnis —
Baum des Todes — Baum der Erlésung» taucht auch in der
religiosen Emblematik hdufig auf: «In arbore perivimus, in
arbore redempti sumus», «Am Baum (des Paradieses) sind
wir zugrunde gegangen, am Baum (des Kreuzes) sind wir
erl6st worden) oder «in ligno mors, in ligno vita pependit»,
«Am Baum hing der Tod (die Paradies-Schlange), am Baum
hing das Leben (der Erléser)» (LESKY 1963: 167).

2 LCI 1970, Bd. 2: 163-165; LCI 1972, Bd. 4: 343.

1 RILKE 1955, Bd. 1: 477.

2 FORSTNER 1967: 161-165, 183-184, 437-439.

2 BITTERLI 2001: 151; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.

2t MEISNER 1678: H 80; CHEW 1962: Abb. 141.

» DREXEL 1628: 287; BITTERLI 2001: Abb. 34. — Ein fast iden-
tischer, aber nicht signierter Kupferstich findet sich auch in
der deutschen Ausgabe mit dem Titel «Der Ewigkeit Vor-
laeuffer» (DREXEL 1628: 395).

20 JANSON 1937: 432.

7 LCI 1972, Bd. 4: 549-558.

7 FORSTNER 1967: 183.

30

305

@
=

309

312

=

147



# WILHELM 1999: 70-72; RDK 1937, Bd. 1: 96-102; LCI 1968,
Bd. 1: 31.

0 LCI 1970, Bd. 2: 322-331.

“1 RDK 1973, Bd. 6: 417-438; PORT 1996: 79-82; PHILLIPS
1987: 131-146; LEISCH 1993: 123-138.

2 LCI1972, Bd. 4: 61-67; FORSTNER 1967: 437-439.

** BITTERLI 2001: 148; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.

* Das Bild des Schiffes, das vortiberfihrt, als Zeichen der
Verganglichkeit, der Sehnsucht und Melancholie, ist auch
in der heutigen Zeit prasent, denken wir etwa an Fellinis
Filme «Amarcord» oder «E il nave va».

** FORSTNER 1967: 418.

* U.a. FORSTNER 1967: 314-318; LCI 1972, Bd. 4: 75-81;
408-410; PHYSIOLOGUS 1960: 12; ODERMATT 1996/3:
58, ODERMATT 2001: 178-182; REICHENBERGER 1965:
346-351; HENKEL/SCHONE 1967: 563; TERVARENT
1997: 403—406.

* FORSTNER 1967: 173, 181, 218-222; LCI 1971, Bd. 3:
103-106; 341-342; 364-365.

** Bis zur Abschaffung der Nidwaldner Landsgemeinde 1996
wurde jeweils das Richtschwert als Zeichen der richterli-
chen Gewalt dem Landsgemeindezug vorangetragen.

* Der Totentanz ist kurz nach 1700 entstanden und hing
urspriinglich im Beinhaus von Emmetten. Nach dessen
Abbruch 1932 gelangte er in die Heilig-Kreuz-Kapelle
(KDM UW 1971: 94; ODERMATT 1996/3: 58.

* Cicero: De Inventione, I, 26; Ausonius: Epigramme: 33, 323;
Cato II: 26. — RDK 3: 761; BREIDENBACH 1971: 297;
CHEW 1962: 12-35, 55-61; WITTKOWER 1937: 313-321.

148

* DAVID 1605: 1, Abb. 1; 116, Abb. 7.

* BITTERLI 2001: 151; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.

* LTHK, 1957, Bd. 1: 1046; DINZELBACHER 1999: 164-165.

* SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349.

* LCI 1970. Bd. 2: 338. — Dekrete von Sixtus IV. («Cum prae-
excelsa», 1477; 1425; «Grave nimis», 1483): ENCHIRIDION
1976: 1400. — Dekrete des Konzils von Trient: ENCHIRIDI-
ON 1976: 1516, 1973. — Dogma unter Pius IX.: ENCHIRIDI-
ON 1976: 1800-1801.

** Franz Josef Miiller hat auch eine Glasscheibe vom Typus
der Maria mit dem Kind, das mit dem Kreuzstab die
Schlange vernichtet, geschaffen (WYSS 1968: Abb. 100).

3 LEISCH 1993: 123-124; PHILLIPS 1987: 131-146; RDK 1973,
Bd. 6: 417-438.

38 LTHK 1972, Bd. 4: 334-338; SCHREINER 1994: 465-490;
SCHREINER 1993: 261-312.

* SCHREINER 1994: 465-469; SCHREINER 1993: 261-271;
STROTER 1992: 127-137.

0 Radiert 1632/1633, ediert in «Vita et historia beatae Mariae
virginis matris Dei». (CALLOT o.]., Bd. 2: 1354).

® Unter «Viaticum» wurde urspriinglich nur die Eucharistie
verstanden, sie galt als das eigentliche Sakrament der Ster-
benden, spéter kamen das Busssakrament und die Letzte
Olung dazu.

¥ SCHREINER 1994: 484-485; SCHREINER 1993: 297-298.

» LTHK 1970, Bd. 2: 277-278.

# STROTER 1992, 137-140; LCI 1970, Bd. 2: 276-283; ENCHI-
RIDION: 1976: 1900-1904.

* SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349.



	Das Beinhaus von Unterschächen

