
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 91-92 (2000-2001)

Artikel: Das Beinhaus von Unterschächen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Beinhaus von Unterschächen

1 Geschichte

1.1 Der Auftraggeber: Pfarrer Karl JosefArnold

Der Erbauer des Beinhauses von Unterschächen, Pfarrer Karl Josef Arnold
(1657-1736), besuchte von 1671-1681 das Jesuitenkollegium in Luzern. Er
absolvierte also die ganze theologische Ausbildung, was eher eine Ausnahme

darstellte. In den Annalen ist er als mittelmässiger, aber sehr fleissiger
Schüler vermerkt.65 Irgendwie hat man den Eindruck, als hätte er die
Gelegenheit beim Schöpfe gepackt, in der kleinen, unscheinbaren Kapelle
wenigstens einen Teil von dem zu zeigen, was er sich mühsam angeeignet hatte,

als wollte er hier - vielleicht nicht ganz frei von einer gewissen Eitelkeit -
seine Bildung und Belesenheit demonstrieren. Er war sich seiner Bedeutung
als Bauherr und Schöpfer des Bildprogramms bewusst und hat sich auf dem
Wandbild hinten rechts verewigt. Zu Füssen des die Totenmesse lesenden
Nikolaus von Tolentino sind von einer Inschrift noch die Wörter «(...) Caro-
lus Parochus» entzifferbar.

Neben dem seelsorgerischen Ernst beeindruckt uns aber heute noch, wie
es dem Auftraggeber gelungen ist, die barocke Vielschichtigkeit und die
komplizierten theologischen Konzepte der Jesuiten auf eine volksnahe und
prägnante Art zu vermitteln.

Karl Josef Arnold, ein Sohn des Müllers Johann Arnold (Arnet) und der
Ursula von Beroldingen, wurde am 14. März 1657 in Altdorf getauft.66
Durch seine Mutter - sie war die Tochter des Landesfähnrichs Johann
Peregrin von Beroldingen (gest. 1655) - unterhielt er verwandtschaftliche
Beziehungen zu den führenden Urner Magistratengeschlechtern, die er als
Stifter und Wohltäter für die Pfarrkirche und die Kapellen von
Unterschächen gewinnen konnte. Gleich nach dem Abschluss seiner Studien wurde

er 1681 zum Kaplan und 1687 zum ersten Pfarrer von Unterschächen
gewählt. 1705 erfolgte seine Aufnahme ins Vierwaldstätterkapitel. Im Urner
Priesterkapitel versah er von 1712 bis 1716 das Amt eines Sekretärs. 1716 bis

31



1721 arbeitete er als Pfarrer in Amden, 1721-1733 als Pfarrer in Schanis.
Auch in seinem neuen Wirkungsgebiet bekleidete er Ehrenämter als
Apostolischer Protonotar, Kämmerer im Priesterkapitel «unter der Landquart»
und als Bischöflicher Kommissar. 1734 kehrte er als Kaplan der Beroldingi-
schen Pfründe nach Altdorf zurück, wo er 1736 starb.67

Unterschächen gehörte bis ins 17. Jahrhundert zur Pfarrei Spiringen. Als
Gründe für die Abkurung von der Mutterpfarrei wurden der weite Weg,
die «Ribenen», Schneemassen und die Lawinengefahr ins Feld geführt, die

häufig den Besuch des Gottesdienstes, den Sakramentenempfang, die
rechtzeitige Taufe der Kinder und die Bestattung der Toten verhinderten.68 Ähnliche

Argumente, die ganz im Zeichen der gegenreformatorischen Seelsorge
standen, finden wir im ganzen Alpenraum. Es existieren Berichte - u.a. aus
dem Wallis, aus Graubünden und Uri -, dass man sich in den durch die
Schneemassen von der Umwelt abgeschnittenen Höfen gezwungen sah, die
Leichen bis zum Frühjahr im Schnee zu kühlen oder auf dem Estrich zu
trocknen. Daran knüpfen sich makabere und wohl nicht ganz ernst zu
nehmende Geschichten, etwa, man habe mit dem toten Grossvater die Füchse

«gebeizt» oder man habe im Frühling auf dem Estrich den Sack mit den
Apfelschnitzen mit jenem der Leiche verwechselt und den falschen auf den
Friedhof gebracht.69

1675 erfolgte die Stiftung einer Kaplaneipfrunde, die Karl Josef Arnold
1681 übernahm. Nur zwei Wochen nach seiner Einsetzung begann er mit
der Planung zum Bau einer Kirche und sorgte dafür, dass Unterschächen
1685 das Tauf- und Bestattungsrecht erhielt, was einen wichtigen Schritt zur
Loslösung von Spiringen bedeutete. Die definitive Abkurung erfolgte aber

erst 1687 nach heftigen Auseinandersetzungen und grossen finanziellen
Abgeltungen.

1.2 Der Bau

Das Jahrzeitbuch von Unterschächen, begonnen 1680, vermeldet unter dem
31. Oktober, dem Vorabend von Allerheiligen: «Joannes Bissig gibt zuo
des beyhauses Baw alt gülten gl. 30 hernach im Jahr 1701 vermacht gemel-
ter Joannis sein noch lediger Sohn auch Joannes genannt in seinem todbett
gl. 100 dem Beyhauss ein glögglin darin zuo machen und anderes zuo zahlen.

Besonderheit aber ihn und den seinigen mit einer h. Mass alliarlich um
diese Zeit ein Jahrzeit zuo halten (...)»70 (Abb. 12).

Laut Weiheurkunde und Jahrzeitbuch konsekrierte der Konstanzer
Weihbischof Conrad Ferdinand am 29. Oktober 1701 den kleinen Sakralbau
und den Altar «in honorem Beatissimae Virginis Maria agonizantium Ma-
tris» (zu Ehren der allerseligsten Jungfrau Maria, der Mutter der Sterbenden)

und verlieh ihm die üblichen Ablässe, nämlich 40 Tage Strafennachlass

32



12 Das Beinhaus von
Unterschächen, erbaut 1701.

t
¦

-

t .1 ¦*
*.j-.

* •-? *

«

fe

¦vc ; :

>w

r

=n

am jährlichen Kirchweihfest, das auf den Samstag vor dem letzten Oktobersonntag

festgelegt wurde.71 Ein ähnliches Patrozinium weist das Glöcklein
auf, das - wie oben erwähnt - 1701 gestiftet, 1702 gegossen und am 18.

Januar 1703 vom Altdorfer Pfarrer Johann Franz Müller «in honorem Dei pa-
rae Mariae Piae matris animarum purgantium» (zu Ehren der Gott ähnlichen

Maria, der lieben Mutter der Seelen im Fegfeuer) geweiht wurde. Als
Paten amteten Hauptmann Franz Florian Schmid von Bellikon und Verena

Katharina Tanner, Ehefrau des Säckelmeisters Franz Ignaz Crivelli, denen

wir als Stifter des Altarbildes und eines der Glasgemälde wieder begegnen
werden. Als Zeuge ist Pfarrer Karl Josef Arnold erwähnt.72 Das Glöcklein im
zweipfostigen, offenen Dachreiter weist die Inschrift «PIA MATER DIC
FIAT ET SALVABOR» (Liebe Mutter, sag, es geschehe, und ich werde gerettet
werden) und zwei Reliefdarstellungen auf, nämlich Christus am Kreuz
und Maria mit dem Kind, vor denen eine Armeseele kniet, die flehend ihre

gefalteten Hände emporstreckt. Das Giesserzeichen besteht aus Geschütz-

33



röhr und Bombe, begleitet von der Signatur «Daniel Sprüngli in Zofingen
goss mich 1702»."3 Zur weiteren Geschichte des Beinhauses sind folgende
Daten überliefert: 1869 wurden die Glasgemälde verkauft. 1899 bis 1900

fand unter Pfarrer Johann Josef Bissig eine Renovation statt, die 1620.15 Fr.

kostete. Der Maler Josef Heimgartner (1868-1939) aus Erstfeld, der um die
Jahrhundertwende mehrere Urner Kirchen und Kapellen, u.a. auch das
Beinhaus von Andermatt, umgestaltete, liess die ursprünglichen Wandmalereien

unter Pflanzenornamenten verschwinden. Maler Hoffmann aus
Erstfeld übernahm die Erneuerung des Altars, des Täfers und der Bestuhlung.

Weil das Dach Schäden aufwies, erhielten K.V J. Kempf und Ratsherr
Gisler im März 1900 den Auftrag, eine Neubedachung mit Ziegeln zu
planen, die im März 1901 erfolgte. 1902 musste man das baufällige Beinhaus-
türmchen erneuern.74 Nach mündlichen Aussagen von Einwohnern war der
kleine Bau in den 1950er- und 1960er-Jahren in schlechtem Zustand, er soll
kalt, feucht, eher unangenehm oder gar unheimlich gewirkt haben. 1977

fand unter der Leitung des Urschweizer Denkmalpflegers Alois Hediger
eine sorgfältige und gründliche Restaurierung statt. Die Firma Stöckli aus
Stans holte unter den Dekorationsmalereien Heimgartners die ursprünglichen

barocken Wandbilder hervor, die dank ihrer vielschichtigen Ikonogra-
fie dem kleinen Bau einen besondern Stellenwert innerhalb der
Innerschweizer Sakrallandschaft einräumen.

Der Künstler Die Malereien stammen von einem ländlichen Meister, der mit hand¬
werklichem Geschick und bemerkenswerter Frische die Vorgaben des

Auftraggebers ins Bild umsetzte. Auch er hinterliess seine Signatur auf dem
Wandbild hinten rechts, und zwar auf einer Altarstufe unmittelbar unter
jener des Pfarrers. Sie ist jedoch in einem so fragmentarischen Zustand erhalten

- entzifferbar sind nur die Buchstaben «(...) ner zt» -, dass eine

Identifizierung nicht möglich ist. Ich selber fühle mich nicht kompetent, Zu-
schreibungen vorzunehmen und stelle deshalb Anregungen von Fachpersonen

zur Diskussion. Nach Auskunft des verstorbenen Urschweizer
Denkmalpflegers Alois Hediger käme möglicherweise der Kirchenmaler Johann
Balthasar Steiner (1668-1744) aus Arth in Frage.75 Seine Werke - u.a. in der
Pfarrkirche Arth - sind zum Teil sehr stark übermalt, so dass nach Ansicht
des Restaurators Klaus Stöckli Vergleiche zu keinem aussagekräftigen
Resultat führen.

Dr. Margrit Früh, ehemals Konservatorin des Historischen Museums des

Kantons Thurgau, hat mich auf Lucas Wiestner (gest. 1724) aufmerksam
gemacht. Er war mit Anna Katharina Bessler, einer Urnerin, verheiratet und
tritt erstmals 1667 als Vergolder des Kreuzes auf der Nothelferkapelle
in Silenen in Erscheinung. 1687 wird er als «Maler Lucas aus
Altdorf» bezeichnet. Er arbeitete für die Klöster Muri, Einsiedeln, Ittingen
und vor allem Rheinau, wo er im Oktogon des Turms seine Inschrift hinter-

34



liess: «Ich Lucas Wiestner Mahler von Ury sambt seinem Gesellen Johann
Balthasar Steiner von Arth haben die Kuplen renoviert 1689».76

Das Beinhaus spielt auch in der Seelsorge und im Totenkult eine Rolle.
Es wird im Unterschächener Kirchenbuch, das wohl aus der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts stammt, jedoch möglicherweise auf ein älteres zurückgeht

oder zumindest alte Gewohnheiten und Rituale festhält, mehrmals
erwähnt. So musste jeweils am Samstag vor dem Kirchweihfest im Beinhaus
eine Messe und anschliessend die Totenvesper gelesen werden.77 Ferner hatte

der Kirchenvogt dem Pfarrer jährlich am Samstag vor dem Kirchweihfest
des Beinhauses zusätzlich 1 Gulden zu zahlen. Vorschriften (consuetudi-
nes), welche die Seelsorge und den Ablauf des Kirchenjahres regelten,
verpflichteten die Erwachsenen, an bestimmten Sonntagen zwischen 12

und 1 Uhr in der Kirche religiöse Unterweisungen anzuhören und den
Rosenkranz zu beten, während die Kinder im Beinhaus oder in der Schule
Unterricht erhielten. Jeweils nach der Totenvesper sollte der Pfarrer, gekleidet
in ein schwarzes Pluviale, das «Libera» singen, vor dem Sarg stehend den
Psalm «De profundis» und auf dem Weg zum Grab beim Beinhaus weiter
Psalmen beten."8

2 Ikonografie

Das kleine Beinhaus steht dicht hinter dem Chor der Pfarrkirche.79 Es
besteht aus einem schlichten Langhaus und einem dreiseitig geschlossenen
Chor. Vier Fenster im Schiff und zwei im Altarbereich erhellen den Innenraum,

den man durch eine rechteckige Türe an der Giebelseite betritt.
Vermutlich kam der heute leider zerstörten Inschrift oben im flachen Segmentbogen

des Türgewändes eine besondere Bedeutung zu. Jeder Besucher
musste unter ihr hindurchschreiten, sie enthielt die erste Ermahnung beim
Eintreten und die letzte beim Verlassen des Sakralraumes.80

2.2 Die «Vier letzten Dinge» (Chor)

Von der Tür aus umfasst der Blick als Erstes den Altarbezirk (Abb. 13). Eine

fragmentarische Bandrolle am Chorbogen verkündet die Thematik: «(...)

aufgesetzt Sterben / und vor Gottes gricht gstelt werdt / Empfangen um
alls den Lohn / was sie dänckt, gredt guth old Bös than. Ecli 5». Der Eccle-

siasticus, der Prophet Jesus Sirach, warnt den Menschen, sich auf die Langmut

Gottes zu verlassen, Sünde auf Sünde zu häufen und mit Verzeihung
zu rechnen: «bei ihm ist zwar Erbarmen, doch auch Zorn, und auf den Frevlern

ruht sein Grimm. Säume nicht, zu ihm dich zu bekehren, und schieb es

nicht von Tag zu Tag hinaus! Denn plötzlich kann sein Zorn entbrennen

35



Ejk¦ ¦

*-.:- «

£
rv\

9J 3

r»j^ ,V

/ J
I

5s: fl
y

¦ l3

36



13 Beinhaus von
Unterschächen, Blick gegen
den Chor.

und weggerafft wirst du zur Zeit der Rache. Vertraue nicht auf trügerische
Schätze, weil sie am Tag des Zornes doch nichts nützen» (Jesus Sirach 5,

6-8). Vom Sterben ist also die Rede, vom Gericht und vom Lohn, von ewiger
Seligkeit oder ewiger Verdammnis, von den so genannten «letzten
Dingen».

Die Lehre von den Vier letzten Dingen, den «quatuor novissima», die
Betrachtung von Tod - Gericht - Himmel - Hölle oder auch von Tod -
Fegfeuer - Himmel - Hölle, gehört seit dem Mittelalter zu den zentralen Themen

der christlichen Heilslehre. In Predigten und Traktaten, gespeist aus
einer reichen Exempel- und Visionenliteratur, in Weltgerichts- und Osterspielen

werden sie immer wieder beschworen. Sie berufen sich auf den Propheten

Jesus Sirach, der die Menschen vor Unrecht und Selbstherrlichkeit
warnt: «Bleibe der Sünde fern, dann bleibt sie weg von dir» (Sir 7, 2), «Halt
dich nicht selber für gerecht vor Gott» (7, 5), und der zu Frömmigkeit,
Gerechtigkeit und Güte gegen jedermann aufruft, auch gegenüber den Toten -
hier haben wir eine Stelle aus dem Alten Testament, die zur Begründung
des Armenseelenkultes herbeigezogen wird: «An alle Lebenden verteile
Gaben und selbst dem Toten sollst du Liebe nicht versagen» (7, 33). Er schliesst
seine Mahnung mit den Worten: «Memorare novissima tua et in eternum
non peccabis» (Bei allen deinen Werken denk an das Ende, und du wirst in
Ewigkeit nicht sündigen) (7, 36). Auch im Deuteronomium (5. Buch Moses)
zürnt Gott dem Volk Israel, das sich dem Götzendienst zugewandt hat, er
droht ihm mit dem Feuer seines Zornes, das bis zu den Tiefen der Unterwelt
brennt und spricht von den letzten Dingen: «utinam sapèrent et intellige-
rent ac novissima providerent» (Wenn sie klug wären, dann begriffen sie es,

sie würden ihr künftiges Ende bedenken) (5 Mo 32, 29).

Die Vier letzten Dinge kommen als geschlossenes, ausformuliertes Thema

vermutlich erstmals um 1430 in Gerard de Vliederhovens «Cordiale
quatuor novissimorum» vor, einem Werk, das als Anleitung und Handbuch
für Priester diente - zur volksnahen Seelsorge also - und im 15. und 16.
Jahrhundert durch Handschriften und Drucke weite Verbreitung fand.81 Es

behandelt in vier Kapiteln den Tod, das Jüngste Gericht, die Straforte und das
himmlische Paradies. Zum Teil waren den vier Kapiteln mehrfigurige,
szenische Darstellungen vorangestellt. Spätestens im 16. Jahrhundert erschienen

aber auch vierteilige Folgen und selbstständige Einblattdrucke. Um 1600

lässt sich eine Änderung der Ikonografie beobachten. Bewegte Seelenporträts

ersetzen die szenischen Darstellungen. Seelenzustände, die sich auf
den Gesichtern spiegeln, veranschaulichen die verschiedenen Formen des

Jenseits: die Verzweiflung der Hölle, die Seligkeit des Himmels, die Tränen
und gleichzeitig die Hoffnung des Fegfeuers. Einen grossen Einfluss übte
vor allem Raphael Sadelers (1560/61-1632) um 1600 geschaffene Stichfolge
aus. Die vier ovalen Medaillons enthalten als Erstes den lachenden, trium-

37



phierenden Tod. Es folgt der Verdammte im Höllenfeuer zwischen maskenartigen

Dämonengesichtern.82 Er hat den Mund zum qualvollen Schrei

aufgerissen, das Haar ist gesträubt, seine Miene drückt Schrecken (horror),
Schmerz, Verzweiflung aus. Die büssende Seele im Fegfeuer weint. Ihre Tränen

fordern das Mitleid (misericordia) des Betrachters, doch im Gegensatz

zu mittelalterlichen Darstellungen, wo die Folter im Zentrum steht, das

Fegfeuer infernalisiert ist, fehlt bei ihr das extreme Pathos. Sie hat die Augen
flehend und hoffend emporgerichtet (Abb. 14/15). Hier nimmt Sadeler also

jene Affekte vorweg, die Federico Borromeo in seiner Schrift «De pictura
sacra» (1624) für die Darstellung der Armenseelen vorschreibt (vgl. S. 29).

Die Selige im Himmel, eine weibliche Halbfigur mit Strahlennimbus, trägt
die geistliche Ritterkleidung mit einem Christusmonogramm auf dem
Brustschmuck, das auch Emblem der Jesuiten ist. Bibelsprüche in den
Kartuschen und Epigramme unter den Bildern, die aus der Feder des

Jesuitenschriftstellers Jakob Bidermann stammen, der sie später in sein Buch «Epi-

grammatum Libri Très» (1620) aufnahm, verstärken zusammen mit den

DOMVS MEA Est-p^MÄ
J STRAVI LEcrvu? £T >/r

«!"

'¦*.ëm.
-i» *;¦¦•

• .-*.

es * ~*SJ- *Jf.

f\
-& £y.

Aw \\
v.

'¦'¦'

*r

B'
nt"lus onfo „d mtap»*^

"Oi-ror mhafaitat.«1 W
HkW*

^1Ort fûyra»c.patu.'-% ,'^rrt^T Vìf^nnui n.-fu
et p^m m tmut tÙmr .-*,/? c*luta ff/ä/iri carnai.teil,ti>t vero t-Ai'F:

\\ 1 SERE
SANO

lte>2 ivtj.

aß«.--

^
%.

":i

m
«.

i^creh ne?PCI Ut»Cj»Oci Jcl ivquion P<ïï i
14

Afptce ntanartUï flattions ÌVJfmMà* emina. Nm ßtis tff tttur eon/ra h*c tmetdioßä#
Et Uertmat fiçftrt'f ink»At*f addt tuai Àdde cuos.audts hic e#& IG.VfS aquts. ^

38



14/15 Der «Verdammte» und
die «Armeseele» aus der Stichfolge

der «Vier letzten Dinge»
von Raphael Sadeler (um
1600), die als Vorlage für
Wachsarbeiten, Andachtsbildchen

und Gemälde des

17. Jahrhunderts diente.

16a/b: Der «Verdammte» und
die «Seele im Fegfeuer" von
Schelte a Bolswert.

Darstellungen auf den Rahmen die Bildaussage.'3 Von Sadelers Stichen
abhängig sind andere grafische Blätter, wie etwa die Vier letzten Dinge von
Alexander Mair (um 1559- nach 1617) von 160584 und von Schelte a

Bolswert, aber auch populäre, weit verbreitete Andachtsbildchen (Abb. 16).

Berühmt und ausschliesslich für Sammler bestimmt waren Wachsarbeiten

zum Thema der Vier letzten Dinge. Drei Elfenbeinschächtelchen, die Kardinal

Federico Borromeo 1618 der Ambrosiana in Mailand geschenkt hatte,
enthalten kleine Büsten aus koloriertem Wachs, die Sadelers Affektfiguren
plastisch umsetzen.83

Auch in der Innerschweiz lässt sich der Einfluss von Sadeler und Schelte

a Bolswert nachweisen. Die Darstellungen der Vier letzten Dinge von
Mauensee, die heute der Stadt Sursee gehören, basieren auf Sadelers
Stichfolge, setzen sie aber in einen ländlichen Stil um.86 Angeregt durch
Andachtsbildchen oder Drucke in der Art Sadelers oder Schelte a Bolswerts
erscheinen die Vier letzten Dinge auf dem Antependium des Beinhauses von
Hasle (Abb. 17).S7 Oben verkündet eine Inschrift: «Des Todts Graeuse nim in

•-,a

*»K? JZ

-¦ "N «:>>¦

••:.-'.

M ¦<:¦

-^•\

miv«^

¦',

116a ili//.

39



fi

«si W iVJt.v..MLJm'.

¦

¦¦¦:. -, ¦

Î.V' > l f

17 Die «Vier letzten Dinge»
auf dem Antependium des

Beinhauses von Hasle (1687)
stehen in der Tradition Raphael
Sadelers und Schelte a Bols-

loerts.

acht / Das Gricht, Höll und himmel betracht». Im ersten Feld tritt der Tod
auf, eingehüllt in ein weisses Leichentuch. Die Inschrift hält lakonisch die

einzige unumstössliche Tatsache im menschlichen Leben fest: «Gwüss ist
der Todt». Unmittelbar darunter, in der dunklen, roten Zone der Straforte,
sehen wir das Fegfeuer. Die Armeseele ist gemäss der nachtridentinischen
Tradition nicht von unsäglichen Schmerzen gekennzeichnet, sondern als

geduldig und demütig Büssende charakterisiert, die Hände über der Brust
gefaltet, den Blick hoffnungsvoll aufwärts gewendet. Als grafische Vorlage
diente wohl Schelte a Bolswerts Kupferstich der Armeseele, die man aus
zahlreichen barocken Fegfeuerbildern kennt und die auch in einem der
beiden Armenseelenbildern von Unterschächen auftaucht. Sie verbindet sich
formal wie inhaltlich auch mit dem Topos der büssenden Magdalena, der
auf Tizian zurückgeht und durch Grafiken verbreitet wurde.88 Das
«Erbarmet euch mein» richtet sich an die Lebenden, die durch Messstiftungen,
Gebete und Almosen mithelfen können, die Leidenszeit zu verkürzen. Als
Abbild des Himmels erscheint die gerettete Seele in Gestalt einer Frau. Ihr
Gesicht ist verklärt. Sie steht, die Arme in Orantenhaltung ausgebreitet, in

40



hellen Kleidern vor hellem Hintergrund. Sie hat das Sterben und das Leiden
im Fegfeuer hinter sich: «glori komt uf D'noth». Ewig ist die Qual des
Verdammten im Flammenmeer der Hölle, unabänderlich, hoffnungslos. Eine
männliche Affektfigur, die - ganz im Sinne des Traktates «pictura sacra» -
Grauen (horror) und Schmerz (dolor) ausdrückt, geht ebenfalls auf den
Kupferstich von Schelte a Bolswert zurück und kommt auch im Höllenrelief

des Felix-Altares in Hergiswald vor: dunkle, vor Entsetzen gesträubte
Haare, aufgerissene Augen, eine Schlange, die sich um die Gliedmassen
schlingt und die der Verdammte vergebens wegzureissen versucht,
während er voll Entsetzen den einen Arm vor den Mund schiebt, als wollte
er den Schrei unterdrücken. «Betracht die Pein», fordert die Inschrift den
Betrachter auf und ermahnt ihn dadurch zu Busse und Umkehr im Hier
und Jetzt.

Eine eher seltene Variante der Vier letzten Dinge zeigen die barocken
Wandmalereien im Beinhaus Buchrain, weil sie auf einen wichtigen Aspekt
der christlichen Heilslehre, die Hoffnung auf den Himmel, verzichten. Über
dem Eingang an der Giebelseite umreisst die nur schwer lesbare Inschrift
die Thematik: «Zum Erst der Todt, dan das Gericht, hast / lätz gelebt das

Fägfeur / bist du in der Waag an Sünden zu / schwer die Hölle und ewige
Verdammnis». Die vier Medaillons enthalten die Darstellungen des Todes,
des Gerichts, des Fegfeuers, das durch ein Gitterfenster im Hintergrund als

Kerker definiert ist, und der Hölle, in der Teufel die Verdammten quälen.

2.1.1 Sterben (Altarbild)
Altar In Unterschächen ist der Altar der ersten Stufe der Vier letzten Dinge, dem

Sterben, gewidmet (Abb. 18). Im Gebälk über dem Altarbild verweist eine
Patrozinium Inschrift auf das Patrozinium: «Agonizantiü Mater MARIA Refugiü pecca-

torum» (Maria, Mutter der Sterbenden, Zuflucht der Sünder). Auf der
Predella stehen Worte, die wie ein hoffnungsvolles Gebet wirken: «Auxili-
um nostrum castissima Virgo / Maria / Cum matre hâc cupio quilibet esse

mori» (unsere Hilfe ist die reinste Jungfrau Maria; mit dieser Mutter verlange

ich zu sterben). Zierliche, gewundene Säulen, umrankt von Weinlaub,
dem Sinnbild des Messopfers, flankieren das Altarbild und tragen den
gesprengten Giebel (Abb. 19).39 Auf den Schrägen ruhen breit hingelagert und
auffallend gross eine männliche und eine weibliche Gestalt. Beide haben
den Kopf auf die eine Hand gestützt, den Blick meditierend in die Weite
gerichtet. Die andere Hand hielt wohl ursprünglich ein Attribut, das uns
erlaubt hätte, die beiden Gestalten zu identifizieren. Die Weiheurkunde
erwähnt keine Nebenpatrone. Wir sind also auf Spekulationen angewiesen. In
Frage kommen die Namenspatrone der Stifter, die auf dem Säulenpodest
rechts unten im Altarbild genannt werden: «H. Haubt: Frants / Florian
Schmidt von / Bellichen des Raths / Fr. Helena Catharina / von Roll 1701».90

41



r
•

*.¦»*».»»*!****•»¦«.»¦

w

I
;..:.>

É
'

Ikw-löhIM\"m ml»
Cusu

.1

¦ ¦>

;..

« 1. I -

: H
..--.

J

V

ÎS^

I JTimtium nostrum castissima neh

«**'

MARIA
/\im matte Ime cupio ouüibet esse mo

£ t-mzì

X;:T.m 'L
'<&*#%

42



18 Das Altarbild von
Unterschächen, datiert 1701.

19 Die «Maria Gravida», die

schwangere Maria, als

Allarbekrönung zwischen zwei Figuren,

deren Bedeutung nicht
feststeht. Es konnte sich um
das Stifterehepaar, deren

Namenspatrone oder um
Personifikationen von Tugenden
handeln.

L

es

;,

,-,

v„

¦~ „¦ ^ ."'...'..

Bei der männlichen Gestalt könnte es sich also um den hl. Florian oder den
hl. Franziskus handeln, der jedoch üblicherweise asketisch und stets in
brauner Kutte dargestellt wird. Nicht selten meditiert Franziskus vor einem

Totenkopf oder dem Kreuz, hat er doch durch seine Versenkung in das Leiden

Christi die Wundmale empfangen. Die Kreuzverehrung würde auch
die Verbindung zur weiblichen Figur schaffen, zur Patronin der Stifterin.
Die hl. Helena, die Mutter Konstantins des Grossen, hatte laut Legende
durch die Auffindung des Kreuzes Christi Berühmtheit erlangt.91 Von den
beiden Heiligen namens Katharina, der sehr populären Katharina von Alex-
andrien mit den Attributen Rad, Kreuz, Palme, Schwert und Katharina von
Siena, ist Letztere wohl auszuschliessen, da sie stets in der Tracht der
Dominikanerinnen auftritt.92 Meiner Meinung nach eher in Betracht zu ziehen
sind allegorische Figuren, Tugenden zum Beispiel, wobei Tugenden in der

Regel durch Frauengestalten verkörpert werden. Auf eine weitere Möglichkeit

hat mich die Kunsthistorikerin Dr. Mathilde Tobler aufmerksam
gemacht. Es könnte sich möglicherweise um das Stifterpaar selber handeln,
das sich hier porträtieren oder aber in der Gestalt des Namenspatrons oder
einer Tugend stellvertretend darstellen liess. Seit dem Spätmittelalter kommen

Stifterbildnisse - sicher auch im Hinblick auf die Memoria - auf
Altarbildern vor. Die plastische Ausgestaltung auf Giebelschrägen dürfte eher eine

Ausnahme sein, und auch in Unterschächen stellt sich die Frage, weshalb
die Donatoren oder ihre Patrone nicht als Assistenzfiguren in der Sterbeszene

des Altarbildes Platz gefunden haben. Vielleicht äusserten die Stifter erst
nach der Vollendung des Altares den Wunsch, nicht nur durch eine Inschrift

43



präsent zu sein. Eine nachträgliche Anbringung der Figuren könnte den
Stilbruch, das merkwürdig Überproportionierte erklären. Eine andere
Möglichkeit liegt in der stark christologisch geprägten Ausrichtung des Altarbildes,

die bewusst darauf verzichtete, neben Maria noch weitere Fürbitter
und Sterbehelfer zuzulassen.

Im gesprengten Giebel steht eine im Vergleich zu den beiden andern
Gestalten auffallend klein und zierlich wirkende Marienfigur auf einem
Sockel, der mit dem Wappen der Bessler von Wattingen und einem
unbekannten Frauenwappen geschmückt ist.93 Es handelt sich nicht um die
Muttergottes mit dem Kind auf dem Arm, sondern um einen eher seltenen

Maria Gravida Typus der «Maria Gravida», der schwangeren Maria, die ihr Kind unter
dem Herzen trägt und beide Arme ausgebreitet hat. In der Darstellung der
Schwangerschaft Marias vereinigen sich verschiedene theologische
Überlegungen, die in Unterschächen auch wieder in jenem Glasgemälde anklingen,

das Maria gewidmet ist. Deshalb soll an dieser Stelle auf die
vielschichtigen, sich zum Teil überlagernden Gedanken- und Symbolstränge
eingegangen werden. Schwangerschaft und Geburt entsprechen dem
ureigensten Lebensbereich der Bevölkerung aller Schichten, vor allem die
Frauen fühlten sich in ihren Nöten und Ängsten von der schwangeren Maria

verstanden und schöpften aus ihrer Nähe Zuversicht und Trost. Das Thema

war daher wegen der subjektiven Gefühlsmomente in der Volksfrömmigkeit

wohl nachhaltiger verankert als in der hohen Theologie. Die
Darstellung der Schwangerschaft Marias war seit dem Frühmittelalter bekannt,
wurde aber vor allem durch die hoch- und spätmittelalterliche Mystik
gefördert, die ja in besonderer Weise in den Frauenklöstern heimisch
und auch stark durch Visionen und mystische Erlebnisse von Nonnen
geprägt war. Das Thema fand Eingang in die Liturgie, ins private Gebet
(Marienlob), in spätmittelalterliche Mysterienspiele und in die Kunst.94 Der
menschliche Aspekt, die Nähe zum Alltag und den Sorgen der Frauen, liess
diesen Marientypus im Barock eine weitere Blütezeit erleben. Er spielte vor
allem im volkstümlichen Adventsbrauchtum eine wichtige Rolle. Im
Zeichen der Aufklärung im späten 18. Jahrhundert verlor er jedoch an Popularität,

die Gnadenbilder verschwanden, weil nicht nur die Vertreter des neuen,

rationalen Zeitgeistes ihren Spott über diese Zeugen der Volksfrömmigkeit

ergossen, sondern auch das aufgeklärte Episkopat die Darstellung der
Maria Gravida bekämpfte.95 Ikonografisch wird die Schwangerschaft Marias

seit dem Mittelalter durch einen gewölbten Leib, aufgeplatzte
Kleidernähte, durch die Darstellung des Kindes, eines Strahlenkranzes oder des

IHS-Monogramms im Schoss oder seltener in der Brust dargestellt. Häufig
steht sie in einem szenischen Zusammenhang, so in Bildern der Verkündigung,

des Zweifels Josefs, der Heimsuchung oder Herbergssuche. Daneben
existieren Gnadenbilder, die Maria als Einzelfigur zeigen, «Maria in expec-

44



tatio», Maria in Erwartung, eine Maria, die in sich hineinzuhören scheint,
die zum «Magnificat» anhebt (Lk 1, 46-49). In der Regel ist das Kind nackt,
Maria hat die Hände über dem Leib oder der Brust gefaltet, oder sie hält ein
Buch. Abweichend von den üblichen Schemata ist in Unterschächen das

Kind bekleidet, Maria hat die Arme ausgebreitet.96 Diese mütterlich geöffneten

Arme scheinen die Figuren auf den Gebälkschrägen, also möglicherweise
die Stifter, den Sterbenden unten auf dem Altarbild und die Besucher des

Beinhauses zu umfassen, Maria ist, wie die Inschrift auf dem Gebälk lautet,
die Mutter der Sterbenden und der Zufluchtsort der Sünder, «Agonizantiu
Mater MARIA Refugiu Peccatorum». Sie ist zugleich die «castissima Virgo
Maria», wie es in der Prädellazone heisst, die allerreinste Jungfrau Maria.
Dieser Titel schmückt auch die Maria Gravida, die in Unterschächen von
einem Strahlenkranz umgeben ist, sich also mit dem Typus der «Immaculata

Conceptio», der Unbefleckten Empfängnis, verbindet. Marias Leib, der
Christus, den Gottmenschen trug, wurde zum Tabernakel, zur Monstranz,
verbindet sich also mit der Eucharistie - und konnte daher nicht der Verwesung

anheim fallen.9" Maria ist die Auserwählte von Anbeginn, sie ist ohne

jeden Makel, also auch nicht mit der Erbsünde belastet. Sie, die «Purissima»,

die absolut Reine, musste daher nicht wie die übrigen Menschen auf
die Auferstehung des Fleisches beim Jüngsten Gericht warten, sondern ging
als einzige Sterbliche nach ihrem Tod mit Leib und Seele in den Himmel ein.
Sie wird dadurch zur Garantin der Auferstehung.98 Die Idee der «Immaculata

Conceptio« verbindet sich öfters - auch beim Gravida-Motiv - mit der

Jungfräulichkeit Marias, die weder durch Empfängnis noch Geburt verletzt
wurde. Durch ihre Gottesmutterschaft nimmt Maria aktiv teil an Christi
Leben und Leiden. Sie wird Miterlöserin und Gnadenvermittlerin. Gemäss

dem Franziskaner-Theologen Bonaventura (1217-1274) wird Maria durch
ihre Gnadenmutterschaft zum Tor zur Seligkeit: «Keiner kann in den Himmel

eintreten, der nicht durch Maria hindurchgeht, die der Zugang ist. Wie
Gott durch sie zu uns gekommern ist, müssen wir durch sie zu Gott
zurückgehen».99 Maria ist daher die mächtigste Fürbitterin der Lebenden und
Sterbenden. Sie schiebt sich in Unterschächen als Fürsprecherin zwischen die
Sterblichen - den Todkranken auf dem Altarbild, die Beinhausbesucher -
und Christus, den Richter im Deckenspiegel. Interessant ist in diesem
Zusammenhang ein Aspekt der mittelalterlichen Rechtsprechung: Eine

schwangere Frau besass das Privileg, vor Gericht für einen angeklagten
Angehörigen mildernde Umstände oder den Aufschub einer Strafe zu erwirken.100

Auf diese besondere Bedeutung Marias als Fürbitterin könnten in
Unterschächen gewisse ikonografische Details hinweisen, die für den Maria-Gra-
vida-Typus eher ungewöhnlich sind. Im Gegensatz zu den meisten Darstellungen

trägt sie das bekleidete Kind - in der Regel ist das Kind nackt -
45



nicht im Schoss, sondern unter dem Herzen. Sie hat die Hände nicht über
der Brust gefaltet, sie hält kein Buch, sondern hat die Arme ausgebreitet.
Dies erinnert an eine seltene Form des Maria-Gravida-Typus, die «Maria
della Misericordia», die vor allem in Venedig vorkommt. Es handelt sich um
eine Schutzmantelmadonna, die ihren Mantel über die Zuflucht suchenden
Menschen - Bruderschaftsmitglieder, Stifter, Bürger einer Stadt - ausbreitet.
Im Unterschied zu anderen Darstellungen trägt sie das in der Regel bekleidete

Kind in einer längsovalen oder mandorlaförmigen Gloriole vor der
Brust, die zum Teil wie eine Agraffe ihren Mantel zusammenhält, damit sie

die Arme frei hat.101 Dass der Schwerpunkt dieser speziellen ikonografi-
schen Ausformung in Venedig liegt, ist kein Zufall, wird doch in der
Forschung das Maria-Gravida-Motiv mehrheitlich aus der Theologie und der
Bildtradition der Ostkirche abgeleitet. Der Kirchenlehrer Basileios der Grosse

(329/331-379) schreibt in einem Hymnus zu Ehren der Gottesgebärerin,
dass Gott ihren Schoss zu seinem Thron und ihren Leib umfangreicher (pla-
tytera) als die Himmel gemacht habe, weil er aufnahm, was Himmel und
Erde nicht zu fassen vermögen.102 Der ostkirchliche Madonnentyp der «Pla-

tytera» zeigt eine frontal dargestellte Maria, die ihre Arme in Orantenhal-

tung erhebt und auf der Brust, seltener auf dem Leib, in einem runden oder

mandelförmigen Clipeus den bekleideten Christusknaben trägt. Berühmt
war vor allem das Gnadenbild in der Blachernenkirche von Konstantinopel,
wo auch der Mantel der Maria, den laut Legende die mit Leib und Seele in
den Himmel Aufgenommene in ihrem Grab zurückgelassen hatte, als

mächtige Reliquie zahllose Wunder wirkte/bis er bei der Zerstörung der
Stadt durch die Türken 1453 vernichtet wurde. Durch den Bezug zum Mantel

Marias verband sich der Blachernen-Platytera-Typ («Maria Orans» mit
dem Jesuskind im Clipeus auf der Brust) mit der Idee der Schutzmantelmadonna,

die in dieser Form im Westen in Venedig und Umgebung
anzutreffen ist.103

Das Altarbild ist dem seligen Sterben gewidmet. Es steht in einer alten
Ars moriendi Tradition, die einerseits in den mittelalterlichen Sterbebüchlein, den «Ars

moriendi», wurzelt, andererseits in der so genannten «Interzession». Im
hohen und späten Mittelalter nahm das individualisierte Sündenbewusstsein,
die Propagierung des Partikulargerichts und des Fegfeuers stets zu, was die

Bedeutung der Sterbestunde erhöhte. Sie galt als die letzte, durch Gottes

Barmherzigkeit gewährte Möglichkeit für Reue und Gnade. Von der Sterbestunde

hing die Ewigkeit ab. Weil die Sterbestunde von so entscheidender

Bedeutung war, wurde auch das richtige Verhalten am Sterbebett, das Ritual,

die Begleitung und die Vorbereitung des Todkranken immer wichtiger.
Deshalb wurden Richtlinien ausgearbeitet und Verhaltensregeln in Büchlein

festgehalten, den Sterbebüchlein oder Ars moriendi (Kunst des Sterbens)
(Abb. 20).104 Die meisten Forscher verknüpfen ihre Entstehungsgeschichte

46



ra

20 Der selige Tod im Schlussbild

der so genannten «Bilder-
Ars», einer illustrierten Ausgabe

der spätmittelalterlichen
«Ars moriendi» (Sterbebüchlein),

zeigt den Kampf der

himmlischen und teuflischen
Mächte um die Seele des

Sterbenden.

mit den grossen Pest- und Seuchenzügen des Mittelalters, als infolge
Priestermangels vermehrt junge, unerfahrene Kleriker oder Laien die Sterbebegleitung

übernehmen mussten, denen man brauchbare Anleitungen zur
Verfügung stellen wollte. Andere sehen den Ursprung der Ars moriendi
nicht in Priestermangel zu Zeiten von Epidemien, sondern in der Angst vor
dem Tod. Fast alle Kulturen akzeptieren den Tod als einen Übergang in ein

neues Leben, der von Gefahren begleitet ist und daher magisch-religiöse
Vorkehrungen bedingt. Die Kirche habe nun die archaischen Muster überlagert

oder abgelöst durch eine «Theologisierung der Todesangstkomponente»,
durch das individuelle Sündenbewusstsein und die Angst vor Bestrafung.

Auch sie habe den Tod als Übergang anerkannt und Massnahmen zur
Sicherung und Gestaltung eines «guten» Todes ausgearbeitet, der Reue,
Busse und die Gnade Gottes voraussetzt und vor Verdammnis schützt. Die
eigentliche Basis der spätmittelalterlichen Ars moriendi liege in der
theologischen Verknüpfung von Sünde, Tod und Gericht, von der Todesangst mit
der Gerichtsangst.105

Die Sterbebüchlein oder Ars moriendi lassen sich in ihren Anfängen und
ihrer Grundthematik ins 13. Jahrhundert zurückverfolgen, bildeten jedoch
erst im 15. Jahrhundert eine eigene Literaturgattung. Sie entstammten Kreisen,

die den Bettelorden mit ihren Forderungen nach neuen Formen einer
volksnahen Seelsorge und den Reformbewegungen im Umkreis der Konzilien

Konstanz (1414-1418) und Basel (1441-1449) nahe standen. Die lateinischen

und volkssprachlichen Ausgaben dienten der seelsorgerischen Praxis
und halfen den Priestern und zunehmend auch Laien, den Schwerkranken
auf einen guten Tod vorzubereiten. Während sie ursprünglich für den prak-
tischen Gebrauch bestimmt waren und relativ knappe, klare Anleitungen
zum Verhalten am Sterbebett enthielten, flössen mit der Zeit immer mehr
Betrachtungen über Vergänglichkeit und Tod, über gute Werke, Sünde und
Strafe ein. Ihr Umfang nahm zu, sie verloren ihre primäre Funktion und
entwickelten sich zu Erbauungsbüchern. Ein wichtiger Impuls zur neuen
Literaturgattung ging von Johannes Gersons (1363-1429) Buch «Opus tri-
partitum de praeceptis decalogi, de confessione et de arte moriendi» aus,
das um 1410 entstand.106 Die Ars moriendi enthalten jeweils drei Elemente:
die «Exhortationes», also Ermahnungen, nicht der Verzweiflung zu verfallen,

sondern Leiden und Sterben als Busse zu ertragen und auf die Gnade
Gottes zu vertrauen; die «Interrogationes», die Fragen, die auf das Werk
«Admonitio morienti et de peccatis suis nimium formindanti« des Anselm

von Canterbury (1033/34-1109) zurückgehen, sie sollen den Sterbenden

zur Einsicht, zu Reue und Umkehr anleiten; die «Orationes», Gebete zu
Gott, Maria, den Engeln und Heiligen. Daran schliessen sich eine Reihe von
Vorschriften, die den Sakramentenempfang oder die Lösung aus dem
Kirchenbann regeln.107

47



Das berühmteste und auch in die Todesikonografie bis ins 18. Jahrhundert

nachwirkende mittelalterliche Sterbebüchlein ist die «Ars moriendi der
fünf Anfechtungen», wegen ihren Illustrationen auch «Bilder-Ars» genannt.
Die Bilder-Ars entstand in den Jahren zwischen den Reformkonzilien von
Konstanz (1414-18) und Basel (1441-49) und beruft sich ausdrücklich auf
Johannes Gerson. Sie ist in zwei Varianten überliefert, deren längere unter
dem Namen «Speculum artis bene moriendi» in die Literatur einging. Die
Bilder-Ars enthält 24 Blätter, davon 11 Holzschnitte, die dramatisch den

Kampf der himmlischen und höllischen Mächte um die Seele des Sterbenden

zeigen. Den fünf Anfechtungen Satans stehen fünf Tröstungen der Engel

gegenüber. Auch wenn uns dieser Kampf, die Argumentationen von
Engeln und Teufeln naiv erscheinen mögen, enthalten sie Beobachtungen und
Wahrheiten, die letztlich immer noch Gültigkeit haben: Der Sterbende hält
Rückschau auf sein Leben, sieht, was gut, was schlecht war, er macht sich

Sorgen um die, die er liebt und zurücklassen muss, er hat Angst vor dem

Ungewissen, er braucht Beistand, Hilfe, Nähe. Das Sterben wurde als

Prozess akzeptiert, als ein segensreicher Weg, der Schritt um Schritt weg von
dieser Welt hin zum Jenseits führt.

Das Schlussbild zeigt die Sterbestunde: Der Todkranke liegt im Bett, oft
reicht ihm ein Mönch die Sterbekerze. Himmels- und Höllenbewohner
finden sich ein, um die ausfahrende Seele in ihren Kreis zu ziehen, auf der
einen Seite Teufel und Dämonen, auf der andern Michael und der Schutzengel,

Heilige und Patrone als Fürbitter. Christus am Kreuz, Maria und die

reuige Sünderin Magdalena dominieren die Komposition. Die Teufel
verlieren den Kampf, Engel nehmen die Seele des Verstorbenen in Gestalt einer
kleinen, nackten Figur in Empfang.108

Die Schlussszene der Bilder-Ars kann den Aufmarsch von Fürbittenden
am Bett des Kranken stark reduzieren. Sie verbindet sich dann häufig mit
einem andern mittelalterlichen Bildtopos, der so genannten kombinierten

Interzession oder doppelten Interzession. Maria und Christus treten als Vermittler zwi¬
schen dem richtenden Gottvater und der sündigen Menschheit auf. Maria,
die «mater misericordiae», entblösst ihre Brüste und bittet ihren Sohn, den
sie mit ihrer Milch genährt hat, um Gnade für den Sterbenden. Christus leitet

die Bitte weiter zu Gottvater und verstärkt sie, indem er den Arm vom
Kreuzbalken löst und auf seine Seitenwunde zeigt, also auf seinen Opfertod
hinweist, den er für die sündige Menschheit auf sich genommen hat. Die

Heilsbedeutung der Gottesmutter verbindet sich mit der Erlöserrolle Christi.109

Indem Maria ihrem Sohn ihre entblössten Brüste zeigt, erwirkt sie für
ihre Schutzbefohlenen die Befreiung von Schuld.110 Diese Vorstellung
entstand im 12. Jahrhundert im Umkreis des Bernhard von Clairvaux und fand
durch die Mystik in den Frauenklöstern, durch Predigten und Erbauungsbücher

weite Verbreitung. Den Gegenreformatoren machte im späten 16.

48



21 Das «Guttodbild» an der

Aussenwand des Beinhauses

von Stans steht in der Tradition

der «Interzession»:

Schutzengel, Erzengel Michael,

Maria, Christus am Kreuz
und die Namenspatronin treten

als Fürbitter für die
Sterbende auf (um 1570).

>¥

wî

jT>

X

21

und 17. Jahrhundert die Nacktheit der Brüste zu schaffen, so dass das Motiv
der Interzession entweder gemieden wurde oder aber Maria ihre Hand auf
die durch das Kleid verhüllten Brüste legte und den Akzent weg von der
realen Frauenbrust, hin zum mitleidigen Herzen verschob.

Auch in der Innerschweiz finden sich Darstellungen der Interzession im
öffentlichen Raum, so auf einem Wandgemälde am Beinhaus von Stans (um
1570) und auf der damit eng verwandten AllianzScheibe «Melchior Müller -
Elisabeth Kolin» im Kloster Wettingen (1590).'" Nach spätmittelalterlicher
Tradition erklären Inschriftbänder die Thematik. In Stans sitzt in einem
wuchtigen Renaissancebett eine Frau, aufgerichtet im karierten Kissen,
die Hände gefaltet. Sie ist nackt, obwohl der Priester mit dem Sterbesakrament

ans Fussende des Bettes tritt. Hinter dem Bett lauert der Teufel, ein
geflügelter Dämon mit Hundekopf, bekämpft von Michael, dem Sterbepatron.

Der Schutzengel breitet die Arme aus, um die Seele in Empfang zu
nehmen. Auf einer Wolke kniet Maria, die Hände auf die Brust gelegt, und
wendet sich an ihren gekreuzigten Sohn, der den Arm vom Kreuzbalken
gelöst hat und auf seine Seitenwunde zeigt, um von Gottvater Gnade für
die Sterbende zu erzwingen. Hinter dem Allmächtigen leistet eine weibliche

Heilige, vermutlich die Namenspatronin, Fürbitte. Wir haben es hier

49



Tod des Gerechten

Tod Mariens
Tod Josefs

Altarbild

mit einer so genannten «Heilstreppe» zu tun: Die Bitte wird im Zickzack
immer höher hinauf weitergeleitet (Abb. 21).

Bei diesen Bildern handelt es sich wie beim Schlussbild der Bilder-Ars
um den Tod des Gerechten oder des «reumütigen Sünders», dem geholfen
wird."2 Das Motiv lässt sich schon in der Romanik nachweisen."3 In der
Innerschweizer Kunst des Barock, vor allem im 18. Jahrhundert, verbindet
sich dieses beispielhafte selige Sterben oft mit Darstellungen vom Tod lokaler

Kirchenfürsten oder Äbtissinnen."4 Diese Sterbeszenen verweben sich
auch mit weiteren Bildmotiven, dem Tod Mariens, dem die Apostel assistieren,

und dem Tod Josefs.113 Schon das Spätmittelalter erhob die apokryphen
Schilderungen vom Tod Marias zum Sinnbild des christlichen Sterbens
schlechthin. Bilder von Marias Heimgang forderten zur Nachahmung auf.
Sie veranschaulichten Verhaltensnormen für Verwandte, Freunde, Nachbarn,

die den Kranken mit Gebeten begleiten sollten. Bei den Sterbenden
förderten sie die Akzeptanz der Agonie, sie weckten Hoffnungen auf
Fürbitte und Gnade beim Gericht, sie verstärkten den Glauben, dass es sich

lohne, von den sakramentalen Sterbehilfen der Kirche Gebrauch zu
machen.116

Die Darstellung des Knochenmannes, der letztlich nicht als Werkzeug
Gottes, sondern als selbstherrlicher Beender des Lebens auftritt, fehlt in den
mittelalterlichen Ars moriendi und lange auch in den Sterbeszenen der
Gerechten. Der Tod ist hier nicht wie etwa in den Totentänzen der Spiegel des

zukünftigen Loses - Verwesung des Leibes, Auflösung der Identität. Nicht
ein Gefühl des Grauens soll evoziert werden, sondern die Bejahung einer
christlich verstandenen Agonie, in welcher der Sterbende auf die himmlischen

Mächte vertraut, die Schmerzen geduldig erträgt, um einen Teil seiner

Schuld schon durch den Sterbeprozess abzubüssen, sich religiösen
Übungen und Gebeten unterzieht, um nicht der Verzweiflung zu verfallen,
sondern die ewige Seligkeit zu erlangen.117 Erst später, vor allem im 18.

Jahrhundert mit seiner Vorliebe für Sterbeszenen, erobert sich die Gestalt des

Todes einen Platz am Sterbebett.
Zurück zum Altarbild von Unterschächen (Abb. 18 und 22). Es steht in

der Tradition der Schlussszene der mittelalterlichen Bilder-Ars und der
Interzession. Die himmlischen und menschlichen Fürbitter, die in mittelalterlichen

Darstellungen das Drama bevölkern, sind - wie häufig im Barock -
bis auf Maria, der mächtigsten Helferin der Sünder und Sterbenden,
verschwunden.118 Ja, selbst Gottvater als Lenker des Heilsgeschehens fehlt. Der
christologische Aspekt der Rechtfertigungslehre dominiert: Die Betonung
liegt auf Christus, dem Richter, auf Maria, der Fürbitterin, und - ganz im
Sinne der Gegenreformation - auf der Macht der katholischen Kirche, durch
die Absolution im Busssakrament die Sünden zu vergeben und durch den
Ablass die Sündenstrafen zu tilgen.

50



22 Das Altarbild von
Unterschächen, datiert 1701, umfasst
die erste Stufe der «Vier letzten

Dinge», das Sterben.

%,

Der Sterbende liegt im Bett. Er hält in den gefalteten Händen die Kerze
und den Rosenkranz und hat den brechenden Blick auf Christus gerichtet.119

Der Tod, ein Skelett, sticht mit einem gewaltigen Pfeil zu, während ein Teufel

am Kopfende des Bettes lauert. Er legt seine Klauen auf die Schultern des

Kranken und spuckt die letzten Einflüsterungen wie einen giftigen Strahl

zum Ohr. Doch offensichtlich sind seine Anstrengungen umsonst gewesen,
enttäuscht und gierig schaut er der nackten Seele nach, die mit betend
vorgestreckten Armen eine Art Kopfsprung hinauf zu Christus macht, der hier

- im Unterschied zur mittelalterlichen Interzession - nicht als Gekreuzigter
dargestellt ist, der Fürbitte bei Gottvater einlegt, sondern als der Auferstandene,

der im Zeichen des Kreuzes den Tod überwunden hat. Er, der Erlöser
und der Garant für die Auferstehung am Jüngsten Tag, steht vor einem
Strahlenkranz, bereit, die Seele zu empfangen. Gleichzeitig tritt Christus als

der «secundus adventus» auf, als der Menschensohn, der zum Gericht
erscheint (Mt 25, 31-46).120

Das Glück der guten Sterbestunde hat der Mensch Maria, der mächtigsten

Fürbitterin, zu verdanken. Über dem Haupt des Verscheidenden lesen

wir seine letzte Bitte: «Den Weg bereit in das Himlisch Vatterland / MARIA
zu IESV meinem Heyland / Psal. 90 Hmm.» Natürlich erwähnt kein Psalm

51



Maria. Psalm 90 (89) berichtet von der Ewigkeit Gottes, der Vergänglichkeit
der Menschen und vom Gericht: «Auch wir vergehen ob deines Zornes,
durch deinen Grimm sind wir erschüttert. Du stellst unsere Sünden dir vor
Augen, unsere geheimen Fehler ins Licht deines Antlitzes» (Ps 90/89, 7-8).
Im Zusammenhang mit der ganzen Bildikonografie und der Inschrift am
obern Rand des Altarbildes «Der da Hofft in Mich, Will erhalten ich» kommt
auch Psalm 91/90 in Betracht: «Meine Zuflucht und meine Burg ist mein
Gott, auf den ich vertraue Du brauchst nicht zu bangen vor dem
Schrecken der Nacht, vor dem Pfeil, der am Tag schwirrt, vor der Pest, die
im Dunkel schleicht denn deine Zuversicht ist der Herr, den Höchsten
hast du zu deiner Zuflucht Weil er mir anhängt, will ich ihn retten, ihn
beschützen, da er meinen Namen kennt. Ruft er mich an, so erhöre ich ihn,
ich bin bei ihm in der Drangsal» (Ps 91 /90, 2, 5-6,14-15). Den Todkranken
mit Psalmgebeten zu stärken und zu begleiten, entsprach altchristlicher
Tradition - schon als Monika, die Mutter des Augustinus, starb, stimmte dessen

Freund Psalm 100 an -, weitere Beispiele lassen sich durch alle Jahrhunderte

belegen.121 Maria kniet auf den Wolken. Mit der einen Hand weist sie

auf den Sterbenden, mit der andern hält sie ihrem Sohn ein entrolltes
Schreiben entgegen, das durch die päpstlichen Insignien an Bedeutung
gewinnt und den Machtanspruch der Kirche betont, dank der ihr verliehenen
Schlüsselgewalt durch die Absolution die Sünden nachzulassen und durch
den Ablass die Sündenstrafen zu tilgen: «Decreuisti / fili: Qudcüq. solueris /
super terra solutü erit / se in coelis mat. 16. at. / Innocentius 8 & Pius 5

dat / INDVLGENTIÄ / PLENARIA / Agonizanti cü poenitêtiâ / suspi-
ranti / IESVS MARIA / ergo etc.» (Du hast entschieden, Sohn: Was du auf
Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöst sein, Mt 16. Innozenz VIII.
und Pius V gewähren dem Sterbenden einen vollkommenen Ablass, falls er
den Namen Jesus und Maria noch reuevoll hauchen kann).'22 In
Unterschächen wird also - im Gegensatz etwa zum Wandgemälde am Beinhaus

von Stans - auf das Bild des Priesters mit dem «sacrum viaticum», der
Wegzehrung, die der Stärkung des Kranken und der Vergebung der Sünden zu
dienen hat, zu Gunsten des Wortes aus dem Matthäus-Evangelium verzichtet,

das - nach der Lehre der katholischen Kirche - dem Papst die Schlüsselgewalt

zuspricht. Der Bibeltext berichtet, wie Christus Petrus als Nachfolger
einsetzte. Nachdem Petrus Christus als «Messias und Sohn des lebendigen
Gottes» bezeichnet hatte, entgegnete Jesus: «Du bist Petrus, der Fels, und
auf diesem Felsen will ich meine Kirche bauen und die Pforten der Hölle
werden sie nicht überwältigen. Dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches
geben. Was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein,
und was du auf Erden lösen wirst, soll auch im Himmel gelöst sein» (Mt 16,

18-19). In Unterschächen soll also ganz klar im Sinne der katholischen
Gegenreformation der Papst als Stellvertreter Christi hervorgehoben werden,

52



der die Macht besitzt, zu binden und zu lösen, die Absolution und den
vollkommenen Ablass zu erteilen. Der vollkommene Sterbeablass lässt sich
schon im 11. Jahrhundert belegen, gilt im 13. Jahrhundert immer noch als

seltenes Privileg und wird im Spätmittelalter häufiger. Die Bulle «Pia Mater»

des Papstes Benedikt XIV (1740-1758) erhob die langjährige Praxis zur
offiziellen Lehre.123 Diese besondere Form des vollkommenen Ablasses kann

nur im Augenblick des Todes gewonnen werden. Er wird einem Sterbenden

gewährt, wenn dieser den Namen Jesu mit dem Mund, oder, wenn das nicht
mehr möglich ist, mit dem Herzen anruft und die Leiden des Todeskampfes
willig zur Sühne seiner Sünden auf sich nimmt.124

23 Die Malereien an der Decke

des Chores sind dem Gericht,
dem Himmel und der Hölle
gewidmet. Direkt über dem Altar
thront Christus, der Richter,

auf dem Regenbogen.

2.1.2 Gericht (Decke)
Kehren auch wir zu den Vier letzten Dingen in Unterschächen zurück. Nach
dem Tod kommt das Gericht. Der Bettelmönch Heinrich von Burgeis
beschreibt in «Der Seele Rat» um 1303, wie der Streit um die Seele vor dem
Richter weitergeht. Der Teufel trägt seine Klage vor und unterbreitet ein
schriftliches Sündenregister. Der Erzengel Michael widerspricht und bittet
um Gnade.125 An diese Gerichtsszene erinnern die Malereien im Chorgewölbe.

Über der Sterbeszene auf dem Altarbild erscheint Christus, auf dem
Regenbogen thronend, die Rechte segnend erhoben, die Linke verdammend
gesenkt (Abb. 23). Obwohl es sich also um das Einzelgericht unmittelbar
nach dem Tod handelt, wird hier der ikonografische Topos des Weltenrichters

verwendet, wie wir ihn seit dem Mittelalter kennen. Zu Füssen des

Richters steht: «Gib Rechnung. Luc. 16». Die Bibelstelle erzählt die Ge¬

schichte vom klugen Verwalter, von dem der Herr fordert: «Gib
Rechenschaft von deiner Verwaltung» (Lk 16, 2). Unter dem

Deckenspiegel verkündet das Inschriftband: «Ohn An-
schaüwen der personen / Gütt und Bös Gott Wird

Belohnen». Die Quellenangabe ist unleserlich. Text und
Bild stellen jedoch eine Verbindung zu den so
genannten Gerechtigkeitsbildern her, welche - oft im
Kontext mit dem Weltgericht - die Gerechtigkeit
besonders unter dem Aspekt der Gleichheit
darstellen oder in beispielhaften Szenen aus der Bibel
oder der Geschichte die Tugenden des gerechten

Richters - Unbestechlichkeit, Klugheit - thematisieren.126

Während das Altarbild die Bedeutung von
Fürbitte, Ablass und Gnade in der Sterbestunde

hervorhebt, wird hier im katholisch-gegenreformatorischen
Sinn der Rechenschaftslehre auf die guten oder schlechten

Taten verwiesen, die in die Waagschale gelegt und über den
Ausgang des Gerichts entscheiden werden.

53



24 Der Schutzengel oder der

Erzengel Michael verteidigt die

Seele, die vor ihren Richter treten

muss. Sie symbolisiert die

Rettung, den Himmel

2.1.3 Himmel: die gerettete Seele (Decke)
Die segnende Rechte des Richters weist auf die Stichkappe über dem
Chorfenster der Evangelienseite. Dort knien ein Engel und eine kleine, nackte Fi¬

gur (Abb. 24). Von der Inschrift lässt sich nicht mehr viel
entziffern: «Herr den Himel H(...) Zügesant / dem der rant.

Ec. 16». Jesus Sirach (Ecclesiasticus) berichtet vom Strafgericht

des Allwissenden (16,11-23). Es steht da etwa:
«Erbarmen und auch Zorn sind ihm zu eigen, er vergibt

zwar und verzeiht, doch auch den Zorn ergiesst er. So

gross wie sein Erbarmen ist auch seine Strenge und
jeden richtet er nach seinen Taten Wer Wohltat

spendet, erntet seinen Lohn und jeder Mensch

empfängt nach seinen Werken» (16,11-23). Es ist
also nicht der Himmel dargestellt, sondern die

Seele vor Gericht, vielleicht die Seele des
Verstorbenen des Altarbildes, auf jeden Fall eine

gerettete, glückliche Seele. Der Engel hat
den einen Arm beschützend und tröstend
um ihre Schultern gelegt, den andern in

sprechender Geste, quasi argumentierend,

gegen den Richter erhoben. Er ist
der Patronus, der Advocatus. Er stellt

sich in die Tradition der Ars moriendi,
wo der Schutzengel - neben Maria, dem Erzengel Michael und dem Namenspatron

- als mächtigster Fürbitter des Sterbenden gilt. Seine Klientin, die
Seele in den Gerichtsschranken, hat die Hände demütig gefaltet und die

Augen unsicher, hoffend auf den Richter geheftet.

:

'4 S»MiF,oh.«i ü<;
'.'!f-; ••>(,

;.;"i>.

2.1.4 Hölle: der Grasteufel (Decke)
Die verdammende Linke des Richters deutet hinunter zum so genannten
Grasteufel, der die Gemüter bewegt und zur Sagenbildung angeregt hat
(Abb. 25). Wir haben es hier also wiederum nicht mit der tradierten Höllen-
ikonografie zu tun: kein Höllenrachen, in den die Teufel die Verdammten
hineintreiben, kein Flammenmeer, kein Eingang zur glühenden Unterwelt
wie im Bild von Bauen, keine hermetisch verriegelte Architektur wie etwa
beim mittelalterlichen Armenseelen-Altar in Regensburg.127 Nur ein einzelner,

grüner Teufel erhebt Anklage und verkörpert Schuldspruch, Verdammnis

und Hölle. Die grüne Farbe ist nichts Ausserordentliches. Grün ist der
Teufel einer mittelalterlichen Darstellung der Sieben Todsünden,128 grün ist
er auch in der Weltgerichtsszene in der Kapelle von Riedertal, nicht weit
von Unterschächen entfernt. Laut Protokollen von Hexenprozessen und in

54



-,¦'¦•¦'uni '

¦¦K -¦: «rtf }*•'

s'\
25

Sit"
¦5W \'

25 Der «Grasteufel», loie er in
den Urner Sagen genannt wird,
hält dem Richter umsonst das

Sündenregister hin. Er steht

für Hölle und Verdammnis.

den Sagen ist es ein Jäger, ein Grüngekleideter, der die Frauen zum Hexensabbat

einlädt und verführt. Der grüne Teufel von Unterschächen schreitet
aufrecht, wild speiend, mit dem Schwanz peitschend. Auf dem Kopf hält er
mit beiden Händen ein aufgeschlagenes Buch, in dem wir lesen: «dein sünd /
dich bschüldt / dein gwissen Zügnüss halt. Jer. 17». Nachdem der Prophet

Jeremias den Abfall des Volkes von Gott und die Anbetung von Götzenbildern

verdammt hat, hält er fest: «Judas Sünde ist aufgeschrieben mit
einem Griffel von Eisen, mit diamantenem Stift eingegraben auf die

Tafel ihres Herzens, auf die Hörner ihrer Altäre». Weiter heisst es:

Denn in meiner Nase lodert das Feuer, für immer ist es
entbrannt» (Jer 17, 1, 4). Das Bild in Unterschächen ist eine

annähernd genaue Illustration dieses Textes: Aus der Nase

des Teufels lodert das ewige Feuer. Auf dem Kopf,
den Hörnern, trägt er die Tafel des Herzens, das Buch

des Lebens, das zugleich das Buch des Gewissens
ist. Schon das Alte Testament kennt die Vorstellung

des «Buches des Lebens und des Gerichtes»
(Ex 32,32-33; Ps 36,9); in der Endgerichtsvision
im Buch Daniel heisst es: «Ein Feuerstrom er-

goss sich und ging von ihm aus Das
Gericht nahm Platz und Bücher wurden geöffnet»

(Dan 7,10). Die Vorstellung des Buchs
des Lebens und des Gerichts fand die
eindrücklichste Ausformung in der Apokalypse

des Johannes: «Ich sah die Toten, gross und klein, vor dem Throne
stehen, und Bücher wurden geöffnet. Ein eigenes Buch wurde geöffnet, das
Buch des Lebens, und die Toten wurden aus dem, was geschrieben war in
den Büchern, gerichtet nach ihren Werken. Und wenn sich einer nicht
geschrieben fand im Buch des Lebens, wurde er in den Feuersee geworfen»
(Apk 20,12-15). Das Buch des Lebens oder des Gewissens spielt auch in
Erbauungsschriften und in der Emblematik eine grosse Rolle und fand, wohl
angeregt durch Exempel und Predigten, Eingang in die Volksliteratur.129 Das

fragmentarisch erhaltene Schriftband unten weist auf das göttliche Strafgericht

hin: «Herr dein Grächtigkeit / Nit vngstrafft die gringst Bosheit.

Job 23 (?)». Im Mittelalter galt Hiob als Symbol der Gerechtigkeit,
dennoch bereitet die Literaturangabe Schwierigkeiten.130 Im Kapitel 23 wird
nicht eigentlich auf Schuld und Strafe eingegangen. Hiob will mit Gott rechten,

er will ihn suchen, ein Rechtsverfahren anstreben, Beweisgründe
anführen, er ist überzeugt, dass ein gerechter Gott Einsicht haben musste.
Doch Gott zeigt sich ihm nicht, Gott bleibt fern, abwesend. Nur indirekt
könnte man also diese Bibelstelle mit dem Teufel in Verbindung bringen:
nämlich mit der Erklärung, dass die Hölle nichts anderes ist als die Abwe-

55



senheit Gottes, die Gottferne. Da sich beim Maler oder Restaurator
möglicherweise ein Schreibfehler eingeschlichen hat, ist ein Blick auf die
nächstliegenden Kapitel angebracht. Darin kommen mangelnde Nächstenliebe
und andere Sünden zur Sprache, die von Gott bestraft werden: «War nicht
deine Bosheit riesengross und ohne Ende deine Sündenschuld» (Hi 22, 5).

Der Grasteufel von Unterschächen hat einen Platz in der Urner Sagenwelt

gefunden. Da heisst es, der «grasgrüne, langgeschwänzte Gottseibeiuns»

lauere hier auf «jene Unglücklichen, die sich mit der einen oder
andern der bösen Sieben zu weit eingelassen» hätten, was wohl eine Anspielung

auf die Darstellung der Sieben Todsünden an der Beinhausdecke ist.
Öfters hätten junge Burschen während der Sonntagsmesse draussen auf
dem Friedhof herumgestanden und geschwatzt, statt fromm drinnen am
heiligen Geschehen teilzuhaben. Einmal habe sich einer in der Nähe des
Beinhauses über den Grasteufel lustig gemacht, da sei dieser wie im Sturm
unter sie gefahren, so dass sie sich nur mit knapper Not in die schützende
Kirche retten konnten. Seither hätten sie es nie mehr gewagt, während der
Messe auf dem Friedhof herumzulümmeln. Eine andere Variante berichtet,
die Burschen hätten - statt die Sonntagsmesse zu besuchen - im Beinhaus
gebechert und den Grasteufel verspottet. Plötzlich seien sie auseinander
gefahren, die Gläser hätten sie stehen lassen, und niemand habe je erfahren,
welche Schrecken und Grauen sie erlebt hätten.131

Sicher hat die Gestalt des Grasteufels den Menschen Eindruck gemacht,
doch vermutlich hat nicht nur das Bild die Fantasie angeregt, hat nicht nur
der gemalte Teufel die Sage entstehen lassen. Der Schwerpunkt der Aussage

liegt ja bei der didaktischen Absicht: Die Sonntagsmesse wird
geschwänzt, die Jungen lungern auf dem Friedhof oder im Beinhaus herum,
statt in der Kirche am Gottesdienst teilzuhaben. Es handelt sich um eine so

genannte Warnsage. Da sie sich jedoch auf das kirchliche Gebot der
Sonntagsheiligung bezieht, ist anzunehmen, dass sie auch vom Pfarrer aus
didaktischen Gründen verbreitet wurde, um die Gläubigen zur vollständigen
Einhaltung der Sonntagspflicht anzuhalten. Das Phänomen ist alt. Schon im
Frühmittelalter häuften sich die Klagen über das Weglaufen vor dem letzten

Segen, und die Kirche versuchte immer wieder, durch Verbote die
Unsitte zu bekämpfen. Auch das unwürdige Verhalten an heiligen Stätten führte

immer wieder zu Reaktionen der Seelsorger.132 Möglicherweise ist die Sage

vom Grasteufel in diesem Umfeld entstanden und geht auf eine Predigt
zurück. Im 17. und 18. Jahrhundert dozierten zwar gewisse Kanzelredner
ihr abstraktes, theologisches Wissen und langweilten die Kirchenbesucher
durch ihre gelehrte Weitschweifigkeit. Andere aber, gewiefte Volksprediger,
wussten sehr wohl, wie man die Zuhörer am Einschlafen, am so genannten
«Kirchenschlaf» hindert, wie man ergreift, erschreckt, unterhält - und
dadurch auch belehren kann. Sie packten alles in ihre Predigten: mittelalterli-

56



che Exempel, Fabeln und fromme Legenden, Sagen, aber auch deftige
Schwanke, derbe Witze und Erlebnisse aus dem Alltag. Drastik war gefragt,
ein Wechselbad von Heiterkeit und Ernst, Grauen und Lachen. Zwar war
der Gebrauch von Märlein, Schwänken und Witzen in Predigten seit jeher
umstritten, doch konnte sich die strenge Auffassung der Homiletiker gegen
die praktische Erfahrung der Volksprediger nicht durchsetzen, die sehr
wohl wussten, dass Wundergeschichten und Erzählungen aus dem Lebensbereich

der Zuhörer im Gedächtnis besser haften blieben als abstrakte
Belehrungen.133 Teufel und Teufelsgeschichten machten das Salz der Predigten
aus. Heulen und Zähneknirschen, Hölle und Feuer kamen weitaus häufiger
vor als die doch eher langweiligen Gefilde des Himmels samt Engelschören,
sie erfüllten viel nachhaltiger ihre didaktische Aufgabe, sie evozierten viel
eher das Grauen (horror), das zu Umkehr und Busse führt. Die Teufel
erschienen nicht als abstrakte Begriffe des Bösen, sondern als körperliche
Realität: grauenhaft, beängstigend, schrecklich, mörderisch, aber auch stinkend
und furzend. Sie traten auf als Höllenfürsten und Peiniger, aber auch als

Lügner, Dummköpfe, Tölpel, über die man lacht und die man auch überlisten

konnte - mit Weihwasser und Kreuzzeichen - wie etwa in der urnerischen

Sage von der Teufelsbrücke. Teufel verkörperten die unbegrenzte
Verwandlungsfähigkeit des Bösen. Ihre Präsenz in dieser Welt wurde durch
Heiligenlegenden, Exempel, Predigten und Sagen beglaubigt.114 An der
körperlichen Existenz der Teufel war nicht zu zweifeln, man konnte ihnen
immer und überall begegnen - und man ist ihnen auch immer wieder begegnet.

Im urnerischen Sagenschatz nehmen die Teufelssagen hinter den
Armenseelengeschichten den zweiten Platz ein.135 Die Unsitte, während der
Sonntagsmesse draussen vor der Kirche herumzustehen oder in einem
Sakralraum Unfug zu treiben, musste vom Geistlichen wirksam bekämpft werden.

Vielleicht liess Pfarrer Karl Josef Arnold den Teufel nicht nur an die
Wand malen, sondern auch in der Predigt lebendig werden und unter die
Sünder fahren - und über die Predigt fand er wohl Eingang in die Urner
Sagenwelt. Schon Johann Jakob Scheuchzer (1688-1733) hatte den eifrigen
Urner Seelsorger durchschaut und vermutet, dass dessen sagenhafte
Erzählungen möglicherweise nur ein Ziel hatten: nämlich seine Schäflein
auf den rechten Weg zu führen. Der Zürcher Naturwissenschafter, Karto-
graf und Alpenforscher Scheuchzer betätigte sich auch als Sagensammler.
Eine seiner Exkursionen führte ihn 1705 ins Schächental. Er notierte sich
hier die Sage von der Claridenalp, die durch Geröllmassen verschüttet wurde,

weil der Senn seiner Liebsten den Weg mit Käselaiben gepflastert, seiner

eigenen alten Mutter dagegen nur verdorbene Milch und mit Pferdeharn
gestreckte Schotte angeboten hatte. Scheuchzer schliesst: «Ob diese Histori
also von der Priesterschaft ersinnet worden, die Sennen in einem Christlichen

Leben zu unterhalten, oder ob sie in der That also sich zugetragen, wil

57



ich nicht beurtheilen. Es erzählte mir C.(arl) J.(osef) A.(rnold) Priester
im Schächenthal, er habe selbs in seiner Jugend kühner Weise dem
verschlungenen Senn auf der Stelle, da die Hütten gestanden, geruffen, worauf
zu seinem grosen Schreken die Erde in eine Erschütterung gerathen, und
die Steine hin und her beweget worden, so dass er darauf die Flucht
genommen».136 Herausgefordert durch einen Vertreter der Kirche, hatte sich
also das Unheimliche, der Teufel nochmals geregt, um den Wahrheitsanspruch

zu besiegeln: Zeuge war niemand anders als der Pfarrer Karl Josef
Arnold - und ein Pfarrer lügt nicht. Die Sage kommt in verschiedenen
Varianten, in der Regel unter dem Namen «Blüemlisalpsage» in Uri und der
übrigen Schweiz recht häufig vor. Der Märchen- und Sagenforscher Max
Lüthi hält fest, dass Scheuchzers Frage, ob die Sage von «der frommen Cle-

risey» zur Disziplinierung der Gläubigen erfunden worden sei, bei aller
Anerkennung des Einflusses der Predigt auf die Sagenbildung kaum zu bejahen

ist, da es sich um eine Warnsage im tieferen Sinn handle: Die Vergottung

der Geliebten führt zur Verhärtung gegenüber den andern, hier der
Mutter, und dadurch unausweichlich zum Untergang.137

Wenn man aber die Sage des Grasteufels und das Bild des Teufels im
Chor des Beinhauses nimmt, wenn man die Darstellungen der Armenseelen

im Fegfeuer, der Exempel von der gegenseitigen Hilfe der Lebenden
und Toten an den Schiffswänden und der Sieben Todsünden an der Decke

berücksichtigt, die alle einen eminent didaktischen Gehalt aufweisen, die
alle zusammen oder jede einzeln Stoff für eine Predigt gäben, ist eine
Wechselwirkung von Bild und Text, Predigt und Sage meiner Meinung nach nicht
auszuschliessen.

2.2 Das Fegfeuer und die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten (Schiff)

2.2.1 Fegfeuerbilder (Giebelseite)

Fegfeuer und Armenseelenkult prägen die Ikonografie der Schiffswände
(Abb. 26). Das nur fragmentarisch erhaltene Inschriftband an der Giebelseite

über der Türe verkündet, der Betrachter solle sich bewusst sein, dass er
vielleicht nicht mehr lange lebe, dass er möglicherweise schon diese Nacht

vor den Richterstuhl Gottes treten müsse: «Führs Z; gmüth das End vnd
Mein gericht / mir gest / Förcht dir das nit noch disse Nacht / Dein
Seel auch zu mir wird bracht. Luc.12». Die Bibelstelle enthält die Mahnung
zur Wachsamkeit: «Ihr sollt sein wie Menschen, die auf ihren Herrn warten,
wenn er von der Hochzeit heimkommt, damit sie ihm, wenn er kommt und
anklopft, sogleich öffnen. Kommt er in der zweiten oder dritten Nachtwache

und trifft sie so an, selig sind sie (...)». Der Hausherr weiss nicht, wann
der Dieb in der Nacht kommt und muss stets wachsam sein: «Auch ihr sollt
bereit sein, denn zu einer Stunde, da ihr nicht daran denkt, wird der Men-

58



schensohn kommen». Im Folgenden wird ausgeführt, dass jeder Knecht
bestimmte Aufgaben habe, und selig sei jener, den der Herr an der Arbeit finde,

wenn er unvermutet zurückkomme. Der ungetreue Knecht aber, der seine

Pflicht schlecht erfülle, zu dem werde der Herr «kommen an einem Tag,
da er es nicht erwartet, und zu einer Stunde, da er es nicht weiss, und er
wird ihn niederhauen und einen Platz bei den Treulosen anweisen» (Lk 12,

35-49; vgl. Mt 24, 42-51). Bevor der Besucher das Beinhaus verlässt, soll er
nochmals und unmissverständlich auf den Tod aufmerksam gemacht werden,

der plötzlich und unerwartet zuschlagen kann, ein Thema, das auch
den Totentänzen zu Grunde liegt. «Gwüss ist der Tod, Ungwüss sein Zeit»
heisst es etwa auf einer von Kaspar Meglingers (1595- um 1670) Tafeln auf
der Spreuerbrücke in Luzern.138

Links und rechts der Türe gewährt je ein vergittertes Fenster Einblick
ins Fegfeuer, wo die nackten Armenseelen, Männer und Frauen, brennen.
Nackt wird der Mensch geboren, als kleines, nacktes Kind verlässt die Seele

26 Blick vom Chor gegen den

Eingang.

--:-,;;:-.

U
ft

59



den toten Körper,139 nackt erleidet sie die Qualen des Fegfeuers oder der
Hölle, nackt steigen die Toten am Jüngsten Tag aus den Gräbern, um sich
dem Gericht zu stellen. Nur die Auserwählten werden in einzelnen Darstellungen

von Engeln in prächtige Gewänder gekleidet, die den verwandelten,

verklärten Leib symbolisieren.140 In Unterschächen haben die
Armenseelen ihre Arme demütig über der Brust verschränkt, zum Gebet
gefaltet oder um Hilfe flehend erhoben. Sie drücken gemäss den Anleitungen
des Traktates «De pictura sacra» von 1624 (vgl. S. 29) nicht Verzweiflung,
sondern trotz aller Qualen die tröstliche Gewissheit aus, zu den Geretteten

zu gehören. Einzelne Figuren und Gebärden stehen in Bildtraditionen, die
letztlich auf berühmte Meister wie Rubens und Tizian zurückgehen, durch
Druckgrafiken, vor allem durch Andachtsbildchen, verbreitet und popularisiert

wurden und auch in der Innerschweiz mehrfach ihre Spuren hinterlassen

haben. Von der guten Beobachtungsgabe des Künstlers, von seinem
Sinn für Plastizität zeugen Details wie die Gestaltung des Gitters. Es besteht

aus schlichten, durchgesteckten Eisenstäben, die im rustikalen Mauerwerk
verankert sind und durch realistische Licht- und Schattenverteilung einen

gewissen «trompe l'oil»-Charakter erhalten.
Von den zweizeiligen Inschriften über den beiden Fegfeuerbildern ist

nur die - vom Betrachter aus gesehen - linke erhalten. Sie hält fest, dass das

Ende sehr schnell kommen wird, kaum ist der Erste - der Erste einer Familie,

des Bekanntenkreises, vielleicht der erste Mensch überhaupt - gestorben,

folgt schon der Letzte in der Reihe. Geburt und Tod, Sündenfall und
Endgericht liegen eng beieinander: «Ob schon der Erst Voran gehn Müss, /
folgt doch der Letst gleich auff dem Füss.» Eine ähnliche Thematik - Kürze
des Lebens, Vergänglichkeit - lässt sich für die Inschrift über dem rechten
Bild vermuten, die bis auf die beiden Worte «In schnelle» zerstört ist (Abb.
27/28). Die Inschrift unter dem Armenseelenbild links zitiert jene beiden
biblischen Texte, auf die sich die katholische Fegfeuerlehre beruft: «Man
dich in dem Feüwr gfangen halt / Bis du den Letsten Haller Zalt. Matt. 5. /
Niemand in himell Wird geführt / Er werd zu vor durchs Feüwr brobiert.
1 cor. 3». Beim ersten Zitat aus dem Matthäus-Evangelium handelt es sich

um die Bergpredigt, wo Christus die Liebe verordnet, auch die Liebe zum
Feind: «Verständige dich mit deinem Gegner ohne Zögern, solange du noch

mit ihm auf dem Wege bist, damit dich nicht der Gegner dem Richter

übergibt und du in den Kerker geworfen wirst: wahrlich, ich sage dir, du
kommst nicht heraus von dort, bis du den letzten Heller bezahlt hast» (Mt 5,

25-26; vgl. Lk 12, 58-59). Im zweiten Teil der Inschrift nimmt Paulus Bezug
auf das Gericht, das den Menschen nach seinen Werken beurteilt: «(...) eines

jeden Werk wird sichtbar werden; denn der Tag (des Herrn) wird es erweisen,

er offenbart sich ja im Feuer, und wie beschaffen das Werk im einzelnen
ist - das Feuer wird es erproben. Hält das Werk stand, wird er

60



e-

M '.

K

k '

é
m*n**>

/ 4

¦t~,-:.

L-«A

¦-.

n

jS'*" *

'

*>

28

27/28 Die beiden Armenseelenbilder

links und rechts der Türe

gewähren durch ein vergittertes
Fenster Einblick ins Fegfeuer.

Lohn empfangen; wessen Werk aber niederbrennt, der wird Schaden erleiden,

er selbst jedoch wird gerettet werden, doch so wie durch das Feuer
hindurch» (1 Kor 13-15).

Der Text unter dem zweiten Fegfeuerbild formuliert das Programm, das

wir an den Schiffswänden thematisiert finden, den Glauben an die gegenseitige

Verantwortung der Lebenden und der Toten, an die Hilfe, die der
Lebende durch Messen, Almosen und Gebete zur Linderung und Verkürzung

der Feuerqualen leisten soll, und an die Dankbarkeit der Armenseelen,

die für ihre Wohltäter einstehen werden: «Erbarmet euch Mein ihr Meine

Fründ / Die ihr Mein, old der glüt Ehrben sind / Was für Hilff ich wird
Erlangen / Gleiche maass Ihr werd Empfangen». Der Glaube, dass die
Lebenden durch Gebete und Sühneopfer helfen können, die Schuld der
Verstorbenen zu tilgen, wird oft aus dem zweiten Makkabäerbuch des Alten
Testamentes abgeleitet. Die Juden hatten einen Krieg verloren, die
Angehörigen kamen, um die Gefallenen beizusetzen. Da fanden sie unter ihren
Kleidern Götzenbilder. In einem Sühnegebet flehten sie zu Gott, dass er die

Verfehlungen der Toten tilgen möge. Der Anführer veranstaltete eine

Sammlung und schickte das Geld nach Jerusalem, um ein Opfer darbringen

61



zu lassen, weil er an die Auferstehung dachte: «Hätte er nämlich nicht
erwartet, dass die Gefallenen auferstehen, so wäre es überflüssig und töricht

gewesen, für Tote zu beten. Weiter hatte er im Auge, dass jenen, die in
Frömmigkeit zur Ruhe eingehen, der herrlichste Gnadenlohn aufbewahrt ist
Darum liess er für die Gefallenen das Sühneopfer darbringen, damit sie von
der Sünde erlöst werden» (2 Makk 12, 42-45).

Ob sich einmal unter allen Bildern des Schiffes eine Inschrift durchzog,
lässt sich nicht mehr belegen. Ein fortlaufender Text verklammert jedoch
den hinteren Teil der Schiffswände mit der Giebelseite. Er thematisiert die

Auferstehung des Fleisches am Tag des Weltgerichts, das den endgültigen
Urteilsspruch verkünden wird: «Den Bein wird wider geben / / Gott ihr
Fleisch, Blüth, Seel, vnd Leben. Joh 37». «Wir alle wider Leben Müessen

/ / Ewig zur Freud, old zum Büessen».141 Der Darstellung des Individualge-
richts im Chor, dem sich die Seele unmittelbar nach dem Todeseintritt
unterziehen muss, steht also ein Text gegenüber, der das Weltgericht thematisiert,

das die Auferstehung des Fleisches voraussetzt, den Richtspruch
öffentlich macht und ewigen Lohn und ewige Strafe auch auf den Leib
ausdehnt (vgl. S. 15).

2.2.2 Die familiale Totenmemorie (Evangelienseite)
Auf den rechteckigen Bildern an den Schiffswänden zeigen ausgewählte
Exempel die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten. Als ich das
Beinhaus zum ersten Mal betrat, war die Restauration erst geplant.142 Man
hatte an einigen Stellen den Putz entfernt und Fragmente der Malereien
und Inschriften freigelegt. Trotz weniger Anhaltspunkte wusste ich bei vier
Darstellungen sogleich, welche Erzählungen dahinter standen. Sie gehörten
zum Geschichtenschatz meiner Kindheit, vermittelt in den 50er-Jahren
durch unsere Lehrerin, eine Klosterfrau. Es fasziniert mich heute noch, wie
diese Exempel in der katholischen Innerschweiz durch Kanzelpredigten
und Religionsunterricht weitergegeben wurden - vom Mittelalter über die
Barockzeit bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts; sie waren ein Teil
der religiösen Unterweisung, des Erziehungsprogramms - und was
während eines halben Jahrtausends getreulich tradiert wurde, ging in den
letzten 40 Jahren gründlich und total vergessen.

Unter jedem der sechs Bilder im Schiff erklärt ein Inschriftband mit
ausflatternden doppelten Enden den Inhalt des dargestellten Exempels. Die
Definitionen des Begriffs «Exemplum» sind vielfältig, uneinheitlich,
umstritten.143 Es handelt sich um eine literarische Kleinform, vor allem um
beispielhafte Erzählungen, naturkundliche Beobachtungen mit moralischen
Schlussfolgerungen, belehrende Anekdoten, die sich seit der griechisch-römischen

Antike nachweisen lassen. Obwohl die ersten christlichen
Sammlungen in Klöstern entstanden, also innerhalb einer hohen, klerikalen Kul-

62



tur, eigneten sich die Geschichten wegen ihres moralisierenden Inhalts für
Predigt und Beichte.144 Über die Predigt und Katechese fanden sie Eingang
in die Volksliteratur. Da sie durch ihre didaktische Ausrichtung prädestiniert

waren, theologische Konzepte zu popularisieren und der volksnahen
Seelsorge dienstbar zu machen, erlebte diese Literaturgattung seit dem
ausgehenden 12. Jahrhundert durch das Wirken der Bettelorden, welche in ihre
Laienpredigten auch Exempel aus dem alltäglichen Erfahrungsbereich ihrer
Schäflein einflochten, einen enormen Aufschwung. Belehrende Intentionen
mischen sich im Exempel mit unterhaltenden, ja sensationellen Zügen, um
Zuhörer und Leser zu fesseln, vielleicht zu trösten, sicher aber zu bessern.
So empfiehlt ein Predigthandbuch von 1322 dem Kanzelredner, die Seelen
der Zuhörer zu verlocken. Dabei könne er etwas Seltenes oder Kurioses
(subtile et curiosum) erzählen oder die Leute mit «exemplo terribile»
erschrecken. Zwar verbot u.a. das Konzil von Sens (1528) den Predigern, das
Volk durch lustige Ammenmärchen zum schallenden Gelächter anzuregen,
und das Konzil von Mailand (1565), unziemliche Fabeln vorzutragen, doch
verband sich auch im Barock das Erbaulich-Lehrhafte mit dem Unterhaltenden,

das «utile cum dulci».145

Die Inschriftbänder in Unterschächen weisen meistens eine - zum Teil
auch nur noch fragmentarisch erhaltene - Quellenangabe auf. Auch das ist
nichts Ungewöhnliches und hat nicht primär mit der Eitelkeit des Auftraggebers

zu tun, der seine Bildung und Belesenheit dokumentieren wollte.
Um die Gläubigen zu überzeugen, musste das beispielhafte Ereignis so
erzählt werden, dass der Eindruck entstand, das Ausserordentliche und
Wunderbare sei nicht nur einer Elite, nicht nur Klerikern und Adeligen
vorbehalten, es könne jedem Menschen zustossen.116 Wichtig war der Anspruch
auf Wahrheit, der durch genaue Angaben von Zeit, Ort und Namen der
Handelnden erhöht wurde. Der Erzähler beruft sich selten auf eigene
Visionenerlebnisse, tritt aber dennoch als vertrauenswürdiger Zeuge auf. Oft
spricht er in der ersten Person, beginnt den Bericht mit «audivi», ich habe

gehört, oder «legi», ich habe gelesen, nennt dann einen engen Freund, einen
Klostermitbruder, einen Augenzeugen, der dabei war oder zumindest
jemanden kannte, der dabei gewesen war. Für die mittelalterliche und barocke

Exempelliteratur ist es daher üblich, dass der Autor zur Erhöhung der
Glaubwürdigkeit und zur Steigerung der Bedeutung die Quellen aufführt, was
nicht unbedingt heisst, dass er die betreffenden Werke auch tatsächlich in der
Hand gehabt hat. Zum Teil erwähnt er ein besonders frühes Dokument, um
die Tradition, die Ehrwürdigkeit zu verbürgen; es tauchen auch Hinweise
auf Schriften besonders berühmter Kirchenlehrer, Prediger oder Heiliger auf,

um das Gewicht der Aussagen zu erhöhen und den Inhalt zu legitimieren;
manchmal zitiert er ein neu erschienenes Erbauungsbuch vorwiegend
jesuitischer Provenienz, um die Aktualität unter Beweis zu stellen.14"

63



29 Die Bilder im Schiff
dokumentieren anhand von
Erzählungen aus der Exempellitera-
tur die Wirksamkeit der

gegenseitigen Hilfe der Lebenden und
der Toten. Das Opfer der

Ehefrau (Brot, Wein und Licht)
rettet den verschütteten
Bergmann und ist zugleich Sinnbild
der Eucharistie, der wirksamsten

Hilfefür die Armenseelen.

.-

Den mittelalterlichen und barocken Predigern standen Exempelsamm-
lungen zur Verfügung, eigentliche Handbücher, in denen sie Wundergeschichten

und beispielhafte Erzählungen zu bestimmten Festtagen,
Themenkreisen oder Schwerpunkten der Seelsorge heraussuchen konnten.
Eines der berühmtesten und bedeutendsten, das «Magnum Speculum Exem-

plorum», zog ich als Erstes zu Rate, um die Unterschächener Bilder in die
Predigt- und Erbauungsliteratur einordnen zu können. Das «Magnum
Speculum Exemplorum» basiert auf einer spätmittelalterlichen Exempelsamm-
lung, die im Umkreis der «devotio moderna» entstanden war und von
einem anonymen Autor 1481 unter dem Titel «Speculum Exemplorum»
herausgegeben wurde. Das Wort «Speculum», Spiegel, kommt seit dem 12.

Jahrhundert wiederholt in Titeln belehrender Schriften vor. In beispielhaften

Erzählungen soll der Mensch sich selber und seine Situation erkennen
wie in einem Spiegel. Im mittelalterlichen «Speculum Exemplorum» glie¬

dert der anonyme Sammler das reiche Material
nach den Autoren in 10 Distinctionen. Wir

finden u.a. Geschichten aus den Werken
Gregors des Grossen, der Kirchenväter, des Beda
Venerabilis (673/674-735), Vinzenz von
Beauvais (um 1190-1264) (Speculum Historiale),

Thomas von Cantimpré (um 1201-1263)
(Liber Apium), Caesarius von Heisterbach
(um 1180- um 1240) (Libri Miraculorum), aber
auch ein Kapitel mit eigenen Erfahrungen und
Erlebnissen. Ein alphabetischer Index nach
Stoffen erschliesst die Bestände. Die Unterteilung

nach Autoren, nicht nach inhaltlichen
Kriterien, machte jedoch den Gebrauch trotz
Registern nicht eben einfach. Die Jesuiten, der
geschulte Orden der Gegenreformation,
zuständig für die Ausbildung der Geistlichkeit
und die Didaktik der Seelsorge, legten das
Werk unter dem Titel «Magnum Speculum
Exemplorum» zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in erweiterter Form neu auf. Hinzu kamen vor
allem Beispiele von Jesuitenschriftstellern,
etwa aus den «Flores Exemplorum sive Cate-
chismus historiale» des Antoine d'Averoult
(Erstausgabe 1603) oder Heiligenviten des
Laurentius Surius (Erstausgabe 1570-1575),
dem wir auch auf den Unterschächener

29 Wandmalereien wieder begegnen werden.

/

c;

j <ix eu* ^vß=ii'...$ cm Sete Jim, I
^JuiSfat MRgfiR62fe|( qwœ. M I

£4 füv'3fm iyo]ffcït iicifsf.Wi W)
$k£ri§Ä ^imj.h^é^omToot.

S5*&~

64



Entscheidend für alle weiteren Ausgaben des «Magnum Speculum» ist die
6. Auflage von 1618, die als Bearbeiter einen Johannes Major angibt. Neu

war, dass die Unterteilung nicht mehr nach Autoren, sondern nach Sachgebieten

erfolgte und ein Index Catecheticus dem Prediger ermöglichte, wie
in einem «Zettelkästchen» unter bestimmten Stichworten die passenden
Geschichten für seine Sonntagspredigt oder Christenlehre herauszusuchen.
Das Werk wurde wiederholt neu aufgelegt.148

Pfarrer Karl Josef Arnold, der eifrige Jesuitenschüler, hat wohl das «Magnum

Speculum Exemplorum» gekannt, gibt aber zu seinen Bildern stets
andere Quellen an.

Das Opfer der Beginnen wir mit dem Bild vorne links (liturgisch rechts) (Abb. 29). Es

Bergmannsfrau legt Zeugnis ab für die Glaubenswahrheit, dass Messopfer, Gebete und Op¬

fergaben in wunderbarer Weise helfen und ganz direkt den Armenseelen im
Fegfeuer zugute kommen. Ein Priester steht in schwarzem Messgewand am
Altar - offenbar liest er eine Totenmesse. Eine Frau bringt einen Krug, Brot
und eine Kerze. Die andere Bildhälfte gibt einen Ausblick auf eine gebirgige
Landschaft. Ein Mann bearbeitet mit dem Hammer einen Felsen. Er trägt -
wie dies schon für die Grubenarbeiter im Mittelalter üblich ist - einen hellen,

knielangen Leinenkittel.149 Oben erkennt man den gleichen Mann mit
Hut in einem Loch. Ein Engel verabreicht ihm eine Kerze, einen Krug und
einen Laib Brot, offenbar die gleichen Gaben, welche die Frau als Opfer in
die Kirche bringt. Der fragmentarische Text erläutert: «(...)ar ein Ertz=gr
(uep)p ein Felsen / Vnd Ihn ein gantz Jahr gfangen halt: / Das für Ihn
g.opfert Liecht, vnd Brod / Ein Engel bringt. Erhalt vom Todt. Petrus Ablas
(Abbas) Clun. de Miraculis sui temporis». Die Erzählung geht auf Petrus
Damiani (1007-1072), Prior von Fonte Avellana, Kardinalsbischof von Ostia
zurück. Er war ein Verfechter der Kirchenreform ein Bewunderer des Klosters

Cluny, auf sein Betreiben führte Abt Odilo von Cluny den Allerseelentag

ein.150 Bei ihm bringt eine Taube dem verschütteten Bergmann das
wohlschmeckende Brot. Etwa hundert Jahre später im «Liber miraculorum» des

Cluniazenser Abtes Venerabilis (1092/94-1156) kommt eine Kerze dazu.151

Im 13. Jahrhundert lässt sich die Bergmannsgeschichte, die sich diesmal
in der Diözese Trier abspielt, in der berühmten Exempelsammlung des

Zisterziensers Caesarius von Heisterbach nachweisen.L5: Populär wurde sie

jedoch dank ihrer Aufnahme in das äusserst beliebte und in zahlreiche
Volkssprachen übersetzte Werk «Legenda aurea» des Jakobus a Voragine
(1228/ 30-1298).133 Jakobus, Dominikaner, Provinzial der Ordensprovinz
Lombardei und Erzbischof von Genua, verfasste nicht nur eine Chronik
von Genua, sondern auch Predigtsammlungen und Heiligenviten. Sein

Hauptwerk, die Legenda aurea, schöpft aus verschiedenen Quellen und
fasst das reiche Material zu einer Gesamtschau des Kirchenjahres zu-

65



30 Der Bischofsieht im Traum,
wie ein Knabe durch Gebete seine

Mutter aus dem Fegfeuer

befreit.

î'*~

y

>.

H

I Ita .•- -.wetter 6oft oitff Semgaâ
Jêic {mi ieofcimt Aloft eia fotte;
Wé f)nu ^t{tf)ü(T èei§t ©ofi mjîcjjf :

Mut >Aùt6errc ifucel ne co'

sammen.1541481 wurde die Erzählung ins «Speculum Exemplorum»
integriert, wobei die Frau nun zusätzlich zu Brot und Kerze einen Krug Wein

opfert, sie taucht im «Magnum Speculum Exemplorum» und in zahlreichen
barocken Predigten- und Exempelsammlungen auf, u.a. auch beim berühmten

Prediger Abraham a Santa Clara oder in einem Werk jesuitischer Provenienz

mit dem Titel «Dess Fegfeurs A.B.C.» 135 Die Ortsangaben wechseln in
all den Büchern, der Inhalt bleibt sich im Wesentlichen gleich: Ein
Bergmann wurde verschüttet. Seine Frau liess täglich für ihn eine Messe lesen
und opferte Brot und Wein, oft auch zusätzlich eine Kerze. Nur einmal un-
terliess sie es - und das ist für die Erzählung wichtig, denn diese Unterlassung

bringt den Beweis, dass die Rettung ihres Mannes einzig und allein
auf ihren Opfergaben beruhte. Als nämlich der Grubenarbeiter nach einem
Jahr gerettet wurde, erzählte er, ein Engel habe ihm täglich - ausser einem

einzigen Mal - Brot, Wein und Licht gebracht. Natürlich existieren zahlreiche

Varianten. Üblicherweise erscheint der Frau auf ihrem Weg zur Kirche
der Teufel, der ihr sagt, sie habe sich verspätet,
die Messe sei schon längst beendet, worauf
sie umkehrt. Clemens von Burghausen (1693-
1732/34), ein Regensburger Barockprediger
aus dem Orden der Kapuziner, berichtet, wie
die Frau durch grosse Schneemassen am
Kirchgang gehindert wird. Man findet den

Bergmann nach einem Jahr gesund und munter,

jedoch mit abgefressenen Fingern, denn er
hatte wunderbarerweise jede Woche Brot
erhalten, nur einmal nicht, so dass der Hunger
ihn trieb, die Finger abzunagen. Die Predigt
des Clemens von Burghausen betont die
Bedeutung der Eucharistie zur Sicherung des

Seelenheils und endet wie folgt: «Ach sehet ihr
Christliche Hertzen, wie die arme Seelen im
Fegfeur mit glühenden Kohlen überschüttet,
nit ein, sondern mehr Jahr von entsetzlichen

Hunger nach dem Brod des Lebens gequälet
seynd, bringet dann durch die Hand den
Armen ihre Labung: dann refrigeria animarum
sunt eleemosyne».156

Dass Exempel und Predigten vom
verschütteten Grubenarbeiter im Kontext mit
dem Armenseelenkult stehen, überrascht
nicht. Als Folge von Berichten über büssende

30 und klagende Seelen im Ätna führte Abt Odilo

ibtt

66



von Cluny zu Beginn des 11. Jahrhunderts den Armenseelentag ein (vgl.
S. 17), und der christliche Volksglaube verlegte - wie andere Religionen - die
Unterwelt, das Fegfeuer, die Hölle ins Berginnere. Die Opfergaben der Frau,
Brot und Wein, verweisen auf das Messopfer, das als die mächtigste Hilfe für
die Büssenden im Purgatorium gilt. Dass das eucharistische Brot nicht nur
der Seele als geistige Speise dient, sondern auch den Leib in wunderbarer
Weise ernähren kann, dokumentieren mittelalterliche Exempel und Legenden,

die stark im Volksglauben verwurzelt sind.157 So soll sich Bruder Klaus
zehn Jahre lang ausschliesslich durch die Kommunion ernährt haben. Zu
den eucharistischen Gaben Brot und Wein kommt die Lichtspende, die Kerze,

die bei allen «rites de passage» - Taufe, Firmung, Hochzeit, Tod - eine

grosse Rolle spielt.'38

Der Traum des Bischofs Das folgende Bild ist durch eine Mauer aus sorgfältig behauenem Qua¬
derwerk in einen Innen- und einen Aussenraum unterteilt (Abb. 30). Rechts

sitzt ein Bischof in vollem Ornat schlafend an einem Tisch. Seine Stellung
als Kirchenfürst ist durch den Baldachin hervorgehoben, ein altes Ehrenzeichen,

das in barock-dramatischem Schwung sein Haupt überwölbt. Den
Kopf hat er auf die linke Hand gestützt, die Rechte hält den Krummstab.
Die Sicherheit in der Komposition, aber auch die fein modellierten Gesichtszüge

zeigen, dass der Maler über ein beträchtliches Können verfügte und
vermutlich eine grafische Vorlage benutzte.159 Der Bischof träumt. Das
Phänomen des Traumes ist raffiniert als Spiegel dargestellt - ein Motiv, das

sich über Jahrhunderte hinzieht bis hin zur Tiefenpsychologie: der Traum
als Spiegel des Unbewussten, als Spiegel der Seele, als Spiegel des Zukünftigen

und des Vergangenen. Er gibt die gegenüberliegende Szene völlig korrekt

seitenverkehrt wieder: Auf einem Friedhof, der durch eine Mauer und
eine Kirche oder ein Beinhaus begrenzt ist, kniet ein Knabe vor einem Grab
und betet. Seine Kleidung entspricht der Mode um 1700: ein schlichter,
brauner Rock, der in der Taille gegürtet ist, kurze Pumphosen, braune
Strümpfe. Gross und bedeutungsschwer hängt der Rosenkranz von seinen

gefalteten Händen herunter. Jenseits der Kirchhofmauer steht der gleiche
Knabe in freier Landschaft mit einer Stadtvedute im Hintergrund. An einer
Rute zieht er eine nackte Frauengestalt an einer Angel, die die Form eines
Ankers hat, aus den Flammen, die aus einem Loch in der Erde hervorzüngeln.

Die Inschrift hält fest: «Für muetter batt aüff dem grab / Sie

vom Fegfeüwr Erlöst ein Knab; / Das dem Bischoff zeigt Gott im gsicht: /
Mit Güldem Angel sie auszieht». Die Quellenangabe fehlt oder ist zerstört.
Das «Magnum Speculum» erzählt die Geschichte: Ein Bischof träumt, dass

ein Knabe mit einer goldenen Rute und einer silbernen Leine eine schöne
Frau aus dem Feuer zieht. Den gleichen Knaben sieht er später betend vor
einem Grab. Auf seine Frage hin, erklärt das Kind, dass es regelmässig für

67



die Seele seiner verstorbenen Mutter das Vaterunser und das Miserere bete.

Da erkennt der Bischof, dass die Frau durch die Gebete ihres Sohnes aus
den Fegfeuerqualen befreit worden ist - sie wurde gleichsam als gereinigte,
schöne Seele herausgezogen - und dass die goldene Rute nichts anderes als

das Vaterunser, die silberne Leine aber das Miserere war.160 Die Geschichte
findet sich auch beim wortgewaltigen Prediger Abraham a Santa Clara.161

Dass die Beziehung zum Jenseits über den Traum geschieht, dass die Toten
den Lebenden im Traum erscheinen, um von ihren Qualen zu berichten,
Hilfe zu erflehen, die Einhaltung der üblichen Rituale oder Versprechen zu
fordern, die Sterbestunde anzukünden, zur Busse zu mahnen, kommt in
der mittelalterlichen Exempelliteratur immer wieder vor, obwohl
Wacherscheinungen eher häufiger sind. Schon Petrus Venerabilis betont seine

Skepsis gegenüber Träumen, die oft nichts anderes als vom Teufel gesandte
Trugbilder seien.162 Das Fischen von Seelen ist in seiner Bildhaftigkeit ein
beliebtes Motiv und geht auf die Bibel zurück. Als Jesus seine öffentliche
Lehrtätigkeit aufnahm, ging er am galiläischen See entlang. Da sah er zwei Brüder,

Petrus und Andreas, die ihre Netze auswarfen: «Sie waren nämlich
Fischer. Und er sprach zu ihnen: <Kommt, folget mir nach, und ich werde euch

zu Menschenfischern machen>» (Mt 4, 18-19; Mk 1, 16-17). Eine bildliche
Darstellung von Armenseelen, die aus den Flammen geangelt werden, zeigt
die Illustration einer protestantischen Propagandaschrift, die in boshaft
satirischen Bildern den Fegfeuerglauben der katholischen Kirche geisselt
(Abb. 31). Das beim Genfer Drucker François Perrin 1566 und 1567 verlegte

31 Der Fegfeuerkult stiess bei

den Reformatoren auf heftige
Kritik, die sich auch in satirischen

Flugblättern und
Propagandaschriften äusserte. Die
«Histoire de la mappe-monde

papistiaue» des Genfer
Druckers Francois Perrin
mokiert sich über die «Lustorte des

Papstes», zu denen auch das

Fegfeuer gehört, aus dem gegen
teures Geld Seelen gefischt werden

(1566 und 1567).

•CT.

Urf

j 1 S.ri'ançois.to
- -T.-

>,-.<-.

>*

—. fe-A^ 3

£ ***-

K. JJ^JF^-J? 31

68



Werk «Histoire de la mappe-monde papistique» schmäht in 16 Holzschnitten

das Papsttum, das sich durch die guten Werke mästen lässt. Einer der
Lustorte des Papstes ist das Fegfeuer. Es besteht aus einem Turm, in dem
die Seelen hinter vergitterten Fenstern brennen. Darum herum zieht sich eine

Mauer und ein Burggraben, der mit Feuer gefüllt ist, in dem die
Armenseelen brennen. Heilige mit oder ohne Tierköpfe, namentlich die
Ordensgründer Benediktus, Dominikus und Franziskus, angeln eifrig Seelen,
die sie - ein hübsch beobachtetes Detail - wie bei Fischern üblich in Körbchen

deponieren, die am Gurt befestigt sind. Vor der Festung wird aufgezeigt,

wie käuflich das Seelenheil bei den Katholiken ist. Auf dem Markt des

2. Novembers (Allerseelen) halten Händler, auch sie satirisch gekennzeichnet

durch Tierköpfe, ihre Ware feil. So verkauft etwa der schlaue Fuchs dem
dummen Ochsen Kerzen, was auf die Bedeutung des Lichtes und der
Lichtspenden im Armenseelenkult hinweist, wie wir es aus der Geschichte
des verschütteten Bergmannes kennen.163

Die Vision der Maria von
Oignies

32 Gemäss der Vision der Maria

von Oignies muss eine

fromme Ehefrau trotz seliger
Sterbestunde für ihren Mann
stellvertretend im Fegfeuer
Busse leisten, bis sie durch das

Gebet ihrer Töchter erlöst wird.

Das hinterste Bild der Evangelienseite hat mir einiges Kopfzerbrechen
bereitet, da es nicht zum Geschichtenrepertoire meiner Jugend gehört und
Quellenangaben fehlen (Abb. 32). Rechts wird dem Betrachter durch eine

geöffnete Wand Einblick in einen Innenraum gewährt. Klassische
Architekturmotive - Eckpilaster, gekröpftes Gesims - lassen die Benutzung einer
grafischen Vorlage vermuten, decken aber auch in der Gestaltung des
Plättchenbodens und des schräg in den Raum gestellten Bettes Unsicherheiten in
der Handhabung der Perspektive auf. Im Bett liegt, leicht aufgerichtet und
durch ein gestreiftes Kissen gestützt, eine sterbende Frau mit gefalteten
Händen. Petrus, der Schlüsselträger, und eine jüngere weibliche Heilige
stehen ihr bei. In einem Anbau im Hintergrund sitzt ein Mann mit Turban am
Tisch. Draussen im Freien steht Christus mit einer Schaufel vor einem Grab.
Darüber lodern Flammen, in denen eine nackte Frauengestalt mit
ausgebreiteten Armen - also eine erlöste Seele - emporsteigt. Von der Inschrift
sind folgende Fragmente zu entziffern: «(...) (P)etter stehnd / End /
(C)hristüs sie Begrabt, doch sehr brent: / Weils sie s. Mans Unrecht nit alls

gwent». Das «Magnum Speculum» erzählt eine Vision der Maria von
Oignies, die mit diesem Bild in Zusammenhang stehen könnte: Eine Witwe hatte

ihre Töchter vorbildlich erzogen und für den himmlischen Bräutigam in
heiliger Jungfräulichkeit bewahrt. Sie hatte ein so heiligmässiges Leben
geführt, dass Petrus an ihr Sterbebett trat, um sie zu stärken. Ja sogar die
Muttergottes eilte herbei, um der Todkranken Kühlung zuzufächeln. Christus
selber erschien, um die Frau zu beerdigen. Ein heilsameres Sterben ist wohl
kaum möglich. Ein Grossaufmarsch der mächtigsten Fürbitter überhaupt
wird inszeniert: Gottessohn, Gottesmutter, Petrus, der Stellvertreter Christi
auf Erden, dem die Macht zu binden und zu lösen übertragen wurde und

69



der im Volksglauben die Seelen der Verstorbenen am Himmelstor erwartet,
treten auf - und doch müssen die Töchter erfahren, dass ihre Mutter im
Fegfeuer leidet, weil sie ihren Gatten nicht daran gehindert hatte, heimlich - also

im Hinterzimmer - von Gott verbotene Geschäfte, v.a. Wucherei, zu
betreiben.164 Die Schuld der Frau bestand also nicht im aktiven bösen Tun, im
Sündigen, sondern im passiven Gewährenlassen. Das «Magnum Speculum»

gibt als Quelle die «Vita Mariae Oigniacensis» des Jacob von Vitry an.
Der Augustinerchorherr Jakob von Vitry (1160/70-1240), Bischof von Akko
in Palästina, Kardinalbischof von Tusculum, war ein bedeutender Theologe,

Kämpfer gegen die ketzerischen Albigenser und einer der ersten Prediger,

die ihre Kanzelreden mit Exempeln ausschmückten.165 Er wirkte als

geistlicher Vater der Begine und Mystikerin Maria von Oignies (Willemburg)

(1177-1213). Kurz nach ihrem Tod schrieb er um 1215 ihre Lebensgeschichte

nieder, die im 16. Jahrhundert der gegenreformatorische
Jesuitenschriftsteller Laurentius Surius (1522-1578) in sein Werk «De probatis
sanctorum historiis» aufnahm.166 Zwei Aspekte fallen in dieser Vita auf: die
häufigen Ermahnungen an die Adresse der Reichen, Wucherer und Kaufleute
und die Armenseelenvisionen. Ausführlicher als im «Magnum Speculum»,
das ja als Predigtkompendium nur knappe Grundlagen zur Verfügung stellen

will, die jeder Prediger nach Bedarf ausbauen kann, wird in der Vita der
Maria von Oignies die Geschichte der Witwe erzählt.167 Dass Witwen für ihre

verstorbenen Ehemänner beten, ja stellvertretend Busse leisten müssen,
entspricht christlicher Tradition. Die Solidarität der Ehegemeinschaft, die
eheliche Verbindung, hatte bis ins Jenseits hinüber dem gegenseitigen Heil
zu dienen.168 In den Exempla sind es jedoch praktisch immer die verstorbenen

Ehemänner, die ihren Witwen erscheinen, um die Beachtung ihres letzten

Willens, Gebete, Messstiftungen, Almosenspenden, Wiedergutmachung
begangenen Unrechts oder stellvertretende Busse zu fordern. Dies wird
einerseits mit der männlichen Erbfolge erklärt, die vor allem im Hinblick auf
den der Kirche vermachten Besitz von Bedeutung ist. Der tote Gatte
erscheint, um die Witwe an ihre Pflichten gegenüber der Kirche zu erinnern.
Die Frau ihrerseits blieb Teil ihrer angestammten Familie. Sie gebar der
Familie ihres Mannes Kinder, kehrte jedoch, wenn sie verwitwet war, oft in die
Familie ihres Vaters zurück, die dann einen Teil der Verantwortung für ihr
Seelenheil im Jenseits zu übernehmen hatte.169 Die verwitwete Frau stand

vor der Alternative einer Wiederverheiratung oder des Rückzugs ins Kloster
oder in ein Leben der Entsagung und des Gebets.10 Wegen der Idee der
Unauflöslichkeit der Ehe - auch über den Tod hinaus - wird in den Exempeln
die Entsagung höher gewertet, die Wiederverheiratung zum Teil scharf
verurteilt. Als Beispiel der stellvertretenden Busse wird immer wieder ein Exempel

von Caesarius von Heisterbach angeführt. Eine Witwe aus Lüttich
bewirkte beim Papst für ihren Ehemann, dem wegen Wucherei ein christliches

70



Begräbnis verwehrt worden war, ein Grab auf einem geweihten Friedhof.
Weil sie sich als «Teil des Körpers ihres Gatten» fühlte, übernahm sie
stellvertretend die Bussleistung und liess sich im Grabmal einmauern, um für
ihn zu beten. Zweimal erschien ihr der Verstorbene, das erste Mal, um sie

anzuflehen, im Gebet fortzufahren, das andere Mal, um ihr die Erlösung
aus dem Fegfeuer zu verkünden.171 Daneben existieren auch Berichte, dass

sich eine junge Witwe zur Wiederverheiratung verleiten liess, obwohl sie

ihrem Gatten ewige Treue geschworen hatte. Der Tote kehrte zurück und
schlug ihr den Schädel ein.172

Häufiger als Hilfeleistungen zwischen lebenden und verstorbenen
Ehegatten sind jene zwischen Eltern und Kindern.173 Im frühen und hohen
Mittelalter pflegte vor allem der Adel die Solidarität zwischen den Generationen

durch die familiale Totenmemorie, die er häufig den Klöstern übertrug.
Unter dem Einfluss der Bettelorden, die durch ihre Predigten Busspraxis,
Fegfeuerglauben und Ablasswesen förderten, wurde im Spätmittelalter die
Totenmemorie popularisiert und von andern Ständen adaptiert. Sie war Teil
der kirchlichen Heilsökonomie, des heiligen Tauschhandels von irdischen
mit himmlischen Gütern. Dieser Handel, «sacrum commercium», beruhte
auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit. Lebende und Tote waren Schuldner
und Gläubiger zugleich. Stiftende gedachten ihrer Eltern, die ihrerseits die

Aufgabe hatten, nach der Erlösung aus dem Fegfeuer für ihre Kinder
Fürsprache vor Gott einzulegen. Eingeschlossen in diese vertikale Beziehung
waren auch die folgenden Generationen, primär die Nachkommen der Stifter,

die ebenfalls für das jenseitige Heil ihrer Eltern sorgen mussten. Oft war
die Erbberechtigung an die Verpflichtung zum Unterhalt von Seelgeräten
gebunden. Kinder mussten für die von ihren Eltern errichteten Jahrzeitstiftungen

und Vergabungen enorme finanzielle Leistungen erbringen, die sie

oft an den Rand des Ruins gelangen liessen. Interessanterweise waren die
effektiv gelebten sozialen Beziehungen, die Bereitschaft zur Hilfe und
Unterstützung zwischen den lebenden Generationen oft viel schwächer ausgebildet

als der Glaube an die gegenseitige Verantwortung zwischen Lebenden

und Toten innerhalb des «religiösen Familienverbandes». Neben der
Blutsverwandtschaft, der familialen Verwandtschaft, die auch die Taufpaten

einschloss, existierten ebenso bindende spirituelle Verwandtschaften
wie Mönchsgemeinschaften, Bruderschaften etc.1"4 Zahlreiche Exempla
betonen die moralische Verpflichtung, an erster Stelle für Eltern oder Kinder,
an zweiter Stelle für Ehegatten Jahrzeiten einzurichten oder durch Gebete,
Almosen und Messstiftungen für deren Seelenheil zu sorgen.175

2.2.3 Die kollektive Totenmemorie und die dankbaren Toten (Epistelseite)
Die Bilder auf der linken Seite des Beinhauses von Unterschächen stehen

ganz im Zeichen der familialen Totenmemorie: das Opfer der Bergmanns-

71



frau, die stellvertretende Busse der Witwe, das Gebet des Sohnes. Die
Wandmalereien auf der gegenüberliegenden Seite widmen sich dagegen der
kollektiven Totenmemorie für alle auf dem Friedhof Begrabenen, für all jene,
die sich keine Jahrzeit- oder Altarstiftungen, kein Seelgerät, keine
Totenmessen und Almosenvergabungen zur Sicherung ihres Seelenheils leisten
konnten, für jene, die keine Angehörigen hatten, die ihrer im Gebet gedachten.

Seit dem 12. Jahrhundert häuften sich die Diskussionen, ob Reiche
schneller als Arme Befreiung aus dem Fegfeuer fänden, da für sie neben den

allgemeinen auch besondere Messen gelesen würden. Nach Petrus Lombar-
dus (1095/1100-1160) erwarteten den Reichen wegen der zusätzlichen Mittel

zwar keine vollere, aber schnellere Lossprechung. Auch die späteren
Messlehren hielten am besonderen Wert der Privatmesse und am Heilsanspruch

ihrer Stifter fest, obwohl sie auch den Nutzen der öffentlichen Messe

für alle Seelen im Fegfeuer, derer sonst niemand gedachte, weiterhin gelten
liessen. Verschiedene Theologen - u.a. der Scholastiker Duns Scottus (gest.
1308) - vertraten die Meinung, der Wert der Messe sei begrenzt, das durch
sie erwirkte Gut (bonum certum) lasse für den Einzelnen um so weniger
übrig, je mehr daran teilhätten. Wenn eine einzige Messe für alle ausreichen

würde, wäre das Fegfeuer nicht so übervoll. Zwar versuchte Thomas von
Aquin am Gleichnis vom Pfennigopfer der Witwe zu zeigen, dass nicht die
Grösse des Opfers, sondern die Gesinnung ausschlaggebend sei, doch blieb
die Theorie bestehen, dass das besondere Totengedenken Vorrang über das

allgemeine habe, was die Stiftung privater Altäre und Messen förderte. Die
wachsende Zahl der Privatmessen, die von den Kirchen und Klöstern kaum
mehr zu bewältigen war, begann jedoch, die Memorialpraxis zu verändern.
Viele ältere Stiftungen wurden zu einem gemeinsamen Gedächtnis
zusammengelegt. Dadurch wurde der Verstorbene einer anonymen Masse
einverleibt, was zur Lockerung der sozialen Bindungen zwischen Lebenden
und Toten beitrug. Im Spätmittelalter standen sich also zwei verschiedene
Tendenzen gegenüber. Auf der einen Seite sind die immer aufwändigeren
Seelgeräte zu nennen, welche das persönliche Seelenheil und das individuelle

Totengedächtnis sichern sollten, auf der andern Seite mehrten sich
im Zuge der Kommunalisierung auch Stiftungen für das Kollektiv, zum
Wohl einer ganzen Gemeinschaft. Bei den kollektiven oder «gemeinen»
Jahrzeiten gedachte man nicht nur der Wohltäter einer Kirche, die Memoria
umschloss vielmehr alle in geweihter Erde Ruhenden, die Begüterten und
die namenlosen Armen. Diese kollektiven Fürbitteleistungen stärkten den
Zusammenhalt nicht nur zwischen Lebenden und Toten, sondern auch -
trotz grossen sozialen Unterschieden - das Gemeinschaftsgefühl zwischen
den einzelnen Standesgruppen einer Pfarrei. Vertreter der Oberschicht
stifteten Armenseelenaltäre und -pfründen im Sinne des Gemeinwohls. Sie

setzten sich dadurch für die Allgemeinheit ein, das heisst für die Gesamt-

72



heit der lebenden, verstorbenen und künftigen Mitglieder der Gemeinschaft,

und verpflichteten im Sinne der «communio sanctorum» die anonyme

Masse der Armenseelen nicht nur zur Dankbarkeit gegenüber ihnen,
den eigentlichen Wohltätern, sondern gegenüber der ganzen Pfarrei, der
städtischen oder dörflichen Gemeinschaft, der sie einst angehört hatten.176

Die Gegenreformation verstärkte das Bestreben, auch minderbemittelten
Gläubigen Suffragien (Werke der Frömmigkeit) zuzusichern, welche der
sündentilgenden Kraft der Privatmessen gleichkamen. Unter Berufung auf
Papst Gregor den Grossen initiierte Papst Gregor XIII. (1572-1585) die für
die Toten privilegierten Altäre. Sie wurden mit dem «für alle Tage auf ewig»
verliehenen Recht ausgestattet, dass jeder, der an einem solchen Altar eine
Messe feiert oder feiern lässt, jeweils eine Seele aus dem Fegfeuer befreit,
d.h., durch die Bezahlung einer Messe wurde einem Verstorbenen nach freier

Wahl ein vollkommener Ablass gewährt. Der für alle Toten privilegierte
Altar stellte daher ein gemeinnütziges Gegenmodell zum privaten Famili-
enpatronatsaltar dar.177

Die Häufung der Memorialstiftungen und die andauernde höhere
Bewertung der Privatmessen führte mancherorts zu einer Zweiteilung des

Klerus, zu einer Spezialisierung und sozialen Schichtung der Geistlichkeit.
Die einen Priester waren für die Seelsorge der Lebenden zuständig, hatten
in der Regel die besseren Pfründen inne und verfügten über ein höheres

Sozialprestige. Die anderen wirkten für das Seelenheil der Verstorbenen. Sie

waren häufig schlechter ausgebildet und besetzten die gering dotierten
Altar- und Kaplaneipfründen «sine cura». Die Auseinandersetzung um die
Wertung des Dienstes an den Lebenden oder an den Toten hinterliess auch
in der Exempelliteratur Spuren. Es existieren Berichte über einen Priester,
der abgesetzt wurde, weil er nur die Totenmesse las, andere jedoch erzählen

von einem Bischof, der einem einfachen Priester verbieten wollte, die
Totenmesse zu zelebrieren, worauf die Armenseelen ihm mit einer harten
Bestrafung drohten. Einem Mönch, der unter Vernachlässigung des täglichen
Officiums stets nur das «officium defunctorum» betete, standen nach dem
Tod Maria und erlöste Seelen vor dem Gericht bei.178

Noch etwas unterscheidet die beiden Kapellenseiten. Während bei den
drei Exempeln auf der Evangelienseite die Verstorbenen als Armeseelen im
Fegfeuer bzw. im Berginnern leiden und der Unterstützung der lebenden
Verwandten bedürfen, um Linderung und Verkürzung der Strafen zu erlangen,

haben wir es auf der Epistelseite mit Toten zu tun, die auf die Erde
zurückkehren, sei es, um Hilfe zu erflehen oder Hilfe zu leisten. Sowohl in
theologischen Schriften, in der Visionen-, Exempel- und Erbauungsliteratur,

wie in den Sagen werden verschiedene Gründe für die Wiederkehr der
Verstorbenen genannt: Die Toten müssen ihre Strafe am Ort des Vergehens
büssen; sie erscheinen den Lebenden, um um Hilfe zu bitten oder die Hin-

73



terbliebenen aufzufordern, den üblichen Totenkult korrekt abzuwickeln,
Testamente und Versprechungen einzuhalten, also Messstiftungen, Gebete,

Almosenspenden, Altarstiftungen und Vergabungen aller Art dem Wunsch
des Verstorbenen entsprechend zu vollziehen; sie kommen, um die
Hinterbliebenen zu warnen, zur Umkehr und Busse zu bewegen, den Tod an-
zukünden oder vom Jenseits zu berichten; sie nehmen Gestalt an, um ihren
Wohltätern tatkräftig beizustehen.

Die Vorstellung der Gegenwart der Toten hat eine lange Tradition. Sie

wurzelt in der Annahme, dass die sozialen, rechtlichen und wirtschaftlichen

Beziehungen zwischen den Lebenden und Toten Bestand haben und
fortwirken. Von der Antike über das Mittelalter bis zur Aufklärung um 1800

blieb der Tote als Person, als Rechtssubjekt und als Subjekt von Beziehungen

in der weltlichen Gesellschaft und als Glied der «communio
sanctorum» in der religiösen Gemeinschaft präsent. Der Wandel, die Trennung
der Lebenden und der Toten, vollzog sich nicht schlagartig, sondern begann
tendenziell bereits in den Zeiten der grossen Pestepidemien, als man sich

gezwungen sah, Friedhöfe auch ausserhalb der Stadtmauern anzulegen.179

Bereits Augustinus beschäftigte sich mit dem Totenkult und dem
Erscheinen von Verstorbenen in Träumen, dem er jedoch kritisch gegenüberstand.

Es seien weder die Leiber noch die Seelen der Toten, die den
Schlafenden aufsuchen, sondern nur ein «Abbild». Die Toten selber hätten keine
Kenntnis davon, so wie Lebende, die andern in Träumen erscheinen, nichts
davon wüssten.130 Diese Lehre wurde von verschiedenen Theologen durch
das ganze Mittelalter hindurch vertreten. Als einflussreicher erwies sich das

Konzept von Papst Gregor dem Grossen (um 540-604), dem wir schon im
Zusammenhang mit der Konsolidierung der Fegfeuerlehre begegnet sind.
Er widmete das 4. Buch seiner «Dialoge mit dem Diakon Petrus» den «Letzten

Dingen» und dem Schicksal der Seele im Jenseits. Er beschreibt, wie
einzelne Verstorbene ihre Sünde auf dieser Welt am Ort ihres Fehltritts abbüs-

sen müssen. Sie können dort den Menschen erscheinen, um Gebete und
Messen für ihr Seelenheil zu erflehen.181 Im 11. und 12. Jahrhundert setzte

vor allem in der monastischen Literatur eine wachsende Flut von Berichten
über Totengeister ein, was die wachsende Bedeutung der Klöster, vor allem
Clunys, für das Totengedenken belegt.182 Die Idee der Verbüssung der Strafe
auf Erden wurde in der Scholastik zwar diskutiert, aber als eher
unwahrscheinlich angenommen.

Die mittelalterliche Theologie erlaubte es den Armenseelen jedoch
weiterhin, für kurze Zeit aus dem Fegfeuer aufzusteigen, um ihre Pein zu schildern

und Beistand zu erflehen. Die reiche mittelalterliche und barocke
Mirakel-, Exempel- und Visionenliteratur ist voll von solchen Berichten. Sie

sind - neben vorchristlichen Traditionssträngen - eine der Wurzeln, aus
denen die Volksliteratur schöpfte. Gespenstererscheinungen, Geister von Ver-

74



storbenen, die am Ort ihres Vergehens wandeln müssen, gehören zu den
beliebtesten Sagenmotiven.'*''

Allgemein sind die zurückkehrenden Toten den Lebenden wohlgesinnt,
sie kommen ja meistens, um um Hilfe zu bitten. Nur wenn die Hinterbliebenen

es unterlassen haben, den Totenkult ordnungsgemäss zu vollziehen
und ihre Versprechungen einzuhalten, fordern sie mit Nachdruck das ihnen
zustehende Recht und können dabei aggressive Züge annehmen. Als
Erklärung wird zum Teil das Nachleben vorchristlicher Glaubensauffassungen

angeführt, welche die Gefährlichkeit der wiederkehrenden Toten, die in
der Literatur auch «lebende Leichname» heissen, betonen. Andere Forscher
lehnen diesen Ansatz ab und heben die Verbundenheit der Lebenden und
der Toten in der christlichen Theologie und Glaubenspraxis hervor.184 Es

wird auch darauf hingewiesen, dass beim Übergang des Motivs der
wiederkehrenden Toten aus der christlichen Erzähltradition in die Volksliteratur,

aus den Exempeln und Legenden in die Sagen, der feindliche Aspekt
verschärft wurde. Die Toten der Sage gehören - im Gegensatz zur christlichen

Legende - nicht zur «familia Dei», zur «communio sanctorum». Sie

kehren oft als gefährliche Gespenster, im schlimmsten Fall als Nachzehrer185

oder als wildes, ruheloses Totenheer zurück. Das fromme Erschauern der
christlichen Erzählung, das «Fascinans», wendet sich dann vermehrt zum
Grauen, zum «Tremens».186

Die Messe des Nikolaus In Unterschächen betont das hinterste Bild rechts vom Eintretenden ein-
von Tolentino mal mehr die Wirksamkeit des Messopfers (Abb. 33). Ein Priester steht am

Altar und schaut hinüber zu einer nackten Frauengestalt, die mit einer
Hand auf die Leidenden im Fegfeuer hinweist, die andere mit einer Geste
des Mitleidens auf die Brust legt. Sie spricht mit einem Mann in langem
Gewand, der entsetzt die Arme hebt. Die Armenseelen flehen mit bittend
erhobenen Armen und einem Spruchband «Erbarme dich unser» um Hilfe,
während im Hintergrund einige erlöst emporschweben.187 Die fragmentarische

Inschrift lautet: «(...) s fegfeüwr er erkent; / drüm ein Wüchen Mass
Lisst / ardürch vil Seelen hat erlöst. / Suri, in Vita 10. sept.» Am 10.

September wird das Fest des hl. Nikolaus von Tolentino gefeiert (gest. 1305,
kanonisiert 1446). Er ist in der Regel als Augustinereremit dargestellt. Der
Priester, der im Unterschächener Bild die Messe liest, ist durch die Tonsur
als Mönch gekennzeichnet, ebenso der Mann, der einen entsetzten Blick auf
die Armenseelen wirft. Nikolaus von Tolentino wurde besonders vom 16.

bis 18. Jahrhundert stark verehrt und gilt als Patron der Armenseelen. Der
Jesuit und engagierte Gegenreformator Laurentius Surius verherrlicht in
seinem siebenbändigen Werk «De probatis Sanctorum Historiis» das vorbildliche

Leben der Heiligen, die durch zahlreiche Wunder die Macht und den
Glanz des wahren Glaubens verkünden. Er beschreibt in der Vita des hl. Ni-

75



:^.;

sI^SwnSB

5frm<

Häuf;miDrer ewoj

vj%1\ A

"; lA^iöii
à' v.

A:^y

->Jlfci>

| Intra «a^ücfeaSudf fi|$t,

.--'*•--.,;

^krÊgfûùjcrf ^Setlea gwiuea ficj;

¦©eil et jtj éû W M -Svloft ;

boleti foMtft.jJ^^iptfrojf,
33 iff- 34

kolaus von Tolentino, wie der Augustinerchorherr in der Nacht vor dem

Sonntag, da er das Hochamt zelebrieren sollte, eine Vision hatte. Die Seele

eines Verstorbenen, den er gekannt hatte - auf unserem Bild ist es eine nackte

Frauengestalt, die Seele (anima) ist ja weiblich -, klagte, er sei zwar nicht

zur Hölle verdammt, erdulde aber die Qualen des Fegfeuers. Nikolaus solle

die Messe für die Verstorbenen für ihn lesen, damit er und die andern
Armenseelen erlöst würden. Nikolaus antwortete, Gott könne ihm und den
andern helfen. Er aber sei verpflichtet, am Sonntagmorgen das feierliche
Hochamt zu zelebrieren, er könne unmöglich die Totenmesse lesen. Da lud
ihn der Geist ein, mit ihm ins Fegfeuer zu kommen und die Qual der
Armenseelen zu betrachten, die hier ihre Strafe verbüssten und die ihn
geschickt hätten. Nikolaus folgte ihm und sah eine ungeheure Anzahl von Seelen

im Feuer brennen. Sie flehten in an: Erbarme dich unser, wir erwarten
deine Hilfe. Wenn du für uns die Messe liest, wird ein grosser Teil von uns
aus den Qualen erlöst. Nikolaus war erschüttert und weinte. Als er erwachte,

eilte er zum Prior und erhielt die Erlaubnis, am Sonntag und die ganze
Woche über täglich die Totenmesse, die «missa pro defunetis», zu lesen und

76



33 Nikolaus von Tolentino

rettet durch seine «Messe für
die Verstorbenen» zahlreiche

anonyme Armeseelen aus dem

Fegfeuer.

34 Das Heer der Armenseelen
steht ihrem Wohltäter Eusebius

im Kampf gegen den Angreifer
Ostorgus bei.

ununterbrochen für die Armenseelen zu beten. Nach einer Woche erschien

ihm die Seele des Bekannten wieder, um ihm zu danken, weil er und viele
andere durch die göttliche Gnade, aber auch durch Messen, Gebete und
Tränen erlöst worden und in den Himmel gekommen seien. Die Geschichte

finden wir auch in der Exempelsammlung «Dess Fegfeurs A.B.C.», die ganz
im Zeichen der Armenseelen steht.188

Diese beispielhafte Erzählung betont die Notwendigkeit der Sorge und
der Fürbitte für die namenlosen Büssenden im Fegfeuer. Sie steht ganz im
Zeichen der kollektiven Totenmemorie, die hier eine hohe Stellung
einnimmt: Die «missa pro defunctis» wird sogar dem sonntäglichen Hochamt

gleichgestellt. Sie erhält dadurch Vorrang gegenüber der Messe für die
Lebenden. Um die Bedeutung dieser Aussage zu erhöhen, um ihren
Wahrheitsgehalt zu bekräftigen, hat Pfarrer Karl Josef Arnold zu Füssen
des Priesters am Altar seinen Namen hinsetzen lassen. Er tritt dadurch
gleichsam an die Stelle des Nikolaus von Tolentino.

Diese kollektive Memoria für alle, die auf dem Kirchhof ruhen und
dadurch äusserlich sichtbar zur Gemeinschaft der «familia Dei» gehören,
verpflichtet auch die Toten zu Dank und zu Hilfeleistungen. Vor allem im
Grenzbereich der offiziellen Lehre der «communio sanctorum» und der

Laienfrömmigkeit entwickelte sich der Glaube an die Wirkungsmöglichkeiten
über den Tod hinaus und schuf das Umfeld, das die Hilfeleistung der

dankbaren Toten in weltlichen und geistlichen Angelegenheiten möglich
machte.189

Eusebius, Ostorgus
und die Waffenhilfe der

Armenseelen

Die beiden letzten Bilder stammen aus dem Themenkreis der dankbaren
Toten. Armeseelen, die ihren Wohltätern beistehen und sogar mit Waffen in
einen irdischen Kampf eingreifen, sind in mittelalterlichen und barocken

Exempel- und Predigtsammlungen sehr zahlreich vertreten - von Caesarius

von Heisterbach über das «Bienenbuch» des Thomas von Cantimpré, das

«Speculum Exemplorum», die «Legenda aurea» bis hin zum «Magnum
Speculum Exemplorum» und Barockpredigten, um nur einige zu nennen. Die
eine Variante, die weniger verbreitet ist, kennen wir vom Berner Allerseelenaltar

(um 1505), dessen häufig reproduzierte Aussenflügel den
Geistergottesdienst darstellen. Die Innenseiten erzählen die Geschichte von Eusebius,

dem guten Herrscher von Sardinien. Er zeichnete sich durch eine
ausserordentliche Liebe zu den Armenseelen aus und scheute keine Ausgaben,
um sie durch Almosen, Spenden und Messopfer zu erlösen. Er nannte sogar
eine Stadt seines Reiches «Stadt der Toten» und liess ihre sämtlichen Steuern

und Abgaben dem Armenseelenkult zukommen. Auf Sizilien lebte der
viel mächtigere, aber böse Ostorgus, der eines Tages die Stadt der Toten
angriff und eroberte. Eusebius war betrübt, er sammelte ein Heer, das

allerdings viel kleiner war als jenes seines Gegners, und im Vertrauen auf die

77



Hilfe Gottes und der Armenseelen zog er aus, um die Stadt der Toten

zurückzugewinnen, und siehe da, ein riesiges Totenheer zog ihm entgegen, um ihn zu
unterstützen. Ostorgus aber erschrak, als er die überirdischen Krieger erblickte,
er übergab Eusebius die Stadt und schwor, Genugtuung zu leisten.1""

In Unterschächen stehen sich vor dem Tor einer gewaltigen, von
Rundtürmen befestigten Stadtmauer zwei Heere mit gesenkten Lanzen
gegenüber (Abb. 34). Aus dem Hintergrund nähert sich wohlgeordnet ein
weisser Tross mit weissen Standarten, die geretteten Seelen. Im Vordergrund

rechts übergibt Ostorgus dem Eusebius die Stadt durch Handschlag.
Wohl um die Geschichte in fernen Landen zu lokalisieren, tragen beide
einen Turban, obwohl in dieser Zeit kurz nach den Türkenkriegen eher die
Tendenz bestand, Bösewichter als Türken zu kennzeichnen. Die Inschrift
lautet: «Dem so Angfallen Wirt mit Krieg / Viertzgtaüsent Seelen gwinen
sig; / Weil er sey Zu vor hat Erlöst; / Solch Soldaten ihm Bringen trost / Pe-

xenfeld. Cone. Historial hist. 12». Der Literaturhinweis bezieht sich auf das
Werk des Jesuiten Michael Pexenfelder (1613-1685) «Concionator Histori-
cus Rariorum Eventuum Exemplis» von 1683, das, wie der Untertitel
festhält, in typisch jesuitischer Art moralische Unterweisungen so formulieren
will, dass sie erfreuen und gleichzeitig belehren - «delectans et docens».191

Das Buch ist kurz nach dem Studienabschluss Pfarrer Arnolds ediert worden

und zeigt, wie belesen er auch in der neusten Literatur war. Etliche
Details in Unterschächen sind Pexenfeiders Text entnommen, so etwa die weissen

Fahnen und die weissen Pferde der Toten.

Die Hilfe der dankbaren Die zweite Variante ist im Mittelalter und im Barock viel präsenter und
Toten zwar in der Literatur seit dem 12., in der bildenden Kunst seit dem 15. Jahr¬

hundert.192 Sie ist in den meisten Exempelsammlungen und in
Predigtkompendien enthalten.193 Erzählt wird in leicht abgewandelten Versionen
die Geschichte eines Edelmannes oder Kriegers, der nie am Friedhof
vorbeiritt, ohne abzusteigen und beim Beinhaus ein Gebet für die Toten
zu verrichten. Eines Tages, auf der Flucht vor Feinden, kam er am Gottesacker

vorbei, trat trotz Lebensgefahr ein und kniete nieder. Da erhoben sich
Tote aus den Gräbern und stürmten aus dem Beinhaus, um ihren Wohltäter
zu verteidigen. Seit dem 12. Jahrhundert ist in Texten und später auch in
Bildern überliefert, dass die Toten als Waffen ihre persönlichen Berufswerkzeuge

einsetzten: der Metzger das Beil, der Schmied den Hammer, der
Schneider die Schere, der Bäcker die Schaufel, der Bauer die Sense. In der
Schweiz lässt sich das Motiv der Waffenhilfe der Toten recht häufig
nachweisen, etwa in den zerstörten spätmittelalterlichen Wandmalereien in der
abgerissenen Kapelle beim Siechenhaus von St. Jakob an der Birs '"4 oder in
der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts im Beinhaus von Muttenz und jenem
von Wil SG, das 1884 abgebrochen wurde.1"3 Es sind dies Orte und Städte, in

78



35 Die dankbaren Toten auf
dem Wandgemälde des Bein-
hauses von Baar (1. Drittel 16.

Jh.).

36 Die dankbaren Toten helfen
ihrem Wohltäter, der sich vor
Feinden auf den Friedhof
geflüchtet hat und hier gewohn-
heitsgemäss zum Gebet für die

Armenseelen niederkniet.

denen im Vorfeld der Reformation die religiösen Spannungen gärten und
der Disput um Glaubensfragen mit besonderer Intensität geführt wurde.
Dem immer lauter werdenden Ruf nach Reformen, nach Eindämmung des

überbordenden Ablasswesens und der Käuflichkeit des Jenseits, scheinen

gewisse geistliche Auftraggeber als Antwort trotzig die Propagierung des
Armenseelenkultes und des Glaubens an die gegenseitige Hilfe der Lebenden

und der Toten im Sinne einer «propaganda fidei» entgegengesetzt zu
haben. In der Innerschweiz finden wir zwei Darstellungen der dankbaren
Toten aus dem ersten Drittel des 16. Jahrhunderts ebenfalls in Grenzgebieten.

Die Wandmalereien am Beinhaus von Baar zeigen, wie die dankbaren
Armenseelen herbeieilen, um ihrem Wohltäter zu helfen (Abb. 36).196 Ikono-
grafisch so eng verwandt mit dem Bild von Baar, dass man auf die gleiche
grafische Vorlage schliessen darf, ist eine Darstellung der dankbaren Toten
im Beinhaus von St. Michael in Zug. Das schlecht erhaltene Bild wurde 1960

übertüncht und 1984 wieder freigelegt.197 Wie schon auf einem Tafelbild aus

Kolberg von 1492 benutzen die Toten in Zug ihre berufsspezifischen
Werkzeuge als Waffen: Bäckerschaufel, Zange, Hacke, Hammer.1"8 Aus dem

ttfi.ta»?
tetro s« m„V%& "!&ê%w m H

7**

iS WT±
-».a

—o oifi .i .euraiT itti
iS.rvirùi.jòbuittj (èim iéta (te&B

Vkrtmkn cne Scfet -Sccica.

36

79



Jahr 1562 stammt eine Darstellung der dankbaren Toten auf der Wappenscheibe

des Jakob Fuchsberger im Kloster Muri.199

Was Unterschächen betrifft, steht wohl weniger die Auseinandersetzung
mit der reformatorischen Ablehnung des Armenseelenglaubens im Vordergrund,

sondern eher die Gesamtikonografie des Beinhauses mit der

Betonung der «communio sanctorum» (Abb. 36). Unter dem Bild lesen wir «So

offt (kir)choff betr(itt) / D.feind, so nach sein Leben stellen / Vertreiben
die Lieben Seelen». Als Quelle ist wie beim vorhergehenden Exempel
Michael Pexenfeider angegeben.200 In einem Friedhof kniet ein junger Mann
mit umgegürtetem Schwert im Gebet versunken vor einem Grab. Am
linken Bildrand erhebt sich ein Gebäude, vermutlich das Beinhaus. Laut Pe-

xenfelder hatten sich Neider zusammengerottet, um den Wohltäter der
Armenseelen in die Enge zu treiben. Er aber flüchtete auf den Kirchhof, der als

geweihter Ort als Asylstätte galt, wo er nach kurzem Zögern trotz drohender

Gefahr niederkniete. Seine Verfolger missachteten das Asylrecht, drangen

blutrünstig in den Kirchhof ein. Einer zückt auf unserm Bild den Dolch,

um ihn seinem Opfer in den Rücken zu stossen, andere nähern sich ebenfalls

mit erhobenen Waffen, doch hinter der Kapelle eilen nackte, Schwerter

schwingende Gestalten hervor, nicht Gerippe, sondern Armeseelen, die aus
den Flammen steigen. Schon wenden sich ein paar der Bösewichter
erschreckt ab. Nicht ganz klar ist die Bedeutung der Menschengruppe ausserhalb

des Friedhofes in der freien Landschaft. Es könnte sich um die Verfolger

handeln, die hier ihre meuchelmörderischen Pläne schmieden. Pexen-

felder, der die Tendenz hat, die Exempel mit belehrenden Gedanken zu
überladen, berichtet jedoch auch, dass das Opfer sich mit seinen Feinden
friedlich versöhnte, die nun Gottes Walten lobten und fortan mit gleichem
Eifer für die Armenseelen beteten. Tatsächlich steht ein Einzelner einer

ganzen Gruppe gegenüber und schüttelt dem Anführer die Hand.
Die Wechselwirkung von Exempel- und Volksliteratur lässt sich auch

beim Thema der dankbaren Toten nachweisen. Die helfenden Armenseelen
schmücken nicht nur Votivtafeln und andere Zeugnisse der religiösen
Volkskunst, sie sind auch ein äusserst beliebtes Motiv in Sagen und
Märchen.201 Die Innerschweizer Sagen sind voll von wandelnden Grenzfrevlern,
mahnenden, den Tod ankündenden, gefährlichen, um Hilfe bittenden, aber
auch dankbaren Toten. Es fällt auf, dass sich Verstorbene recht häufig in
Liebeshändel einmischen. In Giswil ist es ein Kilter aus dem Kleinteil, der auf
dem Weg zu seiner Geliebten jeweils auf dem Friedhof für die Armenseelen
betet und von diesen gegen seine Konkurrenten aus dem Grossteil verteidigt

wird: Die persönliche Rivalität zwischen jungen Brautwerbern weitet
sich also auf die Spannungen zweier Ortsteile aus; eine ähnliche Sage lässt
sich in Quinto im Tessin nachweisen. In Ingenbohl beschützten die «schamroten

Armenseelen», die Seelen der Hingerichteten, den Verliebten, der je-

80



weils auf seinem nächtlichen Kiltgang im Beinhaus für sie betete und dann
jauchzend weiterzog, vor den Nachstellungen des Pfarrers, der dem Sigrist
befahl, dem Burschen im Beinhaus aufzulauern, doch der Kilter erschien in
Begleitung von zwei Männern, und der Sigrist wagte es nicht, ihm etwas
anzutun. Er nahm daher am folgenden Abend vier Mann Verstärkung mit,
dem Burschen aber folgten sechs Männer mit roten Strichen am Hals. Der
Sigrist rückte am dritten Abend mit acht Männern aus, der Kilter aber war
von einer grossen Schar umgeben, die in ihren Händen ihre abgeschlagenen
Köpfe trug. Entsetzt liess der Pfarrer den Burschen rufen, der aber von
nichts wusste und erklärte, er habe stets für die Seelenruhe der Hingerichteten

gebetet. Eine ganz ähnliche Sage wird aus Isenthal im Kanton Uri
berichtet.

2.3 Der Tod und die Sieben Todsünden (Decke)

Massenveranstaltungen sind nicht ein Phänomen unserer Zeit. Ein berühmtes

und aufwühlendes Ereignis von wahrhaft barockem Ausmass fand im
Spätsommer 1705 in der Innerschweiz statt, am 9. oder 10. August in
Schwyz, am 15. in Altdorf, vom 18. bis 23. in Stans, vom 25. bis 30. in Zug
und am 3. und 4. September in Luzern: die grosse Volksmission. Zehntausende

von Menschen liessen sich durch zwei wortgewaltige Kanzelredner
aus dem Orden der Jesuiten mobilisieren, beides Italiener, die auch in
italienischer Sprache predigten, Pater Fulvio Fontana und Pater Giovanni Battista

Mariani. Zwei Augenzeugen, der Nidwaldner Landammann Laurenz
Bünti (1661-1736) und der Zuger Arzt und Pannerherr Oswald Kolin (1648-
1736), hielten die Feierlichkeiten fest.2"2 Die Schilderungen gleichen sich,
obwohl Bünti - vermutlich aus einem gewissen Lokalpatriotismus heraus -
das Ereignis im Nidwaldner Hauptort als Höhepunkt preist. Bei der Lektüre
staunt man nicht nur über die Frömmigkeitsübungen mit öffentlichen
Sündenbekenntnissen und Versöhnungen verfeindeter Familien, sondern auch
über die Logistik, die absolut modern anmutet: tadellose Organisation, gut
funktionierende Verpflegung der Volksmassen, koordinierter Anmarsch
und Abtransport der auswärtigen Besucher, vorbildliche Herrichtung und
Überdachung der Plätze, eindrückliche Übersetzerleistungen. In Stans war
es ausserordentlich heiss, Gewitter drohten, das Emd lag auf den Feldern.
Dennoch steigerte sich die religiöse Erregung von Tag zu Tag, unaufhörlich
wurde gebeichtet, rund um die Uhr kommuniziert. Jungfrauen in weissen
Kleidern und mit Dornenkronen auf dem Kopf führten die Bittgänge in die

Nachbargemeinden an, alle gingen barfuss, schwere Kreuze wurden «mit-
geschleipft», Männer und Frauen hatten sich Ketten und Stricke um den
Hals und um den Leib gelegt, wer kein Kreuz trug, hatte Geissein bei sich.

81



Am Sonntag, dem 23. August, trafen auch die obrigkeitliche Vertretung und
viel Volk von Luzern, Uri und Schwyz ein. Über 40 000 Menschen sollen in
grösster Hitze ausgeharrt haben, um den Predigten zu lauschen, den päpstlichen

Segen und den grossen Ablass zu empfangen, den Papst Clemens XL
(1649-1721, Papst ab 1700) versprochen hatte. In Zug sollen am 30. August
über 50 000 kommuniziert haben. Die Kanzelreden des Paters Fulvio Fontana

liegen übersetzt und gedruckt vor. Sie handeln unter anderem «Von der
Hesslichkeit der Todt-Suenden», «Von dem Geitz», «Von der Geilheit» und
«Von der Raachgirigkeit».203

Pfarrer Karl Josef Arnold hatte es sich wohl nicht entgehen lassen, in
Altdorf oder an einem der andern Orte die grosse Volksmission mitzumachen
und die berühmten Jesuiten predigen zu hören. Altarbild und Glasgemälde
des Beinhauses sind 1701 datiert. Es wäre jedoch möglich, dass sich die
Entstehung des Gesamtprogramms über mehrere Jahre erstreckte und auch

Anregungen von der grossen Volksmission von 1705 aufnahm. Die genaue
Datierung der Fresken und der mögliche Einfluss des Grossereignisses auf
die Ikonografie scheint mir jedoch nicht von ausschlaggebender Bedeutung
zu sein. Wichtig ist vielmehr aufzuzeigen, wie verankert die Beschäftigung
mit den Sieben Todsünden, wie allgegenwärtig das Bewusstsein von Schuld
und Strafe, von Höllenangst und Bussbereitschaft in der kirchlichen Lehre
und im Alltag der Gläubigen war.

Während im Chor die «Vier letzten Dinge» dem Besucher seinen
bevorstehenden Tod, das Gericht, ewigen Lohn oder ewige Strafe mahnend vor
Augen stellen und die Malereien im Schiff das Fegfeuer als zeitlich begrenzten

Strafort thematisieren, kommt den Deckenbildern die Aufgabe zu, dem

Gläubigen klar zu machen, weshalb er beim Gericht zur Hölle verdammt
werde, weshalb er im Fegfeuer leiden müsse: wegen seiner Schuld, seinen
Sünden, dargestellt am Beispiel der Sieben Todsünden.204

2.3.1 Die Todsünden in der Theologie
Bei den Sünden, die wir heute gemeinhin als die Sieben Todsünden
bezeichnen, handelt es sich streng genommen um die Kardinal- oder
Hauptsünden. Das Lehrgebäude der katholischen Theologie hat stets
zwischen Haupt- und Todsünden unterschieden.205 Als Todsünden gelten jene
schweren Vergehen, die den Tod, das heisst die ewige Verdammnis, nach
sich ziehen, unter anderem Mord und Blasphemie. Die Hauptsünden -
Stolz, Geiz, Neid, Unkeuschheit, Unmässigkeit, Zorn und Trägheit - sind
eher sittlich schlechte Haltungen, Laster, die den Nährboden für alle andern
Sünden bilden. Auch wenn sie ungebeichtet bleiben, müssen sie nicht
notwendigerweise zur Verdammnis führen. Da sie aber ihre Wurzeln im Stolz
haben, der sich über Gott erheben will, ziehen sie in der Regel die ewigen
Höllenstrafen nach sich.

82



Seit dem 6. Jahrhundert standen den Theologen «Poenitentales»,
Handbücher zur hoch entwickelten, systematisierten Busspraxis, zur Verfügung,
die seit dem 8. Jahrhundert auch die Hauptsünden enthielten. In dieser Zeit
der Ablösung der öffentlichen Busse durch die sakramentale Privatbeichte
fanden die Todsünden über die Poenitentales Eingang in die allgemeinen
Beichtspiegel, die dem niederen Klerus und den Laien als Hilfe für die

Gewissenserforschung dienten. Im Hoch- und Spätmittelalter versuchten vor
allem die Bettelorden, die Seelsorge zu intensivieren, durch Predigten in
den Landessprachen und religiöse Übungen dem Volk die Glaubensinhalte
näher zu bringen, also die Theologie zu popularisieren. Für die Prediger
waren die Hauptsünden, die Sünden allgemein, von zentraler Bedeutung,
denn das Ziel der Seelsorge - Busse und moralische Besserung - konnte nur
erreicht werden, wenn man den Feind, den es zu bekämpfen galt, klar und
bildhaft schilderte. Berichte von Lastern und ihren Folgen wirkten zudem
viel unmittelbarer, viel lebendiger und farbiger auf die Zuhörer als

Tugendbeispiele, so wie Höllenschilderungen ungleich mehr Anklang fanden als

Himmelsvisionen. Durch ihre personifizierten Kräfte waren die Todsünden
zudem im Alltag präsent. Sie stellten eine ganz reale Gefahr dar, indem sie

sich in einer Fülle von Krankheiten manifestierten, die nur mit Hilfe von
Tugenden geheilt werden konnten.206 Das führte dazu, dass die Hauptsünden

in der Laienkonzeption eine eher noch grössere Rolle spielten als in der
hohen Theologie und dass vor allem in der Volkspredigt, der Erbauungsliteratur,

der Beichtpraxis und im Volksglauben seit dem 14. und 15. Jahrhundert

der populäre Name «Todsünde» den offiziellen Begriff «Haupt- oder
Kardinalsünde» verdängte.

Die Hauptsünden bilden in der mittelalterlichen Theologie häufig die eine

Hälfte des Gegensatzpaares «Tugend-Laster». Dieses Konzept geht im
Wesentlichen auf das dualistische Prinzip der Gnosis, auf die gnostische
Seelenwanderung, zurück. Gnosis oder Gnostizismus ist der Sammelname
für religiöse Bewegungen in der Spätantike. Sie prägten das Urchristentum
mit, wurden aber von den Kirchenvätern als Häresie bekämpft; dennoch
übten gnostische Ideen weiterhin ihren Einfluss aus. Grundlegend für die
gnostische Lehre der Seelenwanderung ist die Vorstellung vom Sturz der
ursprünglich reinen Seele in die niedrige Materie. Der Abstieg führt durch
sieben Sphären, welche dämonische Wächter-Planeten hüten, die negative
Einflüsse ausüben. Nur wenige Auserwählte erlangen Befreiung aus der
Materie. Sie treten den Wiederaufstieg ins Licht an - wiederum durch
verschiedene Räume, wo dämonische Mächte regieren, die alles daran setzen,
die Erlösten zu Fall zu bringen. Es kommt zum Kampf zwischen dem guten
und dem bösen Prinzip, in der christlichen Umdeutung zum Kampf
zwischen Tugenden und Lastern.20" Eine weitere Wurzel des Tugend-Laster-
Konzeptes ist bei Paulus zu suchen, der die Gläubigen aufruft, die Vollrüs-

83



tung Gottes, die «arma Dei», anzuziehen, um sich gegen die Anschläge des
Teufels zu wappnen (Eph 6,10-17).

Zur Verbreitung der Tugend- und Lasterlehre trug vor allem das
berühmte Werk «Psychomachia» des Prudentius (349- nach 405) aus dem
4. Jahrhundert bei. Das Epos beschreibt den militärischen Feldzug der
Tugenden gegen die Laster. Die Schlacht umfasst sieben Einzelkampfepisoden
und gipfelt im Sieg der Tugenden. Die Psychomachia, die vermutlich schon
in Handschriften des 5. Jahrhunderts illustriert war, fand im Frühmittelalter
weite Verbreitung und beeinflusste mittelalterliches Denken, Literatur und
Kunst.

Von den zahlreichen Kirchenvätern und Theologen, die sich mit den
Hauptsünden befassten und zu deren Systematisierung beitrugen, greife
ich Cassian (314-345) und Gregor den Grossen heraus. Cassian übernahm
von seinem Lehrer Evagrius (gest. 399) eine Liste von acht Hauptsünden,
von denen sich eine aus der andern entwickelt. Der Stolz ist die erste und
älteste der Sünden. Schon der Erzengel Luzifer erhob sich in Stolz und wollte
sein wie Gott, und auch Adam vergriff sich aus dem gleichen Grund am
Baum der Erkenntnis. Stolz steht für Rebellion und Häresie. Er ist die Wurzel,

aus ihm wächst der Sündenbaum - ein Bild, das während des ganzen
Mittelalters beliebt war. Cassian, dessen Lasterschema für das Mönchtum
stets seine Bedeutung behielt, betonte vor allem jene Laster, die den Mönchen

besonders gefährlich werden: nämlich die beiden Sünden des
Fleisches, Luxuria (Unkeuschheit, Wollust) und Gula (Unmässigkeit, Völlerei),
die voneinander abhängig sind. Wer der Unmässigkeit verfällt, öffnet sich
auch leicht der Verführungskraft Wollust. Dazu gesellt sich die Acedia
(Trägheit, Schwermut), die zur Vernachlässigung der christlichen Pflichten
verleitet und das Seelenheil der Mönche in besonderem Mass gefährdet.208

Gregor der Grosse (vor 540-604), den wir als einen der «Väter des
Fegfeuers» kennen gelernt haben, tritt in seinem Werk «Moralia in Job» für die
Siebenzahl der Hauptsünden ein, denen er die sieben Gaben des Heiligen
Geistes gegenüberstellt. Auch bei ihm ist Superbia, der Stolz, die Quelle
aller andern Übel, auch bei ihm schafft jedes Laster die Bereitschaft zu einem
weiteren und bedingt eine Abhängigkeit. Gregors Liste der Hauptsünden
setzte sich gegenüber anderen Listen durch. Sie war für die Theologie des

ganzen Mittelalters bestimmend und verdrängte weitgehend die Reihenfolge

Cassians. Sie unterteilt die Hauptsünden in zwei Gruppen und stellt die

«spiritualia», die fünf «geistigen» Sünden, nämlich Superbia (Stolz), Invidia
(Neid), Ira (Zorn), Avaritia (Habgier, Geiz), Acedia (Trägheit) vor die
«carnalia», die beiden fleischlichen Sünden Gula (Völlerei) und Luxuria
(Wollust).209 Diese Reihe wird gemäss ihren Anfangsbuchstaben «siiaagl»
genannt. Daneben existierte seit dem 13. Jahrhundert eine zweite Liste, «sa-

ligia» (Superbia-Avaritia-Luxuria-Ira-Gula-Invidia-Acedia),210 die aber im

84



Mittelalter keinen grossen Einfluss ausübte und erst durch den Katechismus

des Petrus Canisius (1521-1597) im 16. Jahrhundert und durch die
Propaganda der Jesuiten in der Gegenreformation Gregors Reihe ersetzte. Sie

beginnt wiederum mit Superbia, dem Stolz, verzichtet aber auf die
Unterteilung in geistige und fleischliche Sünden, also auf ein an sich einleuchtendes

theologisches Konzept. Man nimmt an, dass der Grund des Wechsels

im Merkwort «saligia» liegt, das sich gerade bei Seelsorgern und Laien als

Gedächtnisstütze besser eignete als «siiaagl».211

Die Hauptsünden verbanden sich - mittelalterlicher Allegorese entsprechend

- nicht nur mit den Tugenden, sondern auch mit den sieben Gaben
des Heiligen Geistes, den Lebensaltern, dem Vaterunser, dem Lasterbaum
und den Planeten.212 Sie alle spielen auch in der moralisierend-didaktischen
Literatur und Kunst des Barock eine Rolle. So steht zum Beispiel der Lasterbaum,

der schon in der Scholastik als Merkhilfe diente, um die Rangfolge
und die gegenseitige Abhängigkeit der einzelnen Sünden zu veranschaulichen,213

in einer Illustration in Bakewells «Hieroglyphicks of the Natural
Man» aus dem 18. Jahrhundert in einer wüsten, öden Welt - die Bäume sind
verdorrt und abgebrochen, die Menschen in Kämpfe verwickelt, die Städte

zerstört, Schiffe versinken. Kraftvoll wächst er aus der Wurzel des Unglaubens

(Abb. 37). Er wird liebevoll begossen vom Teufel und umgehauen vom
Tod. Er vereint in sich also Vorstellungen von Paradiesbaum - Baum der
Erkenntnis - Lebensbaum - Baum des Todes. Diesen Bedeutungsstrang
verstärkt die Schlange im Geäst, die ja die Sünde und damit den Tod in die Welt

gebracht hat. Sie windet sich zu einem Kreis, verbindet sich also mit dem
Urboros, dem Schlangenring, der Ewigkeit symbolisiert und hier die ewige
Verdammnis meint. Der Stamm des Baumes ist, wie seit den Kirchenvätern
üblich, der Stolz (Pride). Er bringt all die unzähligen andern Sünden hervor,
die als Früchte im blätterlosen, abgestorbenen Geäst wachsen. Die guten
Geister wenden sich ab. Oben symbolisieren Blitze den Zorn Gottes.211

Die Vorstellung des Kampfes zwischen Tugenden und Lastern prägte
nicht nur die Theologie, sondern auch das gesamte mittelalterliche Denken
mit seiner Vorliebe für Gegensatzpaare wie Leben - Tod, Himmel - Hölle,
Schönheit - Verfall. War der Mensch in der Psychomachia und ihren frühen
Illustrationen vor allem Spielball widerstreitender Kräfte, die zum Kampf
gegeneinander antraten, so nimmt er in der hoch- und spätmittelalterlichen
Literatur aktiv am Geschehen teil. Er muss selber die Wahl treffen, er steht,
wie Herkules, am Scheideweg. Ein Lieblingsmotiv der Literatur dieser Zeit
ist das Unterwegssein des Menschen, die Meisterung von schrecklichen
Gefahren und der Kampf gegen die Versuchungen. In diesem Zusammenhang
stehen die zahlreichen «Seelenreisen». In der berühmten «Pèlerinage de
l'âme» des Guillaume de Deguilleville (Degulleville) (um 1295- nach 1358)

und in andern Visionsberichten beschreibt jeweils der Autor, wie er im Traum

85



37 Der Lasterbaum
veranschaulicht, xoie eine Sünde aus
der andern wächst. (]. Bakewell:

Hieroglyphicks of the
Natural Man, 18. Jh.)

¦Ï*Ï?EW

#.
$s

«,ra!

SStrif

>fS

\iflCT

J! jHy i> «?

js- ^.« be

h
üöt:~x A~£ZiQ

â

°.'\

-'¦vi:

rV
---¦

âS^tera*^T
3&

..'.-

/L
:-*¦,-==»

HIEROGLYPHICKS of the X Alt RAI. MAN
C/it,/..„¦>>. tr/n, rt»Ht/>rrtJt ,///.: Ih;;,,;/. /.„Ir X/ff.r., ;

..It... It..M l.t, H'I-.tH» M" \r.|.il-r..iHVII.- A-CI,„S ¦r..„l-CK..rrh'\..,.t I.OSI....V PiiblinûîtutW.Wl.Wrh

37

86



eine Reise in mehreren Etappen macht, die nichts anderes als ein Spiegel
des menschlichen Lebens ist. Gezeigt wird die Schwäche, die Weltverfallen-
heit des Menschen, der immer wieder den Verlockungen der Todsünden
erliegt, immer tiefer hinuntersteigt in Verstrickung und Schuld, bis er das
Sündhafte und Ausweglose seines Tuns erkennt, bereut und durch eine
innere Umkehr wieder mit dem Aufstieg beginnt. Auf dieser Reise ist der Pilger

gezwungen, Blicke in das Reich der Verdammten und ins Fegfeuer zu
werfen. Die Schilderungen, die nichts an Drastik und Detailreichtum zu
wünschen übrig lassen, greifen auf Höllen- und Fegfeuervisionen zurück,
die sich in eine alte Tradition einreihen, angefangen bei der so genannten
«Petrus-Apokalypse» (um 135), die von ihr beeinflusste «Visio Pauli» aus
dem Beginn des 5., die «Visio Tundali» oder «Tnugdali» aus der Mitte des

12. Jahrhunderts bis hin zu Dantes (1265-1321) einflussreicher «Göttlichen
Komödie».215 Der Kampf zwischen Gut und Böse prägte auch berühmte
mittelalterliche Prosawerke wie den «Rosenroman»216 oder den Ritterroman
«Parcifal» des Wolfram von Eschenbach (um 1170/80- um 1220), wo der
Held fällt - angefangen beim Stolz, über den Zorn und den Neid bis hinunter

zur Traurigkeit und Verzweiflung (acedia) und dann - in ähnlicher
Reihenfolge - von der Demut zur Caritas aufsteigt.217 Auch im geistlichen Drama

traten die personifizierten Laster bühnenwirksam auf. In den
Sterbebüchlein, namentlich in der «Bilder-Ars», sind die Versuchungen des Teufels

nichts anderes als Laster, denen Tugenden in Form von Ermahnungen
und Stärkungen der Engel gegenüberstehen.218

In den Seelenreisen und anderen Jenseitsvisionen des Mittelalters werden

oft bestimmte Sünden durch bestimmte Folterungen gebüsst. Ein
mittelalterlicher Holzschnitt von 1483 aus Conrad Dinckmuts «Der Seelen

Wurzgarten» zeigt die sieben Hauptsünden im Höllenfeuer, die jene Strafen
erdulden, die ihrem lasterhaften Verhalten entsprechen (Abb. 38). Unten
rechts leert ein Teufel der Gula, der Völlerei, ewig Tranksame ein und
schwingt dazu einen Bratspiess. Darüber erkennen wir Luxuria, die Wollust,

dargestellt durch ein Paar: Sie streichelt seinen Leib, er ihr Haar, aber
das Geschlecht in Gestalt einer Schlange verbeisst sich qualvoll. Es folgt
Superbia, der Stolz. Ein grüner Teufel hält ihr die Attribute der Eitelkeit, Spiegel

und Haarbürste, hin. Oben erstickt Avaritia, der Geiz, die Habsucht,
ununterbrochen am Geld, das ihr der Teufel gewaltsam einflösst. Ein Hund
beisst der Invidia, dem Neid, in den Arm. Die Acedia, die Faulheit, die Trägheit,

wird ewig auf einem glühenden Rost ausruhen müssen, und unten
links verfällt Ira, der Zorn, den Aggressionen eines Teufels.219

87



38 Seit dem Mittelalter
werden den einzelnen

Lastern besondere

Strafen zugeteilt, die

dem Charakter des

Vergehens entsprechen.
(Der Seelen

Wurzgarten, 1483, von
Conrad Dinckmut)

m

0 Vi ^>
A &« m^w© a?

y1
3

&9*N\Ä<S « y©
t-: *s>

a <?*

« i4 1 Ol
g\
^er>t*Ì ©

/^ e-«

ii **>
<•>aBS

X
È

f,
%

<Lm :^

ê
N

v\' »
Yi

Liman 19



2.3.2 Die Todsünden in der Kunst
In der bildenden Kunst lassen sich - etwas vereinfachend gesagt - bei den

Darstellungen der Todsünden zwei Gestaltungsstränge nachweisen, die
sich jedoch auch gegenseitig beeinflussen: Personifikationen und szenische

Darstellungen. Beide haben die Aufgabe, die komplexe moralethische Lehre

leichter erfassbar und für den Laien verständlich zu machen.

Die Laster-Personifikationen finden sich in der mittelalterlichen
Buchmalerei vor allem als Miniaturen in Psychomachia-Handschriften und
in den Stundenbüchern - den Betrachtungs- und Bussbüchern des Adels -,
wo sie jeweils den Busspsalmen vorangestellt sind. Oft reiten sie auf den
Illustrationen der Stundenbücher und des für die Lasterdarstellungen
wegweisenden Traktates «Etymachia» in einer Reihe - wie Ritter zum Turnier -
heran.220

Das Motiv der Sündenprozessionen fand später Eingang in die Grafik
und die grossflächigen Tapisserien des 16. Jahrhunderts.221 In der populären,
religiös-didaktischen Druckgrafik des 16. und 17. Jahrhunderts behielten
die allegorischen Einzeldarstellungen der Todsünden ihre Bedeutung und
beeinflussten - wie das Beispiel von Unterschächen zeigt - auch Wandmalereien

in Kirchen und Kapellen.
Neben den personifizierten Lastern, die als Einzelgestalten oder in

Sündenprozessionen auftreten, kommen in der bildenden Kunst seit dem
Mittelalter auch exemplarische szenische Darstellungen vor. Schon in den
skulptierten Portalzyklen und den Glasmalereien der gotischen Kathedralen

Frankreichs werden die Typenfiguren in Handlungszusammenhänge
gesetzt, die Todsünden nehmen aktiv am Erzählvorgang teil. Dieser
verstärkte Alltagsbezug half, die religiös-moralischen Inhalte zu popularisieren.

Auch in der mittelalterlichen Buchmalerei, vor allem in Beichttraktaten,
verweisen beispielhafte, die jeweiligen Sünden symbolisierende Szenen auf
den Inhalt der verschiedenen Kapitel.222 So steht ein sich küssendes Paar für
die Wollust, ein Gelage für die Völlerei.223 In der Tafelmalerei der frühen
Neuzeit - ihre Auftraggeber waren neben dem Adel vor allem die humanistisch

gebildete Oberschicht und reiche Kaufleute - entwickelten sich aus
den szenischen Ansätzen eigentliche Genrebilder, welche die biblisch-religiöse

Thematik, die ihnen zu Grunde lag, völlig überlagerten. Das Gleichnis
vom «verlorenen Sohn» etwa, das in moralisierender Absicht den Abstieg
durch die Sünde bis hinunter in die tiefsten Niederungen, die innere
Umkehr und den Wiederaufstieg schildert, lässt im frühen 16. Jahrhundert den
didaktischen Gehalt hinter die Lust an der realistischen Darstellung von
Bordell- und Kupplerszenen, ausgelassenen Gesellschaften und
Bauernhochzeiten zurücktreten. Einzelne Laster, vor allem die beiden «Sünden des

Fleisches», Gula (Völlerei) und Luxuria (Wollust), werden isoliert zur Schau

gestellt und lösen sich dadurch aus dem ursprünglichen Konzept, das ver-

89



ciosissiaHi HOMim PECCATVM.. (.'*.

'-..--,

i,''-

->
aa

«^i
v...,;

.iSi
Ss

S*i*^
RSÜ54.

^rKS

B

Die: nomini qua, non cladea darnnoii'or vlla efi:
Peccatimi; excuilìs in quo fibi plaudit habenis

' Ö t)et tjua^tjÊJmioc^;«/W rrWeV fißoW"'j5teß ^

fw may, queue ^efte/Sait Influs funcjh, Et deplus d'effroy:

cDufechêU taehe/^Àu quelonß lacht/Sans hrvQ,etfans loy.

39

39 Die Tiersymbole der Sieben

Todsünden ziehen im allegorischen

Triumphzug die Kutsche
des Sünders zum Höllenrachen.

(Jan David: Veridicus

Christianus, 1606)

schiedene Sünden miteinander in Beziehung setzte und voneinander

abhängig machte.

Die Sieben Todsünden verbinden sich auch mit Tierallegorien.

Während die Bibel eher selten menschliche Eigenschaften
mit jenen bestimmter Tiere vergleicht, entstand in der Antike eine

eigene Literaturgattung, die Tierfabeln, in denen Tiere
bestimmte Anlagen, Fähigkeiten und Untugenden verkörpern
und menschliche Verhaltensmuster reflektieren, denken wir an

Äsops Tierfabeln. Von höchster Bedeutung für die mittelalterliche

Vorstellungswelt, für Literatur und Kunst, war der «Physio-
logus», eine um 200 n. Chr. in Ägypten geschriebene Textsammlung,

die antike Natur- und christliche Heilslehre zu allegorischen

Bildern verschmolz. Dank ihm galt seit dem Frühchristentum

die Tierwelt als Spiegel der menschlichen Moral, als

Lehrmeisterin und als Mittel der Selbsterkenntnis. In erweiterter

Form lebte der Physiologus in den mittelalterlichen «Bes-

tiarien», in den scholastisch-philologischen Naturbetrachtungen

und in der didaktisch ausgerichteten Sinnbildkunst des
Barock weiter. Die Zuordnung der Tiere zu bestimmten Lastern
kann wechseln, entscheidend ist das animalische Wesen der
Triebe, das durch sie gekennzeichnet werden soll.224 Boethius

(um 480- um 524) geht im 4. Buch seines weit verbreiteten Werkes «Trost

der Philosophie» auf die Frage ein, wie es in einer von Gott gelenkten Welt

möglich sei, dass das Böse triumphiert und das Gute verfolgt wird. Er ordnet

darin den Lastern bestimmte Tiere zu.223 Im «Hortus Deliciarum»
(1170-1180) der Äbtissin Herrard von Hohenburg (um 1125/30- nach 1196),

die in der Literatur irrtümlicherweise auch unter dem Namen Herrard von
Landsberg vorkommt, fungieren symbolische Tiere als Zugtiere der Ava-
ritia (Habsucht), und in einer Handschrift des Beichttraktates «Somme le

Roi» aus dem 13. Jahrhundert stehen sie gar stellvertretend für einzelne Laster.

Als besonders einflussreich durch den Einbezug von Tieren und ihrer
symbolischen Bedeutung erwies sich die Etymachia, ein von einem
unbekannten Autor um 1330 verfasstes Werk, das sich grösster Popularität
erfreute. Die Illustrationen in den Handschriften des 14. und in den gedruckten

Werken des 15. Jahrhunderts zeigen relativ statische Prozessionen von
Tugenden und Lastern, die auf ihren Tierattributen reiten. Zusätzliche

Tierallegorien schmücken Helme und Schilder. Die Reittiere wandeln sich im
Spätmittelalter und in der Renaissance zum Teil zu Zugtieren, die vor Streitoder

Prunkwagen gespannt sind. Dabei lässt sich eine Wechselwirkung
zwischen Festarchitekturen, Umzügen, «Tableaux Vivants», Literatur und
bildender Kunst feststellen.226 Zur Illustration eines allegorischen Triumphzuges,

der von den Lastertieren der Sieben Todsünden angeführt wird, sei

90



i li *

;-,./.^ *

&
MLìik dt :'"tÌi

CT*F-S

w
->y<TJi -'¦ ' >W -fe

mM
h *

* a,

ffafOiM tH-à-JftntfN OrWt Hewhen der,

lifrSiinaU tittnt und tieft ,%ttft{tH-fieh

Khiksnrf&frl /it/r/

%
-— H

N© ' *il
V/,

'flA3

i^'i«/
«kJÊf

¦'..>•

40b

40 (i/b Das Herz des verstockten
und des reumütigen Sünders

mit den Lastertieren, die sich

eingenistet haben oder vertrieben

werden. (Johann Gossner:

Das Herz des Menschen - ein

Tempel Gottes oder Werkstätte
des Satans, 1821)

ein Beispiel aus dem Buch «Veridicus Christianus» (1606) des niederländischen

Jesuiten Jan David vorgestellt, weil es die gleichen Tierattribute wie
die Fresken in Unterschächen enthält (Abb. 39). In einer Welt, in der wegen
der Sünden Gewalt und Unheil herrschen, sitzt der genusssüchtige Sünder
mit locker gekreuzten Beinen und eingestütztem Arm in einem prachtvollen

Wagen, der jedoch vom Teufel gelenkt wird und geradewegs auf den
Höllenrachen zufährt. Die Kopfbedeckung Satans besteht aus Pfauenfedern,

Attribut des Stolzes, und die Zugtiere symbolisieren die Sieben
Todsünden: der Hund ganz vorne den Neid, der Eber die Völlerei, der Pfau
den Stolz, der Bock die Wollust, der Löwe den Zorn; das nächste Tier ist
nicht erkenntlich, es muss sich um den Bären oder eine andere Tierallegorie
für den Geiz handeln. Der Esel steht für die Trägheit.227

Wie lange diese Bildtradition in der religiösen Grafik und im Gedächtnis
der Bevölkerung verankert blieb, zeigen die Tierallegorien in Johannes
Gossners Buch «Das Herz des Menschen, ein Tempel Gottes oder eine Werkstätte

des Satans». Es wird auch kurz «Herzbüchlein» genannt. Es stammt
aus dem 19. Jahrhundert und war ausserordentlich beliebt. Als Quelle diente

ein mittelalterliches Werk, der «Miroir du Pêcheur» (Spiegel des Sünders)
aus dem 15. Jahrhundert, der durch volkstümliche Büchlein und Bilderbogen

weite Verbreitung fand. Im Barock wurde die Thematik von den Jesuiten

mit ihrer Vorliebe für die Herzsymbolik wieder aufgenommen. Das
Herzbüchlein zeigt eine Folge von Herzen, welche einerseits die verschiedenen

Stadien des gottlosen, sündigen und andererseits des reuigen, frommen

Menschen darstellen (Abb. 40 a/b). Es endet mit der Szene des seligen
und des unbussfertigen Todes. Zur Illustration seien zwei Bilder herausgegriffen.

Der sündige Mensch: Sein Gesichtsausdruck ist verstockt, die
Ermahnungen des Engels prallen ab, der Heilige Geist, der Geist der Einsicht
und der Weisheit, fliegt davon. Im Herzen haben sich die Sieben Todsünden

eingenistet, und zwar in der von den Jesuiten geförderten «saligia»-Reihe:
der Pfau der Superbia (Stolz), die Kröte der Avaritia (Habsucht, Geiz),228 der
Bock der Luxuria (Wollust), die Schlange der Invidia (Neid), das Schwein
der Gula (Völlerei), der Löwe der Ira (Zorn) und die Schildkröte der Acedia
(Trägheit). Unangefochten übt der Teufel seine Herrschaft aus. Dem
gegenüber steht der reuige Mensch: Sein Gesicht ist ernst, nachdenklich, in
sich gekehrt. Dem Engel ist es gelungen, in sein Herz vorzudringen. Mit
dem Schädel und dem Flammenschwert des Gerichts ruft er die Seele zur
«meditatio mortis», zum kontemplativen Nachdenken über den Tod, die

Vergänglichkeit, die «Vier letzten Dinge» und zu Reue und Umkehr auf.
Teufel und Sünden müssen fliehen. Der Geist Gottes kehrt zurück, um im
Herzen Platz zu nehmen.229

Die Sündentiere und ihre Präsenz in Exempeln, Predigten und in der
bildenden Kunst, besonders in der Grafik, übten auch auf die Volksliteratur ei-

91



*r

¦
' A

Superbia

41a

41 a bis g Als Vorlage der

Todsündendarstellungen von
Unterschächen dienten

Radierungen von Jacques Callot
(zwischen 1610-1620).

¦ A- -

f:A
Vfifc

ar

£ rduxunaLianna *>
1 47/? *a 41c 141a

FT*ü--:

WS ^ 1
¦j, .:„--

'> *f
UäcV r^lnuid

¦¦-¦* 41file
Tw'riria. .„

nen Einfluss aus. So erwähnt die Sage vom «Grasteufel» im Beinhaus von
Unterschächen die «bösen Sieben», die den Menschen verführen (vgl. S. 56).

In einer anderen Urner Sage aus dem Isenthal verkörpert eine Kröte den
Geiz der Meisterin. Die Informantin erklärte dem Sagensammler, von den
Sieben Todsünden, so habe man sie früher gelehrt, werde die Hoffahrt
durch den Pfau, der Geiz durch die Kröte, die fast nichts frisst, die Un-
keuschheit durch den Geissbock, der Neid durch die Schlange, die Völlerei
durch die Sau, der Zorn durch den Tiger und die Trägheit durch die langsame

Schildkröte dargestellt.230

2.3.3 Die Todsünden von Unterschächen
Bei der Besprechung der Gemälde von Unterschächen soll bewusst der
volkstümliche Ausdruck «Todsünde» verwendet werden, der sich in der
Predigt und der volksnahen Erbauungsliteratur gegenüber dem theologisch
korrekten Begriff der Kardinal- oder Hauptsünde durchgesetzt hatte. Im
Urner Beinhaus ist es zudem die Gestalt des Todes, welche die Personifikationen

der Laster bedrängt. Der Auftraggeber, Pfarrer Karl Josef Arnold, hat
Sünde und Tod kombiniert, weil der Tod dem sündigen Leben ein Ende
bereitet und weil das sündige Leben zum ewigen Tod, zur Verdammnis führen
kann.

92



Einzig Rudolf Rahn erwähnt in seiner Abhandlung über den Totentanz

ganz kurz die Todsünden von Unterschächen, offenbar ohne sie selber gesehen

zu haben. Interessant wäre es zu erfahren, wer sein Informant war, werden

die Bilder doch als «ordinäres, wahrscheinlich aus dem XVII. Jahrhundert

stammendes Wandgemälde» beschrieben.231

Die Kühnheit der Darstellungen - etwa der Luxuria, der Wollust, mit
ihrem entblössten Oberkörper -, aber auch die im Vergleich zur Choraus-

malung differenziertere Art der Komposition mit Landschaften und klassischen

und südländisch anmutenden Architekturveduten liessen mich nach

grafischen Vorlagen suchen, und ich wurde, zumindest was die Figuren
betrifft, bei Jacques Callot (1592-1635) fündig, dessen grafisches Werk als

Motiv- und Formenreservoir für zahlreiche Künstler diente (Abb. 41).232 Cal-

lots zwischen 1610 und 1620 entstandene Radierungen der Sieben Todsünden

verzichten zwar auf einen Landschaftshintergrund, und es sind kleine
Teufel, welche die Laster wie bösartige Insekten umschwirren und zur Sünde

animieren, während sich in Unterschächen der Tod den personifizierten
Sünden nähert und sie - wie in den Totentänzen - umschmeichelt oder brutal

bedrängt.
Einzelne Aspekte - Haltungen, Kleidung, Farben, Attribute - sind auch

unter den betreffenden, allerdings durchgehend weiblich definierten
Lasterpersonifikationen in Cesare Ripas «Iconologia» beschrieben. Dieses Werk
erschien erstmals 1593 in italienischer Sprache, erlebte mehrere Auflagen
und diente im 17. und 18. Jahrhundert als Hauptquelle für allegorische
Darstellungen, wobei der Text sicher einen grösseren Einfluss ausübte als die
schematisierten, etwas hölzern wirkenden Illustrationen. Ripa verarbeitet
darin Vorstellungen der Antike, des Mittelalters und der humanistisch
neuplatonisch geprägten Renaissance. Bei der Beschreibung der Unterschächener

Todsünden soll daher stets ein Blick auf Ripas Werk geworfen werden.
Die Inschriften, welche die einzelnen Lasterdarstellungen begleiten, verraten

die didaktischen Anliegen des Seelsorgers. Sie stehen aber nicht immer
in vollständigem Einklang mit dem Bildinhalt und wirken eher schwerfällig

und volkstümlich. Sie stammen vermutlich aus populären Drucken,
Totentanzbilderbögen oder Liedflugblättern, möglicherweise hat sie der
Auftraggeber auch selber verfasst.

In Unterschächen entspricht die Anordnung der Bilder der in der
Gegenreformation üblichen und von den Jesuiten propagierten «saligia»-Fol-

ge. Im Deckenspiegel vorne haben wir Superbia, den Stolz. Es folgt liturgisch

rechts (also links vom Betrachter) im Zwickel über dem Fenster Ava-

ritia, der Geiz, die Habsucht, und ihr gegenüber Luxuria, die Wollust. Hinten

erkennt man im zweiten Deckenspiegel Invidia, den Neid, in den
Zwickeln Gula, die Völlerei, und Ira, den Zorn. Acedia, die Trägheit,
erscheint in einem Queroval an der Giebelseite über der Türe. Als gelehrter Je-

93



Superbia

l

me* M

42 Superbia, der Stolz, die

Eitelkeit

suitenschüler versuchte Pfarrer Arnold jedoch, das Programm zusätzlich zu
strukturieren. Die Deckenspiegel sind den beiden Sünden vorbehalten, die
ihren Ursprung im Paradies haben: Superbia (Stolz) und Invidia (Neid).
Aus Stolz ass Adam die verbotene Frucht vom Baum der Erkenntnis, weil
die Schlange versprach, er werde dann sein wie Gott. Die Schlange aber,
durch die der Tod in die Welt kam, war neidisch auf das Glück der ersten
Menschen. Diese beiden Laster führen auch die mittelalterliche «siiaagl»-
Reihe an. Die Zwickel über den Fenstern der Evangelienseite widmen sich
den beiden einzigen männlichen Lasterpersonifikationen, der Avaritia
(Habsucht, Geiz) und der Ira (Zorn). Beiden widmete Fulvius Fontana in
der Volksmission von 1705 eine eigene Predigt.233 Die liturgisch mindere,
linke Seite vereinigt und betont die beiden fleischlichen Sünden, Luxuria
(Unkeuschheit) und Gula (Unmässigkeit), die voneinander abhängig sind.
Sie nimmt also Aspekte der Lasterreihe Cassians und der «siiaagl»-Folge
Gregors des Grossen wieder auf.

Den Anfang macht im Deckenspiegel vorne beim Chor die Superbia, der
Stolz (Abb. 42).234 Sie ist die älteste der Sünden, schon Luzifer und Adam

waren ihr verfallen. Durch sie sind der Tod und die Verdammnis in
die Welt gekommen, aus ihr werden alle andern Sünden geboren.

Sie bildet die Wurzel oder den Stamm des Lasterbaumes, sie

stürmt in den Psychomachia-Illustrationen als Erste in den

Kampf. Wie alle personifizierten Laster tritt sie in der Regel

als weibliche Gestalt auf, die durch Attribute der
Eitelkeit und Prunksucht gekennzeichnet ist. Nur wenn
der Akzent auf der sündigen Absicht liegt, sich über
Gott zu erheben, wenn die Machtgier betont wird,
ist der Stolz als Mann dargestellt.

Ripa beschreibt Superbia als schöne, in Rot
gekleidete Frau, die als Königin der Laster eine Krone

trage und sich durch die Attribute Pfau und
Spiegel charakterisiere.235 In Unterschächen steht
sie selbstbewusst und verführerisch in der freien
Landschaft. Sie trägt im Unterschied zu Callot, der

die Mode seiner Zeit berücksichtigt, über einem
blauen Rock ein dekolletiertes, eng tailliertes, rotes

Oberkleid, das sich über den Schenkeln bauscht. Ent-
blösste Unterarme und das offen auf die Schultern

fallende Haar steigern ihre sinnliche Ausstrahlung. Schon in
den mittelalterlichen «Moralities» galten reiche, üppige Kleider,

vor allem Kleider nach der neusten Mode, als Zeichen der
Sünde, und auch der mittelalterliche Prediger Johannes Geiler von

Kaysersberg (1455-1510) ereifert sich über die Sündhaftigkeit des De-

94



kolletés. Schöne Kleider charakterisieren also die Superbia, die in sich selbst
verliebte Eitelkeit, aber sie verführen auch andere zur Augenlust und
Ausschweifung.236 Auf unserem Bild stützt Superbia den einen Arm fast provo-
kativ auf die Hüfte, in der andern Hand hält sie den Spiegel, das alte Symbol

der Selbsterkenntnis, aber auch der Hoffart und der Vanitas. Er verweist
auf die Vergänglichkeit von Jugend, Schönheit und Macht.237 Der prüfende
Blick zeigt ihr nicht - wie sonst seit dem Spätmittelalter so häufig - einen

grinsenden Totenkopf, sondern ihr eigenes, nicht spiegelbildlich wiedergegebenes

Konterfei. Wie Flammen wirkt ihr Diadem. Der Tod fliegt herbei,
entlädt seine Blitze, die wohl den Zorn Gottes meinen, auf ihrem Haupt
und legt seine Knochenhand würgend um ihren Hals. Der Glaube, dass

Krankheiten durch negative Kräfte verursacht würden, ordnete jeder
Todsünde ein bestimmtes Organ zu. In mittelalterlichen Schriftquellen
greift Superbia das Herz, aber auch den Kopf an, der mit dem Wahnsinn in
Verbindung gebracht wurde. Es sind jedoch kaum Bildquellen bekannt, die
den Einfluss der Laster auf einzelne Körperteile darstellen.238 Auch in
Unterschächen ist es fraglich, ob Blitze auf das Haupt den überheblichen
Wahnsinn des Stolzes symbolisieren. Neben Superbia, halb verdeckt, aber
ziemlich genau in der Bildachse wie der Spiegel, präsentiert sich der Pfau.
Er gilt seit der Spätantike, im Physiologus, in den mittelalterlichen Bestiari-
en und in der Emblematik der Renaissance, in barocken Bildern und in
Fabeln, als Sinnbild für Schönheit und Hochmut.23" Franzosen, Italiener und
Spanier haben von seinem Namen «pavo» das Verb «se pavaner»,
«pavoneggiarsi» und «pavonearse» abgeleitet, was «stolzieren», «grosstun»
heisst. Weniger vordergründig, weniger bekannt und auch hier in
Unterschächen sekundärer Art ist seine Bedeutung als Vergänglichkeitsallegorie.
Die auffallend hässlichen Füsse unter dem glänzenden Gefieder sollen nämlich

den Betrachter an sein ebenfalls nicht prächtiges Ende erinnern. Wie
der Spiegel mahnt auch er zur Selbsterkenntnis und moralischen Umkehr:
So wie er aufschreit, wenn er seine Füsse sieht, so soll der Mensch beim
Anblick seiner Sünden zu Gott schreien und sein Unrecht hassen wie der Pfau
seine Füsse, lehrt der Physiologus.240 Auch ein illustriertes Flugblatt des 17.

Jahrhunderts, das «Speculum Bestialitatis, Das Ist: Der unvernünfftigen
Thier: oder Narrenspiegel / darinnen sich ein jeder nach seinem Gefallen
stillschweigend beschawn kan», hält beide Bedeutungen fest: «Der Pfaw
der ihm sein Schoen zumist / Ein Spiegel er / der Hoffart ist / Wann einer
allein oben schwimt / Seiner Gaben sich ubernimt. / Schaw an die Füss /
das End sihe an / So wirst die Flügel fallen lahn».211

Der Text in Unterschächen spricht nicht über die Eitelkeit und
Prunksucht der Frau, sondern von der Machtgier des Mannes, die Gott
vernichtet: «Dem Hoffärtigen Gott Wider steth, / desselben Macht mit gwalt
Zergeht.»

95



Avaritia

r-x

tr

<ay*J»

43

43 Avaritia, der Geiz, die

Habsucht

Liturgisch rechts - also links vom Betrachter - folgt in der
Stichkappe über dem Fenster Avaritia, die Habsucht, der Geiz

(Abb. 43).242 Neuere Forschungsarbeiten, die sich mit dem
wirtschaftlichen und sozialen Wandel, der wachsenden

Bedeutung der Geldwirtschaft, dem Fegfeuerglauben und
den zunehmend merkantilistisch geprägten Jenseitsvorstellungen

befassen, weisen nach, wie ihre Bedeutung
im hohen und späten Mittelalter sprunghaft

anwuchs.243 Vielleicht ist das mit ein Grund, dass sie

an die zweite Stelle unmittelbar hinter dem Stolz

aufrückte, ja in einzelnen Werken sogar den
Stolz verdrängte. Die Habgier ist im 13.

Jahrhundert die Sünde des Wucherers, der ohne

zu arbeiten sogar noch im Schlaf
Gewinne erzielt, was gegen das Gebot

Gottes verstösst «Im Schweisse deines

Angesichtes sollst du dein Brot
verzehren» (Gen 3,19). Er ist faul, er
lässt das Geld für sich arbeiten, ein
nach mittelalterlichem Empfinden
unnatürlicher Prozess, der einem

Diebstahl am Eigentum Gottes gleichkam.244 Schon in der romanischen und
der gotischen Kathedralplastik presst der Wucherer oder der männlich
personifizierte Reichtum (Dives) den Geldbeutel an sich, während er von
Dämonen gepackt wird. Die mittelalterliche Literatur unterscheidet zwischen
der Habgier, welche Reichtümer hortet, und dem Geiz, der gegen die
Nächstenliebe verstösst. In der bildenden Kunst dagegen tritt Avaritia fast
ausschliesslich als Habsucht - häufig in Gestalt eines reichen Mannes - auf, der

von Schätzen umgeben ist, in Münztruhen wühlt oder den Geldbeutel
umklammert.

In den Moraltraktaten finden zwei Eigenschaften der Avaritia besondere

Berücksichtigung: die rastlose Unersättlichkeit und die Verblendung des

Geizigen. Seine Augen sind daher finster. In einer Miniatur einer «Somme le

Roi»-Handschrift aus dem 15. Jahrhundert trägt er eine Brille, die weibliche
Personifikation im Todsündenzyklus (1510) des Hans Burgkmeier (um
1550- vor 1562) eine Augenbinde. Rastlosigkeit und ewige Geldsorgen lassen

den Geizigen nicht schlafen. In der Hölle besteht seine Strafe darin,
entweder ununterbrochen Geld hinunterzuwürgen oder das unrechtmässig
Erworbene dauernd auszuspucken.245 Schon im Mittelalter war man der
Ansicht, dass der Geiz besonders alte Menschen gefährde. Im 16. Jahrhundert

setzte sich der Topos der greisen Avaritia endgültig durch. Nach Ripa
ist der Geiz alt, weil er vor allem unter den Alten regiert, bleich, mager, weil

96



ein unersättlicher Hunger nach noch mehr an ihm nagt. Er geht schlecht
gekleidet wie ein Bettler einher, weil seine Knausrigkeit nicht nur die andern,
sondern auch ihn selber betrifft. Er konzentriert sich ganz auf sich selbst
und ist blind, weil er die Not der andern nicht sieht und dadurch gegen das

Gebot der Nächstenliebe verstösst. Er bringt viele andere Sünden hervor,
wie Grausamkeit, Zwietracht, Undank. Und immer trägt er einen grossen
Geldbeutel.

In Unterschächen trippelt in freier Landschaft in kleinen Schritten ein
alter Mann. Weiss ist sein Bart und spärlich sein Haupthaar. Den Kopf hält er
leicht gesenkt, die Augen wirken blicklos, als wären sie blind. In den Armen
hält er, liebevoll und ängstlich an sich gepresst, einen Sack. Der Tod eilt herbei,

legt ihm die Hand auf die Schulter und überreicht ihm die Todesbotschaft.

Ein Sarg und die Ruinenarchitektur am linken und ein spärlich
belaubter Strauch und ein Grabstein am rechten Bildrand betonen das Altwerden,

das Sich-zu-Ende-Neigen. Als Attribut ist dem Greis eine nicht ganz
klar zu definierende Tierfigur, vielleicht eine Kröte (vgl. Anm. 228) oder ein
Bär, zugesellt. Sie liegt im Hintergrund und wirkt klein, als hätten Auftraggeber

und Maler Mühe gehabt, eine passende grafische Vorlage zu finden.
Zwar wird schon im «Hortus deliciarum» (1170-1180) der Äbtissin Herrard
von Hohenburg Avaritia von Fuchs und Löwe gezogen und von sechs
anderen Tieren, unter anderem dem Bären, umkreist. Der Bär begleitet jedoch
auch andere Hauptsünden, wegen seiner Gier nach süssem Honig, die ihn
auch in die Grube der ewigen Verdammnis tappen lässt, vor allem die
Luxuria (Wollust). Er ist wegen seiner Kraft auch das Attribut der Ira (Zorn),

wegen seiner Langsamkeit der Acedia (Trägheit).246

Den Todesboten kennen wir aus der Totentanztradition. Er überreicht in
Holbeins berühmter Holzschnittfolge «Bilder des Todes» dem Kardinal die
Todesbotschaft, bei den Innerschweizer Totentänzen in Wolhusen ebenfalls
dem Kardinal, in Emmetten dem König.24" Auch der Text scheint aus dem
Umfeld der Totentänze zu stammen und beruht auf einer Wechselrede
zwischen dem Tod und seinem Opfer, das nun plötzlich bereit ist, sein geliebtes
Geld gegen Leben zu tauschen: «Des Wexel Brieff bring ich dir: / Andren

das Gelt, s: Leben Lass mir. Rom. 5.»248

Gemäss der «saligia»-Reihe folgt in der Stichkappe über dem Fenster li-
Luxuria turgisch links die Luxuria, die Wollust, die Unkeuschheit (Abb. 44).249 Ripa

beschreibt sie wie folgt: Sie ist eine junge, schöne Frau; ihr Körper ist fast

vollständig nackt, nur eine farbige Draperie erhöht die Augenlust; auch ihr
verführerisch gelocktes Haar verleitet die Seele des Menschen, alle Tugenden

zu vergessen und den Weg zur Hölle einzuschlagen; ihre unstillbare
Gier nach Sexualität lässt sie die Gesetze der Natur und der göttlichen
Ordnung verachten; darum hält sie in der Hand ein Rebhuhn, Symbol der un-
mässigen Libido.250 Die Nacktheit gilt in der christlichen Kunst oft als Zei-

97



<v
ë- iTü

Ü
ÎS

^¦¦<-.

M>...

44 Luxuria, die Wollust

chen der Unzucht. Sie definiert die Frau als Verursacherin der Sünde,
als Verführerin, und im Zusammenhang mit Eva als «causa mortis».

Sexualität und hiermit die Frau werden zum Hindernis für den
Mann auf seinem Weg zu Gott.251 Luxuria in der Gestalt der

nackten Frau gefährdete die frühen Mönchsgemeinschaften,
quälte den hl. Antonius Eremita, sie versucht in der Visionen-

und Exempelliteratur, in den Sagen und Märchen
den Mann vom rechten Weg abzubringen. Illustrationen

in mittelalterlichen Beichttraktaten, in der «Spe-
culum»-Literaüir und den Stundenbüchern stellen

die Unzucht in Gestalt einer eitlen, herausgeputzten

und geschminkten Frau in aufreizender
Garderobe oder mit entblössten Körperteilen

dar, die vor einem Spiegel sitzt oder sich
intensiv der Köperpflege widmet. Daneben
wird sie durch ein sich umarmendes oder

küssendes Paar, durch Amor, Frau Minne

oder - seit dem Spätmittelalter -
durch den Liebesnarr verkörpert, der
auf die versklavende Wirkung dieser
Sünde verweist.252

Stolz und verführerisch steht Luxuria auch in Unterschächen in freier
Natur. Oberkörper und Beine sind entblösst, lediglich ein Tuch umschmeichelt

schwungvoll ihren Leib und bedeckt den Arm, den sie sich in die Hüfte

gestemmt hat. Lockiges Haar ringelt sich auf ihren Schultern.253 Vom hellen

Himmel heben sich provozierend der nackte, aufwärts gebogene Arm
und der Vogel ab, den sie in der Hand hält, ebenso die gekrümmten Hörner
des Ziegenbocks. Der erhobene Arm und die Hörner sind phallische Symbole,

Vogel und Ziegenbock seit jeher Ausdruck eines entfesselten, alle

Ordnung sprengenden sexuellen Triebes, einer unersättlichen und unerschöpflichen

Potenz, was in unserem Sprachgebrauch weiterlebt in Verben wie
«vögeln» oder der Bezeichnung «Bock», «Saubock». Schon in Reliefskulpturen

des 13. Jahrhunderts erscheint diese Todsünde als nackte, junge Frau,
die auf einem Ziegenbock reitet. Das Motiv stammt aus der Antike, wo
Aphrodite öfters auf einem Ziegenbock sitzend dargestellt ist. Seit Hraba-
nus Maurus (um 780-856) kommt es - ins negativ Moralisierende gewandelt

- in der christlichen Literatur und seit dem Spätmittelalter auch in der
Kunst vor.254 Als Planet ist der Luxuria die Venus zugeordnet.255 Die weltliche

Liebe hindert die Seele, sich zu Gott aufzuschwingen, wie Geiler von
Kaysersberg in seinem «buoch arbor humana» von 1521 festhält:
«dz gotzfögelin ist gefangen mit dem leim dieser weltlichen liebe, als

lust, reichtumb, eer; mit denen dingen ist die seel gehindert, das sie nit mag

98



über sich fliegen». Der Tod hat sich der Frau genähert, legt ihr den Arm
um die Schulter. Zärtlich scheint er ihr etwas ins Ohr zu flüstern oder
vielleicht auch wie im Liebesspiel leicht zuzubeissen, während er gleichzeitig

brutal mit einem Dolch zusticht.
Dieser Dolch in der nackten Brust erinnert an die Lukretia-Bilder,

wie wir sie vor allem aus der Kunst der Renaissance und des Manierismus
nördlich der Alpen kennen, denken wir an Lukas Cranach den Älteren
(1472-1553). Livius (um 59 v.-17 n. Chr.) überliefert die Geschichte der
Lukretia.236 Sie war die Gattin des Lucius Tarquinius Collatinus, die sich
erdolchte, nachdem sie von einem andern Mann entehrt worden war.
Lukretia galt als Personifikation der christlichen Tugend der Keuschheit,
Reinheit und ehelichen Treue, erscheint aber in diesen Darstellungen in
einer ambivalenten, stark erotisch gefärbten Ausstrahlung, vibrierend
zwischen den Polen von Sexualität und Tod, Lust und Grauen. Die gleiche
spannungsgeladene Aussage finden wir auch im Topos «Tod und
Mädchen». Das Motiv ist ebenfalls vor allem in der Kunst der Renaissance

und des Manierismus nördlich der Alpen verbreitet, wo die Tradition der
mittelalterlichen Todesdarstellungen in Gegensatzpaaren nicht nur weiterlebte,

sondern auch eine Steigerung erfuhr. Die Konfrontation von Leben
und Tod wird im 16. Jahrhundert pointierter, brutaler. Besonders eindrücklich

ist dieses optische Aufeinanderprallen von blühendem Fleisch und
stinkender Verwesung im Gegensatzpaar «Tod und Mädchen».237 Neben dem

Vordergründigen, Schockierenden hebt Gert Kaiser in seinem Buch «Der
Tod und die schönen Frauen» einen weiteren Aspekt hervor. Beide, das

Mädchen und der Tod, sind für das Überleben der Menschheit von
ausschlaggebender Bedeutung - die Frau gibt Leben weiter, der Tod schafft den
dazu notwendigen Platz. Zusammen garantieren sie die Weiterexistenz der
Menschheit.258

Nikiaus Manuel (1484-1530) zum Beispiel, dem wir den berühmten Berner

Totentanz verdanken, bringt den Gegensatz «pralles Leben - hässliche

Zersetzung» und gleichzeitig die Einheit von Sexualität und Tod in mehreren

Zeichnungen, Drucken und Bildern qualitätvoll und krass zum
Ausdruck.

Auf einem Gemälde von 1517 in Clair-obscur-Manier küsst eine junge
Frau hingebungsvoll ihren Liebhaber, den Tod, einen halb verwesten Söldner.

Er greift ihr unter den Rock. Er ist hier nicht das Werkzeug Gottes, das

einen fest umrissenen Auftrag im Heilsgeschehen zu erfüllen hat, er handelt

in eigener Kompetenz, lustvoll und obszön. In einer Silberstiftzeichnung

im «Musterbuch für Flachmaler» schlüpft er dem Mädchen unter den
Rock, dessen prachtvolles Haar, Symbol der Sexualität, in flammenartigen
Locken den Bildhintergrund füllt. Das Mädchen ringt die passiv erhobenen

Hände, setzt sich aber ebenfalls nicht nachhaltig zur Wehr.259

99



là

45 Das Spannungsfeld «Sexualität

und Tod» kommt in
Darstellungen des Bildpaares «Tod

und Mädchen» in besonderer

Weise zum Ausdruck. (Hans
Baidung Grien, 1529)

Ira

Gert Kaiser betont zwei Aspekte. Trotz der Grausamkeit des Gegensatzes

- junge Frau und Kadaver - falle auf, dass das Mädchen sich kaum je
gegen den Tod wehre, in der Literatur und in der Kunst gäbe es sich ihm über
Jahrhunderte mehr oder weniger widerstandslos hin, oft würden sich
Liebesrausch und Todesekstase vereinen.260 Andererseits könne sich Sexualität
und Tod mit Gewalt und Vergewaltigung verbinden. Ebenso lüstern wie bei
Nikiaus Manuel nähert sich der Tod im Bild von Hans Baidung Grien
(1484/85-1545) der Frau, die in ihrer Qual den Blicken des Betrachters nackt
und schutzlos ausgeliefert ist. Er greift ihr ins schöne, lebendige Haar, bohrt
seine Finger in ihr helles Fleisch, dreht ihren Kopf gewaltsam und beisst zu,
halb zärtlich, halb brutal, ganz ähnlich wie bei der Luxuria in
Unterschächen (Abb. 45).261

Nach alter biblischer Tradition ist es die Frau, die zur Sünde anstiftet. Sie

ist daher der mindere, der schmutzigere Teil der Menschheit. Kirche und
Staat versuchten immer wieder, die der Frau zugeschriebene, naturhafte
Sexualität zu zähmen und in die geordneten Bahnen der Ehe zu lenken.262

Auch in der Luxuria von Unterschächen vereinen sich Sexualität,
Verführung und Gewalt, Vitalität und Tod, Schrecken und Lust und
konkurrenzieren den didaktischen Gehalt, der Abkehr von der Sünde und Gedanken

an den Tod predigt. Umgekehrt gesagt: Der belehrende Inhalt gestattet
dem frommen Betrachter einen ausgiebigen, voyeuristischen Blick auf ein
erotisches Bild. Auch der Text spricht die uralte Verbindung von Sexualität
und Tod an: Der Tod zerschneidet das irdische Band zwischen Mann und
Frau, beendet die von Kirche und Gesellschaft geduldete Geschlechtlichkeit
in der Ehe und zieht die junge Schönheit in sein ehebrecherisches Bett, ins
Grab: «Die Ehe ich scheid, ich bin dein Man,/ Zu mir ins grab lig Junge
dann.»263

Auf der liturgisch rechten, dem Mann vorbehaltenen Seite erscheint
neben der als Greis personifizierten Avaritia Ira, der Zorn (Abb. 46).264 Jung sei

der Zorn, schreibt Ripa, weil die Jugend ihm und der Rache leicht verfällt:
Sein Gesicht sei rot wie jenes des Cholerikers in der Temperamentenlehre
des Aristoteles, die Nüstern geöffnet, die Augen blutunterlaufen, der Mund
schäumend, die Kleider rot und schwarz.265 Ira untersteht dem Planeten
Mars, der sich mit dem griechischen Kriegsgott verbindet.266 Als Krankheiten

sind ihm Tobsucht, Schlaganfall und Milzschwellungen zugeordnet,
sein charakteristisches Element ist das Feuer.267 Die mittelalterliche Literatur
verknüpft Ira oft mit Invidia, dem Neid. Beide gelten als Töchter des Teufels
und der Superbia (Stolz), beide geben sich der Verleumdung und der Rachsucht

hin. Ira, der Zorn, entfernt den Menschen von sich selber, was sich
nicht nur für die andern, sondern auch für den Sünder selber tödlich
auswirken kann. Den mittelalterlichen Sündentraktaten zufolge entsteht aus
der üblen Nachrede Streit, der zur Rache führt und in ohnmächtiger Wut,

100



46 Ira, der Zorn

Mord und Totschlag endet. In ihr verzehrt sich der Zornige, magert ab,

begeht Selbstmord. Üblicherweise wird Ira im Mittelalter als Mann dargestellt,

der sich ersticht. Die rachsüchtige Verzweiflung drückt sich jedoch
auch in der Mimik und der Gestik aus, in verkniffenen Gesichtszügen und
im Raufen der Haare.

Schon in mittelalterlichen Traktaten gilt der Krieg als logische Folge des

ungebührlichen Zornes. Bilder der personifizierten Ira in kriegerischer
Aufmachung tauchen im 14. Jahrhundert auf, häufen sich jedoch erst im 16.

Jahrhundert.268 Bei Callot wie in Unterschächen ist Ira als junger Krieger in
der Tracht eines römischen Legionärs dargestellt. Er greift an, unterstützt
von seinem Attribut, dem Löwen, Haar und Mantel flattern, der Mund ist
aufgerissen. Er schwingt das Schwert, und im Ungestüm des Angriffs ver-
gisst er, sich selbst mit dem Schild zu schützen. Er scheint nicht gemerkt zu
haben, dass sein Angriff ins Leere läuft, dass sein wirklicher Gegner neben
ihm steht und das Gewehr auf seine ungepanzerte Brust richtet. Der Löwe,
dessen Deutung variiert, verbindet sich seit der Antike mit dem Element
des Feuers und dem Temperament des Cholerikers. Im Alten Testament gilt
der König der Tiere als Sinnbild der Kriegstüchtigkeit des Volkes Israel.269

Boethius verbindet das Zähneknirschen des Zornigen mit dem Wesen des

Löwen.270 Konrad von Megenberg (um 1309-1374) attestiert ihm in seinem
«Buch der Natur» eine «haîze nâtûr».271 Der Löwe erzürne

zwar nicht unbedingt leicht, aber wenn er beleidigt sei

und rasend werde, «so zerreizt er den zornmacher
zemäl».272 Das «Speculum Bestialitatis» vermerkt zum

Löwen: «Der hat eins rechten Löwen Gmüt / Der
durchauss bey sich hat kein Gmüt / Sein Zorn den

kan niemand stilln / Und thut stets wie ein
Löwe nur brülln. / Sein Zorn damit er stets

durchgeht / Zeigt an sein Bestialität».273

Wie Pater Fulvio Fontanas Predigt «Von
der Raachgirigkeit» anlässlich der

Volksmission von 1705 verurteilt die Inschrift
den Rachedurst des Zornigen: «Lass

ab von Zorn, Betrachte mich; / Gott
die Raach: dich erschiess ich.

Rom. 12».274 Paulus fordert im
Kapitel 12 des Römerbriefs die

Einordnung in die Gesellschaft und
den Verzicht auf die eigene
Rache: «(...) sinnet danach,
besonnen zu sein», «Rächt
euch nicht selbst, Geliebte,

101

#
rr&cht,tf;*. ÄwU ,-, I, j



sondern gebt Raum dem Zorngericht (Gottes); es steht geschrieben: <mein
ist die Rache> (Deut 32, 35)».

Neben der Luxuria, der Wollust, und in enger Beziehung zu ihr steht die
Gula zweite der fleischlichen Sünden, Gula, die Unmässigkeit (Abb. 47).273 Wohl

keine andere Todsünde ist in der mittelalterlichen Literatur und Kunst so
realistisch und drastisch dargestellt worden wie die Völlerei und Trunksucht.

Sie ist die Todsünde jener, die das Wirtshaus zur Wohnstatt und den
Bauch zu ihrem Gott erkoren haben. Bilder von fröhlichen Tischgesellschaf¬

ten zeigen auch die Folgen des Übergenusses: Schwanken, besinnungsloses

Hinfallen, Erbrechen, Urinieren, Streit, Schlägereien, Mord.
Sozialer Abstieg und Armut begleiten die Unmässigkeit. Die verarmte

Gula ist schlecht gekleidet, so etwa in Sebastian Brants
(1457-1521) Narrenschiff von 1494, wo im Kapitel 16 «Von der

Völlerei und Prasserei» der Narr keine Schuhe trägt und ein
Bein entblösst hat: «In künftige Armut billig fällt / Wer

Völlerei stets nachgestellt».276 Personifizierte Gula-Gestalten
zeigen eine halbnackte Frau mit einer Keule oder grossen

Fleischstücken, dicke Säufer mit Trichter, Schale
oder Trinkkrug. Ihr Tierattribut, das Schwein,

begleitet sie in der Literatur und Kunst von den
mittelalterlichen Sündenprozessionen bis zu den

moralisierenden Traktaten des 19. und 20.

Jahrhunderts.277 Schon Boethius sagt: «Von den
47 tic '¦¦¦¦ ÜEA Sünden der schmutzigen Sau wird er gefes-

-~'"'"u'1; '" -x.aSafe gelt», und das «Speculum Bestialitatis»
umschreibt treffend das Tierisch-Triebhafte

dieser Sünde: «Gulo Vielfrass zeigt
an die Leut / Welche tränckt Unersättlichkeit

/ Die ihren Hunger nimmer
stilin / Ihr gröste Sorg den Bauch

47 Gula, die Völlerei zu fülln. / Der Bauch ihr Gott dem thun sie gebn / Führen ein bestialisch
Leben».278

Widerlich ist die Beschreibung der Gula bei Ripa: Sie sei fett und schlecht

gekleidet, der Bauch sei nackt und der Gesichtsausdruck roh.279 In
Unterschächen steht sie breitbeinig in einer Landschaft mit klassischen
Architekturveduten und einem Weinberg. Ihre Kleidung wirkt unordentlich.
Oberkörper, Arme und Beine sind halb entblösst, wohl um die Verbindung mit
Luxuria, der Unkeuschheit, aber auch ihren sozialen Abstieg in Gleichgültigkeit

und Armut anzudeuten. Ihr Gesicht ist dick. Fast verliebt und leicht
blöd blickt sie auf den Kelch, den sie - in einer ähnlichen Bewegung wie
Luxuria den Vogel - erhoben hat, als wollte sie jemandem zuprosten. Doch der
Tod, der sich ihr von hinten nähert, wird ihn ihr entwinden und ihr dafür

102

-7
Wlà
wx
?#

ÄPV
1/

mm
ÊLa,

r\„_wJ*J Wi



Invidia

4$

m

?¦ ¦ -

">:

?':'%.

i«
"'»am)

m

48 Invidia, der Neid, die

Eifersucht

sein Glas, das nicht süssen Wein, sondern einen Totenkopf enthält, in die
Hand geben. Gula, die Völlerei, hält einen Schinken oder eine Keule. Ihr
Tierattribut, das Schwein, hat sich schon so überfressen, dass es kotzt. Wer
sich der Unmässigkeit in Essen und Trinken ergibt, verfällt auch rasch dem
Tod, wie die Inschrift warnt: «Bachus Verzert s;guet Frisst ss Leben: / Wisch
s:Maul, dich mir Müest ergeben. Job. 21». In diesem Kapitel bezweifelt Hiob
die übliche Vergeltungslehre, dass der Gute belohnt und der Schlechte
bestraft werde, da es den Sündern offensichtlich besser geht als den Gerechten:

«Der eine stirbt in vollendetem Glück, vollkommen sorglos und ruhig;
seine Eingeweide strotzen von Fett, und das Mark seiner Knochen ist üppig
genährt» (Hi 21, 23-24).

Im hinteren Deckenspiegel erscheint vor kargem Hintergrund Invidia,
der Neid, die Eifersucht (Abb. 48).280 Nicht unbedingt auf den ersten

Blick erkennt man, dass es sich um eine Frau handelt: Halb nackt
ist sie, mager und knochig. Ihre Brüste hängen schlaff herab,

und ihr Gesicht ist voller Schwären. Schlangen
ringeln sich wie bei Medusa in ihrem unordentlichen Haar,

eine Schlange windet sich auch um ihren Arm. Gierig
stopft sie etwas in den Mund. Sie eilt, doch der Tod
bremst ihren Lauf. Sein langer Knochenarm drückt
sie an der Schulter zurück, mit der andern Hand
hält er ihr seinen Trunk entgegen. Wie hypnotisiert
starrt Invidia auf die Schlange, die aus dem Glas
des Todes züngelt. Auch ihr Tierattribut, die

magere Hündin, schreckt angesichts des Todes
zurück. Ganz ähnlich liest sich die Beschreibung
bei Ripa: Sie gelte als alte Feindin der Tugenden,
ihr Körper sei ausgetrocknet, ihre Brüste nackt und

von Schlangen umwunden, ihr Blick scheel. Ihr
Kleid sei ärmlich, weil vor allem die niederen

Volksschichten dem Neid verfielen; die Schlangen im Haar
würden die schlechten Gedanken symbolisieren, das

Gift, die Verleumdung, die von ihr ausgingen, und wenn
sie etwas in den Mund stopfe, oft ihr eigenes Herz, so sei das

ein Zeichen dafür, dass sie durch ihre Bosheit und Gehässigkeit
letztlich nicht den anderen, sondern sich selber schade. Gelbsucht

plage den Neid.281 Das Textfragment bezieht sich auf die Schlange des
Sündenfalls, die den Tod in die Welt brachte: «(...) aus Adams Schlang bringt es

dir; / den Todt nim von mir. gen.» (Gen. 3).

Die Missgunst hat wie der Stolz, der auf dem vorderen Deckenspiegel
dargestellt ist, ihren Ursprung im Paradies, wo das Glück der ersten
Menschen den Neid des Teufels entfachte.232 «Des Teufels Neydt vnd List der

103



49 In ähnlicher Gestalt wie in
Unterschächen tritt Invidia
auch in Illustrationen barocker

Erbauungsbücher auf. (Jan
David: Veridicus Christianus,
1606)

\,

B-

\

Schlang / Dem Todt hat geben den Eingang / Der Eva Rath und Adams
That / in die erst Sund verwilliget hat», verkündet die Sündenfallszene am
Anfang des Emmetter Totentanzes.233 Von alters her gehört die giftige
Schlange zu den Tierattributen der Eifersucht. Schon bei Ovid ernährt sie
sich von Schlangen.234 Auf einem Holzschnitt von Georg Pencz (um
1500-1550) von 1535 beisst eine Schlange der personifizierten Todsünde ins
Bein und bringt sie durch ihr Gift zu Fall.235 Schlangen winden sich in der
Renaissance-Grafik um Schultern, Arme oder im Haar der Invidia. Die
Eifersucht verstösst wie Avaritia, der Geiz, in besonderem Mass gegen die
Nächstenliebe. Daher ist auch sie mit Blindheit geschlagen. In Giottos (um
1266-1337) Sündenzyklus in der Arena-Kapelle in Padua (1304) kriecht eine

Schlange aus ihrem Mund und richtet sich gegen ihre Augen.286

Zur Schlange gesellt sich der Hund als weiteres wichtiges Begleittier der

Missgunst. Er ist zwar seit der Antike wegen seiner Anhänglichkeit und
Treue eher positiv charakterisiert und begleitet als Attribut die Tugend der
Treue, aber auch das Laster Ira (Zorn). Was allgemein von der Schlange gilt,
verkörpert bei Boethius auch die Zunge des Hundes: Bosheit und Intrige
der Neider.237 Meistens trägt der Hund einen Knochen, den er, obwohl er

satt ist, keinem andern überlässt. Auf einem
gotischen Fresko in Villafranca Sabauda (15. Jh.) im
Piémont nagt Invidia, die auf einem Hund reitet, selber

an einem Knochen. Meistens ist der Kampf um den
Knochen jedoch in genreartigen Szenen dargestellt,
so etwa im berühmten «Todsündentisch» des

Hieronymus Bosch (um 1450-1516) im Prado in
Madrid, der in den Ecken auch Medaillons mit der
Darstellung der «Vier letzten Dinge» enthält.288 Wie
das Gift der Schlange, das letztlich dem Neider selber

schadet, zeigen Hund und Knochen das
Selbstzerfleischende dieser Sünde. Dazu gehört auch das

Motiv des Herzens, das sie sich gierig einverleibt. Es

kommt schon in Boccaccios «De claris mulieribus»
vor und gehört seit dem 16. Jahrhundert zum gängigen

Repertoire der personifizierten Missgunst.
Jan David widmet dem Thema im «Veridicus
Christianus» (1606) ein eigenes Kapitel unter dem
Titel «Plus sibi, quam aliis, invidus nocet» (der Neidische

schadet sich selber mehr als den andern) (Abb.
49). Bild und Text erläutern, wie einer, der einen
andern mit Neid verfolgt, einem Mann gleicht, der sich
selber lähmt und schwer am Kopf verwundet,
wie es im Psalm 7, 17 heisst: «Sein Unheil kehrt

104



auf sein Haupt zurück, seine Untat fällt nieder auf seinen Scheitel». Wir
sehen Invidia in ganz ähnlicher Gestalt wie in Unterschächen: barfuss,
schlecht gekleidet, mit nackten, mageren Brüsten, wirrem Haar, hässlichem
Gesicht. Sie stopft ihr Herz in den Mund. Dazu gehört der Kommentar des

hl. Hieronymus: «O Neid, du beissest als erstes dich selber». Die Eifersucht
könne mit einer Schere verglichen werden, weil diese auf sich selber beisst
und sich dadurch abnützt. Der Kirchenvater Basilius sage, der Neid sei die
Waffe des Teufels, mehr noch, der Neid mache den Teufel erst zum Teufel.

Die Missgunst des Teufels sei wie die Schlange, die Unfriede und Verderbnis
in den Erdkreis hineintrug und den Tod mit sich zog - hübsch dargestellt
durch den Apfel im Maul der Schlange und den Schädel, der auf einem am
Schwanz angebundenen Tablett liegt. Die bösen Folgen der Invidia werden
am Beispiel von Kain gezeigt, der neidisch war, dass Gott das Opfer Abels

gnädig annahm, und der sich dadurch zum ersten Mord verführen liess.289

Die personifizierte Sünde kann sich - wie wir es bei Luxuria und Superbia

gesehen haben - als leibliche Schönheit zeigen, als «pulchritudo carna-
lis», die zur Sünde verführt. Sie kann aber auch - wie Invidia - durch ihre
«deformitas carnalis», durch ihre Hässlichkeit, auf den sündigen Zustand
der Seele verweisen. Als besondere Verunstaltung erwähnt die theologische
Literatur das Heraustreten der Augen. Sie charakterisieren die Blindheit der
Neider, das «non vedere» der Invidia, die es nicht ertragen kann, das Glück
der Mitmenschen zu sehen. Das «Speculum Bestialitatis» belehrt: «Der Neid
der überall regirt / am Hund gantz recht wid adumbrirt / Sein Zän gantz
scharpff die thut er wetzn / Bald disn, bald ein andern verletzn / Gön
jedem, was ihm gönnet Gott / so ghörstu nicht unter die Hundsrott».290

Acedia Das Queroval über der Türe ist der Acedia, der Trägheit, der Faulheit,
gewidmet (Abb. 50).2"1 Sie reitet auf ihrem Tierattribut, dem Esel, doch der
hat sich niedergelegt, auch er träge und störrisch. Die massige, in schwere
Kleider gehüllte Gestalt legt ihre Hände untätig in den Schoss. Ihr Haupt,
von einem Schleier bedeckt, ist leicht geneigt. Die Lider sind müde gesenkt,
die Gesichtszüge schlaff, teigig. Der Ausdruck wirkt sinnend oder auch leer.

Nur der Tod, der neckisch wippend neben ihr sitzt, scheint fröhlich und aktiv

zu sein. Er hat der Acedia einen Strick um den Hals gelegt und sie

fürsorglich unter seinen Schirm genommen, einen Sonnenschirm, der Helligkeit

und Wärme abhält. Der Strick bedeutet nach Ripa, dass die Faulheit
den Geist des Menschen fesselt, so dass er nicht mehr fähig ist, zu handeln
und gute Werke zu vollbringen; sie sei alt und schlecht gekleidet, weil Trägheit

zu Armut führe; Traurigkeit, Tristitia, verwirre ihren Geist. Auch der
Esel symbolisiere die Langsamkeit und Schwerfälligkeit ihres Denkens.292

Bei Cassian stehen Tristitia (Traurigkeit) und Acedia (Trägheit, Faulheit)
im Lasterkatalog noch gleichwertig nebeneinander. Bei der endgültigen
Ausformung des Todsündenkonzeptes in der Spätantike und im frühen

105



50 Acedia, die Faulheit,
die Melancholie

" rfXA
¦\
\\->>

>

*.'! IS

50

Mittelalter liegt jedoch der Akzent eher auf der Tristitia, der Traurigkeit, der

Verzweiflung. Ihre Hauptopfer sind Kleriker, die an ihrer Berufung und an
ihrer Lebensform zu zweifeln beginnen.293 Dieser Seelenzustand kann - wie
bei Ira (Zorn) - zum Selbstmord führen. Die komplizierten seelischen

Vorgänge liessen sich nur schwer durch personifizierte Laster darstellen. Acedia

wird daher oft durch die Geste des Haareraufens charakterisiert. Seit
dem Mittelalter verschiebt sich der Schwerpunkt von der Traurigkeit hin
zur Trägheit, die anfänglich nicht primär körperlich verstanden wurde. Sie

meinte vielmehr geistige Bequemlichkeit, die den Mönch, den Weltgeistlichen

und - seit der Scholastik - vermehrt auch den Laien verführte, die
religiösen Pflichten zu vernachlässigen. Doch bald koppelte sich die geistige
mit der körperlichen Trägheit: Schlafbedürfnis, schwere Gliedmassen lassen

den Sünder am Sonntag im Bett bleiben und halten ihn vom
vorgeschriebenen Kirchgang ab. Körperliche Lethargie gehörte deshalb schon im
«Miroir de l'homme» (14. Jh.) zu den Haupteigenschaften der Acedia.
Mittelalterliche Beichttraktate betonen immer wieder, dass die Trägheit den
Menschen zu Ungehorsam gegen die göttlichen Gebote verleite, weil der
Faule nicht mehr fähig sei, gute Werke zu tun oder seine Sünden zu beichten.294

Trägheit und Schlaf verhelfen dem Teufel in die Welt. Häufiger als
abstrakte Personifikationen charakterisieren genrehafte Darstellungen diesen

Aspekt der Acedia: Schlafende Mönche, vor deren Bett der Rosenkranz als

Sinnbild für die Vernachlässigung der religiösen Pflichten liegt; ein Teufel,
der den Frommen vom sonntäglichen Gottesdienst abhält, ein Motiv, das
auch in der Exempelliteratur und in den populären geistlichen Spielen
anzutreffen ist; ein schlafender Bauer, eine faule Spinnerin.295 Die Inschrift in
Unterschächen erfüllt ihre didaktische Aufgabe und ruft: «Wach aüff, Faulheit,

Bessere dich, / Sonst zu Grund Wirst gehen Ewiglich, prov.6». Das

106



Buch der Sprüche enthält die Warnung vor Müssiggang und trifft ganz gut
die Stimmung unseres Bildes: «Wie lange noch, du Fauler, bleibst du liegen,
wann willst du dich erheben aus dem Schlaf? Du sagst: <nur noch ein
bisschen Schlaf, ein bisschen Schlummer, ein bisschen Hände-Ineinanderlegen,
um zu ruhen>» (Spr 6, 6-11).

Das häufigste Tierattribut der Acedia ist der Esel. Während die Bibel dieses

Tier positiv als Symbol der Demut wertet, weil es Maria und das Kind
auf der Flucht nach Ägypten und Christus am Palmsonntag nach Jerusalem

getragen hat, gilt es in der Antike und zum Teil auch im christlichen Mittelalter

als faul, störrisch, dumm und geil und begleitet daher auch Luxuria
(Wollust). Boethius sagt vom Sünder, dass er träge und stumpf vor sich
hinstarre und wie ein Esel lebe.29" Konrad von Megenberg schreibt in seinem
mittelalterlichen Naturlehrbuch dem Esel folgende Eigenschaften zu: «aber
seine laster sint, daz er unkäusch ist. er ist hinden sterker dan vorn, er hat
ainen traegen ganch und ist unvernünftig».297 Er ist im Mittelalter auch
Attribut der Synagoge, des Judentums, das - nach christlicher Auffassung -
störrisch die Wahrheit nicht erkennen wollte. Er begleitet in den
Lebensalterdarstellungen den Neunzigjährigen, der - für uns unverständlich und
grausam - früher Ziel von Spott und Gelächter war. «LXXXX (90) Jar ain
esel», heisst es in einem Lied der Klara Hätzlerin von 1471 oder - ebenso

erbarmungslos - «Neunzig jar der kinder spott» 1515 beim Dramatiker Pam-

philius Gengenbach und in diversen Spruchdichtungen.293
Der Strick, den der Tod um den Hals der Acedia geschlungen hat, weist

aber noch auf etwas anderes hin, auf das Bedrohtsein des nachdenklichen,
des sinnenden Menschen durch Selbstmord. Bereits in Illustrationen zu
verschiedenen mittelalterlichen Werken legt Acedia ihrem Opfer den Strick um
den Hals oder trägt eine Schlinge mit sich.299Acedia verbindet sich vor allem
in der Renaissance mit der Melancholia.3"0 Kurz und notgedrungen
vereinfachend müssen wir daher die antike Temperamentenlehre streifen. Die
Griechen nahmen an, dass jedes der vier Temperamente von einem der
Körpersäfte abhängig sei. Der Melancholie war die schwarze Galle zugeordnet.
Nach Aristoteles ist sie bei einer richtigen Mischung nicht unbedingt
gefährlich. Sie kann ein Genie hervorbringen, bei falscher Mischung dagegen
Wahnsinn und Selbstmord. Zu jedem Temperament gehört zudem ein Planet

und zu jedem Planeten eine Gottheit. Die Melancholie erhielt den
Saturn, den kältesten und langsamsten aller Planeten. Der Name Saturn
verweist auf den römischen Flurgott, darum nimmt er gewisse Aspekte der
Fruchtbarkeit, aber auch der erdenhaften Schwere auf. Bei den Griechen
aber verband sich der Planet Saturn mit dem Gott Kronos. Durch eine

Weissagung erfuhr Kronos, dass seine Nachkommen ihn stürzen würden. Um
sich zu schützen, frass er seine Kinder und kastrierte sich selbst. Zu Kronos
gesellte sich aus Namensanalogie Chronos, der Zeitgott. Saturn wurde da-

107



durch zum widersprüchlichsten aller Planeten. Er ist feucht und fruchtbar
wie der römische Flurgott und daher der Planet der Bauern, aber auch der

Totengräber; er ist langsam und kalt wie ein Greis oder wie der Winter; als

kastrierter Kronos ist er unfruchtbar und unheilvoll, weil er die eigenen
Kinder frisst; als Zeitgott wird er zum Symbol von Vergänglichkeit und Tod.

Im Mittelalter überwiegt seine pessimistische Deutung: Erdenschwere ist
ihm zugeteilt, Kälte, Alter, Tücke, Trägheit und damit die Todsünde Acedia,
Traurigkeit, Stumpfsinn, Verzweiflung, Selbstmord. Die Renaissance
erkennt zwar ebenfalls die Gefahren, die von Saturn, der Melancholie und der
ihr zugeordneten Acedia ausgehen, doch sie betont die positive Wertung:
Saturn gebiert Weisheit, Intelligenz, Genie. Die Renaissancegelehrten legten
Wert darauf, Saturnskinder zu sein, sehr wohl im Bewusstsein, dass Genie
und Wahnsinn eng beieinander liegen. Die Menschen, die der «vita contemplativa»

huldigen, der Meditation, dem Denken und geistigen Forschen, die

Philosophen und Mönche, sind von der Melancholia-Acedia, der Schwermut,

bedroht. Sie können den Bezug zur täglichen Realität verlieren, sich in
ihre Probleme verbohren, sich in Verzweiflung und Wahnsinn stürzen und
dem Selbstmord anheim fallen. Nicht umsonst pocht die Regel des hl. Benedikt

auf eine vernünftige Mischung von Gebet und Arbeit, «ora et labora».
Als Heilmittel gegen die Melancholia-Acedia wird seit dem Mittelalter Musik,

frische Luft und Bewegung empfohlen. Auch in der Acedia von
Unterschächen kommt, so meine ich, nicht einfach eine gewöhnliche Faulheit
zum Ausdruck. Sie scheint in sich versunken zu sein, abgekapselt von ihrer
Umgebung, einsam. Ihre körperliche Inaktivität ist durch dieses Nachsinnen,

dieses ausschliessliche In-sich-Hineinhorchen bedingt. Dieser Rückzug

auf sich selbst kann zur Tristitia, zu jener depressiven Schwermut
führen, welcher der Tod den Strick um den Hals legt.

2A Die Glasscheiben von Unterschächen

Vielschichtig und eindrücklich präsentiert sich die Ikonografie des
Beinhauses von Unterschächen. Durch Bilder und Texte vermittelt sie dem
Besucher die katholische Lehre über die «Vier letzten Dinge», Sünde und Strafe,

Fegfeuer und gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten. Ein wichtiger

Teil der ursprünglichen Ausstattung fehlt jedoch: die Glasgemälde, die
dem Schweizerischen Landesmuseum gehören und im Forum der Schweizer

Geschichte in Schwyz ausgestellt sind.301 Sie zeigen auf, dass die Wurzel
für die Sündhaftigkeit der Menschheit als Ganzes und jedes einzelnen
Menschen der Sündenfall ist, dass der Ungehorsam des Urelternpaares, seine

Auflehnung gegen Gott, nicht nur den Tod, sondern auch die Zeitlichkeit,
das Werden und Vergehen in die Welt gebracht haben. Sünde, Zeit, Ver-

108



gänglichkeit, Tod, regieren seither das Weltgeschehen und das Dasein jedes
Individuums. Das Leben ist vergänglich und eitel - und doch von höchster

Bedeutung: Es entscheidet über ewige Seligkeit oder ewige Verdammnis.
Für den gläubigen Christen begleitet jedoch die Auferstehungshoffnung
den Kampf im irdischen Dasein. Um die seelsorgerischen Anliegen
durchzusetzen, um dem Betrachter die Lehre der Kirche auch wirklich einzuhämmern,

untermauern Bibelzitate die Aussage der Bilder. Besonders wichtige
Heilslehren werden mehrmals wiederholt, um sie tiefer einzuprägen. Es

lässt sich daher nicht vermeiden, dass die folgenden Ausführungen immer
wieder um die gleichen theologischen Lehrmeinungen kreisen, in verschiedenem

Kontext immer wieder die gleichen Aussagen thematisieren.
Bereits 1868 beabsichtigte der Kirchenrat von Unterschächen, einen

spätgotischen Schnitzaltar von 1521 und die Glasgemälde des Beinhauses zu
verkaufen, falls 400- Fr. für den Altar und 250.- Fr. für die Scheiben offeriert

würden. Im Oktober 1869 ersetzte man die Glasgemälde durch neue
Fenster, die 82- Fr. kosteten. 1870 erhielt der Kirchenrat von den
Stimmberechtigten den Auftrag, die Kunstwerke zu den oben genannten Preisen

zu veräussern. Beide wurden vom Antiquitätenhändler Anton Aufdermaur
in Brunnen erworben. Die Glasgemälde wechselten anschliessend mehrmals

den Besitzer. Über den Luzerner Kunsthändler Prell gelangten sie nach
Basel zu einem Sammler namens Ringwald-Bölger und später in den Besitz
der Familie de Blonay auf Schloss Grandson. Als bekannt wurde, dass sie

stückweise verkauft werden sollten - für schweizerische Kabinettscheiben
interessierten sich vorwiegend ausländische Kunstliebhaber -, erwarb
das Schweizerische Landesmuseum 1952 den ganzen Zyklus.302

Die Fensterbreite in Unterschächen beträgt ca. 50 cm. Die Glasgemälde
sind relativ klein, nur 17 cm hoch und 23 cm breit, und wirken doch
monumental.303 Die Farbgebung umfasst neben Schwarzlot und Silbergelb auch

Blau, Grün, Rotbraun und zahlreiche Zwischentöne. Alle sechs sind einheitlich

durchkomponiert. Etwas mehr als die obere Hälfte nimmt das Bild ein,
das in echt barocker Manier sein didaktisches Programm optisch eindrücklich

umsetzt. Gemeinsam ist die Art der Landschaftsgestaltung im Hintergrund:

Hügel, Baumgruppen, Städte, Burgen. Vergleichbare Motive lassen
sich in der Glasmalerei jener Zeit zuhauf nachweisen. Dennoch ist nicht aus-
zuschliessen, dass der Künstler Anregungen aus der real existierenden
Topografie verarbeitet hat, um durch typische Bergformen oder Gebäude die

Stellung der Stifter als Landvögte in einem bestimmten Untertanengebiet
zu dokumentieren. Darunter flankieren Allianzwappen in rahmenden
Blattkränzen einen Inschriftbalken, der das Bildthema erläutert, gefolgt von
einem Feld, das Namen und Rang der Donatoren verzeichnet. Es handelt
sich um bedeutende Persönlichkeiten aus den führenden Urner
Magistratengeschlechtern, die Pfarrer Arnold als Geldgeber gewinnen konnte.

109



Durch seine Mutter, eine Tochter des Landesfähnrichs Johann Peregrin von
Beroldingen, hatte er Zugang zur reichen Oberschicht. Unten folgt jeweils
die Datierung 1701. Eine Scheibe enthält zudem die Signatur des Zuger
Glasmalers Franz Josef Müller (1658-1713), der längere Zeit auch in der
Werkstatt seines Vaters, Michael Müller IV (um 1627-1682), arbeitete und
wiederholt Aufträge in Uri ausführte. Er ist einer der letzten Vertreter der
bekannten Zuger Glasmalerfamilie Müller.304

Natürlich ist es nicht möglich, die Reihenfolge der Glasgemälde mit
Sicherheit zu rekonstruieren, da sie auch in keinem direkten ikonografischen
Zusammenhang mit den Wandmalereien stehen. Doch man darf annehmen,
dass der bei den Jesuiten geschulte Auftraggeber seine belehrenden Absichten

durch eine bestimmte Anordnung zu intensivieren versuchte.305 Aus
inhaltlichen und zum Teil kompositorischen Gründen ist davon auszugehen,
dass jene beiden Scheiben, die Christus und Maria vorbehalten sind und
den Sieg über den Tod vor Augen führen, in den Chor gehören. Die
Evangelienseite, liturgisch rechts - also links vom Betrachter -, umfasste vermutlich

das Heilsgeschehen, beginnend mit der Sünde Adams, die den Tod und
die Zeitlichkeit in die Welt brachte mit all ihren Folgen für die gesamte
Menschheit bis hin zur Überwindung des Todes durch Christi Auferstehung.

Die Scheiben der Epistelseite verbildlichen die Konsequenzen von
Adams Sünde für jeden einzelnen Menschen, dessen Leben kurz und nichtig

- und doch unendlich wichtig ist, weil von ihm Seligkeit oder ewige
Verdammnis abhängen. Als Pendant zu Christi Auferstehung und Himmelfahrt

ist im Chor Maria dargestellt, die als einziger Mensch durch Gottes
Gnade ohne Erbsünde empfangen wurde, also frei von Schuld war, und mit
Leib und Seele in den Himmel einging. In der Himmelfahrt Marias konkretisiert

sich die Auferstehungshoffnung der Gläubigen.

2.4.1 Der Sündenfall und die Vergänglichkeit der Welt (Evangelienseite)
Die Sünde Adams und Die Inschrift des ersten Bildes lautet: «Adams Sündt Bringt Den Todt in die
die vier Weltreiche Wellt / Der alle Menschen ahn Vnder Lass hinfeilt. Rom, 5.» (Abb. 51). Im 5.

Kapitel des Römerbriefes geht Paulus auf Adam und Christus ein. «Wie
daher durch einen einzigen Menschen die Sünde in die Welt eintrat und durch
die Sünde der Tod, und so auf alle Menschen der Tod überging» (5,12), «wie
durch die Sünde eines einzigen der Tod zum Herrschen kam» (5,17), so

besiegte Christus, der zweite Adam, durch seinen Gehorsam, sein Leiden,
Sterben und seine Auferstehung den Tod. Hier, am Ausgangspunkt des
Zyklus, beginnt der Heilsbogen, der sich über das Weltgeschehen spannt und
im Chor seinen Höhepunkt und Abschluss findet.306

Das Bild zeigt Adam unter dem Baum der Erkenntnis, der nach Augustinus

zugleich Baum des Todes ist, weil durch den Genuss der verbotenen
Früchte der Tod in die Welt kam.307 Im Geäst windet sich die Schlange. Die

HO



51 Der Sündenfall und die vier
Weltreiche. Die sechs Glasgemälde,

die vom Zuger Glasmaler

Franz JosefMüller 1701 für
das Beinhaus von
Unterschächen geschaffen und 1870

verkauft -wurden, gehören heute
dem Schweizerischen Landes-

museum und sind im Forum
der Schweizer Geschichte in

Schwyz ausgestellt.

rm- IfhtJ 3ir0 Avcmrnj
>"> T5 IT

u,

2 #w&.$t.
</ i

WÈÈWÌ
fS&^m'& :!

'TT'""tM^i'^^À
ML I'hOMêL /ABS?'d

ai ;,'
u *rwr

IWSi\\
¦; ;

?O^M
äBMlH-Z.''

o/fi>ams ÄM'nDfSrinaf $mToùtvndic9aell{.
Set aSbrVhmffym afp* Äi&iyfafrftnftffia»;

*-? .X
-^?^;

iScfjmi? ^efSlatfjS alfer.SaWfmei/S
kr.^nper r5üelfcirfaniY»(?gt qe^n'laïcl
%]3 W>li>><f»via Mia '

^

Sünde der Auflehnung, des Ungehorsams und des Stolzes ist soeben
geschehen: Adam greift mit namenlosem Entsetzen an den Kopf, der zum
grinsenden Totenschädel geworden ist. Er erkennt mit Schrecken die Folgen
seiner Tat, sieht mit aufgerissenen Augen, was er in Gang gesetzt hat. Sein

ausgestreckter Finger weist auf den Tod hin, den Herrscher, der durch ihn
in die Welt kam, weist aber auch weiter auf die folgenden Zeitalter bis hin
zur Auferstehung Christi. Das ganze Menschengeschlecht nach Adam ist
vom Tod gezeichnet, symbolisiert durch Totenschädel anstelle von Köpfen
lebender Menschen.

«Dich Dich Mansch» heisst die Inschrift oben, und der Betrachter soll
sich wohl wie in einem Spiegel im kräftigen Mann wieder erkennen, der in
der Blüte seiner Jahre steht und doch dem Tod verfallen ist; denn der
Tod mäht jeden hin oder - wie man bei dieser Darstellung auch das Gefühl
hat - zieht den Menschen hinüber zum Heer der Toten. Denn der Tod ist
nicht nur ein persönliches Einzelschicksal, sondern das Los der ganzen
Menschheit, die am rechten Bildrand in einem unendlich langen Zug da-

hinschreitet, nach mittelalterlicher Totentanztradition angeführt durch
geistliche und weltliche Würdenträger. Wir erkennen zuvorderst den

Papst mit Tiara und dreifachem Kreuzstab, den Kaiser mit Reichskrone,
Reichsapfel und Szepter, den Kardinal mit seinem purpurfarbenen Hut, den

111



Bischof mit Inful, den König mit Krone und Schwert, den Herzog, gefolgt
von der unabsehbaren Masse anonymer Toter.

Auf den ersten Blick rätselhaft ist der Mann, den der Tod mit seiner Sense

zu Fall bringen wird. Diese dominante Gruppe ist ganz an den vorderen
Bildrand gerückt, der Tod steht in der Mitte der Gesamtkomposition. Es

scheint sich um keine bestimmte Persönlichkeit, überhaupt um keinen
gewöhnlichen Sterblichen zu handeln, denn als Einziger ist er nicht durch
einen Schädel gekennzeichnet. Weder die Kleidung noch ein Attribut lassen
ihn einem bestimmten Stand zuordnen. Wir haben es also mit einer
allegorischen Gestalt zu tun. Die Figurengruppe bildet eine geschlossene Komposition.

In einem halbrunden Schwung des Körpers versucht der Mann, sich
dem Tod zu entwinden, wendet ihm aber das Haupt zu, das mit einem Turban

oder Tuch bekrönt ist. Sein Blick streift das grinsende Skelett und richtet

sich auf den Zug der Toten, während seine Hand auf Adam und auf
einen Bergsturz am linken Bildrand hindeutet. Zwischen den Beinen des
Todes steht: «Daniel 2». Der Prophet Daniel erzählt im 2. Kapitel, dass der König

Nebukadnezar (605-562) einen Traum hatte, der ihn sehr beunruhigte.
Als ihm seine Wahrsager das im Schlaf Erschaute weder erzählen noch deuten

konnten, befahl er, alle Weisen Babylons zu töten. Auch Daniel und seine

Gefährten wurden gefangen genommen, doch es gelang ihm, vor der
Hinrichtung vor den König geführt zu werden. Er erbat sich eine kurze
Frist, betete zu Gott, beschrieb den Traum und deutete ihn als Zeichen der
vier Erdreiche und des Gottesreiches. Er führte aus, der Herrscher habe im
Traum eine gewaltige Bildsäule gesehen, ihr Glanz sei aussergewöhnlich,
ihr Aussehen Furcht erregend gewesen. Der Kopf habe aus lauterem Gold,
die Brust und die Arme aus Silber, Bauch und Hüfte aus Erz, die Schenkel

aus Eisen und die Füsse teils aus Eisen, teils aus Ton bestanden. «Du schautest

hin, bis sich ein Stein ohne Zutun von Menschenhand loslöste, die
eisernen und tönernen Füsse traf und sie zermalmte. Da zerstoben im Nu das

Eisen, der Ton, das Erz, das Silber und das Gold. Sie wurden wie Spreu auf
den sommerlichen Tennen; der Wind trug sie fort, und keine Spur fand sich
mehr von ihnen» (2, 34-35). Daniel deutete den Traum wie folgt: Nabukad-
nezar, dem der Gott des Himmels Macht, Reichtum und die Herrschaft über
die ganze bewohnte Welt verliehen habe, sei das Haupt von Gold. Auf
unserem Bild kennzeichnet der Turban den orientalischen Herrscher aus
Babylon und die gelbe Farbe das goldene Zeitalter. Danach folge ein anderes
Reich, das geringer sei (Silber), dann ein drittes aus Erz. Ein viertes Reich
werde hart sein wie Eisen, denn Eisen zerschlage und zermalme alles. Die
Füsse und die Zehen aus Ton und Eisen zeigten, dass dieses Reich nicht
einheitlich sei. Ein Teil sei stark, der andere zerbrechlich. Mit Tonerde
vermischtes Eisen bedeute, dass man sich durch Heiraten miteinander zu
verbinden suche, aber man werde nicht zusammenhalten, wie Eisen und Ton

112



sich nicht vereinen liessen. «In den Tagen jener Könige (des letzten Reiches)
errichtet der Himmelsgott sein Reich, das in Ewigkeit nicht zugrunde geht.
Dieses Reich wird keinem anderen Volk überlassen. Es zermalmt und beseitigt

all jene Reiche, selbst aber steht es in Ewigkeit fest. Du sahst ja selber,
dass der Stein, der sich ohne Zutun von Menschenhand vom Berge loslöste,
Eisen, Erz, Ton, Silber und Gold zermalmte» (Dan 2, 44). Hier also, am
Anfang des Zyklus, wird auf die vier Weltreiche verwiesen - das goldene, das

silberne, das eherne, das tönerne -, die alle dem Untergang verfallen sind.308

In der Literatur werden sie zum Teil der Herrschaft des Nabukadnezar
(Babylon), Darius (521-485, Persien), Alexander (356-323, Griechenland) und
Augustus (63 V.-14 n.Chr., Rom) gleichgesetzt."'09 Alle Reiche dieser Welt
werden ausgelöscht und abgelöst vom Gottesreich, das ewig währt. Es

beginnt mit Christus, dem zweiten Adam, der durch seine Opfertat den Tod
überwand und der Menschheit das Tor zum Himmel wieder öffnete. Auch
hier also ein Hinweis auf das Heilsgeschehen, das in der Chorscheibe zum
Abschluss kommt. Die Stifterinschrift, die links durch das Wappen der
Schmid von Uri, rechts durch dasjenige der Strickler von Uri flankiert wird,
lautet: «H: Oberst Lüthenant Jost Antoni / Schmid des Raths alter Seckel-
meist / er vnd er welter Landtvogt gehn Bade. / Vnd Fraüw Anna Maria Vr-
sela / Stricker sein Ehegemahlin, Anöl701.» Jost Anton Schmid (1657-1735)
diente 1704 als Oberst und 1707 als Hauptmann der herzoglichen Garde

von Savoyen. 1709-1711 bekleidete er das Amt des Landammanns von Uri,
1712 reiste er als Gesandter nach Savoyen, in die Leventina und ins Wallis.
Er war Ritter des St. Mauritius- und des Lazarusordens.310

Die sechs Weltalter Auch die nächste Scheibe ist der Zeit und der Vergänglichkeit gewid¬
met, symbolisiert durch den Strom, der diagonal durch das Bild verläuft.
Sie umfasst die sechs Weltalter/'" setzt aber - wie die Inschrift zeigt - in
didaktisch-belehrender Absicht das Vergehen der Epochen auch in Beziehung
zum persönlichen Schicksal jedes Einzelnen: «Zu Dem Endt sindt Die 6 Alter

Der Welt / Auch vns der Todt ehe als Das glas: / hatt verteilt» (Abb. 52).

Damit ist wohl gemeint, dass der Tod für jeden Menschen so unausweichlich

ist, wie im Stundenglas das letzte Sandkörnlein mit Bestimmtheit
einmal hinunterfallen wird. Die Konsequenz von Adams Schuld tritt erneut
vor Augen: das Ausgeliefertsein an die Zeit, die es im Paradies nicht gab, an
die Vergänglichkeit nicht nur jedes einzelnen Menschen, sondern auch der
Macht imd der Reiche. Doch all diese sich ablösenden Zeitabschnitte sind
eingebunden in den Heilsplan, der mit der Wiederkunft Christi zum Jüngsten

Gericht enden wird. Die Zeitlichkeit und damit das erste Weltalter
beginnt mit der Vertreibung aus dem Paradies, dem Jahr 1. Der Engel mit dem
Flammenschwert schiebt den nackten Menschen weg, zum Bildrand hinaus,

während alle andern Szenen eher nach rechts, gegen den Chor, gegen

113



52 Die sechs Weltalter

TS
%

_"»;

U** D teSTTT

^ vjr^*

731h •."

rl-tfe •,
¦7Ü Dew VnSt rrinDt Di? elfter Scrìtte

^ V^k.. Jf

/turfj Srts Per3foM clic afepasa(a°
Jatti?e-f»fcfte: ^

»?¦• &öi i&Ì-^an^ririi^untiiA¦zriJon i3nra&èi*fl Des §vh.uis atte«
B-»cct;chnct;tcv i?n?qct!.\')fcrÄut«
fcoert im &n?er iftt? ober çF-uvqçi«
f&WPttQfto ittita otaria Sft*. ivtchu ycin ffr,caeinao.£vn. aro»

.^iir^.

die Erlösung hin, orientiert sind. In namenlosem Jammer und voll Reue hat
Adam die Hände vors Gesicht geschlagen, er ist - wie alle andern
Menschen ausser Christus - zum Sterblichen geworden, symbolisiert durch
mumifizierte Schädel anstelle von Gesichtern. Das erste Weltalter dauerte von
der Vertreibung aus dem Paradies bis zur Sintflut. Wir erkennen auf der Arche

in der Bildmitte die Jahrzahl 1657. Zahlenangaben findet man auch in
der Bibel, vor allem in Genesis 5, wo die Genealogie von Adam bis Noah
aufgeführt wird. Die Stammväter lebten offenbar mehrere hundert Jahre
und zeugten als Hundert- oder Zweihundertjährige noch fleissig Söhne und
Töchter. Auch wenn man sich bemüht, die Zahlen zusammenzuzählen,
kommt man nicht genau auf 1657. Das Problem scheint schon die Kirchenväter

beschäftigt zu haben. Augustinus widmet den unterschiedlichen
Altersangaben in den hebräischen und lateinischen Bibelhandschriften mehrere

Kapitel.312 In der Bildmitte steht Noah als grosse Gewandfigur vor seiner

Arche. Sie besteht aus einem gewaltigen Schiffsbauch für all die Tiere,
einem geschwungenen Bug und einem Giebelhaus auf dem Deck. In der
Malerei und Grafik des Spätmittelalters und der frühen Neuzeit ist dieser

Schiffstyp häufig anzutreffen. Schon im Frühchristentum deutete Justinus
(gest. 165) die Sintflut als Präfiguration der Taufe Christi, die in
Unterschächen in der aufsteigenden Diagonale dargestellt ist, die Arche selber als
das Holz des Kreuzes. Andere Kirchenväter - Ambrosius (339-397), Augus-

114



tinus - sehen in ihr das Symbol der Kirche, die durch die Weltmeere fährt.313

Der Gestalt Noahs kommt in der Bildkomposition die Funktion eines

Bindegliedes zwischen der vorhergehenden und der folgenden Szene zu. Er
steht, den Körper und den Blick aus den leeren Augenhöhlen zurückgewandt,

weist aber mit den Händen auf die folgende Szene mit der Jahrzahl
2024.

Wir sehen am rechten Bildrand den Opferaltar mit sorgfältig
aufgeschichtetem Holz. Isaak kniet am Boden, seine Hände sind gebunden, der
Nacken von den Kleidern befreit, sein mumifiziertes Gesicht voll Entsetzen.
Der biblische Text und die dargestellte Szene der Glasscheibe erschüttern
durch ihre Dramatik. Abraham zückt das grausig grosse Messer, um seinen

einzigen Sohn aus Gehorsam gegen Gott zu schlachten. Der Engel Gottes
bricht aus den Wolken und ruft: «Abraham Abraham!» Der antwortet:
«Hier bin ich». Der Engel spricht: «Strecke deine Hand nicht nach dem Knaben

aus! Tue ihm nichts an; denn jetzt erkenne ich, dass du ein gottesfürch-
tiger Mann bist und selbst deinen einzigen Sohn mir nicht vorenthalten
hast.» Abraham hebt seine Augen empor und erblickt einen Widder, der
sich mit seinen Hörnern im Gestrüpp verfangen hat und den er an Stelle
seines Sohnes als Brandopfer darbringt (Gen 22, 9-14). In der christlichen
Theologie gilt das Opfer Abrahams als Präfiguration des Opfertodes Christi
und der Eucharistie. Wie Abraham war auch Gott bereit, seinen einzigen
Sohn zur Tilgung der Erbsünde hinzugeben, und in der Messfeier wird dieses

Opfer stets neu vollzogen. Die Analogien werden noch weiter ausgebaut:

Wie Christus sein Kreuz habe auch Isaak das Holz, auf das er gelegt
werden sollte, selber zur Opferstätte getragen. Die Hörner des Widders, die
sich im Dornbusch verfangen hatten, werden in Beziehung zur Dornenkrö-

nung Christi gesetzt.314

Das dritte Weltalter umfasste die Zeitspanne zwischen Abraham und
David, auf unserer Scheibe von 2024 unten rechts bis 2890 bei der Szene am
linken oberen Bildrand, wo ein König kniet. Erschreckt hat er die Arme
erhoben und deutet mit einer Hand auf einen Engel, der mit Flammenschwert
und Schädel drohend aus den Wolken auftaucht. Hier, unmittelbar über der

Vertreibung aus dem Paradies, erscheint also wiederum ein Engel mit dem
strafenden Schwert; es muss sich in Parallele zur untern Szene um einen
Gesetzesbruch, eine Sünde handeln. Ich nehme an, dass jene Bibelstelle
gemeint ist, als König David vom Dach seines Palastes aus die schöne Batseba,
die Frau seines Feldherrn, des Hethiters Uria, baden sah, sie zu sich kommen

liess und sie schwängerte. Er befahl darauf, Uria in der nächsten
Schlacht dort einzusetzen, wo er mit Bestimmtheit fallen werde. Uria starb,
seine Frau hielt die Totenklage, und nachdem ihre Trauerzeit vorüber war,
liess David sie in sein Haus holen. Sie wurde seine Frau und gebar ihm
einen Sohn (2 Sam/2 Kg, 11). Gott aber missfiel die Tat Davids. Er schickte

115



seinen Propheten Nathan, der David durch ein Gleichnis das Unrecht
klarmachte und in einer Strafrede verkündete: «Warum hast du das Wort des

Herrn missachtet Den Hethiter Uria hast du mit dem Schwert getötet
und sein Weib zu deiner Frau gemacht Nun aber wird das Schwert von
deinem Hause nimmer weichen Also spricht der Herr: aus deinem

eigenen Hause lasse ich Unheil über dich erstehen» (2 Sam / 2 Kg 12, 5-13).
Das vierte Weltalter, das sich von David bis zur babylonischen

Gefangenschaft erstreckte, wird auf unserem Gemälde durch den Fall Babylons
beendet. Der Prophet Isaia beschreibt wortgewaltig das Geschehen (Is 13):

«Ich selber rief zum Zorngericht meine Helden herbei Sie kommen aus
fernem Land, vom Ende des Himmels, der Herr und die Werkzeuge seines

Grimmes, zu verheeren die ganze Erde. Heulet, denn nahe ist der Tag des

Herrn Für ihre Untat strafe ich die Welt, die Frevler für ihre Schuld
Die Himmel erbeben darob, es wankt die Erde Krämpfe und Wehen
erfassen sie (die Bewohner Babylons), wie eine Gebärende winden sie sich
(...)». Das Bild zeigt, wie die der Sünde verfallene Stadt in Flammen aufgeht.
Türme und Häuser stürzen durch ein Erdbeben ein. Ausserhalb der Stadt

liegen einige Leichen, Menschen, die fliehen wollten. Isaia schreibt dazu:
«Jeder Erwischte wird durchbohrt, jeder Verschleppte fällt durch das
Schwert» (13, 15), weder Kinder noch Frauen werden verschont. Ohne
Erbarmen, mit apokalyptischem Ausmass, bricht die Zornesglut Gottes über
die Stadt herein und vernichtet sie wie Sodom und Gomorra, rottet ohne
Gnade jede Spur von Leben aus, vergleichbar in ihrer Konsequenz mit der

Sintflut, die unmittelbar darunter durch die Arche Noah dargestellt ist.
Das fünfte Weltalter umspannte die Zeit zwischen der babylonischen

Gefangenschaft und Christus. Dargestellt ist die Taufe Christi, wie sie alle
vier Evangelisten beschreiben. Jesus, Mensch und zugleich Sohn Gottes, ist
als Einziger der ganzen Scheibe nicht durch einen mumifizierten Schädel
als Sterblicher definiert. Er steht mit gekreuzten Armen im Jordan. Über der
Jahrzahl 3980 kniet Johannes im Büsserkleid aus Kamelhaar, hält in der
einen Hand den Kreuzstab und giesst mit der andern Wasser über das Haupt
Christi. Der Himmel tut sich auf, der Geist Gottes schwebt in Gestalt einer
Taube nieder. Die Bibel berichtet von der Stimme, die vom Himmel kam:
«Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich Wohlgefallen fand» (Mt 3, 15-
17; Mk 1, 9-11; Lk 3, 21-22; Joh 1, 29-34). Am ausführlichsten geht das

Johannesevangelium auf das Geschehen ein. Den Gesandten der Pharisäer

sagt Johannes: «Ich taufe mit Wasser; mitten unter euch steht der, den ihr
nicht kennt, der nach mir Kommende, der mir voraus ist». Und als er Jesus

auf sich zukommen sah: «Sehet das Lamm Gottes, das hinweg nimmt die
Sünde der Welt! Der, der mich gesandt hat zu taufen mit Wasser, er sagte

mir: auf wen du den Geist herniederkommen und auf ihm bleiben siehst,
der ist es, der tauft mit dem Heiligen Geist. Und ich habe gesehen und ich

116



habe bezeugt: Dieser ist der Sohn Gottes». Das letzte Weltalter begann also
nicht mit Tod und Auferstehung Christi - diesem Themenkreis ist die
Chorscheibe vorbehalten. In der Taufszene verdichten sich jedoch die wichtigsten

Glaubenssätze der katholischen Kirche: Jesus wird erstmals in seinem
Erdenleben öffentlich als Sohn Gottes, als Gott bezeichnet, als der, der von
Anbeginn war und immer sein wird. Durch die christliche Taufe wird die
Erbsünde getilgt, die Schuld Adams mit all ihren Folgen für die nachfolgenden

Menschengeschlechter durchbrochen, der Himmel für die Getauften
wieder geöffnet, denn durch dieses Sakrament wird der Mensch - wie Paulus

betont-Teil des Leibes Christi (1 Kor 12,12-31; Rom 12, 4-5). Die Worte
«Sehet das Lamm Gottes, das hinweg nimmt die Sünden der Welt» verweisen

auf den reinigenden Charakter der Taufe, aber auch auf die Schlachtung
des Lammes, also auf die Erlösertat Christi am Kreuz und den Nachvollzug
des Opfertodes in der Eucharistie. Die gleichen Worte mit dem Zusatz
«erbarme dich unser» werden auch dreimal vor dem Empfang der Kommunion

zur Vergebung der lässlichen Sünden gebetet. Sie schliessen
Gewissenserforschung, Reue und Bussbereitschaft ein. Am rechten Bildrand, also

gegen den Chor hin, finden wir die beiden einzigen positiven Ereignisse, die
ein neues Zeitalter beginnen lassen: den Gehorsam Abrahams und die Taufe

Christi.
Zwischen den Wappen der Püntener links und der Crivelli rechts

verzeichnet die Inschrift die Donatoren: «H: Haübt: Johan Virich Püntin / er
von Brünberg Des Raths alter / Seckelmeister vnd gewester Landt / Vogt
im vnder vnd ober Turgeü / Vnd Fraüw Anna Maria Cri / uelin sein
Ehegemahlin. 1701». Johann Ulrich Püntener (1635-1717) war Tagsatzungsgesandter,

1703 Landesstatthalter und 1707-1709 Landammann.315

Die Überwindung Das Fenster im Chor, dem geheiligten Bezirk des Kapellenraumes, zier-
des Todes durch das te wohl das Glasgemälde, das dem Tod und der Auferstehung Christi ge-
Sühneopfer Christi widmet ist (Abb. 53). Neben thematischen Gründen spricht auch die Stifter¬

inschrift dafür. Sie nennt den damals regierenden Landammann und höchsten

Würdenträger des Standes Uri, Johann Karl Bessler von Wattingen
(1641-1702). Beeindruckend ist seine politische und militärische Laufbahn:
1687 Ritter von San Marco, 1687-1701 Tagsatzungsgesandter, 1682

Landessäckelmeister, 1684 Landvogt zu Lugano, 1687-1689, 1693-1695, 1699-1701
Landammann und Pannerherr, 1692 Oberst in spanischen Diensten.
Umrahmt von den Wappen der Bessler und der von Beroldingen steht: «H:
Oberster Johan Carl Besler Von / Wattingen Ritter Regierender Landt /
Aman Vndt Panner herr, Des Lands Vry / Fraüw Maria Anna Von /
Beroldingen sein Ehegemahli. / Anno 1701». Es folgt die Künstlersignatur
«Frantz Joseph Müller Zug».316

117



e£"£>,,'
^ r.P

' ' \. WÌ

a_:^, " '" L/ a. •.„>¦

Al'«"'1

~<

-crr;-.
M

Ä%Ü2 'I-

-feint? ii-

¦
< I- ^

\ -jlmJi"

^s^-

^XMAni)(:xibaiizv^aiJj^tnaü^Vvifiüi)c^i
ite düvcifydmpr^'jSfr mirât gzgéXluczt-i

l/lman#n&§wnnee /Jett Ses^anDs ihr«

''^Scrolî)mfleR. fciu^tic^etnafii

53 Die Überwindung des Todes

durch Christus
Die Scheibe steht im Zeichen der christologischen Theologie des

Paulus.31" Als Antithese zu Adam, durch den die Sünde und der Tod in die Welt

kamen, erscheint Christus, der durch sein Leiden - Leiden schliesst in der
christlichen Heilslehre auch die Begriffe von Opfer und Sühne ein -, durch
sein Sterben und seine Auferstehung den Tod besiegte und den Menschen

die Pforten des Himmels öffnete. Bei der Taufe im Jordan, der letzten Szene

der vorhergehenden Scheibe, bezeugt Johannes der Täufer ausdrücklich die

Göttlichkeit Jesu. Um die Menschheit durch sein Sterben zu erlösen, musste

der Gottessohn jedoch auf die Stufe des Menschseins herabsteigen, sich

erniedrigen. Die Inschrift geht auf die oft umstrittene Doppelnatur Christi
ein. Sie betont seine menschliche Natur, die ihn erst fähig machte, Qual und
Tod zu erdulden: «Nit Änderst; allen Menschen auch Cristo das /Ewig
Leben. /Als Durch Leyden, vnd Todt wirdt gegebê. lue. 24». Das 24. Kapitel des

Lukasevangeliums berichtet von der Auferstehung Christi und seinem
Erscheinen vor zwei Jüngern, die unterwegs nach Emmaus waren. Sie erzähl-

118



ten ihm, dass der Herr gekreuzigt worden sei, obwohl «wir hofften, dass er
es sei, der Israel erlösen würde». Jetzt aber sei schon der dritte Tag vorbei.
Frauen hätten allerdings sein Grab leer gefunden, und ein Engel hätte ihnen
verkündet, dass er lebe. Da sagte Jesus: «Ihr Unverständigen und Schwerfälligen

im Herzen, um all das zu glauben, was die Propheten sagten! Musste
nicht der Messias dies leiden und so eingehen in seine Herrlichkeit?»
Später erschien er den Jüngern in Jerusalem, ass mit ihnen und sprach:
«Dies sind meine Worte, die ich zu euch sagte, als ich noch bei euch war: Alles

muss erfüllt werden, was im Gesetz des Moses, in den Propheten und
Psalmen geschrieben steht über mich So steht geschrieben: Der Messias

wird leiden und von den Toten auferstehen am dritten Tag, und in seinem
Namen wird Bekehrung und Vergebung der Sünden verkündet an alle
Völker». Die Summe des Leidens, die Leiden der Menschheit in ihrer extremsten

Ausformung - Folter und Hinrichtung - sind am linken Bildrand aufgelistet:

Männer und Frauen werden gehängt, gerädert, geköpft, geröstet, auf
dem Scheiterhaufen verbrannt, aufgespiesst und gehäutet. Dies erinnert an
den Tod der Apostel und der Märtyrer. Jedoch ist mm einer der Gefolterten

- er steht an einen Pfahl gebunden, während ihm ein Henkersknecht die
Haut abzieht - durch einen Heiligenschein gekennzeichnet. Es stellt sich die

Frage, ob es sich um einen bestimmten Heiligen, den Apostel Bartholomäus

zum Beispiel, handelt oder ob der Glasmaler eine grafische Vorlage getreulich

umsetzte, ohne zu realisieren, dass er durch die Gloriole aus einem
Exekutierten einen christlichen Märtyrer machte. Die verschiedenen Hin-

54 Ähnliche Folterszenen wie

auf der Glasscheibe mit der

Kreuzigung Christi lassen sich

in zahlreichen Bilddokumenten

aus Chroniken, Büchern zum
Justizwesen und Märtyrerviten
nachweisen. Sie zeugen von der

Grausamkeit des früheren
Strafrechts. (Ulrich Tengler:
Neu Layenspiegel, Ausgabe
1509)

\:*a

m
¦i-<

^3
&>

~r
*¦-;

*\r^
>v

m

•a.
¦^r -Äat ¦ iar

119



richtungsarten erinnern auch an Bilddokumente aus Chroniken und Werken

zum Justizwesen, die in einer für uns unvorstellbaren Brutalität Strafen
für verschiedene Untaten auflisten, die zum Teil theologisch begründet
werden (Abb. 54). Nach christlichem Glauben zogen bestimmte Vergehen
auch bestimmte Strafen im Jenseits nach sich. Indem das Gericht dem
Missetäter eine Verbüssung der Schuld schon im Diesseits durch körperliche
Züchtigungen und durch eine qualvolle Hinrichtung gewährte, verkürzte
es die Leidenszeit im Fegfeuer oder rettete den Verurteilten möglicherweise
vor der ewigen Verdammnis.318 In Unterschächen bieten sich auf den ersten
Blick zwei Deutungen an, nämlich dass Christus alle Leiden dieser Welt auf
sich geladen und überhöht oder dass er alle Sünden der Menschheit samt
ihren Folgen auf sich genommen und durch seinen Erlösertod gesühnt hat.

Aufschluss gibt die Inschrift «Hebre ii». Das 11. Kapitel des Hebräerbriefes
handelt von den Vorbildern des Glaubens. Geschildert wird, wie Personen
des Alten Testamentes durch ihren Glauben Königreiche bezwangen und
über Feinde triumphierten, «andere liessen sich foltern und lehnten die
Freilassung ab, um eine herrliche Auferstehung zu erlangen Sie wurden

gesteinigt, gefoltert, zersägt, durchs Schwert getötet Und diese alle,
wenngleich anerkannt ob ihres Glaubens, erlangten das Verheissene nicht,
weil Gott unseretwegen etwas Grösseres ausersehen hatte» (Hebr 11, 35-
40). Der Glaube und alle Anstrengungen der Menschen des Alten Bundes
nützten nichts. Nur das Opfer des Neuen Bundes garantiert die Auferstehung,

der Weg zum Heil führt allein über Christus, der von Gott in seiner

Barmherzigkeit ausersehen wurde, das Erlösungswerk zu vollbringen.
Das Kreuz - der Baum des Lebens als Gegenbild zum Paradiesbaum,

dem Baum des Todes, mit dem der Zyklus beginnt - steht über einem Totenkopf

mit gekreuzten Knochen.319 Alle vier Evangelien berichten, dass Jesus
ausserhalb der Stadt Jerusalem auf Golgatha, der Schädelstätte, wohl einem
alten Richtplatz, gekreuzigt wurde. Seit den Kirchenvätern gilt dieser Ort
als Grabstätte Adams. In der Kunst verbindet sich seit dem 10. Jahrhundert
der Kruzifixus mit dem Topos des «Schädel Adams», der als Symbol für die
Ursünde im Paradies und die daraus resultierende Strafe gilt. Beide - Sünde
und Tod - wurden vom Gekreuzigten besiegt.'2" Im Zusammenhang mit der
auf dem Inschriftbalken zitierten Stelle aus dem Lukasevangelium könnte
«Hebre ii» möglicherweise auch auf das 2. Kapitel des Hebräerbriefes
hinweisen, wo Paulus auf Christus, den Erlöser, eingeht. Nach Paulus hat Christus

das Menschsein akzeptiert, hat sich durch sein Leiden und Sterben für
kurze Zeit unter die Engel erniedrigt, aber nicht für die Engel, sondern für
die Menschen, «um durch den Tod den zu entmachten, der des Todes
Gewalt besitzt, nämlich den Teufel, und alle zu erlösen, die in der Furcht des
Todes das ganze Leben hindurch einer Versklavung verfallen waren» (Hebr
2, 15-16). Weiter ist zu lesen: «Erniedrigt hast du ihn kurz unter die Engel,

120



mit Herrlichkeit und Ehre ihn gekrönt» (2, 7). Zur Passion gehört nämlich
seit jeher die Überwindung des Todes, die Auferstehung. Wohl in allen Texten,

die sich mit dem Kreuzopfer befassen, wird auch die Auferstehung mit
einbezogen, die auf die göttliche Natur Christi verweist. Erst die Auferstehung

an Ostern bringt die Vollendung des Heilsgeschehens, sie ist der
zentrale Glaubensinhalt des Christentums. Rechts im Bild sehen wir Christus,
den Auferstandenen, mit erhobener Rechten, mit Kreuzstab und Fahne. Er
steht über dem Sarkophag, die Soldaten am Grab sind eingeschlafen oder
weichen zurück. Mehrdeutig ist die Gestalt Christi im Strahlenkranz, umgeben

von einer Wolkenaureole, der die ausgebreiteten Arme triumphierend
emporstreckt. Dargestellt ist sicher die Himmelfahrt: «er wurde vor ihren

Augen emporgehoben und eine Wolke entzog ihn ihren Blicken» (Apg 1, 9).

Aber bereits in diesem Bibeltext wird auf die Parusie verwiesen, auf die
Wiederkunft Christi, den «secundus adventus», der am Jüngsten Tag zum
Gericht kommen wird. Zwei Engel erschienen nämlich und sagten zu den

Jüngern: «Ihr Männer von Galiläa, was steht ihr da und schaut zum Himmel?
Dieser Jesus, der von euch weg in den Himmel aufgenommen wurde, wird
ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt weggehen sehen zum Himmel»
(Ap 1, 11). Christus im Strahlenkranz erinnert aber auch an die Verklärung
(Transfiguration) auf dem Berg Tabor, wo Jesus sich in eine Lichtgestalt
verwandelte und die Stimme des Vaters aus den Wolken die göttliche Natur
Christi bezeugte: «Dies ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr hören». Beim

Abstieg ermahnte der Herr die drei Apostel, niemandem zu erzählen, was
sie gesehen hätten, «bis der Menschensohn von den Toten auferstanden ist»

(Mk 9, 11; Mt 17, 1-9; Lk 9, 28-36; 2 Petr 1, 16). In der bildenden Kunst
verbindet sich das Ereignis auf dem Berg Tabor häufig mit der Himmelfahrt.

Durch seinen Opfertod und die Auferstehung hat Jesus die Pforten des

Himmels wieder geöffnet. Eine unabsehbare Menschenmenge zieht in der
Bildmitte durch das barocke Portal in den Himmel, in das Reich des Lichtes

ein, das sich - nach mittelalterlicher Tradition - in einem goldenen Farbton
manifestiert, der sich auch hinter der Himmelfahrtsszene durchzieht. Es ist
immer noch der Tod, der die Menschen einweist, sie sind immer noch dem
Gesetz des Sterbens unterworfen, aber es sind nicht mehr mumifizierte
Leichen mit grinsenden Schädeln, sondern Selige mit unversehrten Körpern,
die ihren Blick und ihre gefalteten Hände gläubig und dankbar zum
verklärten Christus erhoben haben. Sie symbolisieren die Gewissheit der
Auferstehung des Leibes am Jüngsten Tag, wie es Paulus im 1. Korintherbrief
predigt: «Denn wie in Adam alle sterben, werden in Christus alle lebendig
gemacht werden» (1 Kor 12, 22), «Die Toten werden als Unverwesliche
auferweckt, und wir werden verwandelt sein» (1 Kor 12, 52).

Die Glasgemälde der Evangelienseite des Beinhauses von
Unterschächen spannen den Heilsbogen vom Sündenfall zur Erlösertat Christi,

121



vom Tod zur Auferstehung, vom Anfang zum Ende, vom Beginn der Zeit
zur Ewigkeit. Die letzte Scheibe im Chor stimmt in den Jubel der Osterlitur-
gie ein, welche die Sünde Adams preist, weil sie die Erlösertat Christi
notwendig machte: «Dies ist die Nacht, die heute auf der ganzen Erde alle, die

an Christus glauben, den Lastern der Welt und dem Sündendunkel entreisst
und die Gnade zurückgibt. Dies ist die Nacht, in der Christus die Bande des

Todes zerriss und siegreich vom Grabe erstand. O Adamssünde, preiswert

auch du, weil, dich zu tilgen, Christus den Tod erlitt. O glückliche
Schuld (felix culpa), die einen Erlöser verdiente, so gross, so erhaben».

Lebensbaum und

Lebensschiff

2.4.2 Die Nichtigkeit und die Bedeutung des menschlichen Lebens

(Epistelseite)
Den Fenstern der Epistelseite möchte ich jene Scheiben zuordnen, welche
die Konsequenzen von Adams Schuld für das Leben jedes Einzelnen aufzeigen:

Der Mensch ist von Geburt weg dem Tod verfallen, doch von seinem
Verhalten im irdischen Leben hängt die Ewigkeit ab. Für einen einzigen
Menschen, Maria, die durch die Gnade Gottes ohne Erbsünde empfangen
wurde, hat das Gesetz des Todes keine Geltung. Ihr ist die Chorscheibe
gewidmet.

Das erste Glasgemälde ist zweigeteilt - in Land und in Wasser, Baum
und Schiff (Abb. 55). «Leben ist Sterben dZeit zu werden ist Zeit / zu Sterben.

/ wie alle; auch ich vnd Du Dem Todt ztheil. / werden, hebr. 9», um-
reisst die Inschrift die Thematik. Das 9. Kapitel des Hebräerbriefes handelt

vom Opfer des Alten Bundes - «ohne Vergiessen von Blut gibt es keine
Vergebung» (Hebr 9, 22) - und vom Opfer des Neuen Bundes, dem Sühnetod
Christi «zur Hinwegnahme der Sünde» (9, 26). Nur eine einzige, ganz kurze

Stelle könnte auf unseren Text hinweisen. Sie betont, dass jeder einmal
sterben muss: «und wie es für die Menschen bestimmt ist, einmal zu sterben
und darauf kommt das Gericht, so wurde auch Christus ein einziges Mal
hingeopfert, <um die Sünden vieler hinwegzunehmen> (Is 53,12); ein zweites

Mal wird er ohne Bezug auf Sünde den auf ihn Wartenden erscheinen

zum Heile» (Hebr 9, 27-28).
Baum und Schiff sind einerseits Allegorien des Alten und des Neuen Bundes,

die im 9. Kapitel des Hebräerbriefes gegeneinander aufgewogen werden,

seit den Kirchenvätern auch Allegorien der Kirche. Die Inschrift bezieht
sich jedoch auf die einzige gesicherte Realität der menschlichen Existenz,

die Unausweichlichkeit des Todes. Der Gedanke, dem Tod verfallen
zu sein, begleitet denn auch die Menschen aller Kulturen und Zeiten. Die
Geburt, der erste Schritt ins Leben, ist auch der erste Schritt hin zum Tod.

«Nascentes morimur» (kaum sind wir geboren, setzt der Prozess des
Sterbens ein), hält schon der antike Schriftsteller Manilius fest. «Media vita in

122



fïénfry ich ^cvn

lì Ç'J

f^
i«a

,V
O^

*. Uo?A/yfvy
Fe5en t(ï oì'crl^nJP^eìf hTu st*er|)<?n. iff Serf

» f<f ^Tti ?rtcrßetx- ._ ^Juiealle;flMc/j ich,^nPi)u^em 3rara>tnm*/" ruer?cn.-CiP'-'r-o'- *^ J

^^>fjan ifn£0onf ^txawtart, I

¦^n^&riceitef Station ^rftctnaoj

Sharia ^iisa&etd ^ott RecfitoS
Ife m 3-D egei iuatjfiit^uSÜ* ^ o "Si

i^rl^-cr^ "—'

55 Baum und Schiffals
Sinnbilder des menschlichen Lebens.

morte sumus» (mitten im Leben sind wir vom Tod umgeben), schreibt
der Sankt Galler Mönch Notker Balbulus (um 840-912), und bei Rainer Maria

Rilke (1875-1926) lesen wir: «Der Tod ist gross. / Wir sind die Seinen /
lachenden Munds. / Wenn wir uns mitten im Leben meinen, / wagt er zu
weinen / mitten in uns».321

In der profanen wie sakralen Literatur und Kunst wird vom Mittelalter,
über die Zeit des Humanismus und Barock bis in unsere Tage die Präsenz
des Todes thematisiert: in den Totentänzen, den Bildern vom Tod, der das
Kind in der Wiege ersticht, den Lebensalterdarstellungen etc. Das Wissen
um die Vergänglichkeit gehört zu den Lieblingsmotiven der barocken
Erbauungsliteratur, es steht als kurze, prägnante Formel für das barocke
Lebensgefühl überhaupt.

Baum und Schiff gelten - abgesehen von ihrer Bedeutung als Sinnbilder
der Kirche - vor allem als Symbole des menschlichen Lebens und lassen

123



56 Der gefällte Lebensbaum

und das Lebensschiff, das vom
Sturm hin und her geworfen
wird. (Embleme im Beinhaus

Ettiswil,1684)
[MACTAMVFv

»>

r¦

'':.:.-
<i

-¦--
^Trf^ù ,,«*>

SVC CIDIMVK
'f

u

;;¦¦<•

S£ E p

&
."-

57

57 Der Tod legt die Axt an den

Lebensbaum des Jünglings, der
in der Krone die Träume von
Liebe, Glück und Reichtum
enthält. (Daniel Meisner: Scio-

graphia Cosmica, 1698)

sich auch in andern Kulturen nachweisen.322 Im Folgenden soll jedoch nur
auf die christliche Tradition eingegangen werden. Oben, neben der Krone
des Baumes, der primär den Lebensbaum meint, stehen Worte, die mit der
Bildunterschrift korrespondieren: «Dum adhuc orirer / sueeidit me. Isaie
38». Kaum wurde ich geboren, fällt er mich. Der Prophet Isaia berichtet im
38. Kapitel von der Erkrankung des Hiskia, des Königs der Juden. Er klagt:
«Er schneidet mich ab vom Gewebe» (Jes. 38,12). Sowohl in der Herder- wie
in der Zwingli-Bibel fehlt jedoch der eine Satz, der sich auf unser
Bild bezieht: «Während ich noch daran war, wie eine Pflanze zu wachsen,
schnitt er mich ab». Auch Hiob stellt fest: «Er riss mich aus wie einen Baum»
(Hi 19,10).

Das Bild darunter erscheint auf den ersten Blick klar und einfach zu sein:
der Tod fällt mit einer Axt den Lebensbaum. Dieser Bildtopos kommt in der
Emblematik und der barocken Erbauungsliteratur recht häufig vor, unter
anderem mit einer ähnlichen Inschrift- «SVCCIDIMVR» (wir werden gefällt)-
an der Decke des Beinhauses von Ettiswil, geweiht 1684 (Abb. 56).323Auch in
Daniel Meisners «Sciographia Cosmica» von 1637 legt der Tod die Sense an
den Lebensbaum, der einem Jüngling aus dem Herzen wächst und in der
Blätterkrone die Wünsche und Träume der Jugend - Liebe, Reichtum
Macht - enthält. «Iuventus proposuit, mors disposuit» (die Jugend hat ver-

124



A---:

jv

58 Der Tod fällt den Lebensbaum.

(Hieremia Drexel:
Aeternitatis Proàromus, 1628)

59 Abrahams Schoss gilt als

Warteort der Gerechten des

Alten Testamentes. (Kapitell im

Chorumgang des Basler Münsters)

B
=̂-3*£

i.-f
v.-

sprachen, der Tod hat beendet), lautet das Lemma (Abb. 57).324 In Hieremia
Drexels «Aeternitatis Prodromus» (1628) zeigt Philipp Sadelers (gest. um
1600) Kupferstich, wie der Tod einen kahlen Baum fällt, während der Wind
Schädel anstelle von Blättern wegbläst, im Hintergrund die Sonne untergeht,

ein Haus einstürzt, ein Vogel gefangen und ein Hirsch von Hunden ins
Netz getrieben wird (Abb. 58).325

In Unterschächen wächst der Baum aus den Lenden eines toten Mannes,
dessen Haupt auf einem Schädel ruht. Als Früchte trägt er Totenköpfe. Analog

zur ersten Scheibe auf der gegenüberliegenden Seite haben wir es auch

mit dem Paradiesbaum zu tun, dem Baum der Erkenntnis, der durch Adams
Schuld zum Baum des Todes wurde, dessen Früchte Totenköpfe sind, weil
die Nachkommenschaft Adams im Schatten des Todes lebt. Die
symbolträchtige Gegenüberstellung eines grünen und eines dürren Baumes kommt
seit Guillaume de Deguillevilles «Pèlerinage de l'âme» häufig vor, wo der
verdorrte Baum den Paradiesbaum bedeutet, der grüne jedoch den mystischen

Apfelbaum des Hohenliedes (2, 3-5), dessen Früchte Symbole Christi
und der Geretteten sind.326 Wie bei der Besprechung der Chorscheibe kurz
ausgeführt wurde, steht das Kreuz oft auf dem Schädel Adams. Seltener findet

man anstelle des Schädels das ganze Skelett des Urvaters. Der Baum, der
aus dem Mann wächst - hier vermutlich Adam -, erinnert zudem an einen

Bildtopos, den wir aus der mittelalterlichen Buchmalerei und Kathedralplastik

kennen, an den Stammbaum Christi, die Wurzel Jesse. Jesse oder Isai

war der Vater Davids - und Jesus stammte aus dem Hause und Geschlechte

Davids (Joh. 1, 27). Aus Jesse, dem Stammvater, wächst ein Baum, der die
Vorfahren Christi enthält. Aus diesem Stamm geht ein Reis - lateinisch «vir-

ga» - hervor (Is 11,1), aus dem eine Blume (flos) spriesst. Nicht zuletzt
wegen der klanglichen Verwandtschaft von virga (Ast) und virgo (Jungfrau)
wurde der Zweig der Jungfrau Maria gleichgesetzt, die als Blume Christus,
den Erlöser, geboren hat.32" Oft birgt der Baum aus der Wurzel Jesse - neben
oder anstelle der Vorfahren Christi - marianische Symbole. Vielleicht haben

wir es hier mit einem, wenn auch sehr versteckten Hinweis auf die
Chorscheibe zu tun, die Maria gewidmet ist. Es ist aber nicht irgendein Baum,
sondern eine Palme, ein altes Sinnbild für das Paradies.328 Im Geäst sitzt eine

Figur mit mumifiziertem Schädel, die drei Totenköpfe im Schoss hält und
mit beiden Händen weitere pflückt. Es muss sich um den «Schoss
Abrahams» handeln, den Warteort der Gerechten des Alten Bundes, die der
Erlösung harren.329 (Abb. 59). Nach seinem Opfertod, noch vor der Auferstehung,

stieg Christus zu den Vätern in die Vorhölle hinab, um ihnen die
Befreiung anzukünden.330 Das Motiv leitet sich vom biblischen Gleichnis des
«reichen Prassers und des armen Lazarus» ab, wo der verstorbene Lazarus
von Engeln in den Schoss Abrahams getragen wird, während der reiche
Prasser dem Höllenfeuer verfällt (Lk 16, 22). Abrahams Schoss und die Pal-

125



>3 :Â
y-i

**
,y
60 Das Schiff als Symbol des

menschlichen Lebens. (Jan David:

Veridicus Christianus,
1606)

me weisen also auf jenen Zwischenzustand hin, in dem die Vorfahren Christi,

die Gerechten des Alten Testamentes, warten mussten, bis der Erlöser
ihnen die Pforten des Himmels wieder öffnete. Neben das Symbol des
persönlichen Lebensbaumes tritt also dasjenige der «Ecclesia ante legem», des

Alten Testamentes, das durch das Neue abgelöst wurde, was wiederum
einen Bezug zum Hebräerbrief, Kapitel 9, herstellt.

Eine berühmte spätgotische Miniatur von Bertholt Furtmayr aus einem

Salzburger Missale (1481) zeigt, wie aus dem noch jugendlichen Adam ein
Baum wächst, der Paradiesbaum, der zum Baum des Lebens oder des Todes

wird. In ähnlicher Geste wie Adam auf der ersten Unterschächener Scheibe

greift sich der Urvater an die Stirne. Liturgisch links blickt ein Totenkopf
aus dem Geäst auf die Szene darunter: Die schöne, nackte Eva, Symbol der
Verführung und der Sünde, nimmt von der Schlange die Frucht entgegen,
reicht sie den Kindern der Welt weiter - und mit ihr auch Sünde, Tod und
Verdammnis. Liturgisch rechts, also auf der guten Seite, macht ein Kruzifi-
xus im Geäst den Baum zum Baum der Erlösung und des Lebens. Maria, die

zugleich auch die Ecclesia, die Kirche, bedeutet, pflückt Hostien und
schenkt sie den Getreuen, den Kindern Gottes, die in die ewige Seligkeit
eingehen werden. Maria, die Reine, ist hier Sinnbild der Ecclesia, der Kirche
des Neuen Bundes, die das Heil garantiert, und zugleich Antithese zu Eva,
der Vertreterin des Alten Bundes, der Verkörperung der Synagoge, der Sünde,

der Verderbnis.331

Auch das Schiff, das im Sturm hin und her geworfen wird, kommt sehr

oft als Allegorie der Kirche vor - bei den Kirchenvätern, in Emblembüchern,
Predigtlexika und in der barocken Erbauungsliteratur. Noch viel häufiger
jedoch wird es zum Sinnbild des menschlichen Lebens auf seiner Fahrt zum
sicheren Hafen, bedroht durch Sturm und Felsenriffe (Abb. 60).332 «IAC-
TAMVR», wir werden hin und her geworfen, und «ALLIDIMVR», wir werden

zerschmettert, heisst es auf zwei Schiffsemblemen in Ettiswil, die sich

in der gleichen Reihe wie der gefällte Lebensbaum befinden (Abb. 56).333

In Unterschächen verkündet die Inschrift auf dem Segel: «transierunt
omnia / tanquänavis. Sap. 5» (alles geht vorüber wie ein Schiff). Das Buch
der Weisheit berichtet über die Gerechten und Frevler vor Gericht, und die
melancholischen Vergänglichkeitsmetaphern dieser Bibelstelle wurden von
der Barocklyrik dankbar aufgegriffen: «Vorübergegangen ist all das wie ein
Schatten und wie eine vorübergehende Botschaft, wie ein Schiff, das wogende

Wasser durchschneidet und nach dessen Durchfahrt keine Spur mehr zu
finden ist, noch seines Kieles Pfad in den Wogen» (Spr 5, 9-10). Das Schiff,
das keine Spur im Wasser zurücklässt, wird zu einem der einprägsamsten
Sinnbilder des menschlichen Seins überhaupt, ein melancholisches Mahnmal

der Vergänglichkeit.334 Wie das Schiff dem Sturm ist der Mensch einer

grossen, unbegreiflichen Macht ausgeliefert (Ps 107, 23-29), zum Teil ist es

126



61 Der Jüngling mit der
rauchenden Fackel symbolisiert die

Vergänglichkeit und Nichtigkeit

des irdischen Lebens, das

dennoch von höchster Bedeutung

ist, weil das Verhalten im
Diesseits über ewige Seligkeit
oder ewige Verdammnis im
Jenseits entscheidet.

P«tiS~21PSey-*H9gI

?r _

Bh.

M
•.Vv

». ¦ i, ' HAT" ¦' / f
V ,JW

7- Sg

¦¦:Ä.

=«3>ei? rimiri 3t> gönneniff,i$öTflngS>«?Jf^
pevfoi>£ attesf^öf^fflwfftfO&Sojcgroiq-
l >teif &ringt£cch'..!?t. ->

V3^^ Sv^* V,

^^aùMr^ó%natf (K*l
we« Se^Sfetf rec-fefmcifrcir^en
boratoIm) $?ni>£ Jwaut»
Verena, iînrfa ^afftaleina.. J^rt
net* -^cin ®§?oeinatìfi&t^lTi no iS^=^TS^

auch der Zorn Gottes, der es zum Spielball der Wogen und des Windes werden

lässt, wie in der Geschichte des Jonas (Jonas 1, 1-16). Es steht für die
Törichten und Wankelmütigen: «Wer Weisung hasst, wird niemals klug und
schwankt gleich einem Schiff im Sturm» (Sir 33, 2).

Das Schiff der Unterschächener Scheibe wirkt - im Gegensatz zur Aussage

der Inschrift - nicht melancholisch-beschaulich, es bringt vielmehr die
didaktische Botschaft in einer eindrücklichen Dramatik zum Ausdruck. Das
Lebensschiff fährt auf sturmgepeitschtem Meer. Schädel tanzen auf den
Wellenkronen, Schädel treibt der Wind heran. Das Segel ist zerfetzt, der
Mast geborsten. Zahlreiche religiöse Schriften deuten nicht nur den Baum
sondern auch den Mast als Sinnbild des menschlichen Lebens. Am Steuer
steht der Tod. Ein Gerippe ersticht mit einem gewaltigen Pfeil eine nackte

Frau, die wehrlos auf den Planken liegt. Wie bei Adam ruht ihr Kopf auf
einem Schädel. Sie schaut - überraschend gelassen, ergeben oder gar
zuversichtlich - gegen den Chor hin, wo das Glasgemälde den Tod und die
Himmelfahrt Marias thematisiert. Wenn Adam in diesem durch die Theologie
des Paulus stark christologisch gefärbten Zyklus so präsent ist, könnte die
Frau auf Eva und den weiblichen Teil der Menschheit verweisen.

«Mensch sich Dein Laben», ruft uns eine Inschrift entgegen, und wir
erinnern uns an das «Dich, dich Mensch», dem wir auf der ersten Scheibe

begegnet sind, die vermutlich gleich gegenüber zu sehen war. Sieh, wie nich-

127



tig alles ist, wie eitel. Der Betrachter soll also über die Vergänglichkeit des

Lebens nachdenken, die Mahnung wird zur «meditatio mori», zur Meditation

über den Tod, der hier in barocker Übersteigerung drastisch in Erscheinung

tritt.
Flankiert von den Wappen der Familien Truttmann und von Rechberg

nennt die Inschrift das Stifterehepaar: «H: Johan Anthoni Drutman / Vn-
derweibel vnd zum Dritë mahl / gesanten nacher Laüwis Vnd Frau / Maria
Elisabeth von Rechberg / Sein Ehegemahlin. Anö 1701». Johann Anton
Truttmann von Altdorf (1655-1716) war Ratsherr, 1680 und 1691 Gesandter

zum Syndikat in Lugano (Lauis) sowie 1702-1705 Landvogt im Rheintal.
Ob der markante Berg hinter der Stadt möglicherweise den Monte Brè

meint, sei dahingestellt.

Die Bedeutung
der Zeit auf dem Weg

zur Einigkeit

62 a/bDas Spannungsverhältnis
«Zeit und Ewigkeit» prägt

die barocke Erbauungsliteratur
und Kunst. (Embleme aufdem

Totentanz von Emmetten, kurz
nach 1700)

Das Leben des Menschen auf dieser Welt ist vergänglich, nichtig und
gleichzeitig von unendlicher Wichtigkeit, denn es entscheidet über die

ganze Ewigkeit. Diesem Thema ist die nächste Scheibe gewidmet (Abb. 61).

Auch in der Zeit der Gegenreformation betonte die Kirche die Gnade des
«heilsamen Sterbens», die Bedeutung einer «guten Sterbestunde». Sie bot
dem Todkranken zur körperlichen und geistigen Stärkung und Unterstützung

Hilfe in Form der Wegzehrung (sacrum viaticum), bestehend aus
Busssakrament, Kommunion und Letzter Ölung, ferner den Sterbeablass
und Sakramentalien an. Gleichzeitig aber beharrte sie auf der Rechtfertigung

durch die guten Werke, verwies mit Nachdruck auf die Notwendigkeit
eines «heilsamen», gottgefälligen Lebens. Die Forderung zahlloser

Predigten und Traktate lautet unmissverständlich, dass sich der Mensch in
allen Augenblicken seines Lebens so verhalten solle, dass er jederzeit vor
den Richterstuhl Gottes treten könne. Um gerettet zu werden, genügt es

jedoch nicht, die Sünde zu meiden, verlangt werden auch gute Taten.

fit?tt«v leU *3f»v<5

£ -wtf

im mv
& ^ä ;HT»S

128



Die Inschrift umreisst die Thematik: «Der himel zu gewinnen ist, so Lang
das Leben / zündt. / Der todt alles Löscht güth old Böse Ewig: / keit bringt.
Eccli.9». Die gleiche Quellenangabe und den gleichen Inhalt verkündet der
Text oben links: «Wie Lang zündt Das Laben / so Lang tuet Gott gnad gebe:
Eccli». Der Prediger (Kohelet oder Ecclesiastes) berichtet im 9. Kapitel über
das gemeinsame Todeslos aller, der Armen und der Reichen, der Guten und
der Schlechten. Die beiden Texte von Unterschächen findet man nicht wörtlich,

aber inhaltlich wieder. Da heisst es etwa: «Alles, worauf deine Hand
nur stösst, vollführe mit Kraft! Denn es gibt kein Handeln und Planen, nicht
Wissen und Weisheit in der Totenwelt, wohin du wanderst Ja, auch der
Mensch kennt nicht seine Zeit (...)» (Pred 9, 10; 12). An einer andern Stelle
steht: «Freu dich Jüngling an deiner Jugend doch wisse, dass Gott über
alles dich zur Rechenschaft zieht» (Pred 11, 9).

Im linken Bilddrittel rennt ein Jüngling beschwingt im Sonnenschein. Er

trägt, vergleichbar dem Genius der Antike, eine brennende Fackel, Symbol
des Lebens und Glücks.3'5 Dem steilen Weg hinauf zur Kirche, dem Friedhof,

dem Sterben, dem Tod hat er den Rücken zugewandt, abwehrend,
abwinkend erhebt er die Hand, als wollte er alle dunklen Gedanken verscheuchen,

als ginge ihn das alles nichts an. Doch bei der Sonne haben sich schon
Wolken gebildet, die Fackel verströmt Rauch - alte Zeichen der Vergänglichkeit.

Den grössten Teil des Bildes nimmt ein ummauerter Friedhof mit
offenen Gräbern ein, den der Schnitter Tod dominiert. Rechts aussen
erkennt man den Rachen des Leviathan, in dem die Sünder schmoren, darüber
den Schlangenkreis mit Schwert und Palme, geflügeltem Schädel und Sanduhr.

«An einem Augenblickh hanget / Die guete old böse Ewigkeit», lautet
die Botschaft und weist dadurch wiederum auf die Gesamtthematik hin.
Die Schlange ist, wie vieles in der christlichen Symbolik, mehrdeutig. Einerseits

verkörperte sie das Böse, weil sie die ersten Menschen zum Sündenfall
verführt hat; andererseits kann sie ihre alte Haut abstreifen, sich verjüngen.
Sie galt deshalb seit der Antike als Sinnbild der Erneuerung, des ewigen
Lebens. Sie beisst sich zudem in den eigenen Schwanz, bildet einen Kreis, der
weder anfängt noch aufhört, und wird so zu einem der bekanntesten
Ewigkeitssymbole überhaupt, dem Urboros, dem Schlangenring, Symbol für den
Verlauf des Jahres, das stets neu beginnt, für Zeit und Ewigkeit.336 Der grüne
Zweig einer Palme, eines Oliven- oder Lorbeerbaumes wurde bei den
Wettkämpfen im alten Griechenland als Preis verliehen, er bedeutete Sieg und
Unsterblichkeit. In den Schriften der Kirchenväter symbolisiert der
Palmzweig himmlischen Lohn, in der frühchristlichen Kunst ist er das Attribut
der Märtyrer, die als Einzige gleich nach ihrem Tod in den Himmel eingehen

durften.337 Das Schwert dagegen gilt als Zeichen der Macht, sei es als
Racheschwert Gottes, sei es als Herrscherattribut, als Richtschwert oder
Rechtssymbol.338 Die grosse Endgerichtsvision der Geheimen Offenbarung

129



stattet den Richter mit dem zweischneidigen Schwert aus: «Aus seinem
Munde geht ein scharfes Schwert, um die Völker zu schlagen» (Apok 19, 5;

19, 20-21). Das Bild von Christus, dem Weltenrichter, von dessen Mund Palme

und Schwert ausgehen, das heisst, von dessen Richtspruch ewige Seligkeit

oder ewige Verdammnis abhängen, fand seit dem späten Mittelalter
weite Verbreitung. Bekrönt wird der Schlangenring durch einen geflügelten
Schädel und eine Sanduhr, die beliebtesten Vergänglichkeitssymbole
schlechthin. Flügel und Sanduhr sind auch Attribute des Chronos, des Gottes

der Zeit. Das ganze Emblem sagt aus: Die Zeit entflieht, das menschliche
Leben zerrinnt wie das Sand im Stundenglas, sicher sind nur der Tod und
das Gericht. Deshalb soll der Mensch jeden Augenblick seines Lebens für
das Gute nützen, denn von ihm hängt die Ewigkeit ab, die keine Korrektur
mehr zulässt. Aus der Fülle von ähnlichen Aussagen in der barocken Literatur

und Kunst sei ein Vergleichsbeispiel aus der näheren Umgebung
herausgegriffen (Abb. 62 a/b). In einem der beiden Zwickel, welche die
Rundung des ungefähr gleichzeitig entstandenen Totentanzes von Emmetten
füllen, kreuzen sich im Schlangenring das Flammenschwert und ein grüner
Zweig vor hellem Hintergrund. Sie trennen das Wort «im-mer», das mit
«nim-mer» auf dem rahmenden Band korrespondiert. Um den Kreis zieht
sich die Inschrift «Ewigkeit besteht»: sie dauert immer und vergeht nimmer.
Das Emblem der andern Seite ist der Zeit gewidmet: «Die Zeit vergeht». Ein
Putto schreibt ins Lebensbuch, das auf einer instabilen Kugel liegt, die hier

- wie in Fortuna-Darstellungen - «Inconstantia» (Unbeständigkeit) und
«Mobilitas» (Bewegung) meint und Symbol der Vergänglichkeit ist. Das
Nicht-Verharren im Gleichgewicht wird unterstrichen durch die unstabile

63 a/b Die Zeit (Tempus)
entflieht. Der Mensch muss die

gute Gelegenheit (Occasio)
beim Schöpfe packen, um selig
zu werden. (Jan David: Occasio

arrepta, neglecta, 1605)

'SS"
W «£ f 4

tJye.

-\ ¦: l
K-" ssäs63a

•*\ '<2S

•>'&

l\

n

63b

130



64 Die Auferstehung mit
verwandeltem Leib. (Emblem
Beinhaus Ettiswil, 1684)

MMVT

fe

¦?ià_i

Stütze des Puttoarmes, gebildet aus den aufeinander getürmten Vanitas-
symbolen des Totenkopfes und des geflügelten Stundenglases.339

Bereits antike Autoren - Cicero, Ausonius, Cato - kennen die Unterteilung

in Tempus (Zeit) und Occasio (Gelegenheit), wobei Cicero der Occasio
eine untergeordnete Rolle zuschreibt (occasio est pars temporis).340 Im 17.

Jahrhundert verschob sich der Hauptakzent jedoch immer mehr auf den
Aspekt der «Zeit als günstiger Gelegenheit», als flüchtigem Augenblick, der

genutzt werden muss. Das Thema wird in zahlreichen barocken
Erbauungsbüchern, Predigten und Flugblättern abgehandelt. Als frühes Beispiel
sei das Werk «Occasio arrepta, neglecta» von 1605 von Jan David angeführt.
Es treten die Personifikationen von Tempus, der Zeit, auf, ohne die nichts ist
und die entgleitet, und von Occasio, der guten Gelegenheit, die beim Schopf
gepackt werden muss, wenn man selig werden will (Abb. 63 a/b). Das 1.

Bild des Buches stellt die beiden Protagonisten vor: Tempus, die flüchtige
Zeit, ist leicht bekleidet, sie hat Flügel am Rücken und an den Füssen, einen

Himmelsglobus auf dem Kopf und eine Sanduhr in der Hand. Daneben
steht Occasio mit der Stirnlocke über dem Gesicht, die gute Gelegenheit, die

ergriffen werden muss. Durch die Nachfolge Christi, durch Gebet und
Almosen, symbolisiert durch Kreuz, Rosenkranz und Geldbeutel zur
Almosenspende in der einen Hand, kann der Mensch die wahre Krone, die Palme
des Sieges, den Ölzweig des Friedens und die Weisheit im Heiligen Geist
erlangen - verdeutlicht durch die Dinge in ihrer andern Hand. Eines der letzten

Bilder zeigt die Zeit, die davonfliegt, obwohl die Menschen sehnsüchtig
die Arme nach ihr ausstrecken. Einigen wenigen gelingt es, Occasio beim
Schopf zu packen.341

Auf der Scheibe von Unterschächen zeigt der Friedhof mit dem Tod
das Los des Menschen, die Tatsache, dass jeder sterben muss, und gleichzeitig

einen ganz bestimmten Moment in der Heilsgeschichte. Die Gräber
haben sich geöffnet, die Toten stehen auf zum Gericht, zu Palme oder zu
Schwert. Oben erkennt man unversehrte Leiber, Menschen mit froh und
glücklich ausgebreiteten Armen, mit gefalteten Händen, unten Gerippe.

131



'Af <:ó

Mi

n
*~i

y^ J
<^ *>I

is^i«6^*^**
Î3?* -4

Scott ftJüt^iae ^nuer£er-ï>(7fi alsoS-w-f
3>ie -ïïct) alfovh 3>ef'3f0'?X5 ^rtumf »

jents-^ lK?OTi ^elli^txXaTx^srJcniH-icti-I

[geifern? .^rCdS-yunm mtxcïc\
(zAnncL&icioTricx iriuelun, >a

irfjcflcmagCuv-yiTino^: ^ o A

Vs1 ^ ~-«'i>W1^^,
17.

D

65 Tod und Himmelfahrt Marias

als Bild der Hoffnung auf
die Auferstehung des Leibes am

Jüngsten Tag.

Gemeint sind vermutlich die Guten, die Seligen, die mit verwandeltem Leib
in den Himmel eingehen werden, und die Schlechten, die Verdammten, die
dem ewigen Tod verfallen sind. Ein Emblem an der Beinhausdecke von
Ettiswil ist dem gleichen Thema gewidmet (Abb. 64). Es zeigt drei geöffnete
Gräber, aus denen die Menschen beim Erschallen der Posaune heraussteigen.342

Das Lemma «IMMVTAMVR», wir werden verändert, verwandelt,
weist auf das Geheimnis des Auferstehungsleibes hin, das vor allem Paulus
thematisiert. Im ersten Korintherbrief setzt er sich mit den von
hellenistischem und gnostischem Denken beeinflussten Leugnern der
Auferstehung auseinander und behandelt ausführlich die Auferstehung
Christi und jene der Menschen am Jüngsten Tag als zentralen Glaubensinhalt:

<«Wie werden sie auferstehen, die Toten? In was für einem Leib kommen

sie?> Du Tor! Was du säst, wird nicht lebendig, wenn es nicht zuvor
starb. So ist es auch mit der Auferstehung der Toten. Gesät wird in Ver-
weslichkeit, auferweckt in Unverweslichkeit; gesät wird in Unansehnlich-
keit, auferweckt in Herrlichkeit; gesät wird in Schwachheit, auferweckt in

132



Kraft; gesät wird ein sinnenhafter Leib, auferweckt ein geistiger Leib.
Wir werden zwar nicht alle entschlafen, aber alle werden wir verwandelt
werden, plötzlich, beim Schall der letzten Posaune; denn erschallen wird
die Posaune und die Toten werden als Unverwesliche auferweckt und wir
werden verwandelt werden. Denn dieses Verwesliche muss anziehen
Unverweslichkeit und dieses Sterbliche muss anziehen Unsterblichkeit» (1 Kor
15, 35-36, 40-44, 51-53; vgl. 1 Peti 1, 4).''43 Die abschliessende Mahnung des

Paulus: «Darum, meine geliebten Brüder, seid standhaft und unerschütterlich;

tut euch allezeit hervor in Eifer für das Werk des Herrn und wisset,
dass euer Mühen nicht vergeblich ist im Herrn» (1 Kor 15, 58), scheint der
belehrenden Absicht des Glasgemäldes in Unterschächen zu Grunde zu
liegen. Die Wappen der Crivelli und Tanner begleiten die Stifterinschrift: «H:

Haübt: Frantz Ignati Cri- / uell Der Zeit seckelmeister Des / Landts Vry,
Vndt Fraüw, / Verena Anna Catharina Tan- / ner Sein Ehgemahlin. Anno /
1701». Franz Joseph Ignaz Crivelli (1664-1714) war Hauptmann in Spanien,
Dolmetscher bei der spanischen Gesandtschaft, 1699 Gesandter in die en-
netbirgischen Vogteien, 1700 Säckelmeister, 1703 Vogt im Thurgau und im
Zweiten Villmergerkrieg 1712 Kommandant in Baden.344

Maria und die Die Hoffnung und der Glaube an die Auferstehung des Leibes am Jüngs-
Auferstehung des Leibes ten Tag werden durch die Scheiben im Chor bestärkt, die inhaltlich und for¬

mal miteinander korrespondieren (Abb. 65). Als Pendant zu Christi Tod
und Auferstehung erscheint das Sterben und die Himmelfahrt Marias. Sie,

die Gottesmutter, die ohne den Makel der Erbsünde empfangen wurde, die
absolut Reine, war den Gesetzen des Todes nicht gleicherweise unterworfen

wie die übrige Menschheit. Nach katholischer Lehre wurde sie schon

vor dem Endgericht mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen:
«Sein würdige Müetter Gott also Ehrt / Die sich allein Des Todts Erwerth. /
Genes.4.» Dass hier auf Genesis 4 verwiesen wird, überrascht im ersten
Moment, handelt dieses Kapitel doch von Kain und Abel. Auf Maria und ihre
Reinheit weist Vers 7 hin. Gott spricht zu Kain - zu uns Menschen allgemein:

«Wenn du gut bist, kannst du es frei erheben, bist du aber nicht gut,
dann lauert die Sünde vor der Tür. Nach dir steht ihr Begehren: Du aber
sollst herrschen über sie». In der Bildmitte steht Maria in der Gestalt der
Immaculata, der «Unbefleckten Empfängnis». Die Ostkirche feierte das Fest
der «Immaculata Conceptio» schon im Frühmittelalter, im Abendland
verbreitete es sich seit dem 12. Jahrhundert. Für die Ikonografie von Bedeutung

ist vor alleni das 15. Jahrhundert mit den Entscheidungen des Konzils
von Basel (1439) und den Bemühungen von Papst Sixtus IV (1414-1484,
Papst ab 1471). Mit den Dekreten von 1546 und 1567 bekräftigte das Konzil
von Trient die katholische Lehrmeinung und trug zur Beliebtheit des Themas

in der barocken Kunst bei. Zum Dogma erhoben wurde der Glaube an
die Unbefleckte Empfängnis jedoch erst zur Zeit des Kulturkampfes am

133



8. Dezember 1854 durch die Bulle «Ineffabilis Deus» des Papstes Pius IX.
(1792-1878, Papst ab 1846).343 Maria hält die Lilie der Reinheit in der Hand
und zertritt der Schlange, die noch die verbotene Frucht im Maul hält, den

Kopf. Dieser weit verbreitete Bildtopos leitet sich aus Genesis 3 ab, wo Gott
nach dem Sündenfall zur Schlange spricht: «Feindschaft will ich stiften
zwischen dir und der Frau, zwischen deiner Nachkommenschaft und ihrer
Nachkommenschaft; sie wird dir den Kopf zertreten, und du wirst nach
ihrer Ferse schnappen» (Gen 3,15). Zwei unterschiedliche Darstellungstypen
kommen vor: Einerseits - wie in Unterschächen - Maria, die auf die Schlange

tritt, andererseits ihre Nachkommenschaft, also das Jesuskind, das sie

auf dem Arm hält und das mit dem Kreuzstab den Teufel in Gestalt der
Schlange vernichtet.346 Wie Christus als zweiter Adam den Tod besiegt hat,
so tritt in der christlichen Theologie Maria als zweite Eva auf. Wie durch
Eva Unheil geschah, geschieht durch Maria Heil in Christus. Wie Eva den

Einflüsterungen der Schlange erlag und dem Tod Einlass in die Welt
gewährte, hat Maria das Böse, den Teufel und damit auch den Tod überwunden.

Schon der Kirchenvater Justinus (gest. 165), der als Erster die Antithese
Eva - Maria propagierte, nimmt als Ausgangsbasis des Vergleichs die
Jungfräulichkeit, die er mit der Idee der Unbefleckten Empfängnis verband: «(...)
der Sohn Gottes ist durch die Jungfrau Mensch geworden, damit der
Ungehorsam, der von der Schlange ausging, auf demselben Weg ein Ende finde,
auf dem er seinen Ursprung genommen hat. Denn als Jungfrau und Unversehrte

empfing Eva das Wort von der Schlange und gebar Ungehorsam und
Tod. Maria aber, die Jungfrau, empfing Glauben und Freude, als ihr der Engel

Gabriel die Frohe Botschaft brachte (...)».'47In Unterschächen triumphiert
Maria nicht nur über die Schlange, sondern auch über den Tod. Sie steht auf
einem doppelten Vergänglichkeitssymbol, auf einem Schädel, der auf
einem Sarkophag liegt.

Links - als Bild im Bild - sehen wir den Tod Marias.348 Das Urchristentum
beschäftigte sich noch nicht mit dem Heimgang Marias, doch das Verlangen,

ihre Heilsbedeutung mit der Erlöserrolle Jesu zu verknüpfen, wuchs
im Frühchristentum. Im 5. Jahrhundert entstand eine Abhandlung
unbekannter Herkunft «De transitu beatae Mariae virginis», die ausführlich wie
ein Sterbeprotokoll über Tod und Himmelfahrt der Gottesmutter berichtet.
Obwohl die Kirche bereits am Anfang des 6. Jahrhunderts, durch das ganze
Mittelalter hindurch bis in die Neuzeit immer wieder versuchte, diese

apokryphe Schrift als verdächtig und verwerflich einzustufen, wirkte sie sich
auf Literatur und Kunst äusserst befruchtend aus. Das Verlangen, durch
eine leiblich im Himmel anwesende Maria die eigenen Heilschancen zu
verbessern, war stärker als die Bereitschaft, dem Einspruch der hohen Theologie

stattzugeben. Das Traktat berichtet, wie Maria ihrem Sohn das Versprechen

abgenommen hatte, ihr drei Tage vor ihrem Ableben den Tod an-

134



zukünden und die Apostel an ihr Sterbelager zu rufen. Jesus stellte ihr
zudem aus freien Stücken in Aussicht, ihre vom Leib getrennte Seele in den
Himmel zu tragen. So geschah es auch. Offenbar entsprach dieser Text
einem liturgischen Bedürfnis. Seit dem 5. Jahrhundert beging man am 15.

August in der Marienkirche des Kedron-Tales (Tal Josaphat) bei Jerusalem das

Fest der Koimesis - der Entschlafung (dormitio) und der Bestattung (depo-
sitio) Marias. Pilgerberichte - die ältesten stammen aus dem 7. und 8.

Jahrhundert - und die mittelalterliche Visionenliteratur erwähnen stets das leere

Grab, in dem Maria bis zu ihrer Himmelfahrt gelegen haben soll.349

In Unterschächen ruht Maria nicht wie in der Malerei des 17. und 18.

Jahrhunderts - auch in der Innerschweiz - üblich auf dem Sterbebett,
umgeben von Aposteln und Jüngern. Es wird vielmehr die Grablegung gezeigt,
die jedoch auch Bildelemente der Sterbeszenen aufnimmt, also den ikono-
grafischen Topos der Entschlafung (dormitio) mit jenem der Bestattung (de-

positio) vereint. Als Vorlage hat möglicherweise eine Radierung von
Jacques Callot gedient, die das Geschehen in eine Höhle verlegt.350 Möglicherweise

deutet der Bilderrahmen darauf hin, dass dem Auftraggeber sehr
wohl bewusst war, wie kritisch oder gar ablehnend die offizielle Theologie
der Quelle gegenüberstand. Gezeigt wird also nicht ein durch die Bibel
belegtes und sanktioniertes Ereignis oder ein durch ein Dogma verkündeter
Glaubenssatz, das Bild im Bild erzählt vielmehr eine fromme Geschichte,
die als beispielhafte Erzählung durchaus ihre Berechtigung in der Seelsorge
hatte, auch ohne Bestätigung ihres Wahrheitsgehaltes durch die Kirche.

In der Mitte heben Apostel und Jünger in einem Tuch den Leichnam der
Gottesmutter behutsam auf, um ihn in einen Sarkophag zu legen. Maria ist
halb aufgerichtet. Sie hat die Hände gefaltet, ihre Augen sind geöffnet, ein
Schleier bedeckt ihr Haupt. Am Fussende steht ein älterer Mann, vielleicht
Petrus, den Albe und Stola als Priester charakterisieren. Diese Gestalt
betont das Vorbildhafte des Marientodes für die Sterbestunde eines jeden
Menschen, welcher der sakramentalen Sterbehilfe der Kirche, vermittelt
durch den Priester, vertrauen soll. Die Verfasser der so genannten «Marienleben»

dachten den Aposteln jene Rollen zu, die in der mittelalterlichen Kirche

die Sterbehelfer - Mönche, Kleriker - übernahmen: Sie vollzogen das

Ritual, entzündeten Kerzen, sprengten Weihwasser, beteten Psalmen und
brachten als wichtigste Stärkung zum letzten Kampf die Wegzehrung, das

«sacrum viaticum».351 Die Frage, ob Maria die üblichen Sterbesakramente

empfangen habe, wird von etlichen mittelalterlichen Theologen bejaht. So

erwähnt Heinrich von St. Gallen ausdrücklich, Maria habe bei Johannes
gebeichtet. Sie sei zwar ohne den Makel der Erbsünde und ohne jede persönliche

Schuld gewesen und habe deshalb sakramentale Hilfe eigentlich nicht
nötig gehabt. Sie habe sie empfangen «von gruntloser demutigkeit wegen»,
um so die Menschen zu lehren, «auch gehorsam zu sein den gepoten der

135



heiligen Christenheit».-352 In Unterschächen variieren die Affekte auf den
Gesichtern der Umstehenden: fromme Gefasstheit, Trauer - ein Mann am rechten

Bildrand wischt sich die Tränen ab -, aber auch frohes Staunen. Der Jünger

in der Bildmitte erhebt die Arme und blickt hinauf in die Lichtfülle, die
aus den Wolken bricht. Diese Strahlen könnten möglicherweise die «as-

sumptio animae», die Himmelfahrt der Seele, symbolisieren. In der bildenden

Kunst überlagert sich jedoch die Himmelfahrt der Seele oft mit der
Wiedererweckung, das heisst mit dem Augenblick, als die Seele Marias in den
Leib zurückkehrte, um mit ihm vereint in den Himmel einzugehen.353 Stand
im frühen Mittelalter eher die Aufnahme der Seele Marias in den Himmel
im Mittelpunkt religiöser Betrachtungen, verschob sich der Akzent seit dem
14. Jahrhundert zunehmend auf die leibliche Himmelfahrt. Obwohl das Fest

seit dem frühen Mittelalter gefeiert wurde und die Vorstellung der «as-

sumptio corporis» (Auffahrt des Leibes) in der katholischen Kirche seit der

Gegenreformation einen allgemein akzeptierten Glaubenssatz darstellte,
wurde sie erst 1950 durch Papst Pius XII. zum Dogma erhoben.'54

Die Darstellung im rechten Bilddrittel ist der Himmelfahrt Marias
gewidmet. Die Mutter des Gottessohnes wird mit Leib und Seele in den Himmel

aufgenommen. Sie steigt nicht wie Christus auf der andern Chorscheibe

triumphierend aus eigener Kraft empor, sondern durch die Gnade Gottes,

veranschaulicht durch zwei Engel, die sie aus dem Grab heben und,
umgeben von strahlendem Licht, in einer Wolkenmandorla emportragen.
Sie ist als Himmelskönigin durch eine Krone ausgezeichnet, hat aber

demütig ihre Hände gefaltet.
Dieses Wunder sollte die Gläubigen in ihrer Heilsgewissheit bestärken,

dass auch sie am Ende der Tage mit verwandeltem Leib auferstehen und in
die ewige Seligkeit eingehen würden, dass sie dann endgültig in den
Ostergesang einstimmen und mit Paulus ausrufen würden: «Tod, wo ist dein
Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?» (1 Kor 15, 55).

Gemäss dem einheitlichen Schema rahmen die Wappen der Urner
Magistratengeschlechter der Schmid von Bellikon und der Crivelli die
Stifterinschrift: «H: Haübt: Martin Antoni Schmidt / Von Bellikon, Landtsfend-
rich züe / Vry Gewester Comisari züe / Bellentz, Vnd Fraüw Maria Anna
Victoria Criuellin sein / Ehegemahlin, Anno 1701». Martin Anton Schmid

von Bellikon (1658-1706) war Landeshauptmann, 1698-1700 Landvogt in
Bellinzona und 1704-1706 im Bleniotal. Auch hier stellt sich die Frage, ob es

sich bei der Stadt mit den Burgen im Hintergrund um Bellinzona handeln
könnte.355

136



Schematische Darstellung der Ikonografie

Christus Maria

Rettung

iergmannes

Himmel Gericht

Sterben

Hölle

Sechs
Weltalter Avaritia

Geiz
uperDia

Stol/

Traum
des
Bischofs

Sündenfall invidiaraVier NeidZornWeltreich

Vision der
Maria von
Oignies¦1 Fegfeuer

Dankbare
Tote

Luxuria
Wollust

1

m

m
Eusebius
Ostorgus

Gula
Völlerei

V
1

J i ko laus
on
blentim

Zeit
Ewigkeit

Lebensbaum
Lebensschiff

Acedia
Faulheit

Die «Vier letzten Dinge».

Das Fegfeuer und die gegenseitige Hilfe der Lebenden und der Toten.
Evangelienseite (links): familiale Totenmemorie; Epistelseite
(rechts): kollektive Totenmemorie und dankbare Tote.

I Die «Sieben Todsünden» in der von den Jesuiten propagierten «saligia»
Reihenfolge. Zusätzliche Strukturierung: Deckenspiegel Sünden
des Paradieses; Evangelienseite (links) männliche Lasterpersonifikationen;

Epistelseite (rechts) Sünden des Fleisches.

Glasgemälde: Das Heilsgeschehen vom Sündenfall bis zur Erlösung.
Evangelienseite (links): die Auswirkung des Sündenfalls auf das
Weltgeschehen. Epistelseite (rechts): die Auswirkung des
Sündenfalls auf das Schicksal des einzelnen Menschen.

Grafik: Hanspeter Ociermatt, Architekt, Stans

137



Anmerkungen

Einleitung
1 BREIDENBACH 1971: 287-288.
2 BREIDENBACH 1971: 286-287.
3 Die letzten beiden Zeilen des Textblockes rechts enden mit

Quellenangaben, die leider so stark zerstört sind, dass sie

keine Zuweisungen zulassen. Die verwendeten Sinnbilder
der Vergänglichkeit gehören zum Allgemeingut der
barocken Lyrik und Erbauungsliteratur. «Ar...» könnte evtl.
auf Paolo Aresi (1574-1644) hindeuten. In seinem Werk
«Mundi Tribulatio» von 1651 wird der Mensch u.a. als

«imbecillitatis exemplum, temporis spolium, fortunae
lusus, inconstantiae imago» (Beispiel der Schwache, Raub
der Zeit, Glückspiel, Bild der Unbeständigkeit) bezeichnet.
(ARESI1651, Bd. 1: 397- 398). Bei «Ab...» denkt man primär
an den Wiener Augustiner Chorherrn Abraham a Santa
Clara (1644-1709), den "wohl bekanntesten Barockprediger.
Die meisten seiner Werke sind jedoch nach 1701, dem Baujahr

des Beinhauses von Unterschächen, ediert worden. In
«Heilsames Gemisch Gemasch» spricht er vom «Raub der
Zeit» (ABRAHAM 1704: 211). Im Werk «Wohl angefüllter
Wein-Keller» heisst es u.a.: «Der Mensch ist alles Unglücks-
Spiel ein Spiegel aller Eitelkeit» (ABRAHAM 1710:

501).
4 FELDER 1995: 154.
3 «Illud vero diligenter doceant episcopi, per historias

mysteriorum nostrae redemptionis, picturis vel aliis simili-
tudinibus expressas, erudiri et confirmari populum in articulis
fidei commemorandis et assidue recolendis; tum vero ex
omnibus sacris imaginibus magnum fructum percipi, non
solum quia admonetur populus beneficiorum et munerum,
quae a Christo sibi collata sunt, sed etiam, quia Dei per
sanctos miracula et salutaria exempla oculis fidelium subi-
iriuntur, ut pro iis Deo gratias agant» (CONCILIUM Tri-
dentinum 1924, Bd. 9: 1078; ENCHIRIDION 1976: 1638. -
Hervorhebung: R.O.).

3 GÖTTLER 1996: 256.
' PL, Bd. 96: 723.
3 PL, Bd. 210: 579.
' LEHMANN 1953: 30-44.

10 SCHREINER 1994: 155-156.
11 BITTERLI 1997: 346.
12 DAVID 1606: 158, Abb. 49.
13 DAVID 1610: 96.
14 DAVID 1606: 218, Abb. 66.
13 LE GOFF 1984; ROTACH 1994; WEHRLI 1994; WILHELM

1999: 38-101; DINZELBACHER 1999.
13 WILHELM 1999: 67-68.
17 Vgl. u.a. Zweites Konzil von Lyon, 1274: «Eadem sacrosanta

Ecclesia Romana firmiter credit et firmiter asseverat,
quod nihilominus in die iudicii omnes homines ante tribunal

Christi cum suis corporibus comparebunt, redituri de

propriis factis rationem (cf. Rom 14, 10s)» (ENCHIRIDION
1976: 859).

3 Das Erste Konzil von Lyon stützte sich auf das
Glaubensbekenntnis ab, das Papst Clemens IV. 1267 dem byzantinischen

Kaiser Michael Palaiolos zur Unterzeichnung vorgelegt

hatte (WILHELM 1999: 55); ENCHIRIDION 1976:

838-839 (Erstes Konzil von Lyon 1254); ENCHIRIDION
1976: 856-861 (Zweites Konzil von Lyon, 1274); ENCHIRIDION

1976: 1000-1002 (Bulle «Benedictus Deus», 1336);
ENCHIRIDION 1976: 1304-1306 (Unionskonzil von Florenz
1439).

' WEHRLI 1994: 52.
3 Unter Seelgerät (donatio pro remedio animae) versteht

man die Übertragung von Gütern durch Verschenkung
oder Vergabungen an eine Kirche, die sich ihrerseits
verpflichtete, des Stifters nach dessen Tod fürbittend zu
gedenken und insbesondere für ihn jährlich am Sterbetag
eine Seelenmesse zu lesen (LM 1995, Bd. 7: 1680).

1 GÖTTLER 1996: 16, 36; OTHENIN 1998: 176-178; HERZ
1958: 249-290.

2 LE GOFF 1984: 110-119; SCHMITT 1995: 43-45.
' Der Name «gregorianische Messen» wird auch für andere

Messreihen mit unterschiedlicher Anzahl von Messen, die
zur Erlösung der Armenseelen gelesen werden, verwendet
(FRANZ 1963: 249-267).

4 GÖTTLER 1996: 56-58; HIMMEL 1994: 194-295;
DINZELBACHER 2002: 62-63.
Zu den verschiedenen Formen der Memoria, sowohl im
monastischen wie im profanen Bereich, vgl. OEXLE 1983:

26-48; OEXLE 1994: 307-317.
6 WEHRLI 1994: 48.
' OEXLE 1983: 53; WEHRLI 1994: 50.
3 LE GOFF 1984.
' LE GOFF 1988.
» WEHRLI 1994: 47, 53-54; LE GOFF 1984: 297-336.
1 LM 1980, Bd. 1: 43-46; LTHK 1993, Bd. 1: 58; WEHRLI 1994:

50, 53.
2 ENCHIRIDION 1976: 868.
3 WEHRLI 1994: 54.
4 OTHENIN 1998: 179.
5 Erstes Konzil von Lyon unter Innozenz IV: Instructio pro

Graecis 1254: «De sorte defunctorum», unter Berufung auf
Mt 12, 32 und 1 Kor 3, 13, 15. Es wird zudem auf die
Möglichkeit der Hilfe durch «suffragiis Ecclesiae» hingewiesen
(ENCHIRIDION 1976: 838). - Zweites Konzil von Lyon
unter Gregor X.: «De sorte defunctorum», 1274. Ausführlicher

behandelt wird die Hilfe der Lebenden für die Seelen

im Fegfeuer: «(...) et ad poenas huiusmodi relevandas
prodesse eis fidelium vivorum suffragia, Missarum scilicet
sacrificia, orationes et eleemosynas et alia pietatis officia,
quae a fidelibus pro aliis fidelibus fieri consueverunt
secundum Ecclesiae instututa» (ENCHIRIDION 1976:

856-859). - Das Unionskonzil von Florenz 1439 wiederholt
fast wörtlich die Bestimmungen des Zweiten Konzils von
Lyon (ENCHIRIDION 1976: 1304-1306).

6 Vgl. u.a. das Werk «De apparationibus animarum» des
Kartäusers Jacobus von Paradis (1381-1461), das 1477 in
Esslingen unter dem Titel «Ain subtil und schön buochlin

138



von den ab ge/schydenen seien oder gaysten (...)» auf
Deutsch ediert wurde. Es legt die Reihenfolge der
Hilfeleistungen bezüglich ihrer Wirksamkeit klar fest: Messe,
Almosen, Gebet, Fasten, Wallfahrt, Kirchenbesuch,
Beherbergung der Armen (GÖTTLER/JEZLER 1987: 124).

'" LTHK1993, Bd. 1:51.
38 Tatsache ist, dass blühende Städte und Staatswesen durch

die Stiftungen von Immobilien an Klöster und Kirchen an
den Rand des Ruins getrieben wurden, da diese
Liegenschaften in der Folge weder Steuern abwarfen noch dem
freien Markt unterstellt blieben. Durch Gesetze «gegen die
Tote Hand» versuchten die öffentlichen Gemeinwesen,
dem Missbrauch einen Riegel zu schieben (GILOMEN
1994/1: 135-148; GÖTTLER/JEZLER 1987: 130, 136-137;
GÖTTLER 1996: 25-26).

39 «Decretum de purgatorio», 3. Dez. 1563, u.a.: «Cum catho-
lica Ecclesia, Spirita Sancto edocta, ex sacris Litteris et
antiqua Patrum traditione in sacris Conciliis et novissime
in hac oecumenica Synodo docuerit, purgatorium esse, ani-

masque ibi detentas fidelium suffragiis, potissimum vero
acceptabili altaris sacrificio iuvari (...)». Dabei wird auf die
Sessio XXII vom 17. Sept. 1562 verwiesen, die der «Doctri-
na de ss. Missae sacrificio» gewidmet ist und den Nutzen
der Messe für die Armenseelen im Fegfeuer betont
(ENCHIRIDION 1976: 1820; vgl. 1743, 1753. - Hervorhebung:

R.O.).
40 LTHK 1999, Bd. 9: 882-902; GÖTTLER 1996: 16-17.
41 WILHELM 1999: 57.
12 GÖTTLER/JEZLER 1987: 132.
43 Die katholische Kirche betont, Paulus beziehe sich bei dieser

Aussage auf das mosaische Gesetz.
44 Rechtfertigungslehre: LTHK 1999, Bd.9: 882-902;

ENCHIRIDION 1976: 1520-1583. - Das Konzil von Trient behandelte

das Problem von Gnade und guten Werken 1547 in
der Sessio VI im «Decretum de iustificatione». Unter Berufung

auf Jak 2, 24 wird an der Bedeutung der Guten Werke
festgehalten: «(...) scriptum est (...)» «videtis, quoniam ex

operibus iustificatur homo et non ex fide tantum» (ENCHIRIDION

1976: 1535, 1545-1550). In den Beschlüssen zur
Rechtfertigungslehre, den «Canones de iustificatione»,
wird die Ablehnung der «sola-fide-Lehre» klar formuliert:
«Itaque nemo sibi in sola fide blandiri debet (...)» (ENCHIRIDION

1976: 1538) und den Vertretern der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben die Verdammung angedroht: «Si

quis dixerit, sola fide impium iustificari, (...): anathema sit»
(ENCHIRIDION 1976: 1559, 1563-1565,1569).

B ARIÈS 1980: 168-169; vgl. v.a. die 4. Anfechtung der Teufel
in der «Bilder-Ars», die dem Stolz gewidmet ist (RUDOLF
1957: 73; ARS 1996: 210-212).

43 Die Hoffnung auf eine gute Sterbestunde hat sich in der
katholischen Kirche bis in unsere Zeit erhalten. Im «Ave
Maria» beten wir: «Bitt für uns arme Sünder jetzt und in
der Stunde unseres Todes». In meiner Kindheit in den
frühen 1950er-Jahren hatte ich die Aufgabe, unsere alte
Waschfrau, die jeweils den Weihnachtsabend bei uns
verbrachte, heimzubegleiten. Zum Abschied nahm sie mir

stets das feierliche Versprechen ab, für eine «gute Standeswahl»

und eine «gute Sterbestunde» zu beten. Zur Erlangung

dieser guten Sterbestunde haben die Kinder noch in
den 1960er-Jahren ganz selbstverständlich am Herz-Jesu-
Freitag, dem 1. Freitag im Monat, früh morgens und nüchtern

die Messe besucht und kommuniziert. Unlängst
antwortete der 100-jährige Walliser Bergführer Ulrich
Inderbinen in einem Interview auf die Frage, was er sich in
diesem Leben noch erhoffe: «Eine gute Sterbestunde»
(NZZ 4.12.2000).

47 HAAS, 1994: 76.
4- GÖTTLER 1996: 305.
43 LE GOFF 1984, 33-34, 36-44.
i0 ODERMATT 1996/2: 178-180.
51 HORAT 1986: 162-163: Abb.
:; GÖTTLER 1996: 46-47.
B GÖTTLER 1996: 58; GÖTTLER 1994: 149-164.
3' HIMMEL 1994: Abb. 30, 103; Kat. 18, 92, 97, 98; WILHELM

1999: 293-297; LETZTE 1984: 248-255.
=3 Zu den sechs im Matthäusevangelium verlangten Werken

der Barmherzigkeit (Mt 25, 40-43) fügte in frühchristlicher
Zeit Lactantius (um 250- um 325) unter Berufung auf Tob
1, 17 das Begraben der Toten bei (LTHK 1965, Bd. 10: 1053).

Vgl. Augustinus, De cura pro mortuis, XIII, 16.
56 KDM Luzern, Bd. 6, 1963: 208, Abb.
37 Der «Tractatus de statu defunctorum» des Engelbert von

Admont (um 1250-1332) hält fest: «Locus purgatorii est sub

terra secundum legem communem, secundum dispensa-
tionem specialem est in diversis locis» (zit. nach FRANZ
1963: 220, Anm. 2).

33 Bereits die erste Vita, die der Mönch Jostuald kurz nach
dem Tod Odilos verfasste, enthält die Erzählung, die dann
von Petrus Damiani in seiner wenige Jahre später geschriebenen

«Vita Odilonis» aufgenommen und im 13. Jh. durch
die «Legenda aurea» des Jacobus a Voragine weite Verbreitung

fand (LEGENDA 1979: 839-840; LE GOFF 1984:

153-155; HALM 1909: 157).
s' ALTENDORF 1994: 27-28; MINNE 1976: 55-70; DINZEL-

BACHER 1999: 110-118; DINZELBACHER 2002: 94-95,
100-101.

M DIABLES 1976, Abb. 6, 40-43.
31 HIMMEL 1994: Abb. 30. - Unter der Vielzahl von Exempeln,

welche die Abbüssung der Sündenstrafen ins Eis

verlegen (TUBACH, 1969: 214), sei ein Beispiel aus der
«Legenda aurea» des Jacobus a Voragine herausgegriffen:
Fischer zogen ein Stück Eis aus dem Fluss und freuten sich
darüber; denn der Bischof Theobaldus litt Schmerzen an
seinen Füssen. Man legte ihm den Eisblock unter die
schmerzende Stelle, was ihm Kühlung und Linderung
brachte, doch plötzlich hörte er eine Stimme, die klagte, sie
sei eine Armeseele und müsse ihre Sünden abbüssen. Der
Bischof könne sie erlösen, wenn er dreissig Messen
hintereinander lese, was der gregorianischen Messreihe
entspricht. Natürlich funkte dann der Teufel mehrmals dazwischen,

aber schlussendlich gelang die Erlösungstat, das Eis
schmolz, die Seele war erlöst. Auch in den Sagen des

139



Alpenraums büssen die Armenseelen ihre Sündenstrafen
oft in Eis, Schriee oder auf Gletschern ab (LEGENDA 1979:

843; MÜLLER/RÖHRICH 1967: 371; MÜLLER 1945, Bd. 3:

30, 37-44; GUNTERN 1981: 114, 235-236; TSCHEINEN/
RUPPEN 1979: 13; FRANZ 1963: 220, 240). Auf die Frage,
ob die Wurzeln dieses Motivs in vorchristlichen
Glaubensvorstellungen oder in der mittelalterlichen Exempel- und
Predigtliteratur zu suchen sind, kann an dieser Stelle nicht
eingegangen werden.

32 GÖTTLER 1996: 183-184, 256, 300.
63 GÖTTLER 1996: Farbtaf. VI, Abb. 64, 69 (Rubens); Abb. 70,

71 (Schelte a Bolswert und Cornelis Galle); GÖTTLER 1996:
Abb. 64, 69.

34 ODERMATT 1989: 31.

Das Beinhaus von Unterschächen
33 Auskunft von Dr. Fritz Glauser, ehemaliger Staatsarchivar

des Kantons Luzern.
66 MÜLLER 1958: 44-50.
37 STA Uri, Sign. P-l /2004,1. - Auskunft von Dr. Rolf Aeber-

sold, Staatsarchivar des Kantons Uri.
38 MÜLLER 1958: 46^8.
33 MÜLLER 1924: 7; GEIGER 1924: 42; CAMINADA 1918:

198; ODERMATT 1976/77: 189.
0 Jzb, begonnen 1680, 31. Okt., 153. - PfA Unterschächen.

71 «Nos Conradus Ferdinandus, Dei et apostolicae sedis gratia

Episcopus Notum facimus et testamur per praesen-
tes quod anno Dom MDCCI die 29 oct. consecravimus
Ecclesiam et altare in honorem Beatissimae Virginis
Mariae agonizantium Matris. Statuendo anniversarium
diem dedicationis dictae Ecclesiae Sabbarum ante Domenicani

ultimam Oct. Cupientes igitur, ut Ecclesia et altare

praefatum congruis frequentetur honoribus et a Christi
fidelibus jugiter ac devote visitetur, omnibus, qui praedic-
tae Ecclesiae consecrationis die anniversario ad earn devo-
tiorüs causa vota sua persolvendo confluxerint, de Omni-
potentis Dei misericordia confisi 40 dies indulgentiarum

concedimus. In quorum fidem anno MDCCI, 29 Mensis
Oct». - Weiheurkunde, PfA Unterschächen.

72 Brief im PfA Unterschächen, der zuerst die Weihe der
Glocke der Theodulskapelle erwähnt und dann anfügt:
«Item a. 1703 Januarii 18 benedicit RM DD Joannes Fran-
ciscus Müller Parochus Altdorfii campanam ossorii in
honorem Deiparae Mariae Piae matris animarum purganti-
um. Testibus sive patronis Praenobili DD Dno Capitaneo
Francisco Floriano Schmid a Bellicis et Dna Verena Cathari-
na Tanner Dni Crivelli conjuge. Textor est Carolus Jose-
phus Arnold Unterschächen Parochus et ossorii dicti
collector». Ich danke Johann Brülisauer für die Mithilfe bei
der Übersetzung der lateinischen Texte.

723 Vermutlich Daniel Sprüngli I. (1643-1716), der für viele
Kirchen und Kapellen der Innerschweiz Glocken goss. Sein
Sohn, Daniel Sprüngli II. (1673-1743) übernahm die Werkstatt

seines berühmten Vaters. Von ihm sind jedoch nur
sehr wenige Glocken bekannt (SKL 1967, Bd. 3: 195-196).

"' MULLER 1928: 71-74.
" WYMANN 1958: 125-127; THIEME/BECKER (o.J.), Bd. 31:

556.
"3 In Uri sind zwei Ölbilder bekannt, jenes des hl. Felix von

Cantalice (1712, Altdorf) und des hl. Onofrio (1714/18,
Attinghausen). FRÜH 1986: 159-198.

«Dedicatio ossarii habetur sabbato ante dedicarionem
sacelli. Isto die legitur missa dedicationis in ossorio et ante
earn ibi leguntur vesp. Def.» - (Kirchenbuch, PfA
Unterschächen).

~3 Kirchenbuch, PfA Unterschächen.
" STADLER 1998: 19-30; MÜLLER 1958: 71-74.
30 Türen, Schwellen, Grenzen gelten im Rechtsbrauchtum

und in magisch-religiösen Vorstellungen als besondere
Örtlichkeiten (HDA1987, Bd. 2: 125-129 [Dachtraufe], 544-550
[Ecke]; Bd. 3: 1137-1157 [Grenze, Rain]; Bd. 7: 1509-1543
[Schwelle]; Bd. 8: 1185-1209 [Tür]; Bd. 9: 991-1003 [Zaun]).
Das kultische Hinein und Hinaus spielte seit jeher in christlichen

Riten, auch im Zusammenhang mit Tod und Bestattung,

eine wichtige Rolle (ODERMATT 1976/1977: 198,

211-213).
31 HIMMEL 1994: 320-321; GÖTTLER 1991: 260-273; GÖTTLER

1996: 257-268; RDK 1967, Bd. 5: 1456-1466.
82 Zur Bedeutung von Masken im Zusammenhang mit Teufeln

und Dämonen vgl. u.a. KIMMINICH 1986: 3; MOSER
1986: 186.

53 GÖTTLER 1996: 261-262.
134 HOLLSTEIN'S 1979, Bd. 23: 147-149.
83 Nur literarisch durch einen Bericht des spanischen Malers

und Kunsttheoretikers Francisco Pacheco überliefert sind
die Wachsfiguren, die der Neapolitaner Giovanni Bernardino

Azzolino (1556-1645) um 1610 für den genuesischen
Aristokraten Marcantonio Doria schuf. Der Verdammte
wird wie folgt geschildert: er sei von schrecklichem Aussehen,

eine Teufelsschlange oder Chimäre winde sich um ihn,
er stosse entsetzliche Schreie aus, so dass ihm die Haare zu
Berge ständen. Die Beschreibung passt auch auf einen Stich
von Schelte a Bolswert, der verschiedene Höllendarstellungen

der Innerschweiz beeinflusste (GÖTTLER 1996: 264—

267, Abb. 97, 98). Christine Göttler wird nächstens eine
Untersuchung über Wachsarbeiten zum Thema der «Vier
letzten Dinge» publizieren. Ich danke für diesen Hinweis.

33 Öl auf Holz, je 108 x 98 cm. Kurz nach 1600. Andere
Inschriften als in Sadelers Vorlage (RENAISSANCEMALEREI

1986:184-186).
s~ Es handelt sich vermutlich wie beim 1687 datierten und

signierten Altarbild um ein Werk des Luzerner Malers
Johann Jakob Fleischlin (nachweisbar 1669- um 1690).

33 GÖTTLER 1996: 265, Abb. 97 b (Stich von Schelte a

Bolswert); GÖTTLER 1996: 183-195, 252-268 ; LA MADDALENA
1986: 56-57 (Vergleich mit der Büsserin Magdalena).

89 Das dynamische Motiv der gewundenen Säulen, angeregt
durch Berninis Säulen am Hochaltar von St. Peter in Rom,
ist in der barocken Altararchitektur äusserst beliebt -
sowohl in der hohen Kunst wie in volkstümlichen Ausfor-
munçen.

140



Hauptmann und Ratsherr Franz Florian Schmid von Bellikon

ist uns bereits als Pate des Beinhausglöckleins begegnet.

LCI 1974, Bd. 6: 250-254 (Florian), 260-315 (Franziskus);
485-491 (Helena); LCI, Bd. 7: 289-297 (Katharina von Ale-
xandrien), 299-306 (Katharina von Siena).
LCI, 1974, Bd. 7: 189-297.
MÜLLER 1958: 72-73.
LECHNER 1981: 50-85.
LECHNER 1981: 155-184
Es existieren Gnadenbilder und von ihnen abhängige Kopien

und Andachtsbildchen, welche Maria mit ausgebreiteten

Armen zeigen, auf ihrem gewölbten Leib erscheint
jedoch nicht das Kind, sondern Strahlen (Augustinerchorherrenstift

in Karlshof bei Neu-Prag) oder das IHS-Mono-

gramm (Ohlsdorf) (LECHNER 1981: Abb. 187-190, Katalog:

432-435).
Mystische Schriften besingen Maria als diejenige, welche
uns das Himmelsbrot im «Backofen des Schosses»

gebacken hat. Sie wird auch «Oblateisen», das zum Backen
der Hostien verwendet wurde, genannt (LECHNER 1981:

234).
LECHNER 1981: 148-149, 207-208, 247-250.
LECHNER 1981: 232-235.

1 LECHNER 1981: 95, 237; SCHREINER 1994: 55.
1 LECHNER 1981: 30, 33-34.
2 LECHNER 1981: 190.
3 LECHNER 1981: 31, 38, 184-197, 249-255, 204; SCHREINER

1994: 336-341; STRÖTER 1992: 169-181, 214-217.
1 RUDOLF 1957; PALMER 1993; LM 1980, Bd. 1: 1040-1044;
RDK 1937, Bd. 1: 1121-1127; ARS 1996; HAAS 1994: 74-76;
WILHELM 1999: 150-193; FALK 1969.

WILHELM 1999: 113, 138-194.
3 Gerson nahm als Kanzler der Universität Paris am Konzil

von Konstanz teil. Seine Theologie war besonders auf die
Kirchenreform und die Seelsorge ausgerichtet.

' HAAS 1994: 75-76.
3 Schon Wunderberichte aus dem 12. Jh. aus dem Kloster
Marmoutiers erzählen, dass Mönche beobachteten, wie die
Seele den Körper eines Mitbruders im Augenblick des
Todes in Gestalt eines kleinen Kindes oder einer Taube
verlässt. Dieser Glaube blieb nicht unbestritten, so spottete der
Mönch Guibert von Nogent (um 1055- um 1125) über jene,
die annehmen, die Seele hätte einen Körper, weil Maler sie

in Gestalt eines kleinen Kindes darstellten, das aus dem
Mund eines Sterbenden entweicht (SCHMITT 1995: 82,

215). Die enge Verbindung von Glaubensvorstellungen,
bildender Kunst und Theater beweist das «Spiel vom sterbenden

Menschen», das 1510 in München gedruckt und zu
Pfingsten auf dem Marienplatz aufgeführt wurde. Es
enthält eine Regieanweisung zur Szene des Todes des Gerechten:

«nympt ain engel die seel vom gestorbenen menschen,
das ist ain klains knäblein, verporgen under der deck

ligend, und fiert sy für got» (LETZTE 1984: 47).

"MARTI/MONDINI 1994: 81-82: SCHREINER 1994: 178-
214; LCI 1970, Bd. 2: 346-352.

Vgl. Marientraktat (zw. 1239 und 1245) des Richard von St.

Laurent, Dekan des Metropolitankapitels von Rouen. Der
gleiche Autor teilt den Himmel in zwei Bereiche: in einen
Bereich der Gerechtigkeit, in dem Christus herrscht, und in
einen Bereich der Barmherzigkeit, für den Maria
verantwortlich ist. Durch Gerechtigkeit bedrohe uns Gott, durch
Barmherzigkeit komme uns aber Maria zu Hilfe (SCHREINER

1994: 182).

MARTI/MONDINI 1994: 85, Abb.; ANDERES/HÖGGER
1988: 258-259, Abb.; ODERMATT 1989: 31-32, Abb.

•- LCI 1972, Bd. 4: 332; LETZTE 1984: 47-49.
'HIMMEL 1994: 390-391.
' Vgl. u.a.: Hochaltarbild von Luthern mit dem Tod des

Abtes Augustin Müller von 1768 (KDM Luzern 1959, Bd. 5:

132, Abb. 125 ); Tod einer unbekannten Äbtissin im Frauenkloster

von Samen, dat. 1647 (HORAT 1986: 166, Abb. 31);
Sterben einer Norme, Gemäldezyklus der Herz-Jesu-Bruderschaft

im Benediktinerinnenkloster St. Lazarus in
Seedorf (KDM Uri 1986, Bd. 2: 238); Hochaltarbild in Hitzkirch
(KDM Luzern 1963, Bd. 6: 104; ODERMATT 1996/2:
171-173).

1 Tod Marias (LCI 1972, Bd. 4: 333-338). - Tod Josefs (LCI
1974, Bd. 7: 219-221). In der Innerschweiz sind Darstellungen

vom Tod Josefs auf Altar- und Tafelbildern in Kirchen
und Kapellen, auf Bruderschaftszetteln, Glasgemälden,
Andachtsbildchen häufig anzutreffen; u.a. in Altdorf aus
dem 18. Jh. je ein Bild in der Josefskapelle und auf dem
Josefsaltar in der Kapuzinerinnenkirche St. Karl, dat. 1718,

sign, von Caspar Wolfgang Muos (1654—1728); aus dem
frühen 19. Jh. die von Xaver Hecht (1757-1835) signierte
und 1804 datierte Darstellung auf einem der Nebenaltäre in
der Pfarrkirche St. Martin und ein Bild im Oberen Beinhaus
(KDM Uri 2001. Bd. 1.1: 262, 322, 120, 176).

3 SCHREINER 1993: 261-313; SCHREINER 1994: 465-493;
ILLI 1994: 64.

7 TENENTI 1952: 40-54.
3 Es scheint, dass im 17. und 18. Jh. unter dem Einfluss der

Jesuiten die «fidèles amici», die treuen Freunde, die dem
Sterbenden beistanden, immer mehr an Bedeutung verloren

(SCHREINER 1993: 301-302; SCHREINER 1994: 289;
SCHREINER 1993: 489). Göttler stellt im Zusammenhang
mit den barocken Fegfeuerbildern fest, dass zum Teil auf
den menschlichen Beistand verzichtet wird und die
himmlischen Fürbitter einer festen Hierarchie unterworfen sind.
Sie treten weniger als persönliche Patrone des Sterbenden,
sondern vielmehr als Vetreter der kirchlichen Institutionen
auf, wohl in der Absicht, die Position der katholischen Kirche

und die Stellung des Papstes und der Bischöfe zu stärken

(GÖTTLER 1996: 265).
9 Mittelalterliche Benediktionsformulare für die Kerzenweihe

an Maria Lichtmess beschreiben die Symbolkraft von
Licht und Feuer, aber auch, wie diese geweihten Kerzen die
Kraft besitzen, den Teufel und seine Helfer zu vertreiben.
Ordinarien des 13. Jh. empfahlen, dem Sterbenden eine
geweihte Kerze in die Hand zu geben (SCHREINER 1994:

483).

141



Christus als Auferstandener ist in ähnlichen Formulierungen

auch aus der hohen Kunst bekannt (GÖTTLER 1996:
Farbtaf. V: Otto van Veen [um 1556-1629]; Abb. 49: Marten
de Vos [1532-1603]; Abb. 80: Egbert van Panderen [um
1581- nach 1628] nach Rubens; Abb. 87: Pieter Thijs d.Ä.
[um 1624-1677]; Abb. 110: Philippe de Champaigne, [1602-
1674]).
SCHREINER 1994: 480-482.

'

Papst Innonzenz VIII. (1432-1492, Papst ab 1484) kann
nicht mit Ablassprivilegien in Beziehung gebracht werden,
Pius V (1504-1572, Papst ab 1566) äusserte sich in seiner
Antwort auf die Irrlehre des Michael Baius nur kurz zum
Ablass (ENCHIRIDION 1976: 1960). Da der Altar mehrmals

restauriert wurde, stellt sich die Frage, ob sich dabei
nicht Fehler eingeschlichen haben, ob ursprünglich anstelle

von «Innonzenz 8» nicht «Innozenz 3» stand. Innozenz
III. (1160/61-1216, Papst ab 1198) regelte im Laterankonzil
von 1215 die Ablassverleihung streng und warnte vor
Missbrauch (ENCHIRIDION 1976: 819). In Frage käme
auch Innozenz XL (1611-1689, Papst ab 1676), der in seiner
Antwort auf die Irrlehre des Michael Molino 1687 im Sinne
der katholischen Rechtfertigungslehre festhielt, dass es besser

sei, der göttlichen Gerechtigkeit zu genügen, als

Barmherzigkeit zu verlangen (ENCHIRIDION 1976: 2216). Stärker

als Pius V. wird Pius IV. (1499-1565, Papst ab 1559),

unter dem das Konzil von Trient seinen Abschluss fand,
mit dem Ablass in Verbindung gebracht. Im «decretum de

indulgentiis» vom 4. Dez. 1563 bestätigte das Konzil von
Trient den Ablass, der von Christus der Kirche gewährt
worden (Mt 16, 19; 18, 18) und seit ältesten Zeiten in
Gebrauch gewesen sei. (ENCHIRIDION 1976: 1835). In der
Bulla «Iniunctum nobis» vom 13. Nov. 1564 wiederholt er
die Lehre über das Fegfeuer, den Reliquienkult, die Verehrung

der Bilder und den Ablass (ENCHIRIDION 1976:

1867).
' LTHK 1964, Bd. 9: 1053.

1 Vgl. den oben erwähnten Psalm 91/90, 14-15.
' DINZELBACHER 1999: 50.
1 LTHK 1970, Bd. 2: 134-140.
' HIMMEL 1994: 191, Abb.

1 HIMMEL 1994: 363, Abb.
' In diversen Schweizer Sagen schliessen Hexen, aber auch
Menschen in Not mit dem Teufel einen Pakt und müssen
ihren Namen mit Blut in ein Buch eintragen (BRUNOLD
1997: 54; ROCHHOLZ 1980: 169). Der Teufel schreibt die
Verfehlungen der Menschen jedoch nicht nur auf eine Tafel
oder in ein Buch, sondern auch auf Pergament. Häufig handelt

es sich um eine Kuhhaut, in Urner Sagen auch um eine
Rosshaut (MÜLLER 1945, Bd. 3: 128), weil die üblichen,
von kleineren Tieren stammenden Häute sich für das
Sündenregister als zu klein erweisen. Sowohl in der
mittelalterlichen Exempelliteratur, u.a. bei Jacques de Vitry oder
Vinzenz von Beauvais (beide 13. Jh.) und in mittelalterlichen

Wandbildern (Kirche St. Georg auf der Reichenau aus
dem 14. Jh.) legt der Teufel diese eng beschriebenen
Kuhhäute als Beweismittel vor. Vom kirchlichen Exempel- und

Legendenschatz geht das Motiv in die Sagenwelt über und
lebt in der heute noch geläufigen Redensart «Das geht auf
keine Kuhhaut« weiter (RÖHRICH 1990: 441-443, Abb.
460, 461; JACOBY 1920/1921: 223-224; HOFFMANN 1923:
112, 198.

1 LTHK 1970, Bd. 2: 407; vgl. Ez 14, 14 ff.
MÜLLER 1945, Bd. 3: 128-129.
FRANZ 1963: 17-32. - Noch in meiner Jugendzeit in den
1950er-/Anfang 60er-Jahre war es in Stans und wohl auch
andernorts üblich, dass sich ein Teil der Männer trotz
Verboten und Tadel der Geistlichkeit damit begnügte, ihre
Sonntagspflicht rauchend und schwatzend im Vorzeichen
der Kirche zu absolvieren und nach der Wandlung wegzugehen.

1 MOSER 1964: 12-30; SCHENDA 1969: 73-74, 79-80; GILO-
MEN 1994/2: 184, 189-190; RÖHRICH 1990: 450-451.

¦ MOSER 1964: 51-53.
MÜLLER 1945, Bd. 3: 97-168.

' MÜLLER 1926, Bd. 1: 71-73; SCHWEIZER 1988: 194-195;
BRUNOLD 1997: 109.

' LÜTHI1980: 232.
1 HORAT 1996: 265.

1 DINZELBACHER 1999: 39-40.
1 SCHMITT 1995: 220.
Die Quellenangabe ist wiederum schlecht leserlich: «Joh«
oder möglicherweise «Jak» und «37». Weder das
Johannesevangelium noch die Johannesbriefe, die Apokalypse oder
der Jakobusbrief weisen 37 Kapitel auf. Falls ein Kapitel
einen Vers 37 enthält, betrifft er nicht das Jüngste Gericht.
Als Anregung zur Inschrift in Unterschächen käme am
ehesten Joh 5, 28-29 in Frage: «(...) Es kommt die Stunde, in
der alle, die in den Gräbern sind, seine Stimme hören werden,

und es werden hervorgehen, die das Gute getan
haben, zur Auferstehung des Lebens, die das Böse getan
haben, zur Auferstehung des Gerichts».

: ODERMATT 1974.
; GILOMEN 1994/2: 184-190; SCHENDA 1969: 69-85; ALS-
HEIMER 1971: 8-17; LM 1989, Bd. 4: 161-165; EM
1982/1984, Bd. 4: 627-650; RDL 1958, Bd. 1: 413-418.

1 GILOMEN 1994/2: 165-182, 184.
' SCHENDA, 1969, 79-82; MOSER 1964: 12-30.
' LE GOFF 1995: 145-146.
"

MOSER, 1964: 69-75.
' ALSHEIMER 1971: 17-30.
' FRITZSCH 1960: 227.
1 SCHMITT 1995: 77-81.
¦ PETRUS 1988: 100-102 (Liber secundus, II, cap. IL). - Diese
Wundergeschichten, die Petrus Venerabilis zwischen
1122-1156 sammelte und niederschrieb, umfassen 60
Berichte. Sie beschreiben Eucharistiewunder, aber auch
eine beträchtliche Anzahl von Visionen, in denen Christus,
Maria, Engel, Teufel oder Verstorbene den Menschen
begegnen. Die zehn Erzählungen über Totenerscheinungen
stehen in der cluniazensischen Tradition des Totengedenkens.

Sie haben v.a. die Aufgabe, die Hinterbliebenen
aufzufordern, mittels Suffragien - Messen, Gebeten, Almosen

142



- das Seelenheil der Toten zu sichern (SCHMITT 1995:

84-92).
2 FRANZ 1963: 8-9. - Das Hauptwerk des Caesarius von
Heisterbach, der «Dialogus miraculorum«, entstand
zwischen 1219 und 1223. Es war für den Unterricht der Novizen,

für die individuelle und kollektive Lektüre und zur
Verwendung in Predigten gedacht. Es umfasst 746 Kapitel,
von denen fünfzig sich mit den Geistern der Toten beschäftigen.

Diese berichten über ihre Qualen im Fegfeuer, flehen
um Hilfe in Form von Gebeten, Almosen und vor allem
Messen, warnen vor den Strafen im Jenseits und künden
den Tod an (SCHMITT 1995: 143-150; LE GOFF 1984:

365-371).
3 LEGENDA 1979: 847-848.
' LEGENDA 1982: 463-477.
5 MAGNUM 1618: 506-507; FEGFEURS 1649: 137-140. -

MOSER 1964: 416, 506; FRANZ 1902: 8-12; RÖHRICH
1990: 423, 426-427; HALM 1921/1922: 3-4.

3 MOSER 1964: 416.
7 Bei Caesarius von Fleisterbach ist es eine fromme Frau, die
von einem Sonntag bis zum andern nur aus dem Empfang
der Kommunion lebt. Als ihr zur Probe eine nicht konse-
krierte Hostie gereicht wird, leidet sie furchtbare Qualen
des Hungers (CAESARIUS 1937: 132-133).

3 Die Taufkerze wird heute noch bei der Taufgelübdeerneuerung

anlässlich der Erstkommunion entzündet, sie
sollte auch am Sterbebett brennen. Christus sagt: «Ich bin
das Licht der Welt, wer mir nachfolgt, wandelt nicht im
Finstern, sondern wird das Licht des Lebens haben» (Joh 8,

12), Lichter bannen das Böse. Die Sünde jedoch schliesst
gemäss Ordinarien des 12. und 13. Jh. das Licht aus: «ubi
enim peccatum, ibi tenebrae» (BELETFI 1562: 351); vgl.
DURANDUS 1501 etc. CCXLV (245); STÜBER 1976:
110-112; FORSTNER 1980: 100-101; LCI 1971, Bd. 3: 95-99;
LTHK 1996, Bd. 5: 1411-1412 (Kerze); 1997, Bd. 6: 900-904
(Licht); HÜPPI 1968: 103-108; etc. Licht ist das Symbol für
die ewige Seligkeit. «Das ewige Licht leuchte ihnen», beten
wir heute noch. Vergabungen von Butter und Öl an die
Lichter im Beinhaus, die an bestimmten Tagen - Allerseelen,

Quatembertage, am Samstag, dem Tag der Grabesruhe
Christi - brennen mussten, erleichtern und verkürzen die
Qualen des Fegfeuers. Zahlreiche Urner Sagen berichten
von Armenseelenlichtern oder von Toten, die sich am
Herdfeuer wärmen (MÜLLER 1945, Bd. 3: 3-10). Das Licht
soll die Toten wärmen, das Öl und die Butter sie nähren
oder ihre Wunden salben (HDA 1987, Bd. 5: 1055-56
[Leiche], 1112-1113 [Leichenwache]; Bd. 8: 1085 [Totenlicht]).

' Ein schlafender Bischof in ähnlicher Pose ist unter den 489

Darstellungen von Heiligen zu finden, die Jacques Callot
(1592-1635) um 1630 vollendete und die 1636 im Werk «Les

images de tous les saincts et saintes de l'année, suivant le

martyrologe romain» ediert wurden (CALLOT o.J., Bd. 2:

1263).
' MAGNUM 1618: 200.
1 ABRAHAM 1921: 318.

: SCHMITT 1995: 86, 90.
; GÖTTLER 1996: 49-54, Abb. 11.
1 MAGNUM 1618: 70-71.
1 LE GOFF 1984: 362-364.
' SURIUS 1579, Bd. 3: 853-887; bes. 870.
' GEYER 1992: 41, 57, 174-176.
1 GEYER 1992: 167-169.
' SCHMITT 1995: 206-207; OTHENIN 1998: 179; DAVIS
1989: 27-29.

' Die Exempel weisen mehrfach auf die Gefahr hin, dass
Zweitheiraten die religiöse Verantwortung gegenüber dem
ersten Partner verblassen lassen. Es sind nicht selten Witwer,

die im Falle einer Wiederverheiratung nichts zum
Seelenheil ihrer verstorbenen Frau unternehmen (OTHENIN
1998: 186-187).

1 LE GOFF 1984: 369-37; LE GOFF 1988: 80-87; SCHMITT
1995: 206.

SCHMITT 1995: 205-207.
» OTHENIN 1998: 179, Anm. 48.
1 LE GOFF 1984: 356; OEXLE 1983: 34; OEXLE 1994: 312-316;
SCHMITT 1995: 91, 209-212; DAVIS 1989: 29-31, 40-46.

3 OTHENIN 1998: 177-180.
• OTHENIN 1998: 18-185; GÖTTLER/JEZLER 1997: 189,

193-197, 208-211.
' GÖTTLER 1996: 58-71.
' OTHENIN 1998: 180-181; SCHMITT 1995: 155, 274;
FRANZ 1963: 152.

' OEXLE 1983: 29-30, 66-67, 76-77; ARIÈS 1980: 410,
603-713.
LE GOFF 1984: 100-104; SCHMITT 1995: 29-40.

1 LE GOFF 1984: 110-119; SCHMITT 1995: 43-45.
2 SCHMITT 1995: 75
' MÜLLER /RÖHRICH 1967: 366-370; DENEKE 1958: 102-

107. In der Innerschweiz sehr verbreitet sind zum Beispiel
Grenzfrevlersagen, in denen der Geist erst Ruhe findet,
wenn das Unrecht getilgt, der Grenzstein wieder am richtigen

Ort ist. Der Glaube an die Verantwortung und die
Verbundenheit nicht nur mit den verstorbenen leiblichen oder
spirituellen Verwandten, sondern auch mit den anonymen
Armenseelen blieb in ländlichen Gebieten bis in die zweite
Hälfte des 20. Jh. lebendig. In Stans war es üblich, nach
dem Sonntagsgottesdienst das Beinhaus zu besuchen und
für die Armenseelen zu beten, ganz im Vertrauen darauf,
dass auch sie in harten Zeiten helfen werden. Die Büssen-
den im Fegfeuer konnten auch recht menschliche Züge
annehmen und sich wie verwöhnte Kinder aufführen.
Agnes Arnold aus Dallenwil erzählte mir, die Armenseelen
hätten sie jeweils nachts geweckt und um Hilfe gebettelt, so
dass sie aufgestanden sei, um zu beten, aber die Toten seien
immer aufdringlicher und frecher geworden, so dass sie
kaum noch zum Schlaf gekommen und gezwungen gewesen

sei, ihre Fürbitten Schritt für Schritt zu reduzieren, ihre
Schützlinge gleichsam zu «entwöhnen«, wie man Kinder
von der Brust entwöhnt.

* OEXLE 1983: 58-65
3 Nachzehrer sind Tote, die zurückkommen, um Angehörige

143



oder andere Menschen in den Tod zu ziehen (HDA 1987,
Bd. 6: 812-823).

133 HAIN 1958: 59-60; DENEKE 1958: 81-83.
187 Als ich das erste Mal das Beinhaus von Unterschächen

besichtigte, waren weder das Bild noch die Quellenangabe
vollständig freigelegt, entziffern konnte ich lediglich
«Suri...in Vita», was auf das Werk «De probatis Sanctorum
Historiis» (1570-1575) des Jesuitenschriftstellers Laurenti-
us Surius schliessen liess. Die Dürftigkeit der Angaben und
der Umfang des Werkes liessen mich vorerst resignieren. In
einem andern Zusammenhang fand ich in Caspar Langs
«Historisch-Theologischer Grund-Riss» die Beschreibung,
wie die Büsserin Maria Magdalena einem Diener
anvertraute, dass sie nach ihrer Ankunft in der Wüste von
Engeln in die Hölle, den Himmel und ins Fegfeuer geführt
worden sei «und inbesonderheit im Fegfeuer von den
lieben allda enthaltenen Seelen mit grosser zartigkeit angefle-
het worden: <ora pro nobis Magdalena nostra>; dass sie ihre
Magdalena sey und fleissig für sie betten wolle» (LANG
1692, Bd. 1:16). Ein vergleichbarer Text in lateinischer Sprache

kommt bei Surius in der Vita der Magdalena am 22. Juli
vor, wo die Heilige in Begleitung eines einzigen Engels ins
Fegfeuer hinabsteigt (SURIUS 1579, Bd. 4: 298-306; bes.

305). Ich habe deshalb irrtümlicherweise die nackte
Frauenfigur als Magdalena gedeutet, die bekanntlich so lange in
der Wüste ausharrte, bis ihre Kleider zerfielen und nur ihr
Haar die Blossen bedeckte (ODERMATT 1974).

138 SURIUS 1580, Bd. 5: 193-199; bes. 194-195; FEGFEURS
1649: 146-152.

,s' OTHENIN 1998: 170, 175.
190 MAGNUM 1618: 200-202; GÖTTLER/JEZLER 1997: 203,

206; HAHNLOSER 1950: 42^3; NIKLAUS Manuel 1979:

206-207.
193 PEXENFELDER 1683: 108-116.
192 WIESER 1949.
193 Das Exempel ist u.a. enthalten in: SPECULUM

Exemplorum 1481; MAGNUM Speculum exemplorum
(MAGNUM 1618: 192-193); EXORDIUM magnum
Cisterciense VI, 6 (EXORDIUM 1997: 409-412); Bonum
universale de apibus (Bienenbuch) des Thomas von
Cantrimpré; Mirakelgeschichten des Caesarius von
Heisterbach (CAESARIUS 1937: 140); in der Legenda
aurea des Jacobus a Voragine (LEGENDA 1979: 845-
846); in einem Predigtzyklus des Geiler von Kaiserberg
von 1506, etc. (OTHENIN 1998: 168-171; HAIN 1958;
HALM 1909; HALM 1921/1922; BUCHHEIT 1934: 70-
71, etc.).

194 KDM Basel-Stadt 1941, Bd. 3: 410-412, Abb. 220, 221.-
Berühmtheit erlangte das Siechenhaus durch die Schlacht von
Sankt Jakob an der Birs, als die Eidgenossen Schutz vor der
Übermacht der Armagnaken hinter den Friedhofmauern
suchten. Ob dabei neben dem realen Schutz durch die
Mauer auch der Gedanke der Asylstätte eine Rolle gespielt
hat, ist schwer zu beurteilen. Die Idee des Friedhofes als
sakrosankte Stätte, die einen rechtlichen Schutz vor Verfolgung

bot, korrespondiert sehr wohl mit dem Thema der

Waffenhilfe der Toten, wie der Text bei Michael Pexenfelder
belegt.

1 KDM Basel-Landschaft 1969, Bd. 1: 358-359, Abb. - Die
Angaben über das Beinhaus Wil verdanke ich Stadtarchivar

Dr. Werner Warth. - RAHN 1880: 7-8.
' Das Wandgemälde mit Inschriften, die wohl bei der

Renovation von 1740 Texte antireformatorischen Inhaltes erhielten,

wurden bei der Erneuerung von 1933 hemmungslos
ergänzt und übermalt, so dass ausser einer lesbaren Ikono-
grafie kaum mehr etwas vom ursprünglichen Bild übrig
blieb. Die Restauration von 1986/1987 beschränkte sich
deshalb darauf, den Putz zu festigen und die Ausbruchsstellen

am Bild flächig zu schliessen (KDM Zug 1934, Bd. 1:

72-76; TUGIUM 1987: 13; KDM Zug, Neue Ausg. 1999, Bd.
1: 52, Abb.).
Mitteilung von Dr. Josef Grünenfelder, Zug.

3 BUCHHEIT 1934: 70 (Kolberg); KDM Zug 1959, Bd. 2: 122;

STYGER 1931: 35^12.
' ANDERES 1974: 80-81, Taf. 11. - Das Kloster Muri, das im
Zweiten Kappelerkrieg 1531 von der Berner Soldateska

heimgesucht wurde, erlebte in der Gegenreformation eine

neue Blüte. Die berühmten Renaissanceglasmalereien im
Kreuzgang sollten als «katholisches Siegesmal» die Funktion

der Propaganda für die «ecclesia triumphans» übernehmen

(FELDER 1995: 138).
1 PEXENFELDER 1683:107-108.
1 LETZTE 1984: 255-257, Abb.; EM 1981, Bd. 3: 306-321.
MÜLLER/RÖHRICH 1967: 377; MÜLLER 1945, Bd. 3:

23-28; LÜTOLF 1976: 146-147; GISWILER 1984: 42-44;
MÜLLER 1914: 93; ODERMATT 1976/77: 199-200.

2 BÜNTI 1973: 147-159; WYMANN 1914: 18-21; Die GROSSE

Volksmission 1866: 1-6; KOLIN 1854: 144-151.
2 FONTANA 1705: 46-131. - Auf die Todsünden folgen u.a.

auch Predigten über die «Vier letzten Dinge»: «Von dem
Todt», «Von dem letsten Gericht», «Von der Hoell», «Von
der Barmhertzigkeit Gottes» (FONTANA 1705: 131-219).

'STADLER 1998: 22-24; ODERMATT 1996/1: 13-20. -
Grundlegende Forschungen zu den Sieben Todsünden: u.a.
BLOOMFIELD 1967; BLÖCKER 1993; WENZEL 1968;
CHEW 1962: 70-115; LCI 1971, Bd. 3: 15-27 (Laster); 1972,
Bd. 4: 224-227 (Sünde); 380-390 (Tugend und Laster). -
Abb. der Sieben Todsünden von Unterschächen:
ARNOLD/ TRESCH 1977; TANZ 1998: 238-239; CON-
DRAU 1984: 309.

5 BLOOMFIELD 1967: 43^14.
6 Bereits Cassian vergleicht einzelne Sünden mit Krankheiten,

denen er verschiedene Tugenden als Arznei
verschreibt. Dieses Krankheits- und Sündenverständnis wurde
von mittelalterlichen Theologen ausgebaut. So schildert
Hugo von St. Victor (gest. 1141), wie Superbia (Stolz) das

Herz angreift, Invidia (Neid) den Menschen austrocknet,
Ira (Zorn) zu Asthma führt, Avaritia (Habgier, Geiz) die

Zerstreuung fördert, Gula (Völlerei) die Luft verpestet,
Luxuria (Wollust) die Welt verschmutzt und Acedia (Trägheit,

Traurigkeit) den Körper verbraucht (BLÖCKER 1993:

19, 56, 223).

144



2 BLOOMFIELD 1967: 16; BLÖCKER 1993: 5. - Die dramatische

Komponente dieses Kampfes wurde schon früh
erkannt. Der Kirchenvater Tertullian (um 160- nach 220)

empfiehlt, den Krieg zwischen Tugenden und Lastern als

Alternative zu den heidnischen Gladiatorenkämpfen
aufführen zu lassen (LCI 1972, Bd. 4: 380).

208 Auch das Fastnachtsbrauchtum mit seiner Tendenz zur
Ausschweifung stand im Zeichen der «carnalia», der
fleischlichen Sünden der Wollust und Völlerei, die im
Namen «carnevale», «Karneval» weiterleben. Unmittelbar
auf die Fastnacht folgt jedoch die Fastenzeit. Mit ihr
beginnt die Umkehr, die Zeit der Busse, Läuterung, des

Aufstiegs zur Erlösung an Ostern. Den Zusammenhang
zwischen Fastnacht und Fastenzeit nehmen heute fast alle
namhaften Volkskundler an. Eine vertiefte Auseinandersetzung

entbrannte um die These von Dietz-Rüdiger Moser,
der Fastnacht komme kein «Ventilcharakter» zu, sie sei
vielmehr ausschliesslich eine volkstümliche, von der Kirche
initiierte und geförderte Ausformung der augustinischen
«civitas diaboli» (Teufelsstaat), die einen Gegenpol zur
«civitas Dei» (Gottesstaat) bilde (MOSER 186; KIMMINICH
1986). Auch wenn dualistisches Denken im Mittelalter stark
verwurzelt war, ist die Aussage in dieser doktrinären Form
zu Gunsten einer vielschichtigeren Fastnachtstheorie
abzulehnen, hat doch die Kirche die Fastnacht nur widerwillig
geduldet und stets versucht, sie durch Verbote
einzuschränken. Zusammenfassungen über die verschiedenen
Fastnachtstheorien: GRECO 1994: 69-75; PFRUNDER 1989:

67-132.
209 In der Reihenfolge kann ein Wechsel zwischen Invidia und

Ira, Avaritia und Acedia vorkommen.
213 Heinrich von Susa oder Ostia (gest. 1271) verwendet als

Erster ausdrücklich das Merkwort «saligia»: «Dat Septem
vicia, dictio saligia», jedoch so, als wäre die Liste schon
längere Zeit bekannt (BLOOMFIELD 1967: 87).

211 Das - wenn auch zögernde - Aufkommen der «saligia»-
Reihe im 13. Jh. weist aber neben dem Memno-Charakter
auch auf die wachsende Bedeutung der Avaritia (Geiz,
Habsucht) hin, die an die zweite Stelle direkt hinter dem
Stolz aufrückt, ja zum Teil sogar beginnt, der Superbia den
Rang abzulaufen (LE GOFF 1984: 371; BLOOMFIELD 1967:

95; BLÖCKER 1993: 96-97).
' KIMMINICH 1986: 177-191. - Die Tugenden werden häufig

repräsentiert durch die vier Kardinaltugenden Iustitia
(Gerechtigkeit), Fortitudo (Glaubensstärke), Prudentia
(Klugheit, Selbsterkenntnis), Temperantia (Massigkeit) und
die drei theologischen Tugenden Fides (Glaube), Spes

(Hoffnung) und Caritas (Liebe, Nächstenliebe).
21 BLÖCKER 1993: 15.
211 BILDER 1970: Abb. 220.
213 Der Abstieg in die Unterwelt kann heute noch im «St.

Patrick's Purgatory» auf einer Insel im Lough Derg in
Irland vollzogen werden. Laut Legende liess der hl. Patrick
(385-461) hier in einer Höhle Zweifler einen Blick ins
Fegfeuer werfen. Bereits im 6. Jh., kurz nach Patricks Tod,
begann die Wallfahrt, die im Mittelalter vom Pilger äussers-

te Strapazen abforderte. Nach zwei Wochen strengsten Fastens

musste er 24 Stunden allein in der Höhle eingeschlossen

ausharren und anschliessend während mehrerer Nächte

wie ein Toter aufgebahrt in der Kirche liegen. Dabei
wurde ein Requiem für ihn gesungen als Zeichen dafür,
dass durch diese Bussübungen sein altes Ich abgestorben
sei. Ein solches Übermass an Askese konnte bei einem
geschwächten Wallfahrer Visionen hervorrufen, ähnlich,
wie wir es von Schamanen kennen. Ein «fahrender Ritter
und grosser Sünder» namens Owen - in der «Legenda
aurea» heisst er Nicolaus (LEGENDA 1982: 144-153) -
durchschritt 1147 in der Höhle alle Zonen des Fegfeuers
und durfte auch Blicke ins Paradies werfen. Sein Bericht
gelangte nach Europa. Im hohen und späten Mittelalter
wuchs die Flut der Pilger zu «St. Patrick's Purgatory» so
sehr an, dass die Mönche den Zutritt durch ein kompliziertes

System von schriftlichen Genehmigungen erschweren
mussten. Nachdem 1494 ein Mönch aus Holland trotz allen
Bussübungen keine Visionen empfangen hatte und dies
entrüstet nach Rom meldete, wurde 1497 die Höhle auf
päpstliches Geheiss zugeschüttet. Für die Iren behielt die
Wallfahrt jedoch bis auf den heutigen Tag ihre Bedeutung
(WAGNER 1984: 46-52; DINZELBACHER 1999: 100-106;
DINZELBACHER 2002: 86- 87, 100-101, 104-105).

' Der «Rosenroman» wurde um 1230 von Guillaume de Lor-
ris begonnen und um 1270 von Jean de Meun vollendet
(BLÖCKER 1993: 14) (ROSENROMAN 1987).

" WENZEL 1968: 15-16.
' RUDOLF 1957: 69-75.
' HIMMEL 1994: 363, Abb.
'BLÖCKER 1993: 14-15, 136-149. - Auch im ungefähr
gleichzeitig wie die «Etymachia» entstandenen «Miroir de
l'homme» von John Gower (um 1330-1408) charakterisieren

die Reittiere die jeweiligen Todsünden. Sie sind jedoch
im Gegensatz zur Etymachia nicht zum Kampf aufgereiht.
Die Laster sind vielmehr Teufelstöchter, die zu ihrer Hochzeit

ziehen (BLÖCKER 1993: 135).
BLÖCKER 1993: 135-144, 232-233.

2 Vgl. u.a. die Illustrationen des populären Handbuches
«Somme le Roi», das im 13. Jh. durch einen Dominikanermönch

namens Frère Lorens geschrieben und bis ins 15.

Jahrhundert immer wieder kopiert und ediert wurde
(BLÖCKER 1993: 12-13).

3 BLÖCKER 1993: 12-13. - Neben die Beichtliteratur trat eine
Fülle von religiösen und profanen Werken berühmter
klassischer und zeitgenössischer Autoren, welche die Sünden
thematisierten. Zu erwähnen sind die Illustrationen in den
mittelalterlichen Handschriften des «Gottesstaates» von
Augustinus. In der Zweistaatentheorie des Kirchenvaters
stehen sich der himmlische und der weltliche Staat in ewigem

Gegensatz gegenüber (BLÖCKER 1993: 21-22).
1 KNAPPE 1967: 264-266.
- BOETHIUS 1969: 182-187.

BLÖCKER 1993: 140-141.
7 DAVID 1606: 294, Abb. 84.
3 Der Geiz wird häufig durch eine Kröte allegorisch darge-

145



stellt. Schon in den Exempeln des Caesarius von Heisterbach

im 13. oder in der Etymachia des 14. Jh. ist sie dieser
Todsünde zugeordnet (BLÖCKER 1993: 105). Auch in
Sagen und Märchen stehen Kröten oft in Verbindung mit
Geld und Habgier. Sie sitzen auf Geldhaufen und hüten
Schätze (ODERMATT 2001: 9-16,199-202).

' GOSSNER 1821: Abb. 1, 2, 7; LETZTE 1984: 49-50.
' MÜLLER 1929, Bd. 2: 92-93; ODERMATT 2001: 199-202.

1 RAHN 1881: 219.
2 CALLOT O.J., Bd. 2: 1058-1061;
» FONTANA 1705: 65-87, 109-131;
' BLÖCKER 1993: 57-69;
3 RIPA 1625: 655-656;
3 KIMMINICH 1986: 67-77;
'HARTLAUB 1951: 67-87 (Der Mensch vor dem Spiegel),

142-158 (Vanitas), 158-172 (Prudentia); BÄCHTIGER 1970:

59-72; BRUSEGAN 1977: 30-37; MARROW 1983: 157-160;
BALTRUSAITIS 1986: 75-105; LCI 1972, Bd. 4: 188-190;
TERVARENT 1997: 321-324;

3 BLÖCKER 1993: 63-64;
' LCI 1971, Bd. 3: 409-411; PHYSIOLOGUS 1960: 49;

HENKEL/SCHÖNE 1967: Nr. 808-811, 1547, 1860; BLÖCKER
1993: 66-68;

3 PHYSIOLOGUS 1960: 48.
1 MOSER 1986: 163, Abb.; SCHENDA 1995: 259-262.
2 BLÖCKER 1993: 96-107.
3 Auch Thomas von Aquin, für den die Reihenfolge der

Todsünden keine Rolle spielt, hebt die Habsucht, den Geiz als
Ursache für weitere Sünden hervor (BLOOMFIELD 1967:

87-88; WENZEL 1968: 3-5). Die Kirche verurteilte im 13. Jh.

in mehreren Konzilsbeschlüssen erfolglos den Geldverleih
und die wachsenden frühkapitalistischen Tendenzen. Die
spätmittelalterliche Ökonomie-Theorie dagegen versuchte,
eine Verbindung von Profitdenken bzw. freiem Markt und
der Idee des «gerechten Preises» herzustellen. Bei einem
ihrer Vertreter, Antonius da Firenze (gest. 1459) führt Avaritia

die Liste der Hauptsünden an (BLOOMFIELD 1967:

91). Avaritia, die «Liebe zu den Dingen», gehörte zu den

grössten Versuchungen in der Todesstunde. Sie machte das

Sterben, das Sich-Loslösen von all den kostbaren Gütern,
die man im Erdenleben so mühsam angehäuft hatte, und
die Hinwendung zu Gott unendlich schwer (ARIES 1980:

171-178, 424-426).
4 BLÖCKER 1993: 96-97; LE GOFF 1988: 27-29, 43.
3 BLÖCKER 102-103.
6 MOSER 1986: 137-140; KIMMINICFI 1986: 194-195; LCI

1970, Bd. 1: 243-244 (Bär). In der Etymachia von 1330 sind
es Antilope, Maulwurf, Einhorn und Murmeltier, welche
die Habsucht charakterisieren (LCI 1991, Bd. 3: 21-22).

7 ZWINGENBERGER 1999: 118; ODERMATT 1996/3: 44, 61.
8 Evtl. handelt es sich um einen Schreibfehler. Der Römerbrief,

Kap. 5, behandelt die Hoffnung des Menschen auf
Heilsgnade.

• BLÖCKER 1993: 115-126. - Callot verwendet die gleiche
Figur auch als Pandora in einer Radierung von 1626 (CALLOT

O.J., Bd. 2: 1470).

RIPA 1625: 403-404.
LEISCH 1993: 125.

BLÖCKER 1993: 118-119.
: Dem Haar schrieb man einen besonderen erotischen Reiz

zu. Nonnen mussten bis ins 20. Jh. beim Eintritt ins Kloster
oder beim Ablegen des Gelübdes ihr Haar schneiden.
Neben dem Gedanken des Opfers, der Aufgabe eines Teils
der Individualität, sollten durch diesen Akt die Welt und
ihre Reize zurückgelassen oder, wie es in einer mittelalterlichen

Quelle des Norbert von Xanten (1080/85-1134)
heisst, die stolzen und fleischlichen Gelüste an der Wurzel
ausgerissen werden (BLÖCKER 1993: 116-117). Im Krieg
werden Frauen, die sich mit den Feinden sexuell einlassen,
die Haare geschoren.

1 LCI 1968, Bd. 1: 314-316 (Bock); BLÖCKER 1993: 123-124.
' KIMMINICH 1986: 181.
' KÖPPLIN/FALK 1974, Bd. 2: 660-670, Abb.; DÜLBERG
1990: 151-153, Abb. - Livius: Ab urbe condita, Bd.l: 57-59.

' WIRTH 1979.
1 Der Bezug zur Gegenwart drängt sich auf. Heute liegt das
Problem nicht mehr primär in der Tabuisierung des Todes,
sondern darin, dass der Mensch erstmals in der Lage ist,
ihn hinauszuschieben und - wenn auch nicht gänzlich - zu
eliminieren. Das Zuendedenken dieser Zukunftsaussichten
gleicht einer Horrorvision: Durch Genmanipulation kann
das Leben um 200-300 Jahre verlängert werden. 200- bis
400-jährige Reiche werden in Zukunft die Macht nicht
mehr aus den Händen geben und die Welt beherrschen, die
immer gleichen, geklonten Wesen werden keinen Raum
lassen für nachwachsende Generationen mit neuen Ideen,
die Platz zur Entfaltung brauchen würden. Soziale Konflikte

sind ebenso vorprogrammiert wie Diskussionen um
Euthanasie; denn wenn die Menschen nicht mehr auf eine
natürliche Art sterben, kommt vielleicht irgendeinmal der

Zeitpunkt, da der Ruf laut wird, durch Gewalt Raum zu
schaffen.

' Das Werk ist Eigentum der Öffentlichen Kunstsammlung,
Kupferstichkabinett Basel.

' Der Tod als Verführer ist besonders häufig im 19. Jh., vor
allem in der Grafik um 1900, anzutreffen. Die Intensität dieser

bedingungslosen Hingabe demonstrieren u.a. Werke

von Edvard Munch. In der Radierung «Das Mädchen und
der Tod» von 1894 tanzen beide eng umschlungen, so dass

nicht ganz klar ist, wer nun eigentlich wen verführt. Das
Gleiche gilt für Munchs Lithografie «Todeskuss» von 1899

(KAISER 1995: 11-15).
1 KAISER 1995: 35, Abb.
2 KAISER 1995: 120-124.
3 Der Tod durchschneidet das Band zwischen den Eheleuten

u.a. im Totentanz von Emmetten (kurz nach 1700) (ODERMATT

1996/3: 64-65) oder auf einem Emblem von Daniel
Meisner (MEISNER 1678: C9)

4 BLÖCKER 1993: 79-86.
3 RIPA 1625: 335-336.
3 KIMMINICH 1986: 181.
' BLÖCKER 1993: 82-83.

146



1 Ein frühes Beispiel ist das Fresko des Ambrogio Lorenzetti
in der Kirche San Francisco in Siena (BLÖCKER 1993:

83-84).
1 LCI 1971, Bd. 3: 118; FORSTNER 1967: 300.
1 BOETHIUS 1969: 183-185.
Das «Buch der Natur» entstand zwischen 1347 und 1350. Es

ist die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache und
zugleich das einflussreichste Lehrbuch des Mittelalters im
deutschsprachigen Raum. Es basiert auf Thomas von Can-

timprés im 13. Jh. verfassten «Liber de natura rerum». Konrad

von Megenberg fügte jedoch umfangreiche Ergänzungen

an, die zum grössten Teil aus Werken antiker und
christlicher Autoren stammten wie Aristoteles, Plinius
d.Ä., Gaius Julius Solina (3./4. Jh.), Isidor von Sevilla (um
560-636), Jacobus von Vitry (um 1170-1240), aber auch aus
eigenen Beobachtungen oder aus volkstümlichem Wissen.

2 KONRAD von Megenberg 1971: 143.
' MOSER 1986: 163.
4 FONTANA 1705: 131.
3 BLÖCKER 1993: 107-115; KIMMINICH 1986: 68-69.
3 BLÖCKER 1993: 109-110.
' LCI 1972: Bd.4: 134-136; FORSTNER 1967: 322-323.
2 BOETHIUS 1969: 185; MOSER 1986: 163.
' RIPA 1625: 142.
' BLÖCKER 1993: 69-79.
1 RIPA 1625: 332-333.
2 BLOOMFIELD 1967: 197.
2 ODERMATT 1996/3: 60; ODERMATT 2001: 196-199.
4 Ovid, Metamorphosen II, 768.
3 BLÖCKER 1993: Abb. 29.
3 BLÖCKER 1993: 71.
' BOETHIUS 1969: 182-183.
3 BLÖCKER 1993: 77-78, 302-306; GIBSON 1973: 205-226.
3 DAVID 1606: 204, Abb. 61.
» MOSER 1986: 163.
1 BLÖCKER 1993: 86-96.
2 RIPA 1625: 6-7.
3 WENZEL 1967: 4-5.
4 BLÖCKER 1993: 89, Anm. 323.
5 BLÖCKER 1993: 313-314; GIBSON 1973: Abb. 14.
" BOETHIUS 1969: 184-185.
' KONRAD von Megenberg 1971: 119-121; SCHENDA 1995:

69. - Schon die Etymachia des 14. Jh., die als erstes Traktat
die Laster konsequent durch Tiere symbolisiert, beschreibt
den Esel als «hinden starck, als die geschrifft sagt, aber vor-
nen do er dz creütz sol tragen, do ist er kranck (=schwach),
dz ist zuo versteen: dz die traegen an gottes dienst ser
kranck seind in den geistlichen Sachen vnd gar starck in
den weltlichen Sachen» (zit. nach MOSER 1985: 151).

8 RIEDLER 1978: 92-95; WANDERS 1983: 61-62, 66; ODERMATT

1996/2: 150-158. - Gengenbachs berühmtes
Fastnachtspiel «die X alter dyser weit» wurde übrigens auch in
Nidwaiden aufgeführt, und zwar 1591 in der kleinen
Gemeinde Ennetmoos (EBERLE 1929: 181, 185).

9 Illustration des «Welschen Gastes» von Thomasin von Zer-
claere, um 1256-1260; Illustration der «Pèlerinage de la Vie

Humaine», um 1400 und avis dem Anfang des 15. Jh.

(BLÖCKER 1993: 264; 284-285: Abb. 6a; 286: Abb. 7a).
1 SAXL/PANOFSKY 1924.

SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349; ODERMATT 1985: 1-6,
Abb.; MÜLLER 1958: 90-96, Abb.; STADLER 1998: 26-28.
MÜLLER 1958: 91-96; JL 1952: 20.

1 Die genauen Masse pendeln zwischen 168-173 mm in der
Höhe und 226-232 mm in der Breite (SCHNEIDER 1970,
Bd. 2: 348-349).

1 MÜLLER 1958: 94; WYSS 1940: 30-33; WYSS 1968: 88-89;
WEISS 1880: 183.

;

Anregungen zur Festlegung der Reihenfolge der
Glasgemälde verdanke ich dem verstorbenen P Dr. Rainald
Fischer.

' RDK 1937, Bd. 1: 158-167.
" FORSTNER 1967: 163-164.
' Das Buch Daniel berichtet in einem weiteren Kapitel mit
der Überschrift «Das Gesicht von den vier Tieren» von der
Vergänglichkeit der vier Erdenreiche (Dan 7).

' Als Varianten kommen der sagenhafte assyrische König
Ninos oder Cyrus (gest. 529) anstelle des Darius und Caesar

(100-44) anstelle des Augustus vor (LCI 1968, Bd. 1:

464; 1972, Bd. 4: 523-524; RDK 1937, Bd. 1: 332-333 [Alexander

der Grosse]; 1954, Bd. 2: 368-370 [Caesar], 908-912
[Cyrus], 1076-1077 [Darius]).
SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348.

LCI 1972, Bd. 4: 509-519; AUGUSTINUS 1955, Bd. 2:

213-421.
2 AUGUSTINUS 1955, Bd. 2: 235-250.
'LCI 1968, Bd. 1: 178-180; AUGUSTINUS 1955, Bd. 2:

275-277.
4 AUGUSTINUS 1955, Bd. 2: 339.
' SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 349.
3 SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 349.
' LTHK 1998, Bd. 7: 1498-1499.
3 HIMMEL 1994: 27-28, 51; SCHILD 1980: 98, 100.
' Die Verbindung «Paradiesbaum - Baum der Erkenntnis -
Baum des Todes - Baum der Erlösung» taucht auch in der
religiösen Emblematik häufig auf: «In arbore perivimus, in
arbore redempti sumus», «Am Baum (des Paradieses) sind
wir zugrunde gegangen, am Baum (des Kreuzes) sind wir
erlöst worden) oder «in ligno mors, in Ugno vita pependit»,
«Am Baum hing der Tod (die Paradies-Schlange), am Baum
hing das Leben (der Erlöser)» (LESKY 1963: 167).

3 LCI 1970, Bd. 2: 163-165; LCI 1972, Bd. 4: 343.
1 RILKE 1955, Bd. 1: 477.
2 FORSTNER 1967: 161-165, 183-184, 437-439.

BITTERLI 2001: 151; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.
4 MEISNER 1678: H 80; CHEW 1962: Abb. 141.
3 DREXEL 1628: 287; BITTERLI 2001: Abb. 34. - Ein fast

identischer, aber nicht signierter Kupferstich findet sich auch in
der deutschen Ausgabe mit dem Titel «Der Ewigkeit Vor-
laeuffer» (DREXEL 1628: 395).

" JANSON 1937: 432.
' LCI 1972, Bd. 4: 549-558.
¦ FORSTNER 1967: 183.

147



' WILHELM 1999: 70-72; RDK 1937, Bd. 1: 96-102; LCI 1968,
Bd. 1:31.

1 LCI 1970, Bd. 2: 322-331.
RDK 1973, Bd. 6: 417-438; PORT 1996: 79-82; PHILLIPS
1987: 131-146; LEISCH 1993: 123-138.

2 LCI 1972, Bd. 4: 61-67; FORSTNER 1967: 437-139.
' BITTERLI 2001: 148; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.
' Das Bild des Schiffes, das vorüberfährt, als Zeichen der
Vergänglichkeit, der Sehnsucht und Melancholie, ist auch
in der heutigen Zeit präsent, denken wir etwa an Fellinis
Filme «Amarcord» oder «E il nave va».

; FORSTNER 1967: 418.
' U.a. FORSTNER 1967: 314-318; LCI 1972, Bd. 4: 75-81;
408-410; PHYSIOLOGUS 1960: 12; ODERMATT 1996/3:
58; ODERMATT 2001: 178-182; REICHENBERGER 1965:

346-351; HENKEL/SCHÖNE 1967: 563; TERVARENT
1997: 403^06.
FORSTNER 1967: 173, 181, 218-222; LCI 1971, Bd. 3:

103-106; 341-342; 364-365.
' Bis zur Abschaffung der Nidwaldner Landsgemeinde 1996

wurde jeweils das Richtschwert als Zeichen der richterlichen

Gewalt dem Landsgemeindezug vorangetragen.
1 Der Totentanz ist kurz nach 1700 entstanden und hing
ursprünglich im Beinhaus von Emmetten. Nach dessen
Abbruch 1932 gelangte er in die Heilig-Kreuz-Kapelle
(KDM UW 1971: 94; ODERMATT 1996/3: 58.

1 Cicero: De Inventione, I, 26; Ausonius: Epigramme: 33, 323;
Cato II: 26. - RDK 3: 761; BREIDENBACH 1971: 297;
CHEW 1962: 12-35, 55-61; WITTKOWER 1937: 313-321.

DAVID 1605: 1, Abb. 1; 116, Abb. 7.
: BITTERLI 2001: 151; KDM Luzern 1959, Bd. 5: 80-81.
1 LTHK, 1957, Bd. 1: 1046; DINZELBACHER 1999: 164-165.
SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349.
LCI 1970. Bd. 2: 338. - Dekrete von Sixtus IV. («Cum prae-
excelsa», 1477; 1425; «Grave nimis», 1483): ENCHIRIDION
1976: 1400. - Dekrete des Konzils von Trient: ENCHIRIDION

1976: 1516, 1973. - Dogma unter Pius IX.: ENCHIRIDION
1976: 1800-1801.

1 Franz Josef Müller hat auch eine Glasscheibe vom Typus
der Maria mit dem Kind, das mit dem Kreuzstab die
Schlange vernichtet, geschaffen (WYSS 1968: Abb. 100).
LEISCH 1993:123-124; PHILLIPS 1987:131-146; RDK 1973,
Bd. 6: 417^38.

: LTHK 1972, Bd. 4: 334-338; SCHREINER 1994: 465-490;
SCHREINER 1993: 261-312.

1 SCHREINER 1994: 465-469; SCHREINER 1993: 261-271;
STRÖTER 1992: 127-137.
Radiert 1632/1633, ediert in «Vita et historia beatae Mariae
virginis matris Dei». (CALLOT o.J., Bd. 2: 1354).
Unter «Viaticum» wurde ursprünglich nur die Eucharistie
verstanden, sie galt als das eigentliche Sakrament der
Sterbenden, später kamen das Busssakrament und die Letzte
Ölung dazu.
SCHREINER 1994: 484-485; SCHREINER 1993: 297-298.

; LTHK 1970, Bd. 2: 277-278.
1 STRÖTER 1992, 137-140; LCI 1970, Bd. 2: 276-283;

ENCHIRIDION: 1976: 1900-1904.
' SCHNEIDER 1970, Bd. 2: 348-349.

148


	Das Beinhaus von Unterschächen

