Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 89-90 (1998-199)

Artikel: "Man solle mir die Kerzen nur anziinden” : Vaterschaftsklagen und
Unzuchtsfalle im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

Autor: Amstutz, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Man solle mir die Kerzen nur anzinden»

Vaterschaftsklagen und Unzuchtsfille im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

Irene Amstutz, Basel

Das Staatsarchiv des Kantons Uri birgt 19 Bande sogenannter Paternitats-
akten aus dem 19. Jahrhundert in seinen Kellern.! An die 800 Dossiers von
gerichtlich geahndeten Fallen nicht ehelicher Geburten wurden zwischen
1803 und 1888 angelegt. Die meist schmalen Aktenbiindel sind fiir Histori-
kerinnen und Historiker ausserordentliche und seltene Quellen. Sie legen
Zeugnis ab von Beziehungen zwischen Frauen und Minnern, die aus
unterschiedlichen Griinden gescheitert waren, in denen es aber zu einer
Schwangerschaft gekommen war. Durch das Bestreben der Obrigkeit, die
Identitat des Kindsvaters abzuklaren und herauszufinden, welcher Art die
unterhaltene Beziehung — juristisch gesprochen der «Unzuchtsfall» - war,
erfahren wir viel tiber Beziehungen vor allem junger Paare und tiber deren
Sexualitat und Korperempfinden.

Die Forschung nennt das Phanomen der nicht ehelichen Geburt «Illegiti-
mitatsquote» und stellt fest, dass sie praktisch tiberall im Europa des 19.
Jahrhunderts zunahm, wenn auch in regional unterschiedlichem Ausmass.
Einerseits gilt es, das Phanomen fiir Uri zu deuten, andererseits lassen die
Akten Aussagen tiber die Denk- und Handlungsweisen der Betroffenen zu.
Viele der verhorten Manner und Frauen waren Analphabeten und hinter-
liessen sonst keine Selbstzeugnisse. Auch aus diesem Grund sind die Pater-
nitatsakten eine besondere Quelle. So lasst sich beispielsweise das Leben
der aus der Unterschicht stammenden Dienstmagd Josepha Jauch, die
weder lesen noch schreiben konnte, mindestens phasenweise rekonstru-
leren.

Bei der Interpretation des Textes ist Umsicht geboten. Die protokollier-
ten Aussagen entsprechen, auch wenn sie das in Duktus, Genauigkeit und

Der Beitrag basiert auf meiner Lizenziatsarbeit «GEISSTONISEPPI» Nichteheliche Sexualitat
in der Unterschicht Uris im 19. Jahrhundert anhand von Verhorakten der Paternitéits- und Un-
zuchtsflle der Josepha Jauch. Basel 1998, die die Thematik ausfiihrlicher behandelt. Ich danke
Alexandra Binnenkade, Martin Schaffner und Claudia Tongi.

29



Ausfiihrlichkeit suggerieren, nicht der direkten Rede der Verhorten. Das
Gesagte wurde, meist nach Notizen und Erinnerungen des Schreibers, in
eine schriftliche Form gebracht und weitgehend in die hochdeutsche Spra-
che transponiert. Damit wurde ausgewahlt und verdndert. Zudem ist zu
beachten, dass die unter Anklage stehenden Betroffenen versuchten, mog-
lichst glimpflich wegzukommen, indem sie ihre «Stinden» und «Ldsslich-
keiten» verharmlosten. Die Verhorsituation wurde als stark hierarchisch
strukturiert empfunden, und nicht selten erinnern die Aussagen an Beich-
ten’. Zentral in der Arbeit mit Verhorakten ist, sich keine Neubeurteilung
des Gerichtsfalles anzumassen, sondern vielmehr unter Berticksichtigung
der angefithrten Eigenheiten die Aussagen der Betroffenen zu deuten.
Dabei geht es nicht um die nachtrdgliche Ermittlung von Wahrheit oder
Lige. Vielmehr kann ich mir als Historikerin zunutze machen, dass fast alle
Ausserungen vor Gericht mir heute Informationen dariiber vermitteln, was
prinzipiell als plausibel gelten konnte.

Geisstoniseppi / Teil 1

Gemeindeschreiber Huber von Fliielen protokollierte am 21. Oktober 1835
das durch Ratsherr Muheim gefiihrte Geburtsverhor mit der 21-jahrigen
Josefa Jauch, «Geisstoniseppi» genannt: «Zu erst sie an den Eid erinnert, und
ihr selben vorlesen wollen, gab in Antwort: der Hr. Pfarrer habe ihr der Eid schon
ausgelegt und erklirt, was der selbe bedeute, sey nicht mehr Nothwendig selben
vorzulesen, ich werde die Wahrheit sagen.»® Anschliessend sagte sie aus, in
Lachen im Kanton Schwyz bei einer Witwe als Dienstmagd gearbeitet zu
haben. Aus dem dreieinhalb Monate zuvor durchgefithrten sogenannten
Préliminarverhor geht hervor, dass sie ungefahr ein Jahr lang bei Frau
Machler im Dienst gestanden war.* «Mit wem habt ihr Umgang gehabt, und mit
wem habt ihr euch Fleischlich verfehlt?» lautete die dritte Frage. Josepha Jauch
gab darauf den Vater des Kindes an: «Mit Joh. Franz Miichler von Lachen Kat.

60

> Siehe dazu die Ausfithrungen von Claudia Téngi in diesem Band, zit. Téngj, Strafverfahren.

* Josepha Jauch, Flilelen, 1835, StAUR: G-300-11/4 (11). Alle folgenden Zitate stammen, sofern
nicht anders vermerkt, aus den alphabetisch geordneten Banden der Paternitdtsakten mit der
Signatur StAUR: G-300-11/4. Um den Fussnotenapparat zu entlasten, begniige ich mit der
einmaligen Angabe. Alle Zitate konnen anhand des Frauennamens in den Akten leicht aufge-
funden werden.

* Préliminarverhor wurde das erste, nach Bekanntwerden der Schwangerschaft gefiihrte Verhor
genannt. Das Frageraster im Priliminar- und Geburtsverhor ist in etwa vorgegeben, variiert
aber sprachlich und inhaltlich je nach Sachlage. Es ist anzunehmen, dass Josepha Jauch wegen
der Schwangerschaft aus dem Dienst entlassen wurde und im Juli im sechsten Monat schwan-
ger nach Uri zuriickkehrte.



Schwitz, und sonsten mit Niemandem.» Dieselbe Frage war ihr schon im Juli
gestellt worden, wo sie ebenfalls Johann Franz Machler, den Bruder ihrer
Dienstherrin, als Kindsvater genannt hatte.

Im Geburtsverhor wurde die nachste Frage nach Ort, Haufigkeit und
Zeitpunkt des Geschlechtsverkehrs gestellt: « Wann? wo? wievielmahl habt ihr
euch mit selbem Fleischlich verfehlt?» «Ohngefihr d. 16ten Marz hujus anni, und
zwar 3mal. 2mal auf der alten Matt, allwo wir uns 2 Wochen aufhielten, und das
3te mal in Einsiedlen.» Mit der Frage nach dem «Wann» verifizierte der
Befrager die Ubereinstimmung des Schwingerungstermins mit dem
Geburtstermin. Josepha Jauch gab drei prazise Daten an. Haufig bestatigten
die Frauen im Geburtsverhor die Antworten des Praliminarverhors. An-
schliessend wurde Josepha Jauch nach einem Geschenk oder Lohn oder
auch nach einem Versprechen gefragt. Darauf antwortete sie: «Als ich [...]
von ihim gegangen, sagte er, er wolle mich nicht verlassen, gab mir Bz 3 den Schif-
lohn von Brunnen nach Fliielen zu bezahlen.» Sie entwarf mit wenigen Worten
eine fast romantisch anmutende Abschiedsszene. Zusammen mit ihrem
Liebhaber steht sie am Quai in Brunnen, er zahlt ihr das Reisegeld in die
Hand und verspricht ihr die Treue.

Der weitere Verlauf des Falles zeigt allerdings, dass sich der verheirate-
te Machler nicht mehr bei Josepha Jauch gemeldet hatte, obwohl sie ihm
mehrere Briefe hatte schreiben lassen. Doch nicht nur Josepha Jauch ver-
suchte mit Machler in Kontakt zu treten. Der Kanton Uri hatte, um den
Vaterschaftsnachweis und damit die Unterhaltspflicht des Vaters zu errei-
chen, an die Regierung des Kantons Schwyz geschrieben. Diese hatte
anfangs August 1835 gemeldet, mit Johann Franz Méchler werde ein Verhor
durchgefiihrt. Deshalb entschied der Urner Wochenrat, es «soll also einst-
weilen zugewarthet werden», bis das Verhor in Uri eintreffe’ An einer
Wochenratssitzung im Oktober diskutierten die Ratsherren den Fall erneut.
Sie uberwiesen den Fall an den Landrat und beschlossen, auf weitere Wei-
sungen zu warten, bevor die Regierung von Schwyz nochmals kontaktiert
wiirde. Ende Dezember musste Josepha Jauch vor dem Landrat erscheinen,
der eine Busse von 30 Gulden fir die «Erzeugung eines unehelichen Kindes»
unter Ehebruch aussprach und ihr «die gute Verpflequng desselben» empfahl.®
«Gute Verpflegung» hiess, einen Platz fiir das Kind zu finden, damit sie sel-
ber wieder erwerbstitig sein konnte. Johann Franz Machler war ebenfalls

* Sitzung des Wochenrats vom Samstag den 4ten Juli 1835 StAUR: RR-55/14. Sitzung des Wo-

chenrats vom Samstag den 1. August 1835, StAUR: RR-58/125.

Landrat vom Dienstag den 29. Dezember 1835, StAUR: LL-6/525. Ware Machler nicht verhei-
ratet gewesen, hétte die Busse nur 15 Gulden betragen. Josepha Jauch konnte oder wollte die
Busse nicht begleichen. Ende Juli 1837 beauftragte der Wochenrat die Finanzkommission, die
Busse von ihr und zwei anderen Frauen einzutreiben, wenn dies nicht moglich sei, die Frauen
bei Wasser und Brot ins Kémmerlein zu setzen. Samstag den 29. Juli 1837, StAUR: RR-59/77.

61



vorgeladen worden. Weil er nicht erschienen war, beschloss der Landrat,
ihn mit Hilfe der Kantonsregierung Schwyz nochmals vor den Wochenrat
zu zitieren. Mitte Januar wurde deutlich, dass von der Kantonsregierung
Schwyz keine Unterstiitzung zu erwarten war. Darauf beschloss der Land-
rat, den Gegenstand vorlaufig ad acta zu legen, bis das Verhér mit Méchler
eintreffe, was allerdings nie geschah.” Das Schwyzer Gesetz sah keine
Pflicht zur Anerkennung oder Alimentation des Kindes vor. Offenbar
gelang es Machler dank dieser gesetzlichen Liicke, sich durch seine Weige-
rung zur Einvernahme aus der Verantwortung zu ziehen.?

In diesem Paternitatsfall liegt kein Verhor des Mannes vor. Er wire bei-
spielsweise gefragt worden, ob er «der Klage gestindig sey» und «wie oft &
wann» er sich mit der Frau «verfehlt» habe. Ob er ihr «etwas versprochen oder
gegeben habe» und ob die Frau ihm die «Schwangerschaft angezeigt habe». Das
Praliminarverhor der Frau diente als «Folie» und die Manner antworteten
in Bestatigung oder Ablehnung der Aussage der Frau.’ Je nachdem, ob der
Mann gestandig war oder welche Verteidigungsstrategie er verfolgte, nahm
die Vernehmung einen unterschiedlichen Verlauf.

Wenn die Handlungsmoglichkeiten geschlechtsspezifisch untersucht
werden, ist leicht feststellbar, dass Méanner mannigfaltige Moglichkeiten
des Sich-Entziehens ausschopften und ihnen das Gesetz dabei entgegen-
kam. War der beschuldigte Kindsvater in Uri, konnte er fliichten. Befand
sich die Frau ausserhalb Uris, konnte sie heimgeschickt werden; je nach
Abkommen mit dem entsprechenden Kanton verlief das Verfahren unter-
schiedlich. Der Mann konnte die Vaterschaft abstreiten und versuchen zu
verhindern, dass die Frau bei der Niederkunft einen Eid leisten konnte, der
als endgtltiger Beweis der Vaterschaft galt. Der Schwingerer versuchte
etwa zu behaupten, die Frau sei liederlich, sie habe einen schlechten Leu-
mund; oder er versuchte, die Frau an der fristgerechten Anzeige der
Schwangerschaft zu hindern.

Ledig Schwangere mussten ihre Schwangerschaft vor Ende des fiinften
Schwangerschaftsmonates in Altdorf anzeigen. Die Pflicht zur Selbstanzei-
ge sollte einerseits dem Schutz des ungeborenen Kindes dienen, denn

62

7 Landrat von Mittwoch den 13. Januar 1836, StAUR: LL-6/525.

¥ Schwyz hatte kein Gesetz, das Paternititsfdlle regelte, sondern verfiigte in seinem Landbuch
lediglich iiber einzelne Bestimmungen beziiglich des Erbrechtes nichtehelicher Kinder. 1848
wurde eine «Verordnung tiber Behandlung und Bestrafung von Paternitdtsklagen im Kantone
Schwyz» verabschiedet. 1854 fiihrte Schwyz das Maternitétsprinzip ein. Das Maternitatsprin-
zip bedeutet, dass nicht eheliche Kinder automatisch der Mutter zugesprochen werden. Weber
Jost: Das Recht der unehelichen Geburt in der Schweiz. Ziirich 1860, S. 7.

? Vgl. dazu Gleixner Ulrike: «Das Mensch» und «der Kerl». Die Konstruktion von Geschlecht in
Unzuchtsverfahren der Frithen Neuzeit (1700-1760). Frankfurt a. M. 1994 (= Geschichte und
Geschlechter 8), S. 80.



damit wollte man eine verheimlichte Niederkunft verhindern und die
damit verbundene Gefahr des Kindsmordes bannen. Auf der anderen Seite
ging es darum, den Vater moglichst schnell zur Verantwortung zu ziehen.
Hier hatte man nicht die Interessen der Frau im Auge, sondern diejenigen
der Gemeinde, die fiir ein nichteheliches Kind aufzukommen hatte, wenn
dessen Mutter arm und die Vaterschaft nicht geklart war.

Durch die Anzeigepflicht wurden die Frauen stark unter Druck gesetzt.
Unterliess die Frau die Anzeige, musste sie die Halfte des Unterhaltes selbst
tragen, selbstverstandlich zusatzlich zu den Betreuungsaufgaben. Ab 1857
wurde der Paragraph noch verscharft: Die Frau erhielt das Kind automa-
tisch zugesprochen, denn sie war vom Eid ausgeschlossen und konnte des-
halb die Vaterschaft nicht juristisch verbindlich geltend machen.

Das Geburtsverhor: die Wahrheit reden

Der Eid war ein zentraler Punkt innerhalb des Paternitatsfalles. Er galt als
Beweismittel, da im 19. Jahrhundert keine medizinischen Untersuchungs-
moglichkeiten flir den Vaterschaftsnachweis zur Verfligung standen. Aller-
dings hatten die Frauen den Eid unter erschwerten Bedingungen zu leisten,
indem er ihnen wahrend den Geburtsschmerzen abgenommen wurde. Die
eidliche Befragung wahrend der Geburt wurde Geniessverhor genannt."
Dem besonderen Moment der Geburt wurde in Uri durch schwarze
Kleidung, Gebete und Kerzen ein religioser Rahmen gegeben." Gebaren
war fiir Frauen lebensgefdhrdend. Auch wenn unklar ist, in welchem Masse
die Geburt im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts ein (halb)offentliches Ereig-

Vgl. zum Geburtsverhor Sutter Eva: «Ein Act des Leichtsinns und der Siinde». Illegitimitdt im
Kanton Zirich: Recht, Moral und Lebensrealitiat (1800-1860). Ziirich 1995, S. 71, 108-110, und
Schnyder-Burghartz Albert: Alltag und Lebensformen auf der Basler Landschaft um 1700. Vor-
industrielle, landliche Kultur und Gesellschaft aus mikrohistorischer Perspektive-Bretzwil
und das obere Waldenburger Amt von 1690 bis 1750. Liestal 1992, S. 261, 280, und Simon Chris-
tian: Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik. Basel 1981, S. 105f. Aus juristischer
zeitgenossischer Sicht (1860) beschrieben in Weber, Recht, S. 144-148. Die Kantone Luzern, Uri,
Schwyz, Nidwalden, Obwalden, Zug, Graubiinden, Freiburg praktizierten in unterschiedli-
chen Ausprdgungen das Geburtsverhdr. Bern, Ziirich, Glarus, St. Gallen, Thurgau, Aargau, So-
lothurn, Basel-Stadt, Basel-Landschaft, Waadt, Genf, Wallis und Tessin kannten es laut Weber
nicht.

Claudia Tongi beschreibt die Situation in ihrer Oral-History-Studie, in der sie Hebammen iiber
Geburt und deren kulturelle Bedeutung im Kanton Uri befragte. Sie zitiert den Urner Arzt
Eduard Renner, der die Situation im Gebérzimmer zu Beginn des 20. Jahrhunderts wie oben
beschreibt. Téngi Claudia: Im Zeichen der Geburt. Eine kulturanalytische Untersuchung der
Vorgédnge um den weiblichen Kérper, basierend auf den Erfahrungen und Erinnerungen dreier
Urner Hebammen und einer Bauerin um die Mitte des 20. Jahrhunderts. Eine Oral-History-
Studie. Unveroffentlichte Lizenziatsarbeit. Basel 1992, S. 59.

63



nis darstellte, kann davon ausgegangen werden, dass sich ausschliesslich
Frauen im Gebarzimmer aufhielten. Das Geniessverhor aber verlangte,
dass ein Ratsherr der betreffenden Gemeinde zusammen mit dem Gemein-
deschreiber der Geburt beiwohnte und mit der Befragung in den Vorgang
eingriff. Die Herren mussten bei Tag oder Nacht ihres Amtes walten und im
Gebarzimmer erscheinen, nachdem sie von der Hebamme tiber die bevor-
stehende Geburt benachrichtigt worden waren.” Damit iibernahm der Rats-
herr die Rolle des Verhorrichters, was vor allem unter den Bedingungen der
Geburt und innerhalb des Gebédrzimmers eines Privathauses problematisch
war und Erfahrung voraussetzte.

Dazu mochte ich ein Fallbeispiel anfiithren. Das Bezirksgericht disku-
tierte am 2. August 1854 die Beeidigung von Klara Tresch aus Gurtnellen,
deren Angaben unglaubwiirdig erschienen. Die Diskussion wurde kompli-
ziert durch den Umstand, dass die betreffenden Ratsherren neu waren und
keine Erfahrung im Umgang mit dem Geniessverhor besassen. Deshalb
beschloss das Gericht, einem Regierungsrat das Verhor anzuvertrauen:
«wurde nach vielfiltiger Beratung, in Betracht, dass diese Angelegenheit sehr hei-
kel & wichtig ist, in Betracht, dass namentlich viel auf die Zeit & Art der Beeidi-
gung ankommt, in Betracht, dass die beiden Hr Rithe neu gewihlt & mit Vornah-
men derartiger Verhor weder Kenntnis, noch Uebung besitzen, [...] in Betracht,
dass aber die Beeidigung, da keine geniigenden Exceptionsgriinde vorwalten &
auch niemand dagegen opponiert, nicht wohl unterlassen werden darf, dariiber
beschlossen: Es sei die ausserehelich schwangere Klara Tresch bei ihrer Niederkunft
[...] laut Gesetz zu beeidigen, es habe aber diese Beeidiqung durch Herrn Ratsherr
& Reg. Rath Walker im Beisein eines Ratsherrn von Gurtnellen stattzufinden.»
Der Entscheid kam nach intensiver Diskussion zustande. Die Richter beton-
ten sowohl die Wichtigkeit des Geburtsverhors als auch, dass der Zeitpunkt
und die Form der Eidabnahme massgebend seien. Die korrekte Eidabnahme
hing vom Wissen und der Erfahrung der Amtsperson ab. Der Pfarrer hatte
die Aufgabe, der Schwangeren vor der Entbindung die Bedeutung des
Eides zu erklaren. Damit bereitete er sie auf die Verhorsituation vor.

Der Fall zeigt das Zusammenspiel des Landammanns als oberstem Rich-
ter in Altdorf mit den Ratsherren und den Pfarrern in den Gemeinden, wel-

64

' § 26 des Paternitdtsgesetzes verpflichtete «Die Herren Aerzte, Wundaerzte und Geburtshelfer, so
wie die bejahrlohnten und andere Hebammen [ ...] die Geburten dieser Art [lediger Frauen], bey denen sie
berufen werden, ebenfalls dem Hhrn Richter des Landes anzuzeigen.» ALB, 113. In den Revisionen
von 1857 (§ 32 AS, 216) und 1872 (§ 29 LB, 85) wurde fiir die Unterlassung noch eine Geldstra-
fe von 40-60 Franken eingefiihrt. In Ziirich beispielsweise hatte die Hebamme die Pflicht, die
Geburtshilfe zu verweigern, bis das Geniessverhor stattgefunden hatte. Sutter, Ein Act, S. 71,
110. In Basel fand das Geniessverhor durch die Hebamme statt, unter Anwesenheit von zwei
Zeugen. Die Hebamme durfte auch hier erst dann Geburtshilfe leisten, wenn die Gebérende
den Kindsvater genannt hatte. Simon, Untertanenverhalten, S. 105.



ches die effiziente Durchsetzung obrigkeitlicher Normen ermdglichte.” In
einzelnen Fallen wurde Rekurs eingelegt, indem eine Partei geltend machte,
der Eid sei nicht korrekt vollzogen worden. Genoveva Gisler beispielsweise
war der Eid nicht vorgelesen, sondern nur paraphrasiert worden. Sie sagte
spdter aus, der Ratsherr habe ihr erklart «so werde[n] mir Gott & die Heiligen
an meinem Ende auch nicht beystehen», wenn sie nicht die Wahrheit sage.

Die Frau wurde «in Kinds-Nothen» vernommen, in der Regel wiederholten
die verhorenden Ratsherren die Fragen des Praliminarverhors. Fiir den Eid
zlindeten sie Kerzen an und stellten ein Kruzifix auf.* Jemandem «die Kerzen
anziinden» war eine Urner Redewendung, die mit drohendem Unterton oder
als Forderung ausgesprochen wurde: «Ich fordere daher, dass sie beeidigt & ihr
die Kerzen angeziindet werden» oder «Man solle mir die Kerzen nur anziinden»."”
Die Wochnerin hatte das Neugeborene im linken Arm zu halten und die drei
Schworfinger der rechten Hand zu heben. Der Verhorleiter sprach dann zu
ihr: «Ihr werdet schwohren, dass dis kindt und sein eigen fleisch und bluoth, und
dass ihr dis kindt von seinem saamen und von seinem leib in eurweren leib empfan-
gen haben», an dieser Stelle hatte die Frau den Kindsvater anzugeben, «was
da mihr ist vorgedffnet worden, das ist die Wahrheit, so wahr mir Gott helfe und die
liebe Heilige». Der Urner Staatsarchivar Eduard Wymann, der die Eidesfor-
mel fand, datierte sie auf das 18. Jahrhundert." Der sprachliche Ausdruck
verweist auf eine seit dem Mittelalter praktizierte Beeidigungsform. Auch
die etymologischen Wurzeln des Begriffs Geniessverhor weisen auf das Mit-
telhochdeutsche hin. Gemass Schweizerischem Idiotikon stammt das Wort
von «genist» oder «genis», was Genesung oder Entbindung bedeutet.”

Der Ablauf der Eidabnahme veranderte sich in der hier behandelten Zeit.
Ab 1839 fand der Eid vor dem Verhor statt. Die Eidesformel verallgemei-
nerte und reduzierte sich: «Ich schwdre, dass ich mein Zeugnis nach bestem Wis-
sen und Gewissen ablegen und dass ich die ganze Wahrheit und nichts als die Wahr-
heit sprechen werde. Das schware ich, so wahr mir Gott helfe und alle Heiligen.»'
Die Nennung des Kindsvaters war nicht mehr integraler Bestandteil des
Eides und der Einschluss der Empfangnis des Kindes fiel weg. Auch das

* Dazu auch Arnold Philipp: Almosen und Allmenden. Verarmung und Riickstandigkeit in der
Urner Markgenossenschaft 1798-1848. Ziirich 1994, S. 133f.

"* Claudia Tongi beschreibt die Eidesleistung im «normalen» Verhor sinngemass. Tongi, Straf-
verfahren, S. 32.

" Im Fall tiber Anna Josefa Russi verlangte der als Kindsvater beklagte, dass der Russi der Eid er-
laubt werde mit den zuerst zitierten Worten. Das zweite Zitat gibt die Forderung des Beklagten
Joseph Baumann im Fall iiber Clara Baumann wieder.

'* Wymann Eduard: Die Beeidigung der ausserehelich Gebarenden in Uri. In: Zeitschrift fir
Schweizer Kirchengeschichte 8 (1914), S. 55f.

"7 Die begriffliche Herkunft zitiert nach Sutter, Ein Act, S. 71.

' Wyman, Beeidigung, S. 55.

65



Kind selbst war nicht mehr in den Eid und seine Folgen einbezogen, es lag
nicht mehr in den Armen der Mutter, wenn sie ihn sprach. Die Formel
bezog sich auf Wahrheit/Unwahrheit im Rahmen des Schwures; die Ent-
stehung des Lebens — als vaterliche Reproduktion von «eigen Fleisch und
Blut» — fand in der Formel keinen Platz mehr. Damit wurde die Linie zwi-
schen Vater und illegitimem Kind, die vorher noch betont worden war,
durchschnitten. Eine Entwicklung, die sich auch im Wechsel vom Pater-
nitats- zum Maternitatsprinzip ablesen lasst.

Erst 1893 ersetzte eine eidliche Befragung vor Gericht nach dem
Wochenbett das Geniessverhor.”

Die Forschung ist sich heute einig, dass diese Art der Befragung eine
«folterartige Praxis» oder eine «folterartige Inquisition»* war, deren Sinn
darin bestand, im Moment der Geburtsschmerzen und dem Ausgeliefert-
sein die «Wahrheit zu ermitteln». Der luzernische Oberrichter und Stiande-
rat Jost Weber, Kenner des Rechts nichtehelicher Kinder, driickte sich schon
1860 dazu so aus: «Man ging dabei von der Ansicht aus, in diesem Augenblicke,
wihrend den Geburtswehen, vor und bei jener grossartigen Katastrophe, in der das
Leben eines jeden Weibes in der grossten Gefahr stehe, wire es nicht méglich, dass
selbst der Leichtsinn eine falsche Angabe zu machen im Stande wire. In den unge-
wohnten, entsetzlichen Schmerzen, am Rande des tiefen Grabes, da sollte ja nur die
Wahrheit und keine Liige moglich erscheinen.»” Todesnahe und Geburts-
schmerz waren die beiden Kernpunkte, die das Geniessverhor wirksam
machten. Die Funktion des Geburtsschmerzes ist mehrdeutig interpretier-
bar. Einerseits hatte er als Foltermechanismus Wirkkraft. Eine andere Deu-
tung liesse an jenem Sinnzusammenhang ankniipfen, dass der Geburts-
schmerz als ewige Strafe der Frauen fiir die im Paradies begangene
Erbsiinde galt und als Unabwendbarkeit erfahren wurde.” Ledig Gebaren-
de mogen Gottes Strafe auf ihr «siindiges Verhalten» bezogen haben, und
die Prasenz von Gottes strafender Hand mochte die Nennung des Kinds-
vaters als genauso unausweichlich scheinen lassen wie das Ertragen des
Geburtsschmerzes.

Fir die Frauen war das Geniessverhor ambivalent. Einerseits bedeutete
es eine grosse Belastung, wahrend den Geburtsschmerzen eine Aussage zu
machen. Auf der anderen Seite hatten sie damit die Garantie, dass der Vater
zur Verantwortung gezogen wurde und fiir den Unterhalt des Kindes mit-
zusorgen hatte.

66

¥ LB, 73, aufgrund einer Landratserkanntnis vom 9. Oktober 1893.

* Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 262. Sutter, Ein Act, S. 110.

2 Weber, Recht, S. 144.

2 Tongi, Geburt, S. 62. Sie zitiert dazu 1. Mose (3,16): «Und zum Weibe sprach er: ich will dir viel Be-
schwerden machen in deiner Schwangerschaft; mit Schmerzen sollst du Kinder gebiren.»



Das Geniessverhor driickt eine Asymmetrie der Geschlechter aus, denn
in jedem anderen Verfahren war die eidliche Aussage vor dem Verhorrich-
ter genligend. Unter Folter gemachte Aussagen mussten in jedem anderen
Fall spater im Wiederholungsverhor bestatigt werden. Stellten die Zeitge-
nossen beim Geniessverhor keine Beziehung zu Folter her? Wahrend der
Helvetik wurde in der Schweiz im Zusammenhang mit der Abschaffung
der Folter eine rege Diskussion tliber das Geniessverhor gefiihrt. Das
Geniessverhor sollte in der ganzen Schweiz abgeschafft werden, jedoch
wollte man damit bis zur Ausarbeitung eines neuen Gesetzes zuwarten.
Das baldige Ende der Helvetik vereitelte das Vorhaben, und die Kantone
fanden entweder zur alten Gesetzgebung zurtick (etwa Uri) oder refor-
mierten sie.**

Dass es keine Uberinterpretation darstellt, das Geburtsverhor auch aus
damaliger Sicht als demiitigend und miihevoll zu betrachten, belegt die
Ausserung eines Pfarrers: « Wenn der Richter das dusserste abwartet, und die
Tochter nun in dem Augenblick, wo sie vielleicht zwischen Leben und Tod schwebt,
noch einer grasseren Beschimung ausgesetzt und vor Beamten noch einmal iiber
thr Vergehen befragt wird, wie erniedrigt muss sie sich in ihren eigenen Augen
fiihlen.»> Der Jurist Weber etwa verwendete Umschreibungen wie «Bar-
barei» und «Hohn auf die Menschlichkeit», enthielt sich aber ausdriicklich
eines abschliessenden Urteils, nachdem er wenigstens die Frage nach der
«phsychologischen» (sic!) Richtigkeit des Geburtsverhores aufgeworfen
hatte.”

Zur rechten Zeit gebdren

Da Paternitdtsakten von Schwangerschaft und Geburt handeln, vermitteln
sie ein intensives Bild uber die Wahrnehmung des weiblichen Korpers.
Empfangnis, Schwangerschaft und Geburt werden aus der Sicht der Frau-
en beschrieben. Die Analyse verdeutlicht, dass sich ihre Sicht der Dinge
unterscheidet von einer medizinisch orientierten Faktizitat, die uns heute
recht gelaufig ist und die sich auch die damaligen Richter wohl gewtinscht
hatten. Denn der Schwéngerungstermin war fiir die Feststellung der Vater-
schaft eminent wichtig. Nimmt man etwa die Aussage von Josepha Jauch
tiber die Empfangnis wortlich und rechnet die Dauer der Schwangerschaft

# Tongi, Strafverfahren, S. 26f.

* Simon, Untertanenverhalten, S. 106. Sutter, Ein Act, S. 108.

* Das Kiltgehen in seinen Gefahren und Folgen. Einige Worte des Ernstes und der Liebe an die
christliche Jugend, ihre Eltern und Hausvéter auf dem Lande. Anonym. Luzern 1825, S. 15.

* Weber, Recht, S. 144, 147.

67



nach, stellt man fest, dass etwas nicht stimmen kann. Das am 21. Oktober
geborene Kind Josepha miisste — vorbehaltlich einer Frithgeburt, die bei
nichtehelichen Geburten von der Hebamme diagnostiziert und in den
Akten vermerkt wurde —im Januar gezeugt worden sein. Josepha Jauch gab
den Zeitpunkt mit Mitte Marz zu Protokoll. In diesem Fall gingen die Rich-
ter auf die Unstimmigkeit nicht naher ein.

Andere Fallbeispiele zeigen, dass viele Frauen in der Lage schienen, den
Termin exakt anzugeben. Die erstaunliche Exaktheit der Nennung ist nicht
nur fiir die Urner Akten charakteristisch. Dabei handelte es sich nicht um
eine Argumentation, die sich auf die tatsdchlichen Verhéltnisse bezog, son-
dern um eine Version fiir den Richter, der eine Erkldrung in Bezug auf ein
Ehekonzept erwartete.” Dazu kommt, dass ein Mann die Schwéngerung
leicht abstreiten konnte, wenn die Frau keinen exakten Termin angeben
konnte. Viele Manner gaben im Verhor an, sie wiirden das Kind schon aner-
kennen, wenn es «zur rechten Zeit» auf die Welt komme. Er werde das Kind
anerkennen «wenn die Geburtszeit gehorig einschligt», formulierte Joachim
Odermatt.” Johann Josef Bissig gab zu: « Wenn das Meitli [Barbara Senn] beim
Eide dann mich angiebt & die Zeit der Niederkunft mit der Angabe iiber die
Schwingerungszeit, nemlich mit dem Steegermarkt anntrifft, so wird es mich denn
ins Ungliick bringen konnen, aber wir wollen dann erst noch sehen.»

Den Frauen war die Wichtigkeit bewusst, sie spiirten den Druck, der
von den Befragern ausging, die einen moglichst genauen Termin im Proto-
koll festschreiben wollten. Anna Maria Scheiber beispielsweise verstrickte
sich im Verhor in Widerspriiche. Sie gab an, der Geschlechtsverkehr habe
«in der letzten Woche des verflossenen Weinmonats» stattgefunden, um dann
bei der nachsten Frage, nach dem «Wie oft» zu antworten: «Etwa 12 Mal, das
1te mal etwa vor 1 1/2 Jahren & das letzte Mal etwa vor 3 Wochen.» Frauen ver-
suchten, den Zeitpunkt moglichst offen zu lassen, um nach der Geburt, soll-
te diese nicht zur «passenden» Zeit erfolgen, nicht auf eine Angabe fixiert
zu werden. Offensichtlich wird das am Fall iiber Anna Walker-Zurfluh von
Erstfeld, die einen exakten Tag angab und danach dem Ratsherrn, der das
Vorverhor mit ihr durchgefiihrt hatte, einen Brief zukommen liess, in dem
sie ihn bat, ihre Angaben im Protokoll zu dndern: « Wenn sie dass Verhor noch
nicht fortgeschickt haben, so sollen Sie anstat den 23. August den Tag nicht bestim-
men sondern Ende August schreiben, den es hat mir eine Erfahrene Person gesagt
es sei nicht nothig den Tag zu bestimmen, den es sei mit solchen nicht gut. Sie
erfiinden alle List damit Sie herauskommen kénnen, er wird sich villeicht gerade
auf diesen Tag beschrinken & sagen dass Kind ist nicht auf diesen Tag geboren

68

¥ Gleixner, Das Mensch, S. 76, 89f.
* Im Fall mit Anna Maria Bissig.



[...] Anna.»* Aufschlussreich an der Ausserung ist, dass die Schwangere sich
mit Personen aus dem Dorf beriet, von denen sie annahm oder wusste, dass
sie Uiber Erfahrung in solchen Angelegenheiten verfligten. Bemerkenswert
finde ich auch die Offenheit, mit der sie dem Ratsherrn gegentiber argumen-
tierte. Damit versuchte sie mit dem Ratsherrn aus dem Dorf eine Art Kom-
plizenschaft aufzubauen gegen den Kindsvater und die Richter in Altdorf.

Der Termin wurde an markanten Daten wie Festen oder Markten fest-
gemacht. Barbara Senn nannte den Markttag in Amsteg: «Am Abend des
Steegermarktes brachte er einen Halbmaass Wein mit und wir tranken miteinan-
der und so ganz allein die Nacht tiber bey ihm konnte ich mich seiner Zudring-
lichkeit nicht mehr erwehren.» Kreszentia Dittli wusste: «Dass erste Mal ge-
schah es d. 28. Juni & das 2te Mal geschah der Fehltritt d. 8. Juli 1864, woher ich
glaube, dass ich schwanger sei, weil ich einige Tage vorher meine Regeln hatte, &
nachher sind sie mir ginzlich ausgeblieben.» Die Menstruation diente den Frau-
en als Orientierungshilfe, um die Empfangnis zeitlich einzubetten. Die letz-
te Regel wurde zum Fixpunkt, die eine doppelte Eingrenzung erlaubte:
Erstens konnte die Schwangerschaft nicht vor der letzten Menstruation ent-
standen sein, zweitens konnte davon ausgegangen werden, dass sie inner-
halb der folgenden vier Wochen entstanden war. Verhorrichter oder Rats-
herren fragten aber selten explizit nach diesem Wissen. Die Frauen
brachten das Thema meist selbst zur Sprache.

Vor allem in langer dauernden Beziehungen beobachteten Frauen ihre
Regel sorgsam, um eine Schwangerschaft zu erkennen. Josepha Lusser
zeigte ihre Schwangerschatt an, «als meine monathliche Reinigung ausblieb,
welche Anfangs Mdrz wieder hdtte eintreten sollen, da wie ich glaube, [ich] sie in
den ersten Tagen des Hornungs noch gehabt hatte».” Aloisia Imhof hatte eine
langere sexuelle Beziehung mit ihrem Dienstherren und sagte zur Anzahl
der Intimkontakte: «wihrend ich bey ihm im Dienste stand (nemlich v. Mitte
May bis Gallentag), mehrere mal wihrend dem ganzen Sommer & Herbst, so dass
ich die Zahl nicht anzugeben wiisste, u. geschah gewdhnlich auf dem Felde beym
Arbeiten an den Turben oder an den Erdipfeln & wohl auch einige mal im Hause
wihrend Abwesenheit der Frau. Schwanger glaube ich seit Anfang Weinmonat zu
seyn, wenigstens habe ich seither meine Zeit nicht mehr gehabt.»* Das Einsetzen
der Menstruation war vor allem in langen Beziehungen mit haufigem

* Sie hatte allen Grund misstrauisch zu sein. Der angeklagte Mann war abwesend in der Rekru-
tenschule und schrieb ihr, wenn sie ihn nicht nenne, werde er ihr Geld schicken. Thr Ehemann
befand sich seit zwei Jahren in Paris, weshalb das Verfahren gegen eine Ehefrau tiberhaupt an-
gehoben wurde.

* Hornung = Februar.

" Gallentag = 16. Oktober. Turben = Torfmull. Vgl. Aschwanden Felix, Clauss Walter: Urner
Mundart-Worterbuch. Altdorf 1982. (Abgek. UMW). Weinmonat = Oktober.

69



Geschlechtsverkehr das einpragsamere Datum als der Intimkontakt: «Man
kann mich einsperren lassen oder auf den Lasterstein stellen, ich kann es Ihnen nicht
bestimmt sagen, wann es geschehen ist, ob Ende April oder Anfangs Mai 1860.
Indem ich es nicht aufgezeichnet habe, allein ich hatte meine Regeln d. 28zigsten
April 1860 gehabt u seither nicht mehr recht.»*

Nicht alle Frauen konnten sich auf die Regelmassigkeit ihrer Menstrua-
tion verlassen, und sie war auch nur eines von vielen Zeichen, um eine
Schwangerschaft festzustellen. Magdalena Schik zweifelte an der Existenz
einer Schwangerschaft: «Ich zweyfle immer noch, dass ich schwanger sey, denn
bis dahin habe [ich] noch kein Lebenszeichen einer Leibesfrucht verspiirt. Meine
Zeit habe [ich] schon seit 3 Jahren nie mehr gehabt & [bin] in dieser Zeit ofters dick-
leibig geworden, ohne dass etwas der Art vorhanden war, & so vermuthe ich, konn-
te es auch diesmal seyn. Indess, auf den Fall ich wirklich schwanger wire, will ich
auf Verlangen angeben, was ich weiss. Ich habe mich nemlich um Mitte Hornung
einmal mit Anton Dittli von Biirglen aus Ennetschichen der sich jetzt ausser dem
Kanton, ich weiss nicht wo aufhilt, verfehlt.» Fiir sie war die Kindsregung das
massgebliche Indiz einer Schwangerschaft, da ihre Menstruation kein ver-
lassliches Zeichen darstellte. Auch eine Gewichtszunahme oder ein fiilliger
Leib konnten fiir sie andere Griinde haben.”

Vor allem Frauen mit schwacher oder unregelmassiger Blutung verlies-
sen sich nicht auf dieses korperliche Anzeichen. Josepha Arnold wurde ver-
dachtigt, schwanger zu sein, und deshalb angezeigt und verhort, sie sagte:
«Ja, wie es heisst aber ich merke nichts von der Schwangerschaft, obwohl der Fehl-
tritt schon im Herbst geschah. [...] nemlich seit dem Weinmonat hatte ich sie [die
Menstruation] wohl einige Mal, aber kaum bemerkbar.»*Im Verhor mit Elisabe-
tha Imholz ist vermerkt: «Seit wann habt ihr denn Eure monatlichen Regeln ver-
loren?» «Darauf kann ich nicht kommen, ich habe diese selten.» Der Fall der
Josepha Arnold macht deutlich, dass nicht allein die Frauen fiir die Wahr-
nehmung der Schwangerschaft verantwortlich waren. Das Dorf wachte

70

* Aussage von Josepha Epp, geb. Truttmann. Sabine Kienitz geht davon aus, dass den Frauen der
Zusammenhang zwischen Menstruation und Schwangerschaft nicht unbedingt bekannt gewe-
sen sei. In Uri scheint er den Frauen durchaus bekannt gewesen zu sein. Kienitz Sabine: Sexua-
litdt, Macht und Moral. Prostitution und Geschlechterbeziehungen Anfang des 19. Jahrhun-
derts in Wiirttemberg. Ein Beitrag zur Mentalitdtengeschichte. Berlin 1995, S. 260.

¥ Ulrike Gleixner stellte in den von ihr untersuchten Verhoren ebenfalls fest, dass das Ausbleiben
der Menstruation fiir die Frauen kein sicheres Zeichen darstellte. Gleixner, Das Mensch, S. 177.

* Die Haufung der Nennung des Monats Oktober ist kein Zufall. Stefan Fryberg zeigt in seiner
demographischen Studie, dass zwischen 1833 und 1875 in Silenen die meisten Empfangnis-
se im Oktober, gefolgt von Dezember und Juni, stattfanden. Er erklért die Zahl mit der Heim-
kehr der Ménner von den Alpen. Wahrscheinlich mit ein Grund, warum der Zeitpunkt von
den Frauen gut erinnert wurde. Fryberg Stefan: Untersuchungen tiber die historische Demo-
graphie im Kanton Uri im 19. Jahrhundert. Unveroffentlichte Lizenziatsarbeit. Basel 1977,
5.221.



dartiiber, ob eine Frau an Gewicht zunahm. Wenn eine Frau deshalb ange-
zeigt wurde, musste sie sich einer Untersuchung durch die Hebamme
unterziehen.”

Auch der umgekehrte Fall konnte auftreten, namlich dass die Menst-
ruation nicht ausblieb: «Ich habe sie immer regelmdssig, ohne selbe je verloren
zu haben», sagte Katharina Trachsel auf Insistieren des Verhorrichters. Ein
Arzt machte in einem Fall von Zwillingsgeburt zur Frage, ob es sich um
eine Frihgeburt gehandelt habe, die Feststellung: «Es ist aber diese letzte
Menstruation ein unsicheres Zeichen fiir den Beginn einer Schwangerschaft iiber-
haupt, und dieselbe besteht hier zu Lande nicht selten wihrend der ganzen
Schwangerschaft oder einem Theile derselben fort.»™ Der Arzt stellte fest, dass
die Menstruation wahrend der Schwangerschaft nicht aussetzen musste.
Trotzdem galt sie als sicheres Zeichen daftir, dass eine Frau nicht schwan-
ger sei. Denn Frauen fiihrten in den Befragungen zu Unzuchtsdelikten die
Menstruation als Zeichen fiir das Nichtvorhandensein einer Schwanger-
schaft glaubhaft an: Josepha Jauch wurde 1860 dartiber befragt, ob sie nicht
glaube, von den ihr zur Last gelegten Sexualkontakten, schwanger zu sein.
Sie antwortete: «Nein, ich hatte die Regeln, noch hier, im Gefingnis.»”

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass die Menstruation als Indikator
diente, um die Empfangnis zu bestimmen. Das wurde auch vor Gericht
akzeptiert. Allerdings ist auffallig, dass sowohl das Argument, sie komme
regelmassig vor und sei deshalb ein verlassliches Zeichen, als auch das
Gegenteil, sie trete unregelmassig auf oder bleibe bei einer Schwanger-
schaft nicht zwangslaufig aus, glaubhaft sein konnte. Moglicherweise
arbeiteten die Frauen hier mit einer Argumentation, die auf spezifisch
weiblichem Wissen basierte und deshalb vom Verhorrichter schwerlich in
Zweifel gezogen werden konnte.

Die «Zeit» haben

Alle Beteiligten verwendeten metaphorische Bezeichnungen fiir den Vor-
gang im weiblichen Korper. Als «die Regeln bekommen», «verlieren» oder

0

® Dies steht im Gegensatz zur Feststellung von Ulrike Gleixner, die das Erkennen der Schwan-
gerschaft den Betroffenen zuschreibt. Gleixner, Das Mensch, S. 177. Das Dorf wachte nicht nur
iiber die Anzeichen am Kérper der Frau. Die Menstruation stellte keinen ausschliesslich inti-
men weiblichen Vorgang dar, wie dies heute der Fall ist. Claudia Tongi zeigt, dass die verwen-
deten Baumwollbinden nach der Wische jeweils draussen zum Trocken aufgehangt wurden.
Auf diese Weise dienten sie den unverheirateten Frauen als offentliches Zeichen ihrer Sittlich-
keit und als Erinnerung ihrer Heiratsfahigkeit. Tongi, Geburt, S. 111.

* Anna Maria Gisler, Attinghausen.

¥ Josepha Jauch, Fliielen, 1860, StAUR: G-300-11/2 (21, Nr. 453), Verhor vom 16. August 1860.

71



«seither nicht mehr recht haben», «meine Zeit haben» oder «die Reinigung
haben» bezeichneten die Frauen die Menstruation. Die Verhorrichter nann-
ten sie meist «die Regeln». Die Metaphern driicken aus, dass der Vorgang
regelmassig geschah oder geschehen sollte, aber auch, dass die Regelmas-
sigkeit verloren gehen konnte. Das wurde als Verlust beschrieben. Das
Wort die «Zeit» kennzeichnete einen besonderen Zeitabschnitt im Monats-
lauf. Der Begriff der «Reinigung» nahm darauf Bezug, dass der weibliche
Zyklus gepragt war von Vorstellungen tber Verunreinigung und deren
Behebung durch den monatlichen Blutfluss. Einzig der Arzt bentitzte die
lateinische Bezeichnung «Menstruation», die ebenfalls die monatliche Wie-
derkehr benennt. Der Begriff Menstruation taucht ab 1812 im Sprachge-
brauch von Medizinern auf, jedoch nicht in dem von Richtern oder Laiin-
nen und Laien. Die volkstiimliche Reinigungsmetapher geht auf die
Saftelehre (der Reinigungseffekt wurde von Hypokrates eingefiihrt)
zurtick. Die Verwendung der Metapher legt nahe, dass auch im 19. Jahr-
hundert die volkskulturelle Vorstellung der Reinigung lebendig war.*
Kompositas mit Blut wurden nicht gebildet. Bezeichnungen mit negativen
Wertungen, wie das etwa mit den heutigen Benennungen wie «Unwohl-
sein» oder den «kritischen Taugen» der Fall ware, wurden selten verwendet.
Die Verbindung von Unwohlsein und Monatsblutung wurde aber auch
gezogen und die Begriffe bereits synonym gebraucht. Josepha Jauch sagte:
«[...] bis ich ihm bemerkte, dass ich unwohl sei & meine Regeln habe.» In einem
spateren Konfrontationsverhor sprach der Richter ausschliesslich von
«Unwohlsein». « Unwohlsein» beschreibt den Zustand, in dem sich eine Frau
moglicherweise wahrend der Menstruation befand und nicht den Sach-
verhalt. Der Begriff wurde von allen verstanden, obwohl er den Vorgang
eher verhullt statt benennt.”

Zugreifen

Im Folgenden mochte ich wieder auf Josepha Jauch zurtickkommen und
ihre Beziehung zu Johann Franz Machler, dem beklagten Kindsvater,
naher beleuchten. Auch wenn die Verbindung in den Akten dusserst frag-
mentarisch abgebildet ist und nur ein bestimmter Ausschnitt sichtbar

72

W

Kienitz, Sexualitit, S. 258f.

* Josepha Jauch, Flielen, 1860, StAUR: G-300-11/2 (21, Nr. 453), Verhor vom 9. August 1860.

Claudia Téngi hebt hervor, dass die von ihr interviewten Urner Hebammen ausschliesslich
von «das Ziigg» (das Zeug), mit Betonung auf dem Hauptwort, nicht dem Artikel, sprachen
und nie Begriffe wie Regel, Periode oder Menstruation verwendeten. Sie deutet die Verwen-
dung als Bezeichnung fiir etwas, was Frauen von Mannern unterscheidet, aber kein biolo-
gisch-abstrahiertes Korperverstindnis ausdriicke. Tongi, Geburt, S. 103f.



wird.® Aus der Perspektive von Josepha Jauch handelte es sich um eine
sexuelle, soziale und 6konomisch-rechtliche Beziehung, die sie mit Johann
Franz Machler verband. Er war der Bruder ihrer Dienstherrin und fungierte
— da seine Schwester verwitwet war — als Haushaltsvorstand. Josepha Jauch
hatte ihr eigenes Beziehungsnetz in Flielen verlassen, um in Lachen als
Dienstmagd zu arbeiten. Damit verlor sie ein wesentliches Schutz- und Kon-
trollinstrument.” Ihr Arbeitsplatz war leicht kiindbar. Die Abhangigkeit
vom Diensthaushalt wurde dadurch verstarkt, dass ein grosser Teil des
Lohnes aus Naturalleistungen bestand, wie Kost und Logis, manchmal auch
Kleidung. Bargeld hitte eine gewisse Unabhangigkeit ermdglicht, wurde
jedoch kaum ausbezahlt.” Der personliche Freiraum einer Dienstmagd war
zusatzlich eingeschrankt, weil das Wohnen innerhalb des Diensthaushaltes
Pflicht war und der Hausherr patriarchale Herrschaftsgewalt auch iiber die
Dienstboten austibte.” Nicht wenige Dienstherren dehnten die Verfiigungs-
gewalt auf den Korper der Dienstmagd aus, was die Frauen aufgrund der
Abhangigkeit teilweise lange tolerierten. Die Witwe Maria Anna Huser
diente sechs Jahre lang bei Josef Maria Lirer. Als sie schwanger wurde, klag-
te sie ihren Dienstherrn an, der zu Protokoll gab: «Nein missbraucht habe ich
sie nie, aber etwa hie & da «zuchdgriffi», das will ich schon zugeben, das ist schon
geschehen.» Viele Dienstmagde waren den Zudringlichkeiten des Hausherrn
oder seiner Sohne ausgesetzt. Agatha Gisler fasste dies in folgende Worte:
«[...] die ersten vier Monate war ich jedoch von Vater und Sohn unbehelligt geblie-
ben, nach dieser Zeit stellten sie immer mehr & mehr das Ansuchen an mich. Ich
wies ihre Begehren zu widerholten Malen ab. Fast regelmiissig vor der Profitierung,
Ofters auch nachher erhielt ich Wein od. Rhum zu trinken.» Polizeichef Gerig

“ Ulrike Gleixner weist nachdriicklich darauf hin, dass die Akten nur bestimmte Aspekte einer
Beziehung beleuchten und durch das Auseinanderliegen der Verhor- und Gerichtstermine We-
sentliches gar keinen Eingang in die Quellen findet. Gleixner, Das Mensch, S. 70. Zur Lage der
Dienstmégde: Ludi Regula: Frauenarmut und weibliche Devianz um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts im Kanton Bern. In: Anne-Lise Head, Brigitte Schnegg (Hg.): Armut in der Schweiz.
(17.=20. Jahrhundert). Ziirich 1989, S. 19-32.

" Zur Funktion der dérflichen Kontrolle im Prozess der Eheanbahnung und der Kontrolle sexu-
eller Beziehungen siehe: Benker Gitta: «Ehre und Schande» — Voreheliche Sexualitédt auf dem
Lande im ausgehenden 18. Jahrhundert. In: Johanna Geyer-Kordesch, Annette Kuhn (Hg.):
Frauenkorper — Medizin — Sexualitiat: Auf dem Weg zu einer neuen Sexualmoral. Disseldorf
1986, S. 22, und Cavallo Sandra, Cerutti Simona: Female Honor and Social Control of Repro-
duction. In: Ed Muir, Guido Ruggiero (Hg.): Sex and Gender in Historical Perspective. Balti-
more 1990, S. 94. Lipp Carola: Ledige Miitter, «Huren» und «Lumpenhunde». Sexualmoral und
Ehrenhandel im Arbeitermilieu. In: Utz Jeggle u.a. (Hg.): Ttibinger Beitrage zur Volkskultur.
Tiibingen 1986, S. 70-86, S. 86.

* Ludi, Frauenarmut, S. 25.

# Vgl. Diirr Renate: «Der Dienstbote ist kein Tagelohner ...». Zum Gesinderecht (16. bis 19. Jahr-
hundert). In: Ute Gerhard (Hg.): Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Friithen Neuzeit
bis zur Gegenwart. Miinchen 1997, S. 115-139.

73



schrieb dazu in einem Brief an die Polizeidirektion: «[...] Die Angaben tiber
die Unzuchtsfille diirfen auf Wahrheit beruhen, indem der Sohn Bernardt die ein-
malige Profitierung der Magd, gegeniiber dem Landjiger Gallus Gamma selbst
lachend bekannt hat [...].» Die Ausserung driickt einerseits aus, dass der
Magd nicht unbedingt Glauben geschenkt wurde, wenn sie ihren
Dienstherrn anklagte, andererseits macht sie deutlich, dass ein solches Ver-
gehen als «Kavaliersdelikt» betrachtet wurde, sonst hédtte man es kaum
«lachend» sogar dem Polizisten gegentiber dussern konnen.

Wurde eine Dienstmagd, die aus einem anderen Kanton stammite,
schwanger, war es fiir die Herrschaft moglich, sie heimzuschicken. Der
Dienstherr konnte sich damit der Folgen entledigen. So geschah es auch
Josepha Jauch, die wie andere Dienstmédgde durch die Entlassung gleich-
zeitig obdachlos wurde und ins Flternhaus zurtickkehrte.

Verdichtiger Umgang und strenge Aufsicht

Josepha Jauch blieb nach ihrer Riickkehr aus dem Kanton Schwyz bei ihrer
Familie in Fliielen. Acht Jahre spater wurde sie erneut schwanger und damit
aktenkundig. Sie lebte 1843, nun 29 Jahre alt, zusammen mit ihrem 55-jahri-
gen Vater, Anton Jauch, «Geisstoni» genannt, ihrer fiinf Jahre jlingeren
Schwester Vinzenzia und dem 15 Jahre alten Bruder Anton in einem Zimmer
in der Ségerei von Jakob Zwyssig. Die Familie erhielt zeitweilig Armen-
unterstiitzung. Ab 1837 vermerken die jahrlichen Abrechnungen der Armen-
pflege Flielen mehrmals die Bezahlung der Miete. Die Armenpflege unter-
stiitzte sie auch mit Kleidung, Kartoffeln und der Ubernahme von
Arztrechnungen. Insgesamt erhielt die Familie zwischen 16 bis 30 Gulden
jahrlich.* Die Mutter, Rosa Mattli, war 1840 gestorben, die Beerdigungskos-
ten wurden von der Armenpflege tibernommen. Josepha Jauch verdiente
Geld, indem sie fiir einen Schneider und dessen erkrankte Frau wusch, nahte
und «garnte». Als die Schwestern Josepha und Vinzenzia Jauch Uri verlies-
sen, um ausserhalb des Kantons in Stellung zu treten, nahm das Armenhaus
in Fliielen den Vater auf. Dort starb er zwei Jahre spéater.® Auch der Bruder
wohnte zeitweilig im Armenhaus. Es ist anzunehmen, dass sich die jungen
Frauen massgebend um den Haushalt und das Familieneinkommen gekiim-
mert hatten und die Familie nach deren Weggang auseinanderfiel.

74

# Rechnungen der Gemeinde-Armenpflegen an die Zentralarmenpflege, Fliielen 1813-1869,
StAUR: R-120-12/4 (14). Der betreffende Hauszins ist fiir die Jahre 1837, 1838, 1843 vermerkt.
Die Beitrdge an Arztrechnungen, Kleidung und Kartoffeln 1837, 1838, 1840, 1843.

# Vinzenzia Jauch verliess Uri im Februar 1843 um in Ziirich in Stellung zu treten, Josepha Jauch
anfangs 1844. Der Vater Jauch wohnte ab 1844 im Armenhaus.



Die staatliche Armenunterstiitzung griff auf verschiedenen Ebenen und
je nach Bedarf in unterschiedlichem Ausmass ein. Sie entlastete das Budget
durch die Bezahlung des Mietzinses und die Abgabe von Kartoffeln. Aus-
serordentlich anfallende Kosten wie Arztrechnungen oder Bestattungskos-
ten tibernahm sie nach Bedarf. Die umfassendste Form der Armenunter-
stiitzung bestand in der Aufnahme ins Armenhaus. Dort wurde
vollumfanglich fiir die Insassinnen und Insassen gesorgt. Sie hatten sich
daftir durch Mitarbeit am Betrieb zu beteiligen. Die Armenpflege unterhielt
Garten fur den Gemtse- und Kartoffelanbau. Einen Teil der angebauten
Kartoffeln und andere Produkte verkaufte sie, in Flielen beispielsweise
verarbeitete Seide oder ein gemastetes Schwein.*

Doch wie schatzten die Behorden damals Ursachen und Grinde von
Armut ein, und welche Folgen hatte das fiir die Betroffenen? Eine Liste der
Armen der Gemeinde Fliielen vermerkt in der Spalte «Hauptursache der
Armuth» zur Familie Jauch: «durch Liederlichkeit». Die Armen wurden auf ihre
moralische, geistige und korperliche Verfassung hin beurteilt. Anton Jauch
galt als «geistig fihig», «korperlich stark», in moralischer Hinsicht aber als «aus-
gelassen». Unter «Beruf oder Beschiftigung» hiess es Maurer.” Die heutige Ana-
lyse, Armut sei zu Beginn des 19. Jahrhunderts als Fehlverhalten und als
moralischer Schaden Einzelner wahrgenommen worden, ist bekannt.

Ich werde im Folgenden die Ereigniskette herausarbeiten, die zur Verbin-
dung von Armut und «Liederlichkeit» fiihrte. 1838 hatte der Gemeindevor-
stand Fliielen dem Wochenrat gemeldet, Vater Jauch, Mutter Jauch und die
alteste Tochter, Josepha Jauch, wiirden sich «sehr unmoralisch und drgerlich
Betragen», worauf der Rat die Familie vorlud.* Um welche Vergehen es sich
gehandelt hatte, geht aus dem kurzen Eintrag nicht hervor. Ein Jahr spater
erfahrt man, dass Florian Infanger, obwohl ihm das verboten worden war,
die Familie Jauch besucht hatte «& ganze Nichte dort verblieben» sei.* Ent-
deckt wurden die Besuche aufgrund obrigkeitlicher «nichtlicher Hausunter-
suche», denen die Familie aufgrund eines wochenréatlichen Beschlusses
neben sonstiger «strenge[r] Aufsicht» ausgesetzt war. Der Wochenrat hatte
den Gemeinderat ermachtigt, die Familienmitglieder, wiirden sie ihren «ver-
dichtigen Umgang nicht aufgeben», ins Kammerlein setzen zu lassen.” Anton

* Zum Armenwesen siehe Bielmann Jiirg: Die Lebensverhéltnisse im Urnerland wahrend des 18.
und zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Basel 1972 (= Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft
126), S. 192-213, und Arnold, Almosen, S. 147-157. Zum Armenrecht: Leuchtmann Hans: Das
Armenrecht der Urkantone. Diss. St. Gallen 1953.

¥ StAUR: R-120-13 (2), Fltielen 1838.

* Wochenratssitzung vom Samstag den 20. Weinmonat (= Oktober) 1838, StAUR: RR-62/1039.

¥ Wochenratssitzung vom Samstag den 21. Dezember 1839, StAUR: RR-64 /25f.

* Wochenratssitzung vom Samstag den 3ten Wintermonat (= November) 1838, StAUR:
RR-62/1101.

75



Jauch war in der Folge mehrmals gefangen gesetzt worden. Aus diesem
Grund hatte er mit Karl Huber einen Streit, denn Huber hatte offenbar die
Tochter Jauch fortgesetzt «besucht» und damit die Verhaftungen nach Mei-
nung Anton Jauchs provoziert. Anton Jauch, der die standig drohenden Ver-
haftungen leid war, hatte Huber in einer Schldgerei eine Kopfwunde beige-
bracht. Das Gericht ermittelte Karl Huber als Schuldigen und verurteilte ihn
zu «8 Tagen Schellenwerk mit Offentlicher Arbeit».”

Zwei Jahre spiter suchte Vinzenzia Jauch, die Schwester von Josepha,
um einen Heimatschein nach. Er erlaubte ihr, ausserhalb des Kantons in
Stellung zu gehen.” Neun Monate spéter brachte sie in einer «Gebdranstalt»
in Ziirich ein Madchen zur Welt. Sie wurde daraufhin polizeilich in den
Kanton Uri zurtickgeschafft.” Der Vater des Kindes, Leonz Miiller, ein Sei-
denweber aus Luzern, wollte sie heiraten und anerkannte das Kind, indem
er es in Zirich bei einem katholischen Pfarrer taufen und sich als Vater ins
Taufregister eintragen liess. Das Dorfgericht beschloss, das Kind vorlaufig
fiir einen Gulden pro Woche in eine Familie in «Kost» zu geben, weil es «bei
seiner Mutter gar nicht versorgt sey».** Die Finanzkommission, die die Kosten
nicht weiter tibernehmen wollte, schrieb ein Jahr spater dazu: « Weil aber der
Vater dieses unehelichen Kindes bereits ausgemittelt ist, & er sich sogar bereit
erklirt hat, die Vinzenzia Jauch zu ehelichen so glauben wir, dass er zum Unterhalt
dieses unehelichen Kindes konnte & sollte angehalten werden.»* Die beiden rea-
lisierten den Eheschluss nicht. Moglicherweise verbot ihnen die Obrigkeit
die Ehe wegen Armut. Vinzenzia Jauch beantragte anlasslich ihrer Verur-
teilung zu den tublichen 15 Gulden Busse wegen nichtehelicher Geburt
erneut einen Heimatschein, mit der Begriindung, sie sei in Ziirich «ihr Brod
besser als hier zu finden im Stande» > Vorerst verweigerte der Wochenrat ihr
die Bewilligung und fragte den Pfarrer in Ziirich um ein Leumundszeugnis
iiber sie und Leonz Miiller an. Vinzenzia Jauch reiste, nachdem der Rat ihr
drei Monate spater im Februar 1843 die notwendigen Reisepapiere aus-
stellte, wieder nach Zirich.

Die Schilderungen zeigen, dass die Familie Jauch zwar finanziell unter-
stiitzt wurde, sich aber deshalb mit massiven obrigkeitlichen Kontrollen
konfrontiert sah, die unter den geschilderten Umstianden zu Delinquenz

76

*' Karl Huber, StAUR: G-300-11/1 (11, Nr. 289). Urteil: Wochenratssitzung vom 25. Januar 1841,
StAUR: RR-66/18.

” Wochenratssitzung vom Samstag den 12. Hornung 1842, StAUR: RR-69/34.

» Wochenratssitzung vom Samstag den 19. Wintermonat 1842, StAUR: RR-70/201.

* Vinzenzia Jauch, Fliielen, 1842, StAUR: G-300-11/4 (11), Brief der Finanzkommission vom 10.
Wintermonat 1843.

% Vinzenzia Jauch, Fliielen, 1842, StAUR: G-300-11/4 (11), Brief der Finanzkommission vom 10.
Wintermonat 1843.

* Wochenratssitzung vom 3. Dezember 1842, StAUR: RR-70 /209.



fiihrten. Armut wurde auf «liederlichen» Lebenswandel zuriickgefiihrt. Die
Obrigkeit erkannte strukturelle Aspekte oder Versuche individueller Pro-
blemlésungen nicht. Dabei ergab sich fiir die Mittellosen ein kaskadenarti-
ger Effekt, den ich hier geschlechtsspezifisch fiir Frauen beschreiben moch-
te: Josepha und Vinzenzia Jauch versuchten mit der Auswanderung nach
Schwyz 1835 bzw. nach Ziirich 1843, ihrer Armut individuell entgegenzu-
wirken. Dort sahen sie die Moglichkeit, ihren Lebensunterhalt zu verdie-
nen. Damit verloren sie den Schutz ihres sozialen Netzes, konnten sich aber
auch den obrigkeitlichen Kontrollen entziehen. Sie kehrten nichtehelich
schwanger oder mit einem nichtehelich geborenen Kind zurtick, was ihnen
einen schlechten Ruf eintrug. Der schlechte Ruf fiihrte dazu, dass man sie
eher verdachtigte, sich unsittlich zu verhalten. Das wiederum zog starkere
Kontrollen nach sich und fiihrte schneller zu obrigkeitlichen Sanktionen.

Anzumerken bleibt, dass es der Generation von Josepha Jauchs Eltern
noch moglich gewesen war, ein Ehe- und Familienleben zu realisieren. Das
konnte in der Generation der Kinder — dies belegt das Beispiel der Schwes-
tern Josepha und Vinzenzia Jauch - offenbar kaum mehr gelingen.

Geisstoniseppi / Teil 2

Wie erwdhnt wurde Josepha Jauch 1843 erneut schwanger. Sie wurde des-
wegen beim Landamman angezeigt. Im ersten Verhor sagte sie aus, der
Vater des Kindes heisse Florian Infanger, komme ebenfalls aus Fliielen, und
sie seien «schon fast ein Jahr miteinander versprochen». Sie habe mit der Anzei-
ge ihrer Schwangerschaft gewartet, meinte sie, weil er sie «immer so mit der
Hoffnung zum heyrathen aufgezigert & mit der Anzeige zuzuwarten ersucht»
habe. Er gebe die Vaterschaft zu und habe versprochen, die ndtigen Schrit-
te zur Heirat einzuleiten. Das erste Protokoll vermittelt das Bild einer intak-
ten vorehelichen Beziehung: ein Paar, das nur auf die Bewilligung zur Hei-
rat wartet. Zwei Tage spater wurde Florian Infanger zur Sache verhort und
gab genau wie Josepha Jauch an, sich drei Mal «mit ihr verfehlt zu haben».
Gegeben oder versprochen habe er ihr nichts, antwortete er auf die obliga-
te Frage; er habe sich zwar bereit erklart, sie zu heiraten, wenn es erlaubt
werde, betonte aber danach, ihr kein «formliches Eheversprechen» gemacht zu
haben. Der Landamman, dem auffiel, dass Infanger einen anderen Schwan-
gerungstermin angab — er nannte den Marz, sie hatte Februar als Zeit des
Geschlechtsverkehrs angegeben — fragte diesbeziiglich nach, worauf Infan-
ger unsicher wurde und argumentierte, er konnte allenfalls betrunken
gewesen sein, er wisse nichts von Februar: «es miisste geschehen seyn, dass ich
ganz besoffen war, ich kinnte es nicht positiv abliugnen, aber weiss doch nichts
davon, bisweilen war ich aber etwas benebelt.» Anschliessend meinte er: «Aber

77



ich glaube ich sey nicht der einzige gewesen, der sich mit ihr verfehlt hat, denn der
Schneider Furger ist letzter Zeit [...] immer mit der Person herumgefahren, & Tag
& Nacht bey ihr gewesen [...].» Die massive Anschuldigung gegen Josepha
Jauch unterstrich er noch mit der abschliessenden Bemerkung «Uebrigens
sind auch Rekruten & Gesellen bey ihr gewesen ...». Die widerspriichlichen
Aussagen, zuerst die Erklarung, der Vater des Kindes zu sein, Josepha hei-
raten zu wollen, dann die Anschuldigung, die Jauch habe mit anderen
Mannern sexuelle Beziehungen gehabt, werden vollends unverstandlich
mit seinem letzten Votum, er sei bereit, die Frau zu heiraten, «wenn die
Vaterschaft allein auf mich fillt & wenn [sie] es nur zugiebt». Einerseits fithlte er
sich anscheinend fiir die Schwangerschaft verantwortlich und schloss eine
Heirat mit Josepha Jauch nicht aus; andererseits wollte er offensichtlich
betonen, dass die Frau verschiedene Mannerbeziehungen gehabt habe.

Der kurz darauf tagende Wochenrat beschloss, aufgrund der Wider-
spriiche Josepha Jauch nochmals zu verhdren, und ordnete zusatzlich eine
Konfrontation zwischen Josepha Jauch und Florian Infanger an.”Sie wurde
nochmals auf den Zeitpunkt der Schwingerung hin befragt. Josepha Jauch
versuchte moglichst vage zu bleiben und gab ebenfalls an, sie «miisste ganz
betrunken gewesen seyn» und konne sich nicht mehr erinnern. Es entsteht der
Eindruck, dass die zwei sich abgesprochen hatten, sich auf drei «Fehltritte»
testzulegen und im Weiteren auf «Unzurechnungsfihigkeit» wegen Alkohol-
konsums zu pladieren.

Trunkenheit galt schon in der Frithen Neuzeit als schuldmindernd. In
der Regel verwendeten vor allem Manner das Argument in Vaterschafts-
klagen.* Josepha Jauch bestand darauf, mit anderen keine «Fehltritte»
begangen zu haben. Konkret auf Besuche des Schneiders Furger angespro-
chen, bestétigte sie diese und sagte: «Ich musste ihm wihrend der Krankheit
seiner Frau waschen u. nihen, u. auch garnen helfen», andere Absichten des
Besuches konsequent verneinend. Daraufhin wurde Florian Infanger hin-
zugebeten, und beide wurden zusammen vernommen. Infanger korrigierte
den Zeitpunkt des Intimverkehrs und bestdtigte die Aussage von Josepha
Jauch, es sei Ende Februar, nicht im Marz geschehen. Der Verhorrichter
fragte bei Josepha Jauch nach, sie habe doch von einem Intimkontakt
Anfang Februar gesprochen, ob sie nicht doch mit Furger auch ein Verhalt-
nis gehabt habe. Infanger nahm diesen Moment fiir sich in Anspruch, das
Protokoll vermerkt in Klammer: «Infanger bemerkte hiebei, dass der Schneider
Furger unter dem Vorwande das Garn zu hohlen, sie ofters besuchte, u. nachdem
er den Kalidnder eingesehen, berichtet er seine friihere Aussage, dahin, dass der
erste Fehltritt am Fronfastensonntag im Merz geschehen da er sich erinnere an die-

78

¥ Wochenratssitzung vom Samstag den 23. Herbstmonat (= September) 1843, StAUR: RR-72/511.
* Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 285. Gleixner, Das Mensch, S. 82.



sem Tnge den Meisterlohn erhalten zu haben, wessen sich die Jauch auch erinner-
te, und endlich in folge dessen zugab, dass der erste Fehltritt an bemeltem Sonnta-
ge, die tibrigen 2 dann etwas spdter im gleichen Monat geschehen seyen.» Infan-
ger erinnerte sich an den Tag, weil er damals den «Meisterlohn» erhielt.
Moglicherweise handelte es sich dabei um den ersten Lohn, den er in sei-
ner Funktion als Meister erhielt; weil er nun Meister war, hatte er Josepha
Jauch aufgesucht, um ihr die Ehe zu versprechen. Denn da er anscheinend
vermogenslos war, stellte der Lohn seine materielle Grundlage zur Haus-
haltsgriindung dar. Auf diese Weise «einigten» sich die beiden auf densel-
ben Termin. Josepha Jauch bestatigte anschliessend nochmals, mit Furger
habe sie keinen Geschlechtsverkehr gehabt.

Florian Infangers widerspriichliche Haltung hatte die Nachfrage der
Behorden provoziert. Anscheinend wollte das Paar heiraten und sprach
sich dartiber ab, auf welche Weise es die Beziehung vor dem Landamman
darstellen wollte. Die gemeinsame Strategie wurde vom Bedtirfnis Florian
Infangers tberlagert, Josepha Jauch eindeutigen Verdachtigungen auszu-
setzen, die aufgrund der Familiengeschichte der Jauchs mit Sicherheit Reso-
nanz finden wiirden. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die mehrfach gedus-
serten Heiratsabsichten des Infanger reine Absichtserklarungen darstellten,
die er mit dem Wissen abgeben konnte, dass sowohl Josepha Jauch — mitt-
lerweile zweifache ledige Mutter ohne Vermogen oder regelmassiges Ein-
kommen - als auch ihm — der ebenfalls vermdgenslos war — die Heirat nicht
erlaubt wiirde. Josepha Jauch gelang es im weiteren Verlauf der Einvernah-
men, im Ringen um die Anerkennung der eigenen Position, allen Verdach-
tigungen zum Trotz, die Beziehung mit Schneider Furger als reine Arbeits-
beziehung zu installieren.

Gewisse Bereiche der weiblichen Erwerbsarbeit bargen Risiken fiir die
Frauen. Beziehungen zwischen Frauen und Mannern haftete etwas Suspek-
tes an, vor allem wenn die Manner, aus welchen Grunden auch immer, zu
den Frauen ins Haus kamen.

Josepha Jauch wurde schliesslich der Eid im Geniessverhor gestattet,
weil Infanger und sie sich im Konfrontationsverhér beziiglich der Termin-
frage einig geworden waren. Sie bestatigte wahrend der Geburt der Tochter
Katharina am 18. Oktober 1843 Florian Infanger als Vater. Die Finanzkom-
mission tibernahm den Unterhalt des Kindes, weil Josepha Jauch dazu
selbst nicht im Stande sei. Das Wochenratsprotokoll vermerkt, die Finanz-
kommission habe «darauf Riicksicht zu nehmen, auf welche Weise der Vater die-
ses Kindes Florian Infanger zu eigener Leistung an den Unterhalt desselben ange-
halten werden konnte.»”

* Wochenratssitzung vom Samstag den 23. Christmonat (= Dezember) 1843, StAUR: RR-71/691.

79



80

Schnaps trinken

Florian Infanger und Josepha Jauch kannten sich seit 1839. Thre Beziehung
bestand — mit allfalligen Unterbriichen — seit vier Jahren. Josepha Jauch
betonte, seit einem Jahr sei eine Heirat geplant gewesen. Welche Rolle spiel-
te die Sexualitdt in der Beziehung, aus der schliesslich eine Schwanger-
schaft hervorging, wie wurde sie praktiziert und dargestellt? Josepha Jauch
willigte nach eigenen Angaben in dem Moment in Geschlechtsverkehr ein,
als Florian Infanger ihr die Ehe versprochen und dies mit Essen und Trin-
ken bekraftigt hatte. Der Geschlechtsverkehr erscheint in ihrer Darstellung
als Bestatigung des Versprechens. Die zwei Umstdnde werden in der Aus-
sage von Josepha Jauch kausal verkntipft: «Es geschah derzumalen; in Zwys-
sig Jakobs Sege, wo wir zu Hause, und das erstemal anfangs Hornung, wo eines
Vormittags er kam, zu essen & zu trinken brachte, von heyrathen sprach & mich
zu heyrathen auch versprach & mich dann missbrauchte.» Florian Infanger
bestitigte «bey Tageszeit in der Kammer wo des Geistonis wohnen» mit ihr
geschlafen und erklart zu haben, «ihns zu heyraten, wenn es zuldssig sey». Die
Heiratsabsicht wurde von ihm, wie schon beschrieben, selbst auch sogleich
eingeschrankt, indem er angab: «aber ein formliches Eheversprechen habe ich
nicht abgelegt. Wohl haben wir bisweilen etwa miteinander in ihrer Kammer
getrunken, aber sie hatten selbst immer etwa Branz dort, ein oder 2mal aber glau-
be [ich] auch Y, Schopplein mitgebracht zu haben.»

«Branz» ist die Bezeichnung fiir gebrannte Getranke. Das Trinken von
Schnaps erscheint hier als mogliche Bestatigung des Eheversprechens. Sie
hatten zwar Schnaps getrunken, aber es hatte sich trotzdem nicht um ein
formliches Eheversprechen gehandelt. Besonders weil die Familie Jauch
selbst ofters Schnaps im Haus gehabt hatte und er selbst «glaube», nur weni-
ge Male etwas Alkohol mitgebracht zu haben.

Auch in der Fallgeschichte der Karolina Gisler und des Karl Briicker
spielte der Alkohol eine Rolle. Sie sagte aus, sie hatten sich schon lange
gekannt, und er habe versprochen, sie zu heiraten. Er gab zu Protokoll: «Ich
kann nicht laugnen dass ich mit ihm nichts zu thun gehabt habe; es war die letzen
Tage im August, [...] da gieng ich eines Abends nach 5 Uhr in des Gislers im
Schachli, sie stellten mir Branz auf & ich verweilte da bis circa 10 Uhr, als der
Vater & Sohn ins Bett gegangen waren, ist der Fehltritt geschehen. In der Stube
auf dem Kasten.» Die Schwangerung geschah nach gemeinsamem Trinken
mit Vater und Bruder, die das Paar anschliessend alleine liessen. Offenbar
war keine Notwendigkeit der Kontrolle mehr gegeben. Das beschriebene
gemeinsame Trinken hatte Symbolcharakter und nimmt Bezug auf den
Brauch, dass eine Verlobung im Sinne eines Vertragsabschlusses mit dem
«Weinkauf» begangen wurde. Der Weinkauf, eine bis ins Mittelalter
zuruckreichende Tradition, war ein Umtrunk zum Abschluss und zur



Beweissicherung eines Rechtsgeschiftes, an dem die Vertragsparteien und
Zeugen teilnahmen.” Der Zusammenhang zum Verlobnis besteht in dessen
Konsequenzen fiir die beteiligten Familienbetriebe durch Giiterverschie-
bungen aufgrund der Heirat.” Ob dabei Wein oder andere alkoholische
Getranke konsumiert wurden, spielte keine Rolle. Im Kanton Uri brachte
der werbende Mann den Alkohol, der gemeinsam mit der Familie der Frau
getrunken wurde, wenn die Verbindung zustande kam. Der Brauch ver-
langte, dass der Mann selbst bei den Eltern der Braut um deren Hand
anhielt, aber vorgangig abklarte, ob er positiv aufgenommen wiirde.”

Massgebend im hier dargelegten Zusammenhang ist, dass nach dem
Weinkauf die zwei Verlobten eheliche Rechte in Anspruch nahmen, das
heisst Geschlechtsverkehr erlaubt oder tiblich war. Es ist nicht auszuma-
chen, inwieweit die Protagonistinnen und Protagonisten vor Gericht den
Ereignissen Koharenz verliehen durch die Beschreibung des Zusammenfal-
lens des Weinkaufs und des Geschlechtsverkehrs. In jedem Fall erhielt die
Beziehung durch den sexuellen Verkehr hohere Verbindlichkeit. Moglicher-
weise betonten Manner, der Schnaps sei ihnen offeriert worden und sie hat-
ten ihn nicht selbst mitgebracht, um damit auszudriicken, dass kein Ehe-
versprechen vorliegen konne, denn sonst hatten sie selbst den Schnaps
bringen miissen.

Erst im weiteren Verlauf des Verhors rekurrierte Infanger auf Minde-
rung der Zurechnungsfahigkeit durch den Alkoholkonsum und damit auf
eine andere Bedeutung des «Schnapstrinkens» innerhalb der Paternitats-
klage. Die Rauschwirkung des Alkohols in der Eheanbahnung wurde von
Mannern als Strategie eingesetzt, eine Frau eher dazu zu bringen, Distanz
aufzugeben.

Im Gerichtsverfahren konnte auf die Rauschwirkung nochmals Bezug
genommen werden, da sie wie erwahnt, als schuldmindernd beurteilt wer-
den konnte. Indem der Mann Trunkenheit als Argument vorbrachte, ver-
suchte er die Schuldfrage quasi auf die Frau abzuschieben, die — so die
darin versteckte Botschaft — standfest hatte bleiben sollen.

© Zum Begriff des Weinkaufs siehe: Handworterbuch zur Deutschen Rechtsgeschichte, S. 1234f.
Die symbolische Bedeutung des Trinkens fithrt aus: Matter Max: «Im Wein liegt Wahrheit». Zur
symbolischen Bedeutung gemeinsamen Trinkens. In: Alkohol im Volksleben. Marburg 1987, S.
37-54 (= Hessische Blatter fiir Volks- und Kulturforschung 20), S. 43f. Auch Schnyder-Burg-
hartz betont die Verbindlichkeit der Beziehung durch das Trinken von Wein. Schnyder-Burg-
hartz, Alltag, S. 269.

* Verlobung hiess mancherorts Weinkauf. Die Forschung diskutiert, ob der Begriff «Weinkauf»,
statt eine Ableitung von «Wein» zu sein, vom althochdeutschen «wini» stamme, was «Gelieb-
ter, Gatte, Gattin» bedeutete. Matter, Wein, S. 45. Bachtold Hanns: Die Gebrauche bei Verlo-
bung und Hochzeit, mit besonderer Beriicksichtigung der Schweiz. Basel und Strassburg 1914
(= Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 11), S. 93.

2 Bachtold, Gebrauche, S. 24, 93, 101, 325.

81



In der Offentlichkeit des Wirtshauses zusammen zu trinken hatte auch
die Wirkung, die Beziehung bekannt zu machen. Partner und Partnerin
blieb die Moglichkeit, ihr Gesicht zu wahren, falls keine weiteren Schritte
Richtung Verlobung oder Ehe folgen sollten. Die Frau besass dank der
Offentlichkeit die Sicherheit, dass die Beziehung von anderen wahrgenom-
men wurde und damit im Falle einer Schwangerschaft Zeugen vorhanden
waren, die eine Beziehung vor Gericht bestatigten.”

Mehr oder minder

Josepha Jauch und Florian Infanger gaben einen definierten Anfang des
Geschlechtsverkehrs an, der sich am Erhalt des Meisterlohns des Infangers
festmachen liess und daran, dass er von einem rituellen Essen und Trinken
begleitet wurde. Die Jauch erwahnte zusatzlich, dass sie «nachher auch dfters
beisammen waren, u. tranken, wobei wir uns keineswegs im solchen Masse ver-
fehlten». Sie schloss also fortwahrende sexuelle Kontakte mit Infanger nicht
aus, betonte aber mit der Wendung gleichzeitig, keinen Geschlechtsverkehr
im engeren Sinn mit ihm gehabt zu haben. Es scheint naheliegend, dass die
zwei in ihrer langjahrigen Beziehung sexuelle Praktiken austibten, bei
denen sie die Gefahr minimierten, eine Schwangerschaft zu provozieren.
Auch andere Paare waren jahrelang zusammen und pflegten sexuelle
Kontakte. Anna Maria Walker beschrieb: «Ich hatte bereits vier Jahre lang mit
dem Haas Bekanntschaft gehabt, & wir verfehlten uns mehrer Mal, aber nicht
indem Maasse, dass daraus eine Schwangerschaft erfolgte & wie bemerkt die Fehl-
tritte geschahen friiher, denn am 19. Mai gieng ich nach Kiissnacht in den Dienst
zu Franz Planzer v. Attinghausen in dorten niedergelassen & kehrte schon d 3 Juli
1861 nach Hause zuriick, als mich der dortige Bezirksamman aufmerksam machte,
sagend dass ich mich unehlich schwanger befinden soll, was ich nicht glauben woll-
te, bis jetzt, da ich das Leben meines Kindes fiihle.» Die Frau gibt an, mehrfach
Geschlechtsverkehr gehabt zu haben, mit der Einschrankung, es sei auf eine
Weise geschehen, die eine Empfangnis ausschliesse. Sie war liberzeugt,
nicht schwanger geworden zu sein. Auch nach der Wegweisung aus Kiiss-
nacht stand fiir sie die Schwangerschaft noch nicht fest. Erst als sich das
Kind in ihrem Leib zu regen begann, akzeptierte sie, schwanger zu sein.
Katharina Trachsel aus Biirglen sagte: «Mehr oder minder hatten wir mit-
einander Umgang wihrend eines ganzen Jahres, indem er mich immer verfolgte,
betastete, & erklirte, man miisste es so machen, wenn man heurathen wolle, es sei
keine Siinde. Eigentlich recht profitieren konnte er mich nur 2 Mal. & wihrend er

82

® Matter, Wein, S. 45, 47.



mich das 1te Mal im Zugaden missbrauchte, erklirte er mir, er wolle mich heu-
rathen, wenn aus dem Fehltritte [etwas] erfolge er sey kein so schlechter Kerl.»
Sexuelle Kontakte waren messbar, Katharina Trachsel teilt sie in «mehr» und
«minder» ein. «Minder» waren die Zudringlichkeiten des Mannes und seine
Bertihrungen. Als «mehr» bezeichnete sie das «es so machen», das sie mit
«stindigem» Verhalten, «Missbrauch» und «Fehltritt» umschrieb und schliess-
lich mit dem Verb «profitieren» benannte.

Die vor Gericht bentitzten Wendungen tiber die Art und Weise des
Intimkontaktes verdeutlichen, dass Geschlechtsverkehr im engeren Sinn
(Coitus) nur eine von vielen Praktiken war. Meist wurde jedoch nicht direkt
uber die praktizierten Formen gesprochen.

Franz Zgraggen erkldrte folgendermassen, wie seine Beziehung mit
Anna Maria Scheiber sich gestaltet hatte: [Frage] «Hattet ihr nicht schon lin-
gere Zeit mit der Scheiber Bekanntschaft & habt ihr sie wihrend dieser Zeit nicht
ofter missbraucht?» [Antwort] «Ich hatte schon seid einem Jahr mit ihr Bekannt-
schaft aber missbraucht hatte ich sie nur 1 mal wie ich schon gesagt & wie ein ande-
res Mal hatte ich wohl auch mit ihr etwas zu thun gehabt allein nicht in der Art
das eine Schwangerschaft daraus hitte entstehen konnen.»

Formulierungen tiber die «Art» oder tiber das «Mass» der «Verfehlung»
waren haufig und wurden auch vom Verhorrichter verwendet: «Geschah das
fleischliche Vergehen mit den letzten Beiden in einer Weise, dass eine Schwanger-
schaft hitte erfolgen konnen?» wurde Josefa Gnos gefragt. Maria Anna Suter
sagte 1850 tiber die Anzahl und Art des Geschlechtsverkehrs: «5 oder 6 mal,
allein nie in dem Maasse dass eine Schwangerschaft daraus hitte entstehen kon-
nen.» Laut Agatha Nell hatte Intimkontakt stattgefunden «& zwar jedesmal
s0, dass eine Schwangerschaft hitte entstehen konnen».

Die vor Gericht verwendete Sprache benannte den Geschlechtsverkehr
nicht, sie wurde vielmehr dazu genutzt abzugrenzen, ob es sich um Sexua-
litat mit den Folgen einer Schwangerschaft oder ohne mogliche Schwange-
rung handelte.

Im 19. Jahrhundert standen keine sicheren Verhiitungsmethoden zur
Verfligung. Trotzdem lebten Paare nicht a priori sexuell enthaltsam. Viel-
mehr tibten sie Praktiken aus, die eine Empfangnis verunmoglichten, oder
Paare versuchten, mit dem verbreiteten Coitus interruptus eine Schwan-
gerschaft zu verhindern.*

Salomea Aschwanden driickte sich auf die Frage, ob sie zum angegebe-
nen Zeitpunkt des Geschlechtsverkehrs schon schwanger gewesen sei, so
aus: «Nein, er hat die meiste Natur, daselbe mahl verschittet.» Der mannliche

“ Benker, Ehre, S. 16. Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 293. Rublack Ulinka: Magd, Metz, oder
Morderin. Frauen vor frithneuzeitlichen Gerichten. Frankfurt a. M. 1998, S. 216.

83



Same wurde haufig metaphorisch als «Natur» bezeichnet. Im angefiihrten
Beispiel kommt mit dem Verb «verschiitten» indirekt zum Ausdruck, dass er
im Coitus interruptus seinen «eigentlichen Bestimmungsort» nicht errei-
chen kann.

Es kam vor, dass Verhiitungsmethoden falsch eingeschatzt wurden.
Einige Manner erachteten den von ihnen praktizierten Coitus interruptus
als sichere Verhiitungsmethode, bezogen aber noch andere Techniken zur
Steigerung der «Wirksamkeit» ein. So vermerkt das Verhor mit Kaspar
Arnold, dem Dienstherrn der Petronella Lirer: «Aber ihr habt doch fleischli-
chen Umgang gehabt?» «Ja das kann ich nicht liugnen, aber ich kann doch nicht
wohl glauben, dass sie von mir schwanger sey, weil ich mich jedes Mahl zuriickge-
zogen, wenn die Natur floss.» «In welcher Stellung geschah die Beiwohnung?» «In
liegender Stellung.» «In liegender Stellung aber ist die Befruchtung gar leicht
maglich, auch wenn der Thiter sich zurtickzuziehen meint?» «Das mag seyn, aber
ich meint so sey ich sicher.» Gewisse Manner machten ihren Frauen einfach
vor, sie wiissten, wie man(n) sich zu verhalten hatte, um eine Empfangnis
zu verhindern. Rosa Baumann sagte iiber ihren Schwingerer aus: «Er ver-
sprach mir die Ehe, wihrend er mich im Bett tractirte, nemlich nachdem der Fehl-
tritt geschehen war, weinte ich & [er] versicherte mich dann, ich solle keine Angst
haben, er sei arig genug, er wisse schon zu machen, dass es nichts gebe, sonst hei-
rathe er mich.»® Die Frau hatte direkt nach dem Geschlechtsverkehr die
Befiirchtung, der Mann habe sie geschwangert. Er redete sich heraus. Dabei
bleibt vage, ob seine Klugheit sich auf Verhiitungsmethoden oder auf
Abtreibungsmethoden bezog.

Sich hingeben

Aussagen liber Einschatzungen und Erwartungen beziiglich der praktizier-
ten Sexualitat und allfalligen Verhtitungsmethoden sind wegen den gege-
benen Rahmenbedingungen der Gesprachssituation dusserst selten. Eine
Ausnahme bilden Konfrontationsverhore, in denen die giangige Frage-Ant-
wort-Struktur aufgebrochen ist, weil Mann und Frau gleichzeitig anwesend
waren und oft miteinander in Auseinandersetzungen gerieten. Das Kon-
frontationsverhdr fand nur dann statt, wenn widerspriichliche Aussagen
vorlagen, die der Verhorrichter zu bereinigen suchte.®® Als Beispiel mochte
ich die Erklarungen von Magdalena Furrer und Joseph Imholz ausfiihrlich
zitieren.

84

65 «Arig» = klug, UMW
* Diese Verhorsform war im gesamten deutschsprachigen Raum verbreitet. Vgl.: Schnyder-Burg-
hartz, Alltag, S. 281, Gleixner, Das Mensch, S. 80.



Imholz gab im ersten Verhor zu Protokoll: «Ich habe dariiber keine Kalen-
der gefiihrt & ich mag wohl zugeben, dass wir [uns] seit unserer Bekanntschaft
[...] zwei oder auch 3 Male miteinander verfehlt hatten. Nur muss ich bemerken,
dass der eigentliche Zeugungs-Ackt nur das letzte Mal |:Ende Dezember:/[ stattge-
funden & dass ich glaube, dass auch damals der mannliche Saame mehr aufs Lein-
tuch, als in ihren Geschlechtstheil floss, indem ich zuriickhielt & mich zuriickzog.»
Dann merkte er an, er habe ihr das Buch «Die entschleierten Geheimnisse der
Liebe & Ehe» zugesteckt, «worin alles genau enthalten ist, was dariiber Auskunft
giebt», womit die Schwangerschaft und wie man diese bemerkt, gemeint
war. Das Paar setzte sich mit den «Gefahren» des Geschlechtsverkehrs aus-
einander. Es praktizierte den Coitus interruptus, und der Mann suchte in
der einschlagigen Literatur zusatzlichen Rat, den er der Frau weitervermit-
teln wollte. Ob er ihr das Buch zu ihrer eigenen Lektiire {ibergab, weil das
Bereden des Themas nicht moglich war?

Im Konfrontationsverhor stritten beide heftig tiber den Zeitpunkt der
Schwangerung und tber die Frage, wer wen zum Beischlaf aufgefordert
habe:

«Wann geschah die Schwingerung?

(Sie:) am 30. Dec.ber 1861 gegen Morgen.

Imholz einfallend: Eh ja! das war nicht wahr am selben Male, wo du mich frag-
test, ob ich wolle? & als ich dir mit <Ja> antwortete, mir sagtest: <nun so wollest du
mir z recht liegen.»

Die Furrer: Ich habe dich nicht geheissen, von dem erinnere [ich] mich nichts.

Imholz: Ich liige nicht, so hast du zu mir geredet.

Furrer: Habe ich dir nicht gewehrt & bemerkt, du sollest so was nicht machen,
denn wenns mir ein Kind gibe, wiirdest du mich doch im Stiche lassen?

Imholz: Ja friiher einmal, als ich dich fragte, ob ich’s dir machen solle, antwor-
tetest du: <nein, es konnte sonst einen Bub geben>; & da hatte ich noch vor dir Res-
peckt, dass du es mir abwerest; aber nachher gabst du dich mir gerne hin. [...]

Imholz glaubt, dass auch am 30ten Christmonat eine Schwingerung nicht wohl
habe stattfinden konnen, weil der Saame mehr neben, als in den Geschlechtstheil
geflossen sei; was antwortet Ihr hierauf?

Furrer: Wohl, wohl, da hat die Schwingerung stattgefunden, ich verspiirte es
wohl.

Imholz unaufgefordert: Ja, aber warum sagte sie damals zu mir: <bist du jetzt
schon fertig? das ist schnell gegangen.>

Da die Hauptwiderspriiche geldst waren, so wurde die Confrontation bei vor-
geriickter Mittagszeit abgebrochen.»

Auffallend sind die Einschiibe des Protokollanten, die an Regieanweisun-
gen erinnern («Imholz einfallend») und nicht wiedergeben, wortiber die Prota-
gonistinnen und Protagonisten gesprochen hatten, sondern vielmehr, wie sie
sich verhielten. Sie bilden eine Meta-Ebene des Gespréachs ab, indem sie Auf-

85



schluss geben tliber die Art und Weise der Kontroverse. Der Dialog wurde in
dieser Phase vom Verhorrichter wenig moderiert. Seine Stimme ist nicht tibe-
rall explizit festgehalten. Am Schluss des Textes etwa erfahren wir, die Kon-
frontation sei beendet worden, aber nicht mit welchen richterlichen Worten
dies geschehen war. Das Fehlen der Gesprachsfithrung ist wohl der Grund
datiir, dass die Aussagen sich von den tiblichen Verhoren unterscheiden und
sprachlich starker von den Sprechenden selbst gestaltet scheinen. Die zwei
Verhorten verwendeten keine Begriffe wie «Verfehlung», «Fehltritt» oder «ver-
botener Umgang», sondern sprachen von «sich hingeben», «so etwas machen»; sie
sagte, sie sei ihm «z'recht gelegen», er «hat es ihr gemacht», sie fragte ihn, ob
er «wolle».” Hier driickten beide Erwartungen an die gemeinsame Sexualitat
aus. Er redete — unaufgefordert, wie der Protokollant ausdriicklich vermerk-
te — davon, sie habe ihn kritisiert, indem sie gefragt habe, ob er schon fertig
sei, es sei so schnell gegangen. Auch wenn Joseph Imholz sich nicht naher
dazu ausserte, womit er schon fertig war oder was genau zu schnell gegan-
gen sei, bewertete er doch das Tempo des sexuellen Aktes.

Alle Beteiligten verwendeten Umschreibungen fiir den Geschlechtsver-
kehr. Auch in anderen Quellen tiber Sexualdelikte wird in der Regel der
eigentliche korperliche Akt des Geschlechtsverkehrs nicht beschrieben. Die
Begegnungen bleiben in den Schilderungen der Verhorten vage und
undeutlich; von Begehren oder gar einem Orgasmus ist an keiner Stelle die
Rede. Sabine Kienitz deutet in ihren Forschungen tiber Prostitution an, es
gehe dabei darum, dass die Frauen (und Manner) sich eine «Schweigezone»
gleichsam als Schutzraum aufbauten, in den sie sich zurtickziehen konnten,
um sich dem Zugriff der Obrigkeit zu entziehen. Dies war deshalb relativ
einfach, weil «das Sprechen tiber Sexualitat in der Gesellschaft weitgehend
codiert war», also Umschreibungen (z.B. der Begriff «Fehltritt») verwen-
det wurden, in die das «Schweigen und die Verschleierung bereits inte-
griert» waren. Sie bringt diesen Zusammenhang auf den Punkt mit den
Worten: «Der Diskurs selbst bot den historischen Subjekten also durchaus
auch die Moglichkeit, im Sprechen zu schweigen.»*

86

S

7 Sabine Kienitz betont, dass die richterlichen Begriffe («Verfehlung», «unerlaubter Umgang»,

«Fehltritt», «Missbrauch») stark moralisierend und stigmatisierend sind und dies bei Frauen
(und Mannern) Schuldgeftihle hervorrufen sollte. Mir scheint, dass in Uri die Begriffe nicht
derart einseitig richterlich verwendet worden sind. Ich fiithre das auf die starke Verwurzelung
der Bevolkerung in der katholischen Religion zurtick. Gerade in diesem Punkt konnte aber ei-
ne entscheidende Einebnung durch den Schreiber stattgefunden haben. Kienitz, Sexualitat,
S. 226.

Kienitz, Sexualitat, S. 220f., 227f. Magdalena Furrer scheint die Schweigezone nicht in dem Aus-
mass gebraucht zu haben wie andere, und sie scheint genaue Vorstellungen tiber die geforderte
Qualitat des Geschlechtsverkehrs gehabt zu haben. Im zweiten Paternitétsfall iber Magdalena
Furrer sagte der Mann Wilhelm Lirer aus: «& wenn ich einen Rausch habe, so geht die Natur nicht
von mir, & die Furrer selbst stiess mich von ihr, sagend: «du kannst nichts> & hierauf gieng ich fort.»



Der oben zitierte Joseph Imholz machte deutlich, dass er aktiv war, und
Magdalena Furrer dem Geschehen scheinbar passiv gegentiber gestanden
sei. Frauen tibernahmen einerseits den mannlichen Blick «auf das Sexual-
objekt Frau» — wie sich Sabine Kienitz ausdriickt — und wurden andererseits
auf die Perspektive der Beobachtenden fixiert. Damit verweist die Sprache
letztlich auf «die eigene Verortung im System sexueller Beziehungen», und
das System reproduziert sich, inklusive der darin enthaltenen Geschlechter-
Asymmetrie, im Reden standig neu.” Im obigen Zitat wird das deutlich
in den Formulierungen, wo sie ihn fragt, ob «er wolle, dass sie ihm z recht
liege», sich also quasi fiir ihn hinlegt, oder er sagt, «er hdtte es ihr machen wol-
len», und sie davon berichtet, sich standig gegen seine Zudringlichkeiten
gewehrt zu haben, und schliesslich darin, dass sie gesagt habe, ob «er schon
fertig» sei, was eine aktive Beteiligung ihrerseits auszuschliessen scheint.

Am deutlichsten werden Aktivitat und Passivitat mit dem urnerischen
Begriff des «pofitierens» ausgedruckt. Frauen «wurden profitiert», Manner
«profitierten». Aus heutiger Sicht verbindet sich semantisch mit dem Begriff
ein Vorteil. Ein Vorteil oder eben Profit, der offenbar auf der mannlichen
Seite lag.

Die Frage, inwieweit Frauen eine lustvolle Sexualitat praktizierten oder
forderten, muss offen bleiben. Dariiber liegen praktisch keine Ausserungen
vor, deshalb mochte ich Katharina Gisler zitieren, die 1804 zu Protokoll gab:
«Es sey thr fraglich dann und wann in Sinn gekommen, dass solches nicht erlaubt
sey, und hab es doch theils aus Meisterlosigkeit theils aus Wohlust gethan.»

Geisstoniseppi / Teil 3

1853 lasst sich der Faden bei Josepha Jauch wieder aufnehmen. Sie wurde
nach zehnjahriger Abwesenheit als «ausweis- & bestimmungslose Vagantin»
polizeilich nach Uri zuriickgefiihrt. Begleitet wurde die nun vierzigjahrige
Frau mittlerer Statur mit den braunen Haaren und den grauen Augen von
ihrer zweieinhalbjahrigen Tochter Theresia. Die beiden legten innerhalb
von sieben Tagen — wegen dem Kind per Fuhrwerk — die Strecke von Blu-
denz im Vorarlbergischen tiber Feldkirch und Oberriet bis nach Altstatten,
von dort weiter nach St. Gallen, Wattwil und tiber den Ricken nach Uznach,
Lachen, Schwyz nach Altdorf zurtick.” Sie wurden von Polizeiposten zu

 Kienitz, Sexualitit, S. 221f. Der Gedanke zum «Ubernehmen des Blicks» nach Carola Lipp ebd.
" Die Personen- und Wegbeschreibung aus dem «Schubpass» im Dossier iiber Josepha Jauch,
Fliielen, 1853, StAUR: G-300-11/4 (11). Alle weiteren Informationen sind den verschiedenen
Briefen und Verhoren entnommen.
Josepha Jauch wurde als «Vagantin» bezeichnet. Der Begriff wurde fiir Nichtsesshafte verwen-
det und unterschieden in «Heimatlose» und «angeblich Heimatlose». «Heimatlose» vagierten

87



Polizeiposten weitergegeben und jeweils vom ortlichen Wachtmeister bis
zur nachsten Station begleitet.

Josepha Jauch hatte in den vergangenen zehn Jahren in Kiissnacht, Weg-
gis und Ziirich als Dienstmagd gearbeitet. In den ersten vier Jahren war sie
zwischen acht Wochen und zweieinhalb Jahren im gleichen Dienst verblie-
ben. Sie lernte Gottlieb Schuler kennen, mit dem sie ungefahr 1847 nach
Osterreich reiste. In Lauterach und Hard, unweit von Bregenz am Boden-
see, spater im kleinen Dorf Laterns, in einem kleinen Seitental des Rheinta-
les nahe bei Feldkirch, arbeitete sie bei Bauern. Gottlieb Schuler, der Vater
ihres jingsten Kindes, stammte aus dem Osterreichischen Kappl, nicht weit
von Landeck. Sie hatten bis zu ihrer beider Verhaftung wegen Passlosigkeit
finf Jahre lang im Konkubinat gelebt. Gottlieb Schuler, Maurer von Beruf,
verliess sie im Sommer regelmadssig, um als Wanderarbeiter Geld zu ver-
dienen, im Winter arbeitete er als Taglohner. Er hatte in Vorarlberg, Wiirt-
temberg und Bayern gearbeitet, und Josepha Jauch hatte ihn teilweise
begleitet. Sie hatte seit Jahren keinen Heimatschein mehr. Aber dank einem
gefdlschten Reisepass, in dem sie als seine Ehefrau und das Kind als ehelich
eingetragen war, konnte die faktische Familie problemlos zusammen woh-
nen und reisen. Einen Versuch, in Rom zu heiraten, hatten die beiden abge-
brochen, weil ihnen das Reisegeld ausgegangen war. Als Mutter mit Kind
konnte Josepha Jauch kaum mehr als Dienstmagd arbeiten. Deshalb ver-
diente sie nach der Geburt des Kindes ihren Lebensunterhalt mit Stricken
und Spinnen im Walsertal.

Bei Josepha Jauchs Riickkehr 1853 war aus ihrer engeren Familie nie-
mand mehr in Fliielen; die Eltern waren gestorben, die Geschwister ausge-
wandert. Aus den Akten geht nicht hervor, wo sich die zwei élteren Téch-
ter Josepha Jauchs, die zehnjahrige Katharina und die achtzehnjahrige
Josepha, authielten.

Josepha Jauch verbrachte nach ihrer Heimkehr fiinf Tage in Altdorf in
Haft, wo ein Verhor mit ihr durchgefiihrt wurde; anschliessend wurde sie

88

seit Generationen, «angeblich Heimatlose» verfiigten zwar iiber ein Biirgerrecht, fiihrten aber
eine fahrende Lebensweise, weil sie aus der Gesellschaft der Sesshaften herausgefallen waren.
Die damit verbundenen Lebensweisen waren sehr vielfaltig. Josepha Jauch verfiigte iiber das
Urner Landrecht, und gemass meiner Einschatzung fiihrte sie auch zwischen 1843 und 1853
hochstens ansatzweise ein vagierendes Leben. Es ist aber kein Zufall, dass sie 1853 aufgegriffen
wurde, denn ab 1850 versuchte die biirgerliche Gesellschaft die Heimatlosen zu integrieren, in-
dem ihnen eine sesshafte Lebensweise aufgezwungen werden sollte. Menschen ohne Pass wur-
den wiederholt systematisch aufgegriffen. Vgl. Meier Thomas, Wolfensberger Rolf: Nichtsess-
haftigkeit und geschlechtsspezifische Auspragungen von Armut. In: Anne-Lise Head, Brigitte
Schnegg (Hg.): Armut in der Schweiz. (17.-20. Jahrhundert). Ziirich 1989, S. 3342, S. 33-35.
Uber das Bundesgesetz zur «Heimathlosigkeit»> und dessen Auswirkungen in der Inner-
schweiz siehe Baur Brigitte: Menschen am Rande. Das Heimatlosengesetz von 1850. In: Ale-
xandra Binnenkade/Aram Mattioli (Hrsg.): Die Innerschweiz im frithen Bundesstaat
(1848-1874). Gesellschaftsgeschichtliche Anndherungen. Ziirich 1999, S. 159-184.



mit dem Kind in die Gemeinde Fliielen gewiesen. Ende August 1853 fand
vor dem Bezirksgericht die Verhandlung wegen «Konkubinat & Hurerei»
statt. Josepha Jauch wurde zur Last gelegt, fiinf Jahre lang mit Gottlieb
Schuler im Konkubinat gelebt und mit ihm das dritte nichteheliche Kind
gezeugt zu haben. Das Gericht verurteilte sie zu einer viermonatigen
Zuchthausstrafe, einem Eintrag ins Schwarze Buch ftir acht Jahre, zwei Jah-
ren Landarrest sowie zur Bezahlung der Transport-, Verpflegungs- und
Prozesskosten im Umfang von gut 100 Franken. Weil in Osterreich der
Maternitatsgrundsatz galt, wurde das Kind der Mutter zugesprochen,
obwohl Schuler das Kind bei der Taufe anerkannt hatte, es in den Reisepass
hatte eintragen lassen und jahrelang zu dessen Unterhalt beigesteuert
hatte.”

Einerbett und Bank

Josepha Jauch hatte in einer langjahrigen eheahnlichen Beziehung mit Gott-
lieb Schuler gelebt, als sie anfangs Mai 1853 in Vorarlberg anldsslich einer
allgemeinen Razzia aufgegriffen wurde. Infolge der Razzia wurden alle
Personen ohne giiltige Ausweispapiere verhaftet. Der Heimatschein, der
ihr 1843 ausgestellt worden war, hatte der Urnerin den Aufenthalt in der
ganzen Schweiz erlaubt. Die Reisepapiere hatte sie, wie es iiblich war, ihren
Dienstleuten in Ziirich abgegeben. Als sie mit Gottlieb Schuler nach Oster-
reich reisen wollte, schickten ihre Dienstleute das Dokument von Ziirich
nach Fliielen, damit ihr ein fiir Osterreich giiltiger Heimatschein ausgestellt
wiirde. Sie bekam aber keinen neuen Heimatschein oder reiste vor dessen
Eintreffen ab. Schuler beschaffte sich spater bei den Behorden einen Reise-
pass, und es gelang ihm, Josepha Jauch als Ehefrau und Theresia als Toch-
ter eintragen zu lassen. Die Familie zog laut dem Bezirkshauptmann in
Landeck «als angebliche Eheleute auf Arbeit» herum «und erndihrte sich und
ihr Kind, ohne dass eine weitere Beschwerde gegen sie rege gemacht wurde». Es
kann also davon ausgegangen werden, dass die Familie ohne die besagte
Razzia, bei der die Ungtiltigkeit ihrer Papiere festgestellt wurde, im Vorarl-
bergischen unauffallig weitergelebt hatte. Die Razzia bildet damit das
Schltisselelement in der weiteren Kriminalisierung Josepha Jauchs und

~

Protokolle des Bezirksgerichtes, Dienstag den 30. August 1853, StAUR GG-13.3. Seit 1850 wur-
den Paternitétsfille vom neu geschaffenen Bezirksgericht und nicht mehr von den Réiten geur-
teilt. Zudem existierte nun ein Verhorrichteramt, das die Untersuchung leitete. Dabei galt aber
noch das Paternitédtsgesetz von 1823. Im Urteil wurde dem Gesetz von 1857 vorgegriffen, denn
1853 waren gesetzlich noch Kérperstrafen und nicht Freiheitsstrafen vorgesehen und die Ein-
grenzung auf das Kantonsgebiet war damals ebenfalls noch nicht gesetzlich festgeschrieben.

89



ihres Lebenspartners Gottlieb Schuler. Sie wurden dadurch aus ihrem
geordneten Lebenszusammenhang gerissen, in dem es ihnen moglich
gewesen war, fiir ihren Unterhalt selbststandig aufzukommen.

Als unverheiratete Paare im Sinn eines Konkubinats lebten im 19. Jahr-
hundert ausschliesslich Arme zusammen. Im Konkubinat zu leben bedeu-
tete, sich am Rande der Gesellschaft zu befinden und der Gefahr behordli-
cher Eingriffe ausgeliefert zu sein. Das Zusammenleben von nicht
verheirateten Dienstleuten unter einem Dach wurde hochstens dann als
Konkubinat betrachtet, wenn zwei heiraten wollten und jemand dies ver-
hindern wollte. Es hing also wesentlich von der Aussenwahrnehmung ab,
ob das Zusammenleben eines Paares als Konkubinat und damit als unsitt-
lich und nicht tolerierbar begriffen wurde.”

Nach ihrer Ankunft in Fliilelen wurde Josepha Jauch von Verhorrichter
Gisler unter Anwesenheit des Schreibers und des Pfarrers verhort. Das Ver-
hor ist deshalb so informativ, weil aufgrund Josephas langer Abwesenheit
keine Vorinformationen zum Fall vorlagen. Der Pfarrer war ausnahmswei-
se wahrend des Verhors anwesend. Als Vorsteher der Gemeindearmenpfle-
ge interessierte ihn der Fall nicht nur in religos-moralischer Hinsicht, son-
dern auch beztglich allfdlliger Leistungen, die die Armenpflege zu
erbringen hatte. Josepha Jauch wurde iiber die vergangenen zehn Jahre und
vor allem iiber ihr Zusammenleben mit Gottlieb Schuler befragt. Als
Grund, weshalb sie nach Osterreich reiste, gab sie an, Gottlieb Schuler
gefolgt zu sein. Sie hatten meistens zusammen gelebt. Schuler war aller-
dings ofters als Wanderarbeiter in die Schweiz und in den stiddeutschen
Raum zuriickgekehrt: «Im Sommer gieng er allemal fort, & im Winter wenn er
auf Taglohn gieng, kam er auch nicht allen Abend heim.» Ihre Beziehung wies
also trotz Trennungen aufgrund von Arbeitsaufenthalten einen hohen Ver-
bindlichkeitsgrad und Bestandigkeit auf. Nicht nur auf den gefédlschten
Papieren waren sie eine Familie, sie teilten auch den Alltag: «einmal war ich
8 Wochen lang krank & er pflegte mich wihrend dieser Zeit», berichtete Josepha
Jauch. Er kam fiir das Kind auf, indem er Geld nach Hause schickte,
wahrend er auswarts arbeitete, obwohl kein Gericht ihn dazu verurteilt
hatte. Auf die Fragen «War er der Vaterschaft kanntlich?» und «Hat ihn eine
Behorde als solchen erklirt?», sagte sie: «Nein, er sagte es selbst. Wir machten
weder irgendeiner Behdrde Anzeige, noch wurden wir je dariiber verhort.» Das
Kind war auf seinen Namen getauft.

Der Verhorrichter war daran interessiert, den Umfang der «Unzucht»
von Josepha Jauch zu ergriinden, und fragte sie deshalb intensiv nach

90

” Ryter Annamarie: Als Weibsbild bevogtet. Zum Alltag von Frauen im 19. Jahrhundert. Ge-
schlechtsvormundschaft und Ehebeschrankungen im Kanton Basel-Landschaft. Liestal 1994,
S. 305, 308.



ihrem Zusammenleben mit Gottlieb Schuler aus. «Lebtet & haustet Ihr
gemeinschaftlich mit dem Schuler? — Hieltet Ihr Euch wihrend den 5 Jahren immer
beieinander auf? — Konnet Ihr sagen, wie oft Euch der Schuler fleischlich miss-
brauchte? — Aber es wird doch im Ganzen dfters geschehen sein? — Wann ge-
schah es noch das letzte Mal? — Thr werdet es doch ungefihr wissen. — Ihr werdet
wihrend den 5 Jahren Tisch & Bett so ziemlich wie Eheleute miteinander gehabt
haben! — Das wird nicht verhindert haben, dass lhr doch oft Euch zusammenfan-
det? Hattet Ihr vor dem mit noch Andern Personen auch derartige Bekanntschaft?
[...]» Josepha Jauch versuchte, in ihren Antworten ihre Beziehung einerseits
als moglichst ehedhnlich darzustellen, zu betonen, sie seien lange zusam-
mengewesen, er hitte sie gepflegt und Geld gebracht oder geschickt. Wenn
er da gewesen sei, hitte er schon mit ihr zusammen gewohnt, er sei aber
viel abwesend gewesen. Sie hatten heiraten wollen, er habe sich «um die
Schriften» beworben. Andererseits bemiihte sie sich, das Zusammenleben
als korperlich distanziert darzustellen. Sie hatten selten miteinander
geschlafen, auch dann nicht, wenn er bei ihr gewesen sei. Sie hétten nur ein
«Einerbett [gehabt] & da lag er gewohnlich auf der Bank». Die Anzahl der «Fehl-
tritte» wisse sie nicht, es sei «aber nicht gar oft» gewesen und seit der Geburt
des Kindes «kaum 3 Mal mehr & nicht, dass etwas hitte daraus entstehen kon-
nen; er sagte, er wolle mich nicht mehr in’s Ungliick bringen & die Heirat abwar-
ten». Die Perspektive bildete laut ihren Aussagen die Ehe. In diesem Sinn
schien ihr auch das Zusammenleben moralisch vertretbar, ja sogar notwen-
dig und im Alltag sinnvoll.

Die Frauen und Manner lebten in einem Widerspruch, der sich zwischen
gesellschaftlichen Normen - z.B. der Norm des Familienlebens — und
Rechtsnormen — etwa die Heiratsverbote und das Konkubinatsverbot —
eroffnete.”” Grundlage dieses Gedankengangs bildet die Auffassung der
volkskundlichen Alltagsforschung und der Rechtssoziologie, dass Nor-
mierung aus unterschiedlichen Quellen gespiesen wird und dass alltags-
strukturierende Normen nicht mit gesetzlichen Normen tubereinstimmen
miissen. So stehen konkurrierende Normensysteme nebeneinander. Recht-
liche Normen finden dort Eingang ins Alltagshandeln, wo sie in die «Logik
der sozialen Beziehungen» passen. Wobei zu berticksichtigen bleibt, dass es
«zwischen formalisierter Norm und alltdglicher Rechtsgewohnheit [...]
Wechselwirkungen, Verschrankungen und Riickkoppelungen» gibt. Vor
allem ledige Miitter und ihre Kinder litten unter ihrer Normabweichung
und waren betroffen von Diffamierungen. Dabei spielte nicht das sexuelle
Verhalten die massgebende Rolle, sondern das Manko, die eingegangene
Beziehung wegen Heiratsbeschrankungen nicht legalisieren zu kénnen. Mit

? Lipp, Ledige Mitter, S. 70ff. Die folgenden Zitate S. 71, 75, 82.

91



der Beziehungsform des Konkubinats wurde, so Carola Lipp, Widerstan-
digkeit und ein Festhalten an «traditionellen Lebenskonzepten und Rechts-
anspriichen» ausgedriickt. Genau in diesem Spannungsfeld scheint sich
auch Josepha Jauch befunden zu haben.

Das Ertrotzen der Ehe

Eheverbote waren mitverantwortlich flir die Zunahme nichtehelicher
Geburten.” Der Kanton Uri hatte seit 1810 ein Armengesetz, das Menschen
«die ihr Leben in Liederlichkeit und sittenlos dahin gebracht, das Ihrige durchge-
jagt, oder sonst im trigen Bettel oder in Ausschweifung dahinleben» die Ehe ver-
bot.” Der Gesetzesartikel verbot zwar die Ehe von Armen nicht direkt, stell-
te aber einen Zusammenhang her zwischen Sittenlosigkeit und Armut.
Ausdriicklich von Eheverboten ausgenommen sollten «andere Unvermigli-
che, wie Dienstboten oder sonst Arme [sein], die rechtschaffen und arbeitsam
sind». Der Paragraf halt weiter fest, alle Dienstboten und Gesellen aus
anderen Gemeinden miissten dem Pfarrer, wenn sie heiraten wollten, Zeug-
nisse tiber ihr sittliches Benehmen vorweisen, falls er sie nicht «seit langem
kennt, und ihre Auffiihrung also nicht wissen kann». Schon 1808 war im Land-
rat beschlossen worden, kantonsfremde Personen brauchten zur Heirat
eine Bewilligung ihres Heimatkantons oder ihrer Heimatgemeinde. Die
Regelung kam als Schutz im Zusammenhang mit einem eidgenossischen
Konkordat zustande, das verfligte, wer ohne Bewilligung des Heimatkan-
tons heiratete, wiirde «in allen Folgen dem Kanton anheimfallen, in welchem die
Eheeinsegnung geschieht».” Der Pfarrer musste, wenn er Zweifel tiber die
okonomische Ehefahigkeit eines Brautpaares hatte, beim Dorfgericht die
Erlaubnis zur Einsegnung einholen oder konnte aufgrund religios-sittlicher
Bedenken eine Ehe verweigern. Das Brautpaar hatte die Moglichkeit beim
Ehegericht in Altdorf gegen den Entscheid des Dorfgerichts zu appellie-
ren.” 1856 verabschiedete der Landrat ein eigentliches Ehegesetz, das ver-

92

7 Zu Ehebeschrankungen im Kanton Uri siehe neu auch: Tresch Corina: Ehebeschrankungen im
Kanton Uri von 1856-1874. Obrigkeitliche Moralpolitik und gesellschaftliche Realitat. Unver-
Offentlichte Lizenziatsarbeit. Ziirich 1999.

7 ALB, Art. 103, 88ff. Das Gesetz verbot auch geistig und korperlich Behinderten die Ehe, «die h-
re Kinder zu nihren und zu erziehen physisch unfihig wiren». Auch Verwitwete, die in erster Ehe
ihre Kinder nicht erndhren und erziehen konnten, durften nicht wieder heiraten. Ab 1828 durf-
ten Urner in fremden Kriegsdiensten nicht mehr heiraten, ausser sie hatten Vermogen oder
wiirden Frau und Kinder zu ihrem Regiment nehmen. ALB, Bd. 3, 32f. Zu den gesetzlichen
Ehehindernissen ebenfalls Arnold, Almosen, S. 96, 132, 244,

7 ALB, Bd. 1, Art. 95, 81.

7 Im 1810 geschaffenen Ehegericht hatten der Landammann (als Richter des Landes), der alteste
nichtregierende Landammann, der Landesstatthalter und der bischofliche Kommissar Ein-



scharfte Ehehindernisse enthielt, die sich auf die finanziellen Verhaltnisse
des Paares bezogen. Eingeleitet mit den Worten «Zur Verhiitung leichtsinni-
ger Ehen», fithrte es sechs Bedingungen an, unter denen eine Heirat verbo-
ten war.”® Die ersten drei waren deckungsgleich mit denen des alten Geset-
zes; weiter sollte Leuten, die innerhalb der letzten fiinf Jahre gebettelt oder
Armenunterstiitzung bezogen hatten, die Ehe nicht gestattet werden. Auch
Personen, die seit ihrem 16. Lebensjahr Armenunterstiitzung erhalten hat-
ten, die nicht ruckerstattet worden war, durften nicht heiraten.

Das Gesetz driickt die Meinung aus, mit Eheverboten, also mit der ver-
meintlichen Verhinderung von Familiengriindungen, konne Armut
bekampft werden. Statistisch gesehen mogen sich diese Vorstellungen vor-
dergriindig bewahrheiten, denn eine Urner Ehe brachte im 19. Jahrhundert
durchschnittlich mehr als vier Kinder hervor.” Allerdings bleibt dabei un-
berticksichtigt, dass nichteheliche Kinder durch die Kriminalisierung und
Stigmatisierung der Eltern viel schwieriger zu erndhren waren und deshalb
eher auf staatliche Unterstiitzung angewiesen waren, als solche, die in eine
Ehe hineingeboren worden wiren. Zudem stellt die Demographie fest, dass
die Kinderzahl in Unterschichtsfamilien deutlich geringer war als in Mittel-
oder Oberschichtsfamilien.®

Wie schon unter dem bestehenden Gesetz wurde auch im neuen der Fall
der «Ertrotzung der Einsegnung durch Erzeugung ausserehelicher Kinder» disku-
tiert.*! Unterschieden wurden die Falle von nichtehelicher Schwangerung vor
und nach verweigerter Eheerlaubnis. Das Gesetz sah vor, Personen, die ein
aussereheliches Kind bekamen, nachdem ihnen die Ehe verboten worden
war, mit einer Geldbusse oder Freiheitsentzug zu bestrafen. Diejenigen, die
ohne Eheverbot ein Kind zeugten, dies aber taten im Hinblick darauf, so eher
eine Heiratserlaubnis zu bekommen, sollten diese «un1 so weniger» erhalten.

sitz. Beratend konnten die betreffenden Gemeindepfarrer beigezogen werden. Das Ehegericht
urteilte aufgrund des pfarramtlichen oder dorfgerichtlichen Gutachtens. Ab 1850 iibte der Didze-
sanrat ehegerichtliche Funktionen aus. Roubik Peter: Die Entwicklung und Entfaltung der
Behorden und der Staatsverwaltung des Kantons Uri. Unverdffentlichtes Typoskript. Altdorf
1983 (= Studien des Staatsarchivs Uri), S. 69ff.

™ AS, Bd. 6, 184ff. Auch in anderen Kantonen wurde etwa zeitgleich unter den gleichen Vorzei-
chen neue Ehegesetze diskutiert und eingefiihrt. Ryter, Weibsbild, 82. Sutter, Ein Act,
S. 191-223.

* Fryberg, Demographie, S. 206.

* Etwa in Kaschuba /Lipp fiir das wiirttembergische Kiebingen. Z. B. fiir die Jahre 1830-1840:
Unterschichtsfamilien 4.9 Kinder pro Familie, Oberschichtsfamilien 8.8 Kinder pro Familie. Die
Fruchtbarkeit bzw. Kinderzahl ist abhingig von verschiedenen Faktoren: Heiratsalter,
Erndhrung, physische Arbeitsbelastung, Abwesenheit eines Partners/einer Partnerin, Verhii-
tung, Kindersterblichkeit. Kaschuba Wolfgang, Lipp Carola: Dorfliches Uberleben in Deutsch-
land. Zur Geschichte materieller und sozialer Reproduktion landlicher Gesellschaft im 19. und
frithen 20. Jahrhundert. Tiibingen 1982, S. 524-530.

3 In beiden Gesetzen in § 4. ALB, 90. AS, 186.

93



Doch nicht nur Heiratsverbote verhinderten Eheschliisse im 19. Jahr-
hundert. Hindernisse stellten auch die Einkaufsgebiihren und die verlang-
ten Vermogensnachweise dar. Kantonsfremde Frauen, die einen Urner hei-
raten wollten, mussten 300 Gulden eigenes Vermogen besitzen, die beim
Dorfgericht zu hinterlegen waren. Konnte das Geld nicht hinterlegt wer-
den, verloren der Mann und die zukiinftige Familie das Urner Landrecht.®
Auch in anderen Kantonen galten solche Regelungen, von denen die dort
wohnenden und arbeitenden Urnerinnen und Urner betroffen waren. Frau-
en verloren das Urner Landrecht bei Heirat eines Hintersassen oder Kan-
tonsfremden.

Erst 1874 wurde anlasslich der Revision der Bundesverfassung auf eid-
genossischer Ebene der freie Eheschluss fiir alle Personen unter dem Arti-
kel 54 gesetzlich verankert und damit alle kantonalen Ehehindernisse aus-
ser Kraft gesetzt.”

Die Zahl der verhinderten Ehen in Uri aufgrund von gesetzlichen Ehe-
verboten und Ehehindernissen ist schwer abzuschatzen. In den 784 Dos-
siers der Paternitatsfalle im Kanton Uri zwischen 1803 und 1888 ist in min-
destens 68 Fallen von Ehehindernissen die Rede, was 8 Prozent entspricht.
Allerdings wird erst 1813 zum ersten Mal von Ehehindernissen gesprochen.
Allein 47-mal werden Ehehindernisse in Fallen zwischen 1850 und 1870 the-
matisiert. Das betrifft 15 Prozent aller Paternitdtsfélle in dieser Zeitspanne.
Die Zahl verhinderter Ehen war sicher grosser, denn in den Akten ist der
Versuch zu heiraten nicht immer erwidhnt, weil — wie oben erlautert — die
«Ertrotzung einer Ehe mittels Schwangerschaft» strafbar war. Obwohl zwi-
schen 1858 und 1868 in den Akten so haufig wie sonst nie, namlich 14-mal,
eine Heirat vor der Niederkunft den angehobenen Paternitatsfall hinfallig
werden liess.* Stefan Fryberg stellt in seiner demographischen Studie tiber
den Kanton Uri, in der er die Gemeinde Silenen detailliert untersucht, fest:

94

@
51

=

4

Landratsbeschluss von 1806, Art. 88, ALB, 71. 1839 wurde beschlossen, die Frau konne im Fal-
le der Verarmung auf dieses Geld zuriickgreifen, bevor die Verwandten oder die Armenkasse
um Unterstiitzung angegangen wiirden. ALB, Bd. 3, 29.

Nicht alle Restriktionen wurden damit aufgehoben. Annamarie Ryter weist darauf hin, dass ei-
ne Verschiebung von ékonomischen, kirchlichen oder polizeilichen Kriterien hin zu medizini-
schen stattfand. Massgebend war nun die Urteilsfahigkeit, die mit dem geistigen Zustand ver-
bunden wurde. Ryter, Weibsbild, S. 871f.

Fiir das wiirttembergische Dorf Kiebingen stellt Carola Lipp fest, Heiratsverbote hétten nur ei-
nen geringen Prozentsatz ausgemacht; vor 1850 betrug der Wert um die 6 Prozent Eheverbote
auf geschlossene Ehen, sowie knapp 18 Prozent zwischen 1850-1870. Die Wirkung von Ehe-
verboten sei jedoch weitreichender, indem viele Paare ein Gesuch gar nicht erst stellten, son-
dern im Konkubinat lebten, um Vorstellungen eines Ehelebens zu verwirklichen. Lipp, Ledige
Miitter, S. 82. In Bezug auf Vaterschaftsklagen in Ziirich wurden fiir das Stichjahr 1810 in 20
Prozent der Falle klar ersichtliche Ehehindernisse festgestellt. Eva Sutter zieht daraus den fiir
mich erstaunlichen Schluss, dass «die ziircherische Ehegesetzgebung einen vergleichsweise
geringen direkten Einfluss auf die Illegitimitdtsquote gehabt» habe. Sutter, Ein Act, S. 198.



«Weshalb in Silenen um die Jahrhundertmitte die Heiratsziffer rapide
abnahm, muss offen bleiben.»® Er kannte die Ehegesetzgebung wahr-
scheinlich nicht, aber seine Beobachtung deckt sich zeitlich mit der Ver-
scharfung des Ehegesetzes und belegt dessen Einfluss auf die Heiratschan-
cen. Je mehr Ehehindernisse, welcher Art auch immer, desto mehr
nichteheliche Kinder kommen zur Welt. Die rechtlich unehelichen Kinder
waren sozial gesehen «ehelich» geborene.®

Die scheinbar tiefen Zahlen verhinderter Ehen in den Paternitatsfallen
sind mit dusserster Vorsicht zu betrachten, denn es ist naheliegend, dass
viele Paare gar kein Ehegesuch stellten, wenn sie annehmen mussten, dass
es abgelehnt wiirde. Zudem mag die herrschende Verhaltenserwartung
dazu beigetragen haben, dass Dienstmdagde und Knechte eine Ehe von
vornherein fiir nicht realisierbar hielten. Teilweise mochten sie Anfragen
direkt beim Pfarrer gestellt haben. Er lehnte sie als dorfliche Autoritatsper-
son moglicherweise ab, ohne dass dabei schriftliche Quellen hinterlassen
wurden. Zudem wusste die Dorfbevolkerung, dass die Appellationsin-
stanz, das Ehegericht in Altdorf, aufgrund des Gutachtens desselben Pfar-
rers oder des Gemeinderates urteilte und damit wenig Chancen bestanden,
dass das dorfgerichtliche Urteil aufgehoben wiirde. Einzelne Paare — so
auch Josepha Jauch und Gottlieb Schuler — versuchten in Rom zu heiraten,
weil das Kanonische Recht keine 0konomischen Kriterien als Ehehinder-
nisse kannte.” Die Urner Regierung intervenierte in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts wiederholt beim papstlichen Nuntius, damit in Rom keine
Paare verheiratet wiirden, die dann nach Uri zurtickkehrten.®

Brave Biirger und leichtsinnige Frauen
Die Protokolle des Fhegerichts zeigen deutlich, dass schon vor der Ein-

fiihrung des neuen Ehegesetzes die finanzielle Lage der Gesuchstellerin-
nen und Gesuchsteller ausschlaggebend war fiir eine Heiratserlaubnis. Im

* Fryberg, Demographie, S. 205.

% Den Schluss zieht Antje Kraus in ihrer Studie: «Antizipierter Ehesegen» im 19. Jahrhundert.
Zur Beurteilung der Illegitimitat unter sozialgeschichtlichen Aspekten. In: Vierteljahresschrift
fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 66 (1979), 5. 174-215, S. 176, 209.

¥ Im Vorarlbergischen, wo die beiden gewohnt hatten, galten seit 1820 Ehebeschrankungen fiir
Dienstboten, Taglohner usw. Sie benétigten eine Bewilligung, die sie dartiber auswies, dass sie
nicht armengendssig waren. 1850 wurden die gesetzlichen Bestimmungen verscharft, nun wur-
de das Einkommen mitberticksichtigt. Mantl Elisabeth: Heirat als Privileg. Obrigkeitliche Hei-
ratsbeschrankungen in Tirol und Vorarlberg 1820 bis 1920. Miinchen 1997 (= Sozial- und wirt-
schaftshistorische Studien 23). S. 157, 160. 194f. Zu den Rombheiraten siehe auch Baur Brigitte:
Menschen am Rande, S. 159-184.

% Arnold, Almosen, S. 244f., er zitiert Roubik, Entwicklung, S. 94. Mantl, Heirat, S. 194f.

95



Folgenden werde ich schlaglichtartig verschiedene vom Ehegericht ver-
handelte Félle anftihren, die die Handhabung der Gesetze dokumentie-
ren.

Karl Franz Stadler und Vinzenzia Zgraggen von Altdorf versuchten
mehrmals eine Einwilligung zu erhalten. Am 1. Mai 1846 traten sie vor das
Ehegericht und mussten ein abschlagiges Urteil entgegennehmen, weil der
Gemeinderat angab «dass die Familie Stadler noch in jiingster Zeit der Armen-
pflege zur Last gefallen, dass der Petent sich nicht ausweisen konne, wie er seine
Familie durchzubringen im Falle sei, & dass auch die Zgraggen selbst in ihrer
Krankheit von der Armenpflege unterstiitzt wurde». Das Ehegericht hat «in
Erwiigung der Jugend der Vorstinde & ihren weitern Verhiltnissen, die nichts
weniger als eine gliickliche Ehe in Aussicht stellen erkannt: Es sei in das gestellte
Eheschliessungsgesuch dermalen nicht eingetreten & der Hoch HI Pfarer ersucht,
sie vorzurufen, & sie von ihrem Vorhaben abwendig zu machen. Sollten sie sich
hiezu freiwillig nicht verstehen, so ist ihnen der Befehl zu ertheilen einstweilen
jeden Umgang miteinander zu meiden, & den Beiden gestattet nach einem halben
Jahr wieder vor das Ehegericht vorzutreten».” Verweigerungsgriinde waren
hier die Unterstiitzung der Familie des Karl Franz Stadler durch die
Armenpflege, die Armenunterstiitzung der Vinzenzia Zgraggen im Krank-
heitsfall und das Fehlen eines Nachweises, wie Stadler seine Familie
erndhren wolle.” Zudem schienen die beiden dem Ehegericht noch zu jung,
Vinzenzia Zgraggen und Karl Franz Stadler waren etwa 25-jdhrig.” Der
Pfarrer hatte die Aufgabe, den Heiratswilligen die Ablehnung des Rekur-
ses, der sich nicht zuletzt auf seinen erstinstanzlichen Entscheid stiitzte,
mitzuteilen. Die Rechtspraxis erlaubte dem Ehegericht zudem, den beiden
den Kontakt zu verbieten.” Im Juli tauchen die Namen erneut im Protokoll
auf, sie wiirden sich weiterhin treffen, heisst es, und man entschied, ihnen
erneut jeden «Umgang» zu verbieten. Im August stellten die zwei ein neues
Gesuch, obwohl die gestellte Frist eines halben Jahres noch nicht abgelau-
fen war. Das Gesuch wurde wiederum abgelehnt, weil sie der Anordnung,
jeden Kontakt zu meiden, nicht nachgekommen seien und die Frist fiir ein

96

* Protokolle des Ehegerichts 1811-1849, Sitzung vom 1. Mai 1846, StAUR: RR-841.

* Krankheit verursachte oft Abhangigkeit von Fiirsorgeleistungen und damit weitreichende
Sanktionen. Johann Lauener von Biirglen beispielsweise versuchte 1871 mit 46 Jahren die
schwangere 40-jahrige Josepha Blank zu heiraten, er sagte im Verhor: «was mir jedoch bisher nicht
gelang, weil ich letztes Jahr wihrend meiner Krankheit Unterstiizung aus der Armenpflege Biirglen be-
zogen hatte».

* Ohne Erlaubnis der Eltern oder des Vormunds durfte erst mit 25 Jahren geheiratet werden.
ALB, Bd. 1, 120, Art 130.

* Die Formulierung «auf landesrichterlichen Befehl» legt die Vermutung nahe, dass der Landam-
man als Richter des Landes und als Mitglied des Ehegerichts das Recht hatte, solche Befehle
auszusprechen. Paaren wurde hiufig verboten, sich weiterhin zu sehen.



neues Gesuch noch nicht abgelaufen sei.” Aus den Protokollen geht nichts
uber «liederlichen» Lebenswandel hervor, man unterstellte aber durch die
Anwendung des Gesetzes gleichsam, dass Armut durch «Liederlichkeit»
bedingt sei. Denn formaljuristisch hatte bis zum revidierten Gesetz von
1856 nur «liederlichen» Menschen, nicht aber Armen, die «rechtschaffen und
arbeitsam» waren, die Ehe verboten werden konnen.

Spétestens im Moment, wo ein Paar den richterlichen Befehl, sich nicht
mehr zu treffen, nicht einhielt, die Beziehung weiterhin aufrecht hielt und
dem Wunsch nach Legalisierung Nachdruck verlieh, wurde es fast zwangs-
laufig kriminalisiert. Karolina Aschwanden und Joder Bissig reden in den
Paternitiatsverhoren ausfiihrlich von ihrer Liebe zueinander: «Wir liebten
einander und glaubten auch, Gott habe die Ehe fiir jedermann eingesetzt [ ...] Dass
wir jetzt im Ungliick sind, haben die Unterschichner & die Geistlichen auf dem
Gewissen, welche unserer Verehelichung so sehr entgegen waren.» Der verhoren-
de Landammann massregelte sie mit den Worten: «Das ist dumm geschwiitzt.
Eure Unenthaltsamkeit und Euer Ungehorsam gegen alle Mahnungen und Befeh-
le haben Euch dahin gebracht.» Dem Mann antwortete er, dass sie die Wei-
sungen hatten befolgen sollen, denn dann ware ihnen die Ehe spater viel-
leicht gestattet worden: «[Durch] euren Ungehorsam habt ihr euch selbst Eure
Hoffnungen zerstort.»” Die zwei schienen in einem Teufelskreis gefangen zu
sein. Entweder hatten sie sich nicht mehr gesehen, was wohl dem Ende der
Beziehung gleichgekommen ware. Vielleicht ware ihnen eine Heirat unter
Umstanden spater gestattet worden, was dann womoglich hinfallig gewe-
sen ware. Oder sie hielten an ihrem Verhiltnis fest und machten sich
zwanggslaufig strafbar. Sei es, indem sie gegen den obrigkeitlichen Befehl,
den Kontakt zu halten, verstiessen oder als Konsequenz einer ehe-
ahnlichen, nicht legalisierbaren Beziehung ein nichteheliches Kind zeugten.
Vor allem der zweite Fall endete in einer Sackgasse, denn nun war vor
allem die Frau vollkommen desavouiert und als «liederlich» qualifiziert und
eine kiinftige Eheerlaubnis somit fast ausgeschlossen.

Josepha Maria Jauch von Silenen wollte den Maria Wiirsch von Sisikon
heiraten. Die Verwandten des Mannes erhoben Einspruch, die Wiirsch sei
unsittlich, sie habe ein nichteheliches Kind.” Einerseits kommt in diesem
Beispiel zum Ausdruck, dass mit den gesetzlichen Grundlagen auch die

* Protokolle des Ehegerichts 1811-1849, 17. Juli 1846 und 3. August 1846, StAUR: RR-841. Thnen
wurde schliesslich die Ehe erlaubt. Dies geht aus folgenden Verhorakten hervor: Stadler Vin-
zenzia, 1864, StAUR: G-300-11/2 (29, Nr. 648); Josepha Jauch, 1866, StAUR: G-300-11/2 (21,
Nr. 451). Der Nachdruck, mit dem die beiden insistierten und der versierte Umgang mit den
Behorden ist bemerkenswert.

" Das so ausdriicklich von Liebe gesprochen wird, ist im Ubrigen selten. Zum Konzept der Lie-

besheirat in landlichen Gesellschaften siehe die Literaturangaben bei Ryter, Weibsbild, S. 296.

* Heiratsbewilligungen 1811-1875, StAUR: R-841-15/2 (12).

97



Verwandten, die ja im Falle der Verarmung zu bezahlen hatten, Ehe-
schliessungen verhindern konnten. Andererseits wird deutlich, welche
Konsequenzen das Gesetz fiir Frauen hatte, die ein nichteheliches Kind
geboren hatten und vielleicht spater versuchten, einen eventuell vermé-
genderen Mann zu heiraten. Deshalb scheint es nicht verwunderlich, ist
aber dennoch hervorzuheben, dass sich in den Paternitatsfallen, in denen
Ehehindernisse thematisiert werden, ein tiberdurchschnittlich hoher Anteil
an Frauen findet, die wiederholt nicht ehelich schwanger wurden. Viele leb-
ten in langfristigen monogamen Beziehungen und hielten am Wunsch fest,
die Beziehung zu legalisieren.”

Bei einem bestimmten Typus von Beziehungen waren die verschieden-
artigen Eheverbote und -hindernisse verantwortlich fiir die erzwungene
Ehelosigkeit, mit der in unterschiedlicher Weise umgegangen wurde. Eine
umfangreiche Analyse der Ehegerichtsprotokolle kdnnte vertieften Einblick
in die Mechanismen des auf den ersten Blick engmaschigen Netzes zwi-
schen Pfarrer, Dorfgericht und Ehegericht geben, die schliesslich in der
Paarbeziehung zum Wirken kamen. Wie viele dorfgerichtliche Entscheide
vom Ehegericht kassiert wurden, ist nicht bekannt. Zudem liessen sich Aus-
sagen dartiber gewinnen, inwieweit das Ehegericht als Instrument fiir
Gemeinderate verwendet wurde, sich {iber Ehen zwischen Mitgliedern ver-
schiedener Gemeinden zu verstandigen. Das war bei Franz Exer aus See-
dorf und Angelina Plintener aus Schattdorf der Fall. Die Fallgeschichte lasst
die Machtfiille der Gremien aufscheinen, und die Voreingenommenbheit, die
sich im nachfolgenden Zitat aussert, ist befremdlich. Der Gemeinderat von
Seedorf schrieb ans Ehegericht: «Das Zeugnis so ihr der 16bl. Gemeinderath von
Schattdorf gab sagt nur einfach: die Angelina Piintener stehe in biirgerlichen Rech-
ten & seit ihrem Falle sei ihm keine Klage mehr zugekommen weniger konnt er nun
nicht sagen. Wo ist aber das Pfarramtliche Sittenzeugnis von ihr? Dieses soll &
muss vorgewiesen werden. Bis & so lange dieses nicht vorliegt kann man sie fiir
unsittlich, verschwinderisch & leichtsinnig halten, iiberhaubt fiir eine Person, die
in einem iiblen Rufe steht.» Angelina Plintener hatte ein nichteheliches Kind
bekommen, deshalb war ihr Leumund ruiniert. Bis der Pfarrer schriftlich

98

Etwa: Maria Anna Wipfli, 36-jahrig, und Johann Josef Gnos, 42-jahrig, sie hatten zusammen zwei
nichteheliche Kinder, die Ehe wurde ihnen verweigert. Katharina Vonmenteln, hatte drei nicht-
eheliche Kinder, beim zweiten wurde ihr und dem Mann die Ehe verweigert, weil der Mann der
Armenpflege Geld schuldete fiir seine zwei Kinder aus erster Ehe. Amantia Gisler und Max
Schick, sie hatten zwei nichteheliche Kinder zusammen. Sie trafen sich anlésslich der Bezahlung
des Unterhaltes fiir das erste Kind, obwohl ihnen der Kontakt verboten worden war. Franziska
Arnold und Johann Wiirsch, sie hatten drei Kinder zusammen. Er unterstiitzte die Familie Ar-
nold und bezahlte fiir seine Kinder. Sie versuchten zweimal beim Dorfgericht und auch beim
Ehegericht eine Einwilligung zur Heirat zu erhalten. Schliesslich wurde ihnen die Bewilligung
erteilt vor der Geburt des dritten Kindes.



das Gegenteil formulierte, konnte sie als schlecht beleumundet bezeichnet
werden, unabhangig davon, wie sie sich verhielt.

Johann Frei dagegen wurde 1853 die Heirat mit Josepha Fedier gestattet,
obwohl er 1850 innerhalb eines Jahres drei (!) Frauen geschwangert hatte.
Er konnte den Nachweis erbringen, dass er alle Strafen und das Kostgeld
bezahlt hatte. Der Gemeinderat von Altdorf schrieb ans Ehegericht: «Der
hochwiirdige Herr Pfarrer Johann Peter Elmauthaler von Altdorf gab ihm ferner
das beruhigende & schone Zeugnis, dass er nunmehr einer in sittlicher Beziehung
untadelhaften guten Aufftihrung sich befleisse, so dass Sie wohl annehmen diirfen
& wir sind dessen iiberzeugt, dass Johann Frei ferner sicher zu keinen gegriindeten
Klagen in dieser Beziehung Anlass geben werde, gegentheils sich nun eifrigst
bestrebt, den Ruf eines guten braven Biirgers sich zu erwerben.» Er fuhr fort, Frei
sei ein tlichtiger Maurermeister und verdiene genug Geld. Aber sowohl der
Pfarrer als auch die Gemeindebehorden irrten sich in ihrer Einschatzung
des «braven Biirgers», denn Marianna Brand bekam 1867, zwei Wochen
nachdem Johann Frei seine zweite Frau, Anna Maria Imhof, geheiratet
hatte, von ihm ein Kind.” Die Fallgeschichten belegen, dass den Mannern
der schlechte Ruf wegen nichtehelicher Schwéngerung kaum so stark
anhaftete, wie dies bei den Frauen, die nichtehelich schwanger geworden
waren, der Fall war.

Die Urner Paternitatsakten erlauben einen vertieften Einblick in die
Beziehungen der Landleute. Bei genauer Betrachtung ihrer Aussagen eroff-
net sich ein ganz anderes Bild auf «Unzucht» und «Illegitimitat», als dies
eine statistische Kurve ausdriicken kann, die Menschen auf Zahlen redu-
ziert. Beweggriinde und Praktiken einer sonst weitgehend stimmenlosen
Gesellschaftsschicht werden damit kenntlich, plastisch und verstandlich.
Zudem wird ersichtlich, welchem historischen Wandel scheinbar biologisch
ahistorische Korperempfindungen und Korpervorstellungen unterworfen
sind. Auch der Wandel innerhalb der Handlungs- und Beziehungsmoglich-
keiten nicht verheirateter Frauen in den letzten 150 Jahren ist bedeutend.
Damals war es stratbar, ein nichteheliches Kind zu gebdren oder im Kon-
kubinat zu leben. Es war nicht moglich, «einfach» zu heiraten oder in
Zirich eine Stelle anzutreten. Die Erkenntnis verweist nachdriicklich auf
die Historizitdat der Definitionen von Delikten und auf den Wandel beste-
hender Wertvorstellungen.

7 Heiratsbewilligungen 1811-1875, StAUR: R-841-15/2 (8). Marianna Brand, 1867, StAUR:

G-300-11/4 (4). Josepha Fedier, 1851, StAUR: G-300-11/4 (5). Maria Anna Suter, 1850, StAUR:
G-300-11/4 (14). Katharina Zgraggen, 1850, StAUR: G-300-11/4 (17).

99



Prozentanteil Paternitdtsfille
an allen Geburten im Kanton
Uri 1803-1888 (Jahrfiinft)

100

Anhang

0 e *
1790 1800 1810 1820 1830 1840 1850 (860 1870 1880 1890 1900
Jahr

Die Grafik entspricht der sogenannten «Illegitimitatskurve», also der
Anzahl nichtehelich Geborener auf ehelich Geborene. Im Kanton Uri lag der
Wert immer dusserst tief, vergleicht man ihn mit schweizerischen oder auch
europaischen Zahlen. Anfang des 19. Jahrhunderts betrug der Prozent-
satz 0.3, was keinem bis einem Paternitatsfall im Jahr auf knapp 370 Gebur-
ten entspricht. Der hochste Wert wird mit 5.7 Prozent im Jahr 1858 ver-
zeichnet. Die tiefen Werte erklaren sich aus der hohen Sozialkontrolle und
der engen kirchlichen Bindung der Bevolkerung, aber auch aus der strikten
strafrechtlichen Verfolgung (Stichwort Geburtsverhor) und Ehehindernis-
sen, die im Text beschrieben wurden. Auch patrilineare Verwandtschaftssys-
teme, Grossfamilienformen, mannerrechtliche Sexualnormen und frithes
Heiratsalter trugen zu niedrigen Quoten ausserhalb der Ehe Geborener bei.
In der Schweiz erreichten die Orte Luzern und Genf die hochste Anzahl



nicht ehelich Geborener (ca. 12%). In bestimmten Regionen Europas gab es
zwischen 20 bis 40 Prozent nichtehelich geborene Kinder. Der Anstieg in
ganz Europa um die Mitte des 19. Jahrhunderts wird mit Massenarmut und
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Transformationsprozessen erklart.

Datenquelle und Datenbasis: Historische Statistik der Schweiz. Herausgegeben von Heiner
Ritzmann-Blickenstorfer. Ziirich 1996. Eigene Berechnungen anhand der Verhorakten zu den Pa-
ternitatsfallen 1803-1920. StAUR G-300-11/4. Da im Kanton Uri eine gesetzliche Anzeigepflicht
fiir nichteheliche Schwangerschaften bestand, deren Nichteinhaltung rigoros geahndet wurde,
gibt die Kurve den Anteil nichtehelicher Geburten an allen Geburten wieder. Die Geburtenzah-
len der Jahre 1803 bis 1840 lagen nicht vor, sie wurden berechnet aus dem Durchschnitt der Jahre
1840 bis 1850. Aus dem Bestand der Paternititsfille wurden abgezogen: Félle, bei denen klar er-
sichtlich war, dass eine Verheiratung stattgefunden hatte vor der Geburt, und Falle, die zwar bei
den Paternititsfallen zugeordnet waren, bei denen es sich aber um Beschaffungen von Heimat-
scheinen o. &. handelte. Dazu gezéhlt wurden nichteheliche Schwangerschaften aus dem Bestand
der Verhorakten StAUR G-300-11/1 (1803-1850), G-300-11/2 (1850-1888), die dort zugeordnet
worden waren, aufgrund von Kindsmordverdacht, Gewaltdelikten o. &.

101



Skizze des Verhorrichters:
Lageplan des Tatorts.

StAUR: G-300-11/2 (9, 227).

102



	"Man solle mir die Kerzen nur anzünden" : Vaterschaftsklagen und Unzuchtsfälle im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

