
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 89-90 (1998-199)

Artikel: "Man solle mir die Kerzen nur anzünden" : Vaterschaftsklagen und
Unzuchtsfälle im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

Autor: Amstutz, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Man solle mir die Kerzen nur anzünden»

Vaterschaftsklagen und Unzuchtsfälle im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

Irene Amstutz, Basel

Das Staatsarchiv des Kantons Uri birgt 19 Bände sogenannter Paternitàts-
akten aus dem 19. Jahrhundert in seinen Kellern.1 An die 800 Dossiers von
gerichtlich geahndeten Fällen nicht ehelicher Geburten wurden zwischen
1803 und 1888 angelegt. Die meist schmalen Aktenbündel sind für
Historikerinnen und Historiker ausserordentliche und seltene Quellen. Sie legen
Zeugnis ab von Beziehungen zwischen Frauen und Männern, die aus
unterschiedlichen Gründen gescheitert waren, in denen es aber zu einer
Schwangerschaft gekommen war. Durch das Bestreben der Obrigkeit, die
Identität des Kindsvaters abzuklären und herauszufinden, welcher Art die
unterhaltene Beziehung - juristisch gesprochen der «Unzuchtsfall» - war,
erfahren wir viel über Beziehungen vor allem junger Paare und über deren
Sexualität und Körperempfinden.

Die Forschung nennt das Phänomen der nicht ehelichen Geburt
«Illegitimitätsquote» und stellt fest, dass sie praktisch überall im Europa des 19.

Jahrhunderts zunahm, wenn auch in regional unterschiedlichem Ausmass.
Einerseits gilt es, das Phänomen für Uri zu deuten, andererseits lassen die
Akten Aussagen über die Denk- und Handlungsweisen der Betroffenen zu.
Viele der verhörten Männer und Frauen waren Analphabeten und hinter-
liessen sonst keine Selbstzeugnisse. Auch aus diesem Grund sind die Pater-
nitätsakten eine besondere Quelle. So lässt sich beispielsweise das Leben
der aus der Unterschicht stammenden Dienstmagd Josepha Jauch, die
weder lesen noch schreiben konnte, mindestens phasenweise rekonstruieren.

Bei der Interpretation des Textes ist Umsicht geboten. Die protokollierten

Aussagen entsprechen, auch wenn sie das in Duktus, Genauigkeit und

; Der Beitrag basiert auf meiner Lizenziatsarbeit «GEISSTONISEPPI» Nichteheliche Sexualität
in der Unterschicht Uris im 19. Jahrhundert anhand von Verhörakten der Paternitäts- und
Unzuchtsfälle der Josepha Jauch. Basel 1998, die die Thematik ausführlicher behandelt. Ich danke
Alexandra Binnenkade, Martin Schaffner und Claudia Töngi.

59



Ausführlichkeit suggerieren, nicht der direkten Rede der Verhörten. Das

Gesagte wurde, meist nach Notizen und Erinnerungen des Schreibers, in
eine schriftliche Form gebracht und weitgehend in die hochdeutsche Sprache

transponiert. Damit wurde ausgewählt und verändert. Zudem ist zu
beachten, dass die unter Anklage stehenden Betroffenen versuchten,
möglichst glimpflich wegzukommen, indem sie ihre «Sünden» und «Lässlich-
keiten» verharmlosten. Die Verhörsituation wurde als stark hierarchisch
strukturiert empfunden, und nicht selten erinnern die Aussagen an Beichten2.

Zentral in der Arbeit mit Verhörakten ist, sich keine Neubeurteilung
des Gerichtsfalles anzumassen, sondern vielmehr unter Berücksichtigung
der angeführten Eigenheiten die Aussagen der Betroffenen zu deuten.
Dabei geht es nicht um die nachträgliche Ermittlung von Wahrheit oder

Lüge. Vielmehr kann ich mir als Historikerin zunutze machen, dass fast alle
Äusserungen vor Gericht mir heute Informationen darüber vermitteln, was
prinzipiell als plausibel gelten konnte.

Geisstoniseppi / Teil 1

Gemeindeschreiber Huber von Flüelen protokollierte am 21. Oktober 1835

das durch Ratsherr Muheim geführte Geburtsverhör mit der 21-jährigen
Josefa Jauch, «Geisstoniseppi» genannt: «Zu erst sie an den Eid erinnert, und
ihr selben vorlesen wollen, gab in Antwort: der Hr. Tfarrer habe ihr der Eid schon

ausgelegt und erklärt, was der selbe bedeute, sey nicht mehr Nothwendig selben

vorzulesen; ich werde die Wahrheit sagen.»3 Anschliessend sagte sie aus, in
Lachen im Kanton Schwyz bei einer Witwe als Dienstmagd gearbeitet zu
haben. Aus dem dreieinhalb Monate zuvor durchgeführten sogenannten
Präliminarverhör geht hervor, dass sie ungefähr ein Jahr lang bei Frau
Mächler im Dienst gestanden war.4 «Mit wem habt ihr Umgang gehabt, und mit
wem habt ihr euch Tleischlich verfehlt?» lautete die dritte Frage. Josepha Jauch

gab darauf den Vater des Kindes an: «Mit Joh. Tranz Mächler von Lachen Kat.

2 Siehe dazu die Ausführungen von Claudia Töngi in diesem Band, zit. Töngi, Strafverfahren.
3 Josepha Jauch, Flüelen, 1835, StAUR: G-300-11/4 (11). Alle folgenden Zitate stammen, sofern
nicht anders vermerkt, aus den alphabetisch geordneten Bänden der Paternitätsakten mit der
Signatur StAUR: G-300-11/4. Um den Fussnotenapparat zu entlasten, begnüge ich mit der
einmaligen Angabe. Alle Zitate können anhand des Frauennamens in den Akten leicht
aufgefunden werden.

4 Präliminarverhör wurde das erste, nach Bekanntwerden der Schwangerschaft geführte Verhör
genannt. Das Frageraster im Präliminar- und Geburtsverhör ist in etwa vorgegeben, variiert
aber sprachlich und inhaltlich je nach Sachlage. Es ist anzunehmen, dass Josepha Jauch wegen
der Schwangerschaft aus dem Dienst entlassen wurde und im Juli im sechsten Monat schwanger

nach Uri zurückkehrte.

60



Schwitz, und sonsten mit Niemandem.» Dieselbe Frage war ihr schon im Juli
gestellt worden, wo sie ebenfalls Johann Franz Mächler, den Bruder ihrer
Dienstherrin, als Kindsvater genannt hatte.

Im Geburtsverhör wurde die nächste Frage nach Ort, Häufigkeit und
Zeitpunkt des Geschlechtsverkehrs gestellt: «Wann? wo? wievielmahl habt ihr
euch mit selbem Tleischlich verfehlt?» «Ohngefähr d. Uten März hujus anni, und

zwar 3mal. 2mal auf der alten Matt, allwo wir uns 2 Wochen aufhielten, und das

3te mal in Einsiedlen.» Mit der Frage nach dem «Wann» verifizierte der

Befrager die Übereinstimmung des Schwängerungstermins mit dem
Geburtstermin. Josepha Jauch gab drei präzise Daten an. Häufig bestätigten
die Frauen im Geburtsverhör die Antworten des Präliminarverhörs.
Anschliessend wurde Josepha Jauch nach einem Geschenk oder Lohn oder
auch nach einem Versprechen gefragt. Darauf antwortete sie: «Als ich [...]
von ihm gegangen, sagte er, er wolle mich nicht verlassen, gab mir Bz 3 den Schif-
lohn von Brunnen nach Tlüelen zu bezahlen.» Sie entwarf mit wenigen Worten
eine fast romantisch anmutende Abschiedsszene. Zusammen mit ihrem
Liebhaber steht sie am Quai in Brunnen, er zählt ihr das Reisegeld in die
Hand und verspricht ihr die Treue.

Der weitere Verlauf des Falles zeigt allerdings, dass sich der verheiratete

Mächler nicht mehr bei Josepha Jauch gemeldet hatte, obwohl sie ihm
mehrere Briefe hatte schreiben lassen. Doch nicht nur Josepha Jauch
versuchte mit Mächler in Kontakt zu treten. Der Kanton Uri hatte, um den
Vaterschaftsnachweis und damit die Unterhaltspflicht des Vaters zu erreichen,

an die Regierung des Kantons Schwyz geschrieben. Diese hatte

anfangs August 1835 gemeldet, mit Johann Franz Mächler werde ein Verhör
durchgeführt. Deshalb entschied der Urner Wochenrat, es «soll also
einstweilen zugewarthet werden», bis das Verhör in Uri eintreffe.5 An einer

Wochenratssitzung im Oktober diskutierten die Ratsherren den Fall erneut.
Sie überwiesen den Fall an den Landrat und beschlossen, auf weitere
Weisungen zu warten, bevor die Regierung von Schwyz nochmals kontaktiert
würde. Ende Dezember musste Josepha Jauch vor dem Landrat erscheinen,
der eine Busse von 30 Gulden für die «Erzeugung eines unehelichen Kindes»

unter Ehebruch aussprach und ihr «die gute Verpflegung desselben» empfahl.6
«Gute Verpflegung» hiess, einen Platz für das Kind zu finden, damit sie selber

wieder erwerbstätig sein konnte. Johann Franz Mächler war ebenfalls

1 Sitzung des Wochenrats vom Samstag den 4ten Juli 1835 StAUR: RR-55/14. Sitzung des
Wochenrats vom Samstag den 1. August 1835, StAUR: RR-58/125.

' Landrat vom Dienstag den 29. Dezember 1835, StAUR: LL-6/525. Wäre Mächler nicht verheiratet

gewesen, hätte die Busse nur 15 Gulden betragen. Josepha Jauch konnte oder wollte die
Busse nicht begleichen. Ende Juli 1837 beauftragte der Wochenrat die Finanzkommission, die
Busse von ihr und zwei anderen Frauen einzutreiben, wenn dies nicht möglich sei, die Frauen
bei Wasser und Brot ins Kämmerlein zu setzen. Samstag den 29. Juli 1837, StAUR: RR-59/77.

61



vorgeladen worden. Weil er nicht erschienen war, beschloss der Landrat,
ihn mit Hilfe der Kantonsregierung Schwyz nochmals vor den Wochenrat
zu zitieren. Mitte Januar wurde deutlich, dass von der Kantonsregierung
Schwyz keine Unterstützung zu erwarten war. Darauf beschloss der Landrat,

den Gegenstand vorläufig ad acta zu legen, bis das Verhör mit Mächler
eintreffe, was allerdings nie geschah.7 Das Schwyzer Gesetz sah keine
Pflicht zur Anerkennung oder Alimentation des Kindes vor. Offenbar
gelang es Mächler dank dieser gesetzlichen Lücke, sich durch seine Weigerung

zur Einvernahme aus der Verantwortung zu ziehen.8

In diesem Paternitätsfall liegt kein Verhör des Mannes vor. Er wäre
beispielsweise gefragt worden, ob er «der Klage geständig sey» und «wie oft &
wann» er sich mit der Frau «verfehlt» habe. Ob er ihr «etwas versprochen oder

gegeben habe» und ob die Frau ihm die «Schwangerschaft angezeigt habe». Das

Präliminarverhör der Frau diente als «Folie» und die Männer antworteten
in Bestätigung oder Ablehnung der Aussage der Frau.9 Je nachdem, ob der
Mann geständig war oder welche Verteidigungsstrategie er verfolgte, nahm
die Vernehmung einen unterschiedlichen Verlauf.

Wenn die Handlungsmöglichkeiten geschlechtsspezifisch untersucht
werden, ist leicht feststellbar, dass Männer mannigfaltige Möglichkeiten
des Sich-Entziehens ausschöpften und ihnen das Gesetz dabei entgegenkam.

War der beschuldigte Kindsvater in Uri, konnte er flüchten. Befand
sich die Frau ausserhalb Uris, konnte sie heimgeschickt werden; je nach
Abkommen mit dem entsprechenden Kanton verlief das Verfahren
unterschiedlich. Der Mann konnte die Vaterschaft abstreiten und versuchen zu
verhindern, dass die Frau bei der Niederkunft einen Eid leisten konnte, der
als endgültiger Beweis der Vaterschaft galt. Der Schwängerer versuchte
etwa zu behaupten, die Frau sei liederlich, sie habe einen schlechten
Leumund; oder er versuchte, die Frau an der fristgerechten Anzeige der
Schwangerschaft zu hindern.

Ledig Schwangere mussten ihre Schwangerschaft vor Ende des fünften
Schwangerschaftsmonates in Altdorf anzeigen. Die Pflicht zur Selbstanzeige

sollte einerseits dem Schutz des ungeborenen Kindes dienen, denn

7 Landrat von Mittwoch den 13. Januar 1836, StAUR: LL-6/525.
5 Schwyz hatte kein Gesetz, das Paternitätsfälle regelte, sondern verfügte in seinem Landbuch
lediglich über einzelne Bestimmungen bezüglich des Erbrechtes nichtehelicher Kinder. 1848

wurde eine «Verordnung über Behandlung und Bestrafung von Paternitätsklagen im Kantone
Schwyz» verabschiedet. 1854 führte Schwyz das Maternitätsprinzip ein. Das Maternitätsprin-
zip bedeutet, dass nicht eheliche Kinder automatisch der Mutter zugesprochen werden. Weber
Jost: Das Recht der unehelichen Geburt in der Schweiz. Zürich 1860, S. 7.

9 Vgl. dazu Gleixner Ulrike: «Das Mensch» und «der Kerl». Die Konstruktion von Geschlecht in
Unzuchtsverfahren der Frühen Neuzeit (1700-1760). Frankfurt a. M. 1994 Geschichte und
Geschlechter 8), S. 80.

62



damit wollte man eine verheimlichte Niederkunft verhindern und die
damit verbundene Gefahr des Kindsmordes bannen. Auf der anderen Seite

ging es darum, den Vater möglichst schnell zur Verantwortung zu ziehen.
Hier hatte man nicht die Interessen der Frau im Auge, sondern diejenigen
der Gemeinde, die für ein nichteheliches Kind aufzukommen hatte, wenn
dessen Mutter arm und die Vaterschaft nicht geklärt war.

Durch die Anzeigepflicht wurden die Frauen stark unter Druck gesetzt.
Unterliess die Frau die Anzeige, musste sie die Hälfte des Unterhaltes selbst

tragen, selbstverständlich zusätzlich zu den Betreuungsaufgaben. Ab 1857

wurde der Paragraph noch verschärft: Die Frau erhielt das Kind automatisch

zugesprochen, denn sie war vom Eid ausgeschlossen und konnte
deshalb die Vaterschaft nicht juristisch verbindlich geltend machen.

Das Geburtsverhör: die Wahrheit reden

Der Eid war ein zentraler Punkt innerhalb des Paternitätsfalles. Er galt als

Beweismittel, da im 19. Jahrhundert keine medizinischen Untersuchungsmöglichkeiten

für den Vaterschaftsnachweis zur Verfügung standen. Allerdings

hatten die Frauen den Eid unter erschwerten Bedingungen zu leisten,
indem er ihnen während den Geburtsschmerzen abgenommen wurde. Die
eidliche Befragung während der Geburt wurde Geniessverhör genannt.10

Dem besonderen Moment der Geburt wurde in Uri durch schwarze

Kleidung, Gebete und Kerzen ein religiöser Rahmen gegeben." Gebären

war für Frauen lebensgefährdend. Auch wenn unklar ist, in welchem Masse
die Geburt im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts ein (halb)öffentliches Ereig-

1 Vgl. zum Geburtsverhör Sutter Eva: «Ein Act des Leichtsinns und der Sünde». Illegitimität im
Kanton Zürich: Recht, Moral und Lebensrealität (1800-1860). Zürich 1995, S. 71, 108-110, und
Schnyder-Burghartz Albert: Alltag und Lebensformen auf der Basler Landschaft um 1700.

Vorindustrielle, ländliche Kultur und Gesellschaft aus mikrohistorischer Perspektive-Bretzwil
und das obere Waldenburger Amt von 1690 bis 1750. Liestal 1992, S. 261,280, und Simon Christian:

Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik. Basel 1981, S. 105f. Aus juristischer
zeitgenössischer Sicht (1860) beschrieben in Weber, Recht, S. 144-148. Die Kantone Luzern, Uri,
Schwyz, Nidwaiden, Obwalden, Zug, Graubünden, Freiburg praktizierten in unterschiedlichen

Ausprägungen das Geburtsverhör. Bern, Zürich, Glarus, St. Gallen, Thurgau, Aargau, So-

lothurn, Basel-Stadt, Basel-Landschaft, Waadt, Genf, Wallis und Tessin kannten es laut Weber
nicht.

1 Claudia Töngi beschreibt die Situation in ihrer Oral-History-Studie, in der sie Hebammen über
Geburt und deren kulturelle Bedeutung im Kanton Uri befragte. Sie zitiert den Urner Arzt
Eduard Renner, der die Situation im Gebärzimmer zu Beginn des 20. Jahrhunderts wie oben
beschreibt. Töngi Claudia: Im Zeichen der Geburt. Eine kulturanalytische Untersuchung der
Vorgänge um den weiblichen Körper, basierend auf den Erfahrungen und Erinnerungen dreier
Urner Hebammen und einer Bäuerin um die Mitte des 20. Jahrhunderts. Eine Oral-History-
Studie. Unveröffentlichte Lizenziatsarbeit. Basel 1992, S. 59.

63



nis darstellte, kann davon ausgegangen werden, dass sich ausschliesslich
Frauen im Gebärzimmer aufhielten. Das Geniessverhör aber verlangte,
dass ein Ratsherr der betreffenden Gemeinde zusammen mit dem
Gemeindeschreiber der Geburt beiwohnte und mit der Befragung in den Vorgang
eingriff. Die Herren mussten bei Tag oder Nacht ihres Amtes walten und im
Gebärzimmer erscheinen, nachdem sie von der Hebamme über die
bevorstehende Geburt benachrichtigt worden waren.12 Damit übernahm der Ratsherr

die Rolle des Verhörrichters, was vor allem unter den Bedingungen der
Geburt und innerhalb des Gebärzimmers eines Privathauses problematisch
war und Erfahrung voraussetzte.

Dazu möchte ich ein Fallbeispiel anführen. Das Bezirksgericht diskutierte

am 2. August 1854 die Beeidigung von Klara Tresch aus Gurtnellen,
deren Angaben unglaubwürdig erschienen. Die Diskussion wurde kompliziert

durch den Umstand, dass die betreffenden Ratsherren neu waren und
keine Erfahrung im Umgang mit dem Geniessverhör besassen. Deshalb
beschloss das Gericht, einem Regierungsrat das Verhör anzuvertrauen:
«wurde nach vielfältiger Beratung, in Betracht, dass diese Angelegenheit sehr heikel

& wichtig ist, in Betracht, dass namentlich viel auf die Zeit & Art der Beeidigung

ankommt, in Betracht, dass die beiden Hr Käthe neu gewählt & mit Vornahmen

derartiger Verhör weder Kenntnis, noch Uebung besitzen, [...] in Betracht,
dass aber die Beeidigung, da keine genügenden Exceptionsgründe vorwalten &
auch niemand dagegen opponiert, nicht wohl unterlassen werden darf, darüber
beschlossen: Es sei die ausserehelich schwangere Klara Tresch bei ihrer Niederkunft
[...] laut Gesetz zu beeidigen, es habe aber diese Beeidigung durch Herrn Ratsherr

& Reg. Rath Walker im Beisein eines Ratsherrn von Gurtnellen stattzufinden.»
Der Entscheid kam nach intensiver Diskussion zustande. Die Richter betonten

sowohl die Wichtigkeit des Geburtsverhörs als auch, dass der Zeitpunkt
und die Form der Eidabnahme massgebend seien. Die korrekte Eidabnahme

hing vom Wissen und der Erfahrung der Amtsperson ab. Der Pfarrer hatte
die Aufgabe, der Schwangeren vor der Entbindung die Bedeutung des
Eides zu erklären. Damit bereitete er sie auf die Verhörsituation vor.

Der Fall zeigt das Zusammenspiel des Landammanns als oberstem Richter

in Altdorf mit den Ratsherren und den Pfarrern in den Gemeinden, wel-

12 § 26 des Paternitätsgesetzes verpflichtete «Die Herren Aerzte, Wundaerzte und Geburtshelfer, so

wie die bejahrlöhnten und andere Hebammen [...] die Geburten dieser Art [lediger Frauen], bey denen sie

berufen werden, ebenfalls dem Hhrn Richter des Landes anzuzeigen.» ALB, 113. In den Revisionen
von 1857 (§ 32 AS, 216) und 1872 (§ 29 LB, 85) wurde für die Unterlassung noch eine Geldstrafe

von 40-60 Franken eingeführt. In Zürich beispielsweise hatte die Hebamme die Pflicht, die
Geburtshilfe zu verweigern, bis das Geniessverhör stattgefunden hatte. Sutter, Ein Act, S. 71,
110. In Basel fand das Geniessverhör durch die Hebamme statt, unter Anwesenheit von zwei
Zeugen. Die Hebamme durfte auch hier erst dann Geburtshilfe leisten, wenn die Gebärende
den Kindsvater genannt hatte. Simon, Untertanenverhalten, S. 105.

64



ches die effiziente Durchsetzung obrigkeitlicher Normen ermöglichte.13 In
einzelnen Fällen wurde Rekurs eingelegt, indem eine Partei geltend machte,
der Eid sei nicht korrekt vollzogen worden. Genoveva Gisler beispielsweise
war der Eid nicht vorgelesen, sondern nur paraphrasiert worden. Sie sagte
später aus, der Ratsherr habe ihr erklärt «so werde[n] mir Gott & die Heiligen
an meinem Ende auch nicht beystehen», wenn sie nicht die Wahrheit sage.

Die Frau wurde «in Kinds-Nöthen» vernommen, in der Regel wiederholten
die verhörenden Ratsherren die Fragen des Präliminarverhörs. Für den Eid
zündeten sie Kerzen an und stellten ein Kruzifix auf.14 Jemandem «die Kerzen

anzünden» war eine Urner Redewendung, die mit drohendem Unterton oder
als Forderung ausgesprochen wurde: «Ich fordere daher, dass sie beeidigt & ihr
die Kerzen angezündet werden» oder «Man solle mir die Kerzen nur anzünden».15

Die Wöchnerin hatte das Neugeborene im linken Arm zu halten und die drei
Schwörfinger der rechten Hand zu heben. Der Verhörleiter sprach dann zu
ihr: «Ihr werdet schwöhren, dass dis kindt und sein eigen fleisch und bluoth, und
dass ihr dis kindt von seinem saamen und von seinem leib in eurweren leib empfangen

haben», an dieser Stelle hatte die Frau den Kindsvater anzugeben, «was
da mihr ist vorgeöffnet worden, das ist die Wahrheit, so wahr mir Gott helfe und die

liebe Heilige». Der Urner Staatsarchivar Eduard Wymann, der die Eidesformel

fand, datierte sie auf das 18. Jahrhundert.16 Der sprachliche Ausdruck
verweist auf eine seit dem Mittelalter praktizierte Beeidigungsform. Auch
die etymologischen Wurzeln des Begriffs Geniessverhör weisen auf das
Mittelhochdeutsche hin. Gemäss Schweizerischem Idiotikon stammt das Wort
von «genist» oder «genis», was Genesung oder Entbindung bedeutet.17

Der Ablauf der Eidabnahme veränderte sich in der hier behandelten Zeit.
Ab 1839 fand der Eid vor dem Verhör statt. Die Eidesformel verallgemeinerte

und reduzierte sich: «Ich schwöre, dass ich mein Zeugnis nach bestem Wissen

und Geiüissen ablegen und dass ich die ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit

sprechen werde. Das schivare ich, so wahr mir Gott helfe und alle Heiligen.»1S

Die Nennung des Kindsvaters war nicht mehr integraler Bestandteil des
Eides und der Einschluss der Empfängnis des Kindes fiel weg. Auch das

13 Dazu auch Arnold Philipp: Almosen und Allmenden. Verarmung und Rückständigkeit in der
Urner Markgenossenschaft 1798-1848. Zürich 1994, S. 133f.

14 Claudia Töngi beschreibt die Eidesleistung im «normalen» Verhör sinngemäss. Töngi,
Strafverfahren, S. 32.

:" Im Fall über Anna Josefa Russi verlangte der als Kindsvater beklagte, dass der Russi der Eid
erlaubt werde mit den zuerst zitierten Worten. Das zweite Zitat gibt die Forderung des Beklagten
Joseph Baumann im Fall über Clara Baumann wieder.

" Wymann Eduard: Die Beeidigung der ausserehelich Gebärenden in Uri. In: Zeitschrift für
Schweizer Kirchengeschichte 8 (1914), S. 55f.

17 Die begriffliche Herkunft zitiert nach Sutter, Ein Act, S. 71.
13 Wyman, Beeidigung, S. 55.

65



Kind selbst war nicht mehr in den Eid und seine Folgen einbezogen, es lag
nicht mehr in den Armen der Mutter, wenn sie ihn sprach. Die Formel
bezog sich auf Wahrheit/Unwahrheit im Rahmen des Schwures; die
Entstehung des Lebens - als väterliche Reproduktion von «eigen Fleisch und
Blut» - fand in der Formel keinen Platz mehr. Damit wurde die Linie
zwischen Vater und illegitimem Kind, die vorher noch betont worden war,
durchschnitten. Eine Entwicklung, die sich auch im Wechsel vom Pater-
nitäts- zum Maternitätsprinzip ablesen lässt.

Erst 1893 ersetzte eine eidliche Befragung vor Gericht nach dem
Wochenbett das Geniessverhör.19

Die Forschung ist sich heute einig, dass diese Art der Befragung eine

«folterartige Praxis» oder eine «folterartige Inquisition»20 war, deren Sinn
darin bestand, im Moment der Geburtsschmerzen und dem Ausgeliefertsein

die «Wahrheit zu ermitteln». Der luzernische Oberrichter und Ständerat

Jost Weber, Kenner des Rechts nichtehelicher Kinder, drückte sich schon
1860 dazu so aus: «Man ging dabei von der Ansicht aus, in diesem Augenblicke,
während den Geburtswehen, vor und bei jener grossartigen Katastrophe, in der das

Leben eines jeden Weibes in der grössten Gefahr stehe, wäre es nicht möglich, dass

selbst der Leichtsinn eine falsche Angabe zu machen im Stande wäre. In den

ungewohnten, entsetzlichen Schmerzen, am Rande des tiefen Grabes, da sollte ja nur die

Wahrheit und keine Lüge möglich erscheinen.»'11 Todesnähe und Geburtsschmerz

waren die beiden Kernpunkte, die das Geniessverhör wirksam
machten. Die Funktion des Geburtsschmerzes ist mehrdeutig interpretierbar.

Einerseits hatte er als Foltermechanismus Wirkkraft. Eine andere Deutung

liesse an jenem Sinnzusammenhang anknüpfen, dass der Geburtsschmerz

als ewige Strafe der Frauen für die im Paradies begangene
Erbsünde galt und als Unabwendbarkeit erfahren wurde.22 Ledig Gebärende

mögen Gottes Strafe auf ihr «sündiges Verhalten» bezogen haben, und
die Präsenz von Gottes strafender Hand mochte die Nennung des Kindsvaters

als genauso unausweichlich scheinen lassen wie das Ertragen des

Geburtsschmerzes.
Für die Frauen war das Geniessverhör ambivalent. Einerseits bedeutete

es eine grosse Belastung, während den Geburtsschmerzen eine Aussage zu
machen. Auf der anderen Seite hatten sie damit die Garantie, dass der Vater

zur Verantwortung gezogen wurde und für den Unterhalt des Kindes mit-

zusorgen hatte.

' LB, 73, aufgrund einer Landratserkanntnis vom 9. Oktober 1893.
3 Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 262. Sutter, Ein Act, S. HO.
1 Weber, Recht, S. 144.
2 Töngi, Geburt, S. 62. Sie zitiert dazu 1. Mose (3,16): «Und zum Weibe sprach er: ich will dir viel l
schioerden machen in deiner Schwangerschaft; mit Schmerzen sollst du Kinder gebären.»

66



Das Geniessverhör drückt eine Asymmetrie der Geschlechter aus, denn
in jedem anderen Verfahren war die eidliche Aussage vor dem Verhörrichter

genügend. Unter Folter gemachte Aussagen mussten in jedem anderen
Fall später im Wiederholungsverhör bestätigt werden.23 Stellten die Zeitgenossen

beim Geniessverhör keine Beziehung zu Folter her? Während der
Helvetik wurde in der Schweiz im Zusammenhang mit der Abschaffung
der Folter eine rege Diskussion über das Geniessverhör geführt. Das
Geniessverhör sollte in der ganzen Schweiz abgeschafft werden, jedoch
wollte man damit bis zur Ausarbeitung eines neuen Gesetzes zuwarten.
Das baldige Ende der Helvetik vereitelte das Vorhaben, und die Kantone
fanden entweder zur alten Gesetzgebung zurück (etwa Uri) oder
reformierten sie.24

Dass es keine Überinterpretation darstellt, das Geburtsverhör auch aus

damaliger Sicht als demütigend und mühevoll zu betrachten, belegt die
Äusserung eines Pfarrers: «Wenn der Richter das äusserste abwartet, und die

Tochter nun in dem Augenblick, ivo sie vielleicht zwischen Leben und Tod schwebt,
noch einer grösseren Beschämung ausgesetzt und vor Beamten noch einmal über

ihr Vergehen befragt wird, wie erniedrigt muss sie sich in ihren eigenen Augen
fühlen.»25 Der Jurist Weber etwa verwendete Umschreibungen wie
«Barbarei» und «Hohn auf die Menschlichkeit», enthielt sich aber ausdrücklich
eines abschliessenden Urteils, nachdem er wenigstens die Frage nach der
«phsychologischen» (sie!) Richtigkeit des Geburtsverhöres aufgeworfen
hatte.26

Zur rechten Zeit gebären

Da Paternitätsakten von Schwangerschaft und Geburt handeln, vermitteln
sie ein intensives Bild über die Wahrnehmung des weiblichen Körpers.
Empfängnis, Schwangerschaft und Geburt werden aus der Sicht der Frauen

beschrieben. Die Analyse verdeutlicht, dass sich ihre Sicht der Dinge
unterscheidet von einer medizinisch orientierten Faktizität, die uns heute
recht geläufig ist und die sich auch die damaligen Richter wohl gewünscht
hätten. Denn der Schwängerungstermin war für die Feststellung der Vaterschaft

eminent wichtig. Nimmt man etwa die Aussage von Josepha Jauch
über die Empfängnis wörtlich und rechnet die Dauer der Schwangerschaft

Töngi, Strafverfahren, S. 26f.
' Simon, Untertanenverhalten, S. 106. Sutter, Ein Act, S. 108.
' Das Kiltgehen in seinen Gefahren und Folgen. Einige Worte des Ernstes und der Liebe an die
christliche Jugend, ihre Eltern und Hausväter auf dem Lande. Anonym. Luzern 1825, S. 15.

' Weber, Recht, S. 144,147.

67



nach, stellt man fest, dass etwas nicht stimmen kann. Das am 21. Oktober
geborene Kind Josepha musste - vorbehaltlich einer Frühgeburt, die bei
nichtehelichen Geburten von der Hebamme diagnostiziert und in den
Akten vermerkt wurde - im Januar gezeugt worden sein. Josepha Jauch gab
den Zeitpunkt mit Mitte März zu Protokoll. In diesem Fall gingen die Richter

auf die Unstimmigkeit nicht näher ein.
Andere Fallbeispiele zeigen, dass viele Frauen in der Lage schienen, den

Termin exakt anzugeben. Die erstaunliche Exaktheit der Nennung ist nicht
nur für die Urner Akten charakteristisch. Dabei handelte es sich nicht um
eine Argumentation, die sich auf die tatsächlichen Verhältnisse bezog,
sondern um eine Version für den Richter, der eine Erklärung in Bezug auf ein

Ehekonzept erwartete.27 Dazu kommt, dass ein Mann die Schwängerung
leicht abstreiten konnte, wenn die Frau keinen exakten Termin angeben
konnte. Viele Männer gaben im Verhör an, sie würden das Kind schon
anerkennen, wenn es «zur rechten Zeit» auf die Welt komme. Er werde das Kind
anerkennen «wenn die Geburtszeit gehörig einschlägt», formulierte Joachim
Odermatt.28 Johann Josef Bissig gab zu: «Wenn das Meitli [Barbara Senn] beim

Eide dann mich angiebt & die Zeit der Niederkunft mit der Angabe über die

Schwängerungszeit, nemlich mit dem Steegermarkt anntrifft, so wird es mich denn

ins Unglück bringen können, aber wir wollen dann erst noch sehen.»

Den Frauen war die Wichtigkeit bewusst, sie spürten den Druck, der

von den Befragern ausging, die einen möglichst genauen Termin im Protokoll

festschreiben wollten. Anna Maria Scheiber beispielsweise verstrickte
sich im Verhör in Widersprüche. Sie gab an, der Geschlechtsverkehr habe
«in der letzten Woche des verflossenen Weinmonats» stattgefunden, um dann
bei der nächsten Frage, nach dem « Wie oft» zu antworten: «Etwa 12 Mal, das

Ite mal etwa vor 1 1/2 fahren & das letzte Mal etwa vor 3 Wochen.» Frauen
versuchten, den Zeitpunkt möglichst offen zu lassen, um nach der Geburt, sollte

diese nicht zur «passenden» Zeit erfolgen, nicht auf eine Angabe fixiert
zu werden. Offensichtlich wird das am Fall über Anna Walker-Zurfluh von
Erstfeld, die einen exakten Tag angab und danach dem Ratsherrn, der das

Vorverhör mit ihr durchgeführt hatte, einen Brief zukommen liess, in dem
sie ihn bat, ihre Angaben im Protokoll zu ändern: « Wenn sie dass Verhör noch

nicht fortgeschickt haben, so sollen Sie anstat den 23. August den Tag nicht bestimmen

sondern Ende August schreiben, den es hat mir eine Erfahrene Person gesagt

es sei nicht nöthig den Tag zu bestimmen, den es sei mit solchen nicht gut. Sie

erfunden alle List damit Sie herauskommen können, er wird sich villeicht gerade

auf diesen Tag beschränken & sagen dass Kind ist nicht auf diesen Tag
ì

27 Gleixner, Das Mensch, S. 76,89f.
23 Im Fall mit Anna Maria Bissig.

68



f.. J Anna.»2'' Aufschlussreich an der Äusserung ist, dass die Schwangere sich

mit Personen aus dem Dorf beriet, von denen sie annahm oder wusste, dass

sie über Erfahrung in solchen Angelegenheiten verfügten. Bemerkenswert
finde ich auch die Offenheit, mit der sie dem Ratsherrn gegenüber argumentierte.

Damit versuchte sie mit dem Ratsherrn aus dem Dorf eine Art
Komplizenschaft aufzubauen gegen den Kindsvater und die Richter in Altdorf.

Der Termin wurde an markanten Daten wie Festen oder Märkten
festgemacht. Barbara Senn nannte den Markttag in Amsteg: «Am Abend des

Steegermarktes brachte er einen Halbmaass Wein mit und wir tranken miteinander

und so ganz allein die Nacht über bey ihm konnte ich mich seiner Zudringlichkeit

nicht mehr erwehren.» Kreszentia Dittli wusste: «Dass erste Mal
geschah es d. 28. Juni & das 2te Mal geschah der Tehltritt d. 8. Juli 1864, woher ich

glaube, dass ich schwanger sei, weil ich einige Tage vorher meine Regeln hatte, &
nachher sind sie mir gänzlich ausgeblieben.» Die Menstruation diente den Frauen

als Orientierungshilfe, um die Empfängnis zeitlich einzubetten. Die letzte

Regel wurde zum Fixpunkt, die eine doppelte Eingrenzung erlaubte:
Erstens konnte die Schwangerschaft nicht vor der letzten Menstruation
entstanden sein, zweitens konnte davon ausgegangen werden, dass sie innerhalb

der folgenden vier Wochen entstanden war. Verhörrichter oder
Ratsherren fragten aber selten explizit nach diesem Wissen. Die Frauen
brachten das Thema meist selbst zur Sprache.

Vor allem in länger dauernden Beziehungen beobachteten Frauen ihre
Regel sorgsam, um eine Schwangerschaft zu erkennen. Josepha Lusser

zeigte ihre Schwangerschaft an, «als meine monathliche Reinigung ausblieb,
welche Anfangs März wieder hätte eintreten sollen, da wie ich glaube, [ich] sie in
den ersten Tagen des Hornungs noch gehabt hatte».30 Aloisia Imhof hatte eine

längere sexuelle Beziehung mit ihrem Dienstherren und sagte zur Anzahl
der Intimkontakte: «während ich bey ihm im Dienste stand (nemlich v. Mitte
May bis Gallentag), mehrere mal während dem ganzen Sommer & Herbst, so dass

ich die Zahl nicht anzugeben wusste, u. geschah gewöhnlich auf dem Telde beym
Arbeiten an den Turben oder an den Erdäpfeln & wohl auch einige mal im Hause

während Abwesenheit der Trau. Schwanger glaube ich seit Anfang Weinmonat zu

seyn, wenigstens habe ich seither meine Zeit nicht mehr gehabt.»3^ Das Einsetzen
der Menstruation war vor allem in langen Beziehungen mit häufigem

2" Sie hatte allen Grund misstrauisch zu sein. Der angeklagte Mann war abwesend in der
Rekrutenschule und schrieb ihr, wenn sie ihn nicht nenne, werde er ihr Geld schicken. Ihr Ehemann
befand sich seit zwei Jahren in Paris, weshalb das Verfahren gegen eine Ehefrau überhaupt
angehoben wurde.

' Hornung Februar.
31 Gallentag 16. Oktober. Turben Torfmull. Vgl. Aschwanden Felix, Clauss Walter: Urner

Mundart-Wörterbuch. Altdorf 1982. (Abgek. UMW). Weinmonat Oktober.

69



Geschlechtsverkehr das einprägsamere Datum als der Intimkontakt: «Man
kann mich einsperren lassen oder auf den Lasterstein stellen, ich kann es Ihnen nicht
bestimmt sagen, wann es geschehen ist, ob Ende April oder Anfangs Mai 1860.

Indem ich es nicht aufgezeichnet habe, allein ich hatte meine Regeln d. 28zigsten

April 1860 gehabt u seither nicht mehr recht.»32

Nicht alle Frauen konnten sich auf die Regelmässigkeit ihrer Menstruation

verlassen, und sie war auch nur eines von vielen Zeichen, um eine

Schwangerschaft festzustellen. Magdalena Schik zweifelte an der Existenz
einer Schwangerschaft: «Ich zweyfle immer noch, dass ich schwanger sey, denn

bis dahin habe [ich] noch kein Lebenszeichen einer Leibesfrucht verspürt. Meine
Zeit habe [ich] schon seit 3 Jahren nie mehr gehabt & [bin] in dieser Zeit öfters
dickleibig geworden, ohne dass etwas der Art vorhanden war, & so vermuthe ich, könnte

es auch diesmal seyn. Indess, auf den Tall ich wirklich schwanger wäre, will ich

auf Verlangen angeben, was ich weiss. Ich habe mich nemlich um Mitte Hornung
einmal mit Anton Dittli von Bürgten aus Ennetschächen der sich jetzt ausser dem

Kanton, ich weiss nicht wo aufhält, verfehlt.» Für sie war die Kindsregung das

massgebliche Indiz einer Schwangerschaft, da ihre Menstruation kein
verlässliches Zeichen darstellte. Auch eine Gewichtszunahme oder ein fülliger
Leib konnten für sie andere Gründe haben.33

Vor allem Frauen mit schwacher oder unregelmässiger Blutung verlies-
sen sich nicht auf dieses körperliche Anzeichen. Josepha Arnold wurde
verdächtigt, schwanger zu sein, und deshalb angezeigt und verhört, sie sagte:
«Ja, wie es heisst aber ich merke nichts von der Schwangerschaft, obwohl der Fehltritt

schon im Herbst geschah. [...] nemlich seit dem Weinmonat hatte ich sie [die

Menstruation] wohl einige Mal, aber kaum bemerkbar.»34Im Verhör mit Elisabe-
tha Imholz ist vermerkt: «Seit wann habt ihr denn Eure monatlichen Regeln
verloren?» «Darauf kann ich nicht kommen, ich habe diese selten.» Der Fall der
Josepha Arnold macht deutlich, dass nicht allein die Frauen für die
Wahrnehmung der Schwangerschaft verantwortlich waren. Das Dorf wachte

32 Aussage von Josepha Epp, geb. Truttmann. Sabine Kienitz geht davon aus, dass den Frauen der
Zusammenhang zwischen Menstruation und Schwangerschaft nicht unbedingt bekannt gewesen

sei. In Uri scheint er den Frauen durchaus bekannt gewesen zu sein. Kienitz Sabine: Sexualität,

Macht und Moral. Prostitution und Geschlechterbeziehungen Anfang des 19. Jahrhunderts

in Württemberg. Ein Beitrag zur Mentalitätengeschichte. Berlin 1995, S. 260.
33 Ulrike Gleixner stellte in den von ihr untersuchten Verhören ebenfalls fest, dass das Ausbleiben

der Menstruation für die Frauen kein sicheres Zeichen darstellte. Gleixner, Das Mensch, S. 177.
34 Die Häufung der Nennung des Monats Oktober ist kein Zufall. Stefan Fryberg zeigt in seiner

demographischen Studie, dass zwischen 1833 und 1875 in Silenen die meisten Empfängnisse
im Oktober, gefolgt von Dezember und Juni, stattfanden. Er erklärt die Zahl mit der Heimkehr

der Männer von den Alpen. Wahrscheinlich mit ein Grund, warum der Zeitpunkt von
den Frauen gut erinnert wurde. Fryberg Stefan: Untersuchungen über die historische
Demographie im Kanton Uri im 19. Jahrhundert. Unveröffentlichte Lizenziatsarbeit. Basel 1977,
S. 221.

70



darüber, ob eine Frau an Gewicht zunahm. Wenn eine Frau deshalb angezeigt

wurde, musste sie sich einer Untersuchung durch die Hebamme
unterziehen.35

Auch der umgekehrte Fall konnte auftreten, nämlich dass die
Menstruation nicht ausblieb: «Ich habe sie immer regelmässig, ohne selbe je verloren

zu haben», sagte Katharina Trachsel auf Insistieren des Verhörrichters. Ein
Arzt machte in einem Fall von Zwillingsgeburt zur Frage, ob es sich um
eine Frühgeburt gehandelt habe, die Feststellung: «Es ist aber diese letzte

Menstruation ein unsicheres Zeichen für den Beginn einer Schwangerschaft
überhaupt, und dieselbe besteht hier zu Lande nicht selten während der ganzen
Schwangerschaft oder einem Theile derselben fort.»36 Der Arzt stellte fest, dass

die Menstruation während der Schwangerschaft nicht aussetzen musste.
Trotzdem galt sie als sicheres Zeichen dafür, dass eine Frau nicht schwanger

sei. Denn Frauen führten in den Befragungen zu Unzuchtsdelikten die
Menstruation als Zeichen für das Nichtvorhandensein einer Schwangerschaft

glaubhaft an: Josepha Jauch wurde 1860 darüber befragt, ob sie nicht
glaube, von den ihr zur Last gelegten Sexualkontakten, schwanger zu sein.
Sie antwortete: «Nein, ich hatte die Regeln, noch hier, im Gefängnis.»37

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Menstruation als Indikator
diente, um die Empfängnis zu bestimmen. Das wurde auch vor Gericht
akzeptiert. Allerdings ist auffällig, dass sowohl das Argument, sie komme
regelmässig vor und sei deshalb ein verlässliches Zeichen, als auch das

Gegenteil, sie trete unregelmässig auf oder bleibe bei einer Schwangerschaft

nicht zwangsläufig aus, glaubhaft sein konnte. Möglicherweise
arbeiteten die Frauen hier mit einer Argumentation, die auf spezifisch
weiblichem Wissen basierte und deshalb vom Verhörrichter schwerlich in
Zweifel gezogen werden konnte.

Die «Zeit» haben

Alle Beteiligten verwendeten metaphorische Bezeichnungen für den

Vorgang im weiblichen Körper. Als «die Regeln bekommen», «verlieren» oder

33 Dies steht im Gegensatz zur Feststellung von Ulrike Gleixner, die das Erkennen der
Schwangerschaft den Betroffenen zuschreibt. Gleixner, Das Mensch, S. 177. Das Dorf wachte nicht nur
über die Anzeichen am Körper der Frau. Die Menstruation stellte keinen ausschliesslich
intimen weiblichen Vorgang dar, wie dies heute der Fall ist. Claudia Töngi zeigt, dass die verwendeten

Baumwollbinden nach der Wäsche jeweils draussen zum Trocken aufgehängt wurden.
Auf diese Weise dienten sie den unverheirateten Frauen als öffentliches Zeichen ihrer Sittlichkeit

und als Erinnerung ihrer Heiratsfähigkeit. Töngi, Geburt, S. 111.
33 Anna Maria Gisler, Attinghausen.
37 Josepha Jauch, Flüelen, 1860, StAUR: G-300-11/2 (21, Nr. 453), Verhör vom 16. August 1860.

71



«seither nicht mehr recht haben», «meine Zeit haben» oder «die Reinigung
haben» bezeichneten die Frauen die Menstruation. Die Verhörrichter nannten

sie meist «die Regeln». Die Metaphern drücken aus, dass der Vorgang
regelmässig geschah oder geschehen sollte, aber auch, dass die Regelmässigkeit

verloren gehen konnte. Das wurde als Verlust beschrieben. Das
Wort die «Zeit» kennzeichnete einen besonderen Zeitabschnitt im Monatslauf.

Der Begriff der «Reinigung» nahm darauf Bezug, dass der weibliche
Zyklus geprägt war von Vorstellungen über Verunreinigung und deren

Behebung durch den monatlichen Blutfluss. Einzig der Arzt benützte die
lateinische Bezeichnung «Menstruation», die ebenfalls die monatliche
Wiederkehr benennt. Der Begriff Menstruation taucht ab 1812 im Sprachgebrauch

von Medizinern auf, jedoch nicht in dem von Richtern oder Laiinnen

und Laien. Die volkstümliche Reinigungsmetapher geht auf die
Säftelehre (der Reinigungseffekt wurde von Hypokrates eingeführt)
zurück. Die Verwendung der Metapher legt nahe, dass auch im 19.

Jahrhundert die volkskulturelle Vorstellung der Reinigung lebendig war.38

Kompositas mit Blut wurden nicht gebildet. Bezeichnungen mit negativen
Wertungen, wie das etwa mit den heutigen Benennungen wie «Unwohlsein»

oder den «kritischen Tagen» der Fall wäre, wurden selten verwendet.
Die Verbindung von Unwohlsein und Monatsblutung wurde aber auch

gezogen und die Begriffe bereits synonym gebraucht. Josepha Jauch sagte:
«[...] bis ich ihm bemerkte, dass ich unwohl sei & meine Regeln habe.» In einem

späteren Konfrontationsverhör sprach der Richter ausschliesslich von
«Unwohlsein». «Unwohlsein» beschreibt den Zustand, in dem sich eine Frau

möglicherweise während der Menstruation befand und nicht den
Sachverhalt. Der Begriff wurde von allen verstanden, obwohl er den Vorgang
eher verhüllt statt benennt.3"

Zugreifen

Im Folgenden möchte ich wieder auf Josepha Jauch zurückkommen und
ihre Beziehung zu Johann Franz Mächler, dem beklagten Kindsvater,
näher beleuchten. Auch wenn die Verbindung in den Akten äusserst
fragmentarisch abgebildet ist und nur ein bestimmter Ausschnitt sichtbar

38 Kienitz, Sexualität, S. 258f.
39 Josepha Jauch, Flüelen, 1860, StAUR: G-300-11/2 (21, Nr. 453), Verhör vom 9. August 1860.

Claudia Töngi hebt hervor, dass die von ihr interviewten Urner Hebammen ausschliesslich
von «das Zügg» (das Zeug), mit Betonung auf dem Hauptwort, nicht dem Artikel, sprachen
und nie Begriffe wie Regel, Periode oder Menstruation verwendeten. Sie deutet die Verwendung

als Bezeichnung für etwas, was Frauen von Männern unterscheidet, aber kein biolo-
gisch-abstrahiertes Körperverständnis ausdrücke. Töngi, Geburt, S. 103f.

72



wird.40 Aus der Perspektive von Josepha Jauch handelte es sich um eine

sexuelle, soziale und ökonomisch-rechtliche Beziehung, die sie mit Johann
Franz Mächler verband. Er war der Bruder ihrer Dienstherrin und fungierte
- da seine Schwester verwitwet war - als Haushaltsvorstand. Josepha Jauch
hatte ihr eigenes Beziehungsnetz in Flüelen verlassen, um in Lachen als

Dienstmagd zu arbeiten. Damit verlor sie ein wesentliches Schutz- und
Kontrollinstrument.41 Ihr Arbeitsplatz war leicht kündbar. Die Abhängigkeit
vom Diensthaushalt wurde dadurch verstärkt, dass ein grosser Teil des

Lohnes aus Naturalleistungen bestand, wie Kost und Logis, manchmal auch

Kleidung. Bargeld hätte eine gewisse Unabhängigkeit ermöglicht, wurde
jedoch kaum ausbezahlt.42 Der persönliche Freiraum einer Dienstmagd war
zusätzlich eingeschränkt, weil das Wohnen innerhalb des Diensthaushaltes
Pflicht war und der Hausherr patriarchale Herrschaftsgewalt auch über die
Dienstboten ausübte.43 Nicht wenige Dienstherren dehnten die Verfügungsgewalt

auf den Körper der Dienstmagd aus, was die Frauen aufgrund der

Abhängigkeit teilweise lange tolerierten. Die Witwe Maria Anna Huser
diente sechs Jahre lang bei Josef Maria Lirer. Als sie schwanger wurde, klagte

sie ihren Dienstherrn an, der zu Protokoll gab: «Nein missbraucht habe ich

sie nie, aber etwa hie & da «zuchägriffä», das will ich schon zugeben, das ist schon

geschehen.» Viele Dienstmägde waren den Zudringlichkeiten des Hausherrn
oder seiner Söhne ausgesetzt. Agatha Gisler fasste dies in folgende Worte:

«[...] die ersten vier Monate war ich jedoch von Vater und Sohn unbehelligt geblieben,

nach dieser Zeit stellten sie immer mehr & mehr das Ansuchen an mich. Ich

wies ihre Begehren zu widerholten Malen ab. Tust regelmässig vor der Profitierung,
öfters auch nachher erhielt ich Wein od. Rhum zu trinken.» Polizeichef Gerig

1 Ulrike Gleixner weist nachdrücklich darauf hin, dass die Akten nur bestimmte Aspekte einer

Beziehung beleuchten und durch das Auseinanderliegen der Verhör- und Gerichtstermine
Wesentliches gar keinen Eingang in die Quellen findet. Gleixner, Das Mensch, S. 70. Zur Lage der

Dienstmägde: Ludi Regula: Frauenarmut und weibliche Devianz um die Mitte des 19.

Jahrhunderts im Kanton Bern. In: Anne-Lise Head, Brigitte Schnegg (Hg.): Armut in der Schweiz.
(17.-20. Jahrhundert). Zürich 1989, S. 19-32.

41 Zur Funktion der dörflichen Kontrolle im Prozess der Eheanbahnung und der Kontrolle sexueller

Beziehungen siehe: Benker Gitta: «Ehre und Schande» - Voreheliche Sexualität auf dem
Lande im ausgehenden 18. Jahrhundert. In: Johanna Geyer-Kordesch, Annette Kuhn (Hg.):
Frauenkörper - Medizin - Sexualität: Auf dem Weg zu einer neuen Sexualmoral. Düsseldorf
1986, S. 22, und Cavallo Sandra, Cerutti Simona: Female Honor and Social Control of
Reproduction. In: Ed Muir, Guido Ruggiero (Hg.): Sex and Gender in Historical Perspective. Baltimore

1990, S. 94. Lipp Carola: Ledige Mütter, «Huren» und «Lumpenhunde». Sexualmoral und
Ehrenhändel im Arbeitermilieu. In: Utz Jeggle u.a. (Hg.): Tübinger Beiträge zur Volkskultur.
Tübingen 1986, S. 70-86, S. 86.

17 Ludi, Frauenarmut, S. 25.
13 Vgl. Dürr Renate: «Der Dienstbote ist kein Tagelöhner ...». Zum Gesinderecht (16. bis 19.

Jahrhundert). In: Ute Gerhard (Hg.): Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Frühen Neuzeit
bis zur Gegenwart. München 1997, S. 115-139.

73



schrieb dazu in einem Brief an die Polizeidirektion: «[...] Die Angaben über

die Unzuchtsfälle dürfen auf Wahrheit beruhen, indem der Sohn Bernardt die

einmalige Profitierung der Magd, gegenüber dem Landjäger Gallus Gamma selbst

lachend bekannt hat [...].» Die Äusserung drückt einerseits aus, dass der

Magd nicht unbedingt Glauben geschenkt wurde, wenn sie ihren
Dienstherrn anklagte, andererseits macht sie deutlich, dass ein solches
Vergehen als «Kavaliersdelikt» betrachtet wurde, sonst hätte man es kaum
«lachend» sogar dem Polizisten gegenüber äussern können.

Wurde eine Dienstmagd, die aus einem anderen Kanton stammte,
schwanger, war es für die Herrschaft möglich, sie heimzuschicken. Der
Dienstherr konnte sich damit der Folgen entledigen. So geschah es auch

Josepha Jauch, die wie andere Dienstmägde durch die Entlassung gleichzeitig

obdachlos wurde und ins Elternhaus zurückkehrte.

Verdächtiger Umgang und strenge Aufsicht

Josepha Jauch blieb nach ihrer Rückkehr aus dem Kanton Schwyz bei ihrer
Familie in Flüelen. Acht Jahre später wurde sie erneut schwanger und damit
aktenkundig. Sie lebte 1843, nun 29 Jahre alt, zusammen mit ihrem 55-jährigen

Vater, Anton Jauch, «Geisstoni» genannt, ihrer fünf Jahre jüngeren
Schwester Vinzenzia und dem 15 Jahre alten Bruder Anton in einem Zimmer
in der Sägerei von Jakob Zwyssig. Die Familie erhielt zeitweilig
Armenunterstützung. Ab 1837 vermerken die jährlichen Abrechnungen der Armenpflege

Flüelen mehrmals die Bezahlung der Miete. Die Armenpflege
unterstützte sie auch mit Kleidung, Kartoffeln und der Übernahme von
Arztrechnungen. Insgesamt erhielt die Familie zwischen 16 bis 30 Gulden
jährlich.44 Die Mutter, Rosa Mattli, war 1840 gestorben, die Beerdigungskosten

wurden von der Armenpflege übernommen. Josepha Jauch verdiente
Geld, indem sie für einen Schneider und dessen erkrankte Frau wusch, nähte
und «garnte». Als die Schwestern Josepha und Vinzenzia Jauch Uri verlies-

sen, um ausserhalb des Kantons in Stellung zu treten, nahm das Armenhaus
in Flüelen den Vater auf. Dort starb er zwei Jahre später.45 Auch der Bruder
wohnte zeitweilig im Armenhaus. Es ist anzunehmen, dass sich die jungen
Frauen massgebend um den Haushalt und das Familieneinkommen gekümmert

hatten und die Familie nach deren Weggang auseinanderfiel.

44 Rechnungen der Gemeinde-Armenpflegen an die Zentralarmenpflege, Flüelen 1813-1869,
StAUR: R-120-12/4 (14). Der betreffende Hauszins ist für die Jahre 1837,1838,1843 vermerkt.
Die Beiträge an Arztrechnungen, Kleidung und Kartoffeln 1837,1838,1840,1843.

45 Vinzenzia Jauch verliess Uri im Februar 1843 um in Zürich in Stellung zu treten, Josepha Jauch
anfangs 1844. Der Vater Jauch wohnte ab 1844 im Armenhaus.

74



Die staatliche Armenunterstützung griff auf verschiedenen Ebenen und
je nach Bedarf in unterschiedlichem Ausmass ein. Sie entlastete das Budget
durch die Bezahlung des Mietzinses und die Abgabe von Kartoffeln.
Ausserordentlich anfallende Kosten wie Arztrechnungen oder Bestattungskosten

übernahm sie nach Bedarf. Die umfassendste Form der Armenunterstützung

bestand in der Aufnahme ins Armenhaus. Dort wurde
vollumfänglich für die Insassinnen und Insassen gesorgt. Sie hatten sich

dafür durch Mitarbeit am Betrieb zu beteiligen. Die Armenpflege unterhielt
Gärten für den Gemüse- und Kartoffelanbau. Einen Teil der angebauten
Kartoffeln und andere Produkte verkaufte sie, in Flüelen beispielsweise
verarbeitete Seide oder ein gemästetes Schwein.46

Doch wie schätzten die Behörden damals Ursachen und Gründe von
Armut ein, und welche Folgen hatte das für die Betroffenen? Eine Liste der
Armen der Gemeinde Flüelen vermerkt in der Spalte «Hauptursache der

Armuth» zur Familie Jauch: «durch Liederlichkeit». Die Armen wurden auf ihre
moralische, geistige und körperliche Verfassung hin beurteilt. Anton Jauch

galt als «geistig fähig», «körperlich stark», in moralischer Hinsicht aber als

«ausgelassen». Unter «Beruf oder Beschäftigung» hiess es Maurer.47 Die heutige Analyse,

Armut sei zu Beginn des 19. Jahrhunderts als Fehlverhalten und als

moralischer Schaden Einzelner wahrgenommen worden, ist bekannt.
Ich werde im Folgenden die Ereigniskette herausarbeiten, die zur Verbindung

von Armut und «Liederlichkeit» führte. 1838 hatte der Gemeindevorstand

Hüelen dem Wochenrat gemeldet, Vater Jauch, Mutter Jauch und die
älteste Tochter, Josepha Jauch, würden sich «sehr unmoralisch und ärgerlich

Betragen», worauf der Rat die Familie vorlud.48 Um welche Vergehen es sich

gehandelt hatte, geht aus dem kurzen Eintrag nicht hervor. Ein Jahr später
erfährt man, dass Florian Infanger, obwohl ihm das verboten worden war,
die Familie Jauch besucht hatte «& ganze Nächte dort verblieben» sei.49

Entdeckt wurden die Besuche aufgrund obrigkeitlicher «nächtlicher Hausuntersuche»,

denen die Familie aufgrund eines wochenrätlichen Beschlusses

neben sonstiger «strengejr] Aufsicht» ausgesetzt war. Der Wochenrat hatte
den Gemeinderat ermächtigt, die Familienmitglieder, würden sie ihren
«verdächtigen Umgang nicht aufgeben», ins Kämmerlein setzen zu lassen.50 Anton

Zum Armenwesen siehe Bielmann Jürg: Die Lebensverhältnisse im Urnerland während des 18.

und zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Basel 1972 Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft
126), S. 192-213, und Arnold, Almosen, S. 147-157. Zum Armenrecht: Leuchtmann Hans: Das

Armenrecht der Urkantone. Diss. St. Gallen 1953.

StAUR: R-120-13 (2), Flüelen 1838.
1 Wochenratssitzung vom Samstag den 20. Weinmonat Oktober) 1838, StAUR: RR-62/1039.
1

Wochenratssitzung vom Samstag den 21. Dezember 1839, StAUR: RR-64/25f.
Wochenratssitzung vom Samstag den 3ten Wintermonat November) 1838, StAUR:
RR-62/1101.

75



Jauch war in der Folge mehrmals gefangen gesetzt worden. Aus diesem
Grund hatte er mit Karl Huber einen Streit, denn Huber hatte offenbar die
Töchter Jauch fortgesetzt «besucht» und damit die Verhaftungen nach

Meinung Anton Jauchs provoziert. Anton Jauch, der die ständig drohenden
Verhaftungen leid war, hatte Huber in einer Schlägerei eine Kopfwunde
beigebracht. Das Gericht ermittelte Karl Huber als Schuldigen und verurteilte ihn
zu «8 Tagen Schellenwerk mit öffentlicher Arbeit».5^

Zwei Jahre später suchte Vinzenzia Jauch, die Schwester von Josepha,

um einen Heimatschein nach. Er erlaubte ihr, ausserhalb des Kantons in
Stellung zu gehen.52 Neun Monate später brachte sie in einer «Gebäranstalt»

in Zürich ein Mädchen zur Welt. Sie wurde daraufhin polizeilich in den
Kanton Uri zurückgeschafft.53 Der Vater des Kindes, Leonz Müller, ein
Seidenweber aus Luzern, wollte sie heiraten und anerkannte das Kind, indem
er es in Zürich bei einem katholischen Pfarrer taufen und sich als Vater ins

Taufregister eintragen liess. Das Dorfgericht beschloss, das Kind vorläufig
für einen Gulden pro Woche in eine Familie in «Kost» zu geben, weil es «bei

seiner Mutter gar nicht versorgt sey».5i Die Finanzkommission, die die Kosten
nicht weiter übernehmen wollte, schrieb ein Jahr später dazu: «Weil aber der

Vater dieses unehelichen Kindes bereits ausgemittelt ist, & er sich sogar bereit

erklärt hat, die Vinzenzia fauch zu ehelichen so glauben wir, dass er zum Unterhalt
dieses unehelichen Kindes könnte & sollte angehalten werden.»55 Die beiden
realisierten den Eheschluss nicht. Möglicherweise verbot ihnen die Obrigkeit
die Ehe wegen Armut. Vinzenzia Jauch beantragte anlässlich ihrer
Verurteilung zu den üblichen 15 Gulden Busse wegen nichtehelicher Geburt
erneut einen Heimatschein, mit der Begründung, sie sei in Zürich «ihr Brod

besser als hier zu finden im Stande».56 Vorerst verweigerte der Wochenrat ihr
die Bewilligung und fragte den Pfarrer in Zürich um ein Leumundszeugnis
über sie und Leonz Müller an. Vinzenzia Jauch reiste, nachdem der Rat ihr
drei Monate später im Februar 1843 die notwendigen Reisepapiere
ausstellte, wieder nach Zürich.

Die Schilderungen zeigen, dass die Familie Jauch zwar finanziell unterstützt

wurde, sich aber deshalb mit massiven obrigkeitlichen Kontrollen
konfrontiert sah, die unter den geschilderten Umständen zu Delinquenz

" Karl Huber, StAUR: G-300-11/1 (11, Nr. 289). Urteil: Wochenratssitzung vom 25. Januar 1841,
StAUR: RR-66/18.

32 Wochenratssitzung vom Samstag den 12. Hornung 1842, StAUR: RR-69/34.
33 Wochenratssitzung vom Samstag den 19. Wintermonat 1842, StAUR: RR-70/201.
54 Vinzenzia Jauch, Flüelen, 1842, StAUR: G-300-11/4 (11), Brief der Finanzkommission vom 10.

Wintermonat 1843.
33 Vinzenzia Jauch, Flüelen, 1842, StAUR: G-300-11/4 (11), Brief der Finanzkommission vom 10.

Wintermonat 1843.
56 Wochenratssitzung vom 3. Dezember 1842, StAUR: RR-70/209.

76



führten. Armut wurde auf «liederlichen» Lebenswandel zurückgeführt. Die

Obrigkeit erkannte strukturelle Aspekte oder Versuche individueller
Problemlösungen nicht. Dabei ergab sich für die Mittellosen ein kaskadenartiger

Effekt, den ich hier geschlechtsspezifisch für Frauen beschreiben möchte:

Josepha und Vinzenzia Jauch versuchten mit der Auswanderung nach

Schwyz 1835 bzw. nach Zürich 1843, ihrer Armut individuell entgegenzuwirken.

Dort sahen sie die Möglichkeit, ihren Lebensunterhalt zu verdienen.

Damit verloren sie den Schutz ihres sozialen Netzes, konnten sich aber
auch den obrigkeitlichen Kontrollen entziehen. Sie kehrten nichtehelich
schwanger oder mit einem nichtehelich geborenen Kind zurück, was ihnen
einen schlechten Ruf eintrug. Der schlechte Ruf führte dazu, dass man sie

eher verdächtigte, sich unsittlich zu verhalten. Das wiederum zog stärkere
Kontrollen nach sich und führte schneller zu obrigkeitlichen Sanktionen.

Anzumerken bleibt, dass es der Generation von Josepha Jauchs Eltern
noch möglich gewesen war, ein Ehe- und Familienleben zu realisieren. Das

konnte in der Generation der Kinder - dies belegt das Beispiel der Schwestern

Josepha und Vinzenzia Jauch - offenbar kaum mehr gelingen.

Geisstoniseppi / Teil 2

Wie erwähnt wurde Josepha Jauch 1843 erneut schwanger. Sie wurde
deswegen beim Landamman angezeigt. Im ersten Verhör sagte sie aus, der
Vater des Kindes heisse Florian Infanger, komme ebenfalls aus Flüelen, und
sie seien «schon fast ein Jahr miteinander versprochen». Sie habe mit der Anzeige

ihrer Schwangerschaft gewartet, meinte sie, weil er sie «immer so mit der

Hoffnung zum heyrathen aufgezögert & mit der Anzeige zuzuwarten ersucht»

habe. Er gebe die Vaterschaft zu und habe versprochen, die nötigen Schritte

zur Heirat einzuleiten. Das erste Protokoll vermittelt das Bild einer intakten

vorehelichen Beziehung: ein Paar, das nur auf die Bewilligung zur Heirat

wartet. Zwei Tage später wurde Florian Infanger zur Sache verhört und
gab genau wie Josepha Jauch an, sich drei Mal «mit ihr verfehlt zu haben».

Gegeben oder versprochen habe er ihr nichts, antwortete er auf die obligate

Frage; er habe sich zwar bereit erklärt, sie zu heiraten, wenn es erlaubt
werde, betonte aber danach, ihr kein «förmliches Eheversprechen» gemacht zu
haben. Der Landamman, dem auffiel, dass Infanger einen anderen
Schwängerungstermin angab - er nannte den März, sie hatte Februar als Zeit des

Geschlechtsverkehrs angegeben - fragte diesbezüglich nach, worauf Infanger

unsicher wurde und argumentierte, er könnte allenfalls betrunken

gewesen sein, er wisse nichts von Februar: «es musste geschehen seyn, dass ich

ganz besoffen war, ich könnte es nicht positiv abläugnen, aber weiss doch nichts

davon, bisweilen war ich aber etwas benebelt.» Anschliessend meinte er: «Aber

77



ich glaube ich sei/ nicht der einzige gewesen, der sich mit ihr verfehlt hat, denn der

Schneider Turger ist letzter Zeit [...] immer mit der Person herumgefahren, & Tag

& Nacht bey ihr gewesen [...].» Die massive Anschuldigung gegen Josepha
Jauch unterstrich er noch mit der abschliessenden Bemerkung «Uebrigens
sind auch Rekruten & Gesellen bey ihr gewesen ...». Die widersprüchlichen
Aussagen, zuerst die Erklärung, der Vater des Kindes zu sein, Josepha
heiraten zu wollen, dann die Anschuldigung, die Jauch habe mit anderen
Männern sexuelle Beziehungen gehabt, werden vollends unverständlich
mit seinem letzten Votum, er sei bereit, die Frau zu heiraten, «wenn die

Vaterschaft allein auf mich fällt & wenn [sie] es nur zugiebt». Einerseits fühlte er
sich anscheinend für die Schwangerschaft verantwortlich und schloss eine
Heirat mit Josepha Jauch nicht aus; andererseits wollte er offensichtlich
betonen, dass die Frau verschiedene Männerbeziehungen gehabt habe.

Der kurz darauf tagende Wochenrat beschloss, aufgrund der
Widersprüche Josepha Jauch nochmals zu verhören, und ordnete zusätzlich eine

Konfrontation zwischen Josepha Jauch und Florian Infanger an.57 Sie wurde
nochmals auf den Zeitpunkt der Schwängerung hin befragt. Josepha Jauch
versuchte möglichst vage zu bleiben und gab ebenfalls an, sie «musste ganz
betrunken gewesen seyn» und könne sich nicht mehr erinnern. Es entsteht der
Eindruck, dass die zwei sich abgesprochen hatten, sich auf drei «Tehltritte»

festzulegen und im Weiteren auf «Unzurechnungsfähigkeit» wegen
Alkoholkonsums zu plädieren.

Trunkenheit galt schon in der Frühen Neuzeit als schuldmindernd. In
der Regel verwendeten vor allem Männer das Argument in Vaterschaftsklagen.58

Josepha Jauch bestand darauf, mit anderen keine «Tehltritte»

begangen zu haben. Konkret auf Besuche des Schneiders Furger angesprochen,

bestätigte sie diese und sagte: «Ich musste ihm während der Krankheit
seiner Trau waschen u. nähen, u. auch garnen helfen», andere Absichten des

Besuches konsequent verneinend. Daraufhin wurde Florian Infanger
hinzugebeten, und beide wurden zusammen vernommen. Infanger korrigierte
den Zeitpunkt des Intimverkehrs und bestätigte die Aussage von Josepha
Jauch, es sei Ende Februar, nicht im März geschehen. Der Verhörrichter
fragte bei Josepha Jauch nach, sie habe doch von einem Intimkontakt
Anfang Februar gesprochen, ob sie nicht doch mit Furger auch ein Verhältnis

gehabt habe. Infanger nahm diesen Moment für sich in Anspruch, das

Protokoll vermerkt in Klammer: «Infanger bemerkte hiebet, dass der Schneider

Turger unter dem Vorwande das Garn zu hohlen, sie öfters besuchte, u. nachdem

er den Kalander eingesehen, berichtet er seine frühere Aussage, dahin, dass der

erste Tehltritt am Fronfastensonntag im Merz geschehen da er sich erinnere an die-

37 Wochenratssitzung vom Samstag den 23. Herbstmonat September) 1843, StAUR: RR-72/511.
33 Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 285. Gleixner, Das Mensch, S. 82.

78



sem Tage den Meisterlohn erhalten zu haben, wessen sich die Jauch auch erinnerte,

und endlich in folge dessen zugab, dass der erste Tehltritt an bemeltem Sonntage,

die übrigen 2 dann etwas später im gleichen Monat geschehen seyen.» Infanger

erinnerte sich an den Tag, weil er damals den «Meisterlohn» erhielt.

Möglicherweise handelte es sich dabei um den ersten Lohn, den er in seiner

Funktion als Meister erhielt; weil er nun Meister war, hatte er Josepha
Jauch aufgesucht, um ihr die Ehe zu versprechen. Denn da er anscheinend

vermögenslos war, stellte der Lohn seine materielle Grundlage zur
Haushaltsgründung dar. Auf diese Weise «einigten» sich die beiden auf denselben

Termin. Josepha Jauch bestätigte anschliessend nochmals, mit Furger
habe sie keinen Geschlechtsverkehr gehabt.

Florian Infangers widersprüchliche Haltung hatte die Nachfrage der
Behörden provoziert. Anscheinend wollte das Paar heiraten und sprach
sich darüber ab, auf welche Weise es die Beziehung vor dem Landamman
darstellen wollte. Die gemeinsame Strategie wurde vom Bedürfnis Florian
Infangers überlagert, Josepha Jauch eindeutigen Verdächtigungen
auszusetzen, die aufgrund der Familiengeschichte der Jauchs mit Sicherheit Resonanz

finden würden. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die mehrfach geäusserten

Heiratsabsichten des Infanger reine Absichtserklärungen darstellten,
die er mit dem Wissen abgeben konnte, dass sowohl Josepha Jauch -
mittlerweile zweifache ledige Mutter ohne Vermögen oder regelmässiges
Einkommen - als auch ihm - der ebenfalls vermögenslos war - die Heirat nicht
erlaubt würde. Josepha Jauch gelang es im weiteren Verlauf der Einvernahmen,

im Ringen um die Anerkennung der eigenen Position, allen
Verdächtigungen zum Trotz, die Beziehung mit Schneider Furger als reine
Arbeitsbeziehung zu installieren.

Gewisse Bereiche der weiblichen Erwerbsarbeit bargen Risiken für die
Frauen. Beziehungen zwischen Frauen und Männern haftete etwas Suspektes

an, vor allem wenn die Männer, aus welchen Gründen auch immer, zu
den Frauen ins Haus kamen.

Josepha Jauch wurde schliesslich der Eid im Geniessverhör gestattet,
weil Infanger und sie sich im Konfrontationsverhör bezüglich der Terminfrage

einig geworden waren. Sie bestätigte während der Geburt der Tochter
Katharina am 18. Oktober 1843 Florian Infanger als Vater. Die Finanzkommission

übernahm den Unterhalt des Kindes, weil Josepha Jauch dazu
selbst nicht im Stande sei. Das Wochenratsprotokoll vermerkt, die
Finanzkommission habe «darauf Rücksicht zu nehmen, aufweiche Weise der Vater dieses

Kindes Tlorian Infanger zu eigener Leistung an den Unterhalt desselben

angehalten werden könnte.»59

39 Wochenratssitzung vom Samstag den 23. Christmonat Dezember) 1843, StAUR: RR-71/691.

79



Schnaps trinken

Florian Infanger und Josepha Jauch kannten sich seit 1839. Ihre Beziehung
bestand - mit allfälligen Unterbrüchen - seit vier Jahren. Josepha Jauch
betonte, seit einem Jahr sei eine Heirat geplant gewesen. Welche Rolle spielte

die Sexualität in der Beziehung, aus der schliesslich eine Schwangerschaft

hervorging, wie wurde sie praktiziert und dargestellt? Josepha Jauch

willigte nach eigenen Angaben in dem Moment in Geschlechtsverkehr ein,
als Florian Infanger ihr die Ehe versprochen und dies mit Essen und Trinken

bekräftigt hatte. Der Geschlechtsverkehr erscheint in ihrer Darstellung
als Bestätigung des Versprechens. Die zwei Umstände werden in der Aussage

von Josepha Jauch kausal verknüpft: «Es geschah derzumalen; in Zwys-
sig Jakobs Sege, wo wir zu Hause, und das erstemal anfangs Hornung, wo eines

Vormittags er kam, zu essen & zu trinken brachte, von heyrathen sprach & mich

zu heyrathen auch versprach & mich dann missbrauchte.» Florian Infanger
bestätigte «bey Tageszeit in der Kammer wo des Geistonis wohnen» mit ihr
geschlafen und erklärt zu haben, «ihns zu heyraten, wenn es zulässig sey». Die
Heiratsabsicht wurde von ihm, wie schon beschrieben, selbst auch sogleich
eingeschränkt, indem er angab: «aber ein förmliches Eheversprechen habe ich

nicht abgelegt. Wohl haben wir bisweilen etwa miteinander in ihrer Kammer

getrunken, aber sie hatten selbst immer etwa Branz dort, ein oder 2mal aber glaube

[ich] auch 1i2 Schöpplein mitgebracht zu haben.»

«Branz» ist die Bezeichnung für gebrannte Getränke. Das Trinken von
Schnaps erscheint hier als mögliche Bestätigung des Eheversprechens. Sie

hätten zwar Schnaps getrunken, aber es hätte sich trotzdem nicht um ein
förmliches Eheversprechen gehandelt. Besonders weil die Familie Jauch
selbst öfters Schnaps im Haus gehabt hätte und er selbst «glaube», nur wenige

Male etwas Alkohol mitgebracht zu haben.
Auch in der Fallgeschichte der Karolina Gisler und des Karl Brücker

spielte der Alkohol eine Rolle. Sie sagte aus, sie hätten sich schon lange
gekannt, und er habe versprochen, sie zu heiraten. Er gab zu Protokoll: «Ich

kann nicht läugnen dass ich mit ihm nichts zu thun gehabt habe; es war die letzen

Tage im August, [...[ da gieng ich eines Abends nach 5 Uhr in des Gislers im
Schachli, sie stellten mir Bränz auf & ich verweilte da bis circa 10 Uhr, als der

Vater & Sohn ins Bett gegangen waren, ist der Tehltritt geschehen. In der Stube

auf dem Kasten.» Die Schwängerung geschah nach gemeinsamem Trinken
mit Vater und Bruder, die das Paar anschliessend alleine liessen. Offenbar
war keine Notwendigkeit der Kontrolle mehr gegeben. Das beschriebene

gemeinsame Trinken hatte Symbolcharakter und nimmt Bezug auf den
Brauch, dass eine Verlobung im Sinne eines Vertragsabschlusses mit dem
«Weinkauf» begangen wurde. Der Weinkauf, eine bis ins Mittelalter
zurückreichende Tradition, war ein Umtrunk zum Abschluss und zur

80



Beweissicherung eines Rechtsgeschäftes, an dem die Vertragsparteien und
Zeugen teilnahmen.60 Der Zusammenhang zum Verlöbnis besteht in dessen

Konsequenzen für die beteiligten Familienbetriebe durch Güterverschiebungen

aufgrund der Heirat.61 Ob dabei Wein oder andere alkoholische
Getränke konsumiert wurden, spielte keine Rolle. Im Kanton Uri brachte
der werbende Mann den Alkohol, der gemeinsam mit der Familie der Frau

getrunken wurde, wenn die Verbindung zustande kam. Der Brauch
verlangte, dass der Mann selbst bei den Eltern der Braut um deren Hand
anhielt, aber vorgängig abklärte, ob er positiv aufgenommen würde.62

Massgebend im hier dargelegten Zusammenhang ist, dass nach dem
Weinkauf die zwei Verlobten eheliche Rechte in Anspruch nahmen, das
heisst Geschlechtsverkehr erlaubt oder üblich war. Es ist nicht auszumachen,

inwieweit die Protagonistinnen und Protagonisten vor Gericht den

Ereignissen Kohärenz verliehen durch die Beschreibung des Zusammenfal-
lens des Weinkaufs und des Geschlechtsverkehrs. In jedem Fall erhielt die
Beziehung durch den sexuellen Verkehr höhere Verbindlichkeit. Möglicherweise

betonten Männer, der Schnaps sei ihnen offeriert worden und sie hätten

ihn nicht selbst mitgebracht, um damit auszudrücken, dass kein
Eheversprechen vorliegen könne, denn sonst hätten sie selbst den Schnaps
bringen müssen.

Erst im weiteren Verlauf des Verhörs rekurrierte Infanger auf Minderung

der Zurechnungsfähigkeit durch den Alkoholkonsum und damit auf
eine andere Bedeutung des «Schnapstrinkens» innerhalb der Paternitätsklage.

Die Rauschwirkung des Alkohols in der Eheanbahnung wurde von
Männern als Strategie eingesetzt, eine Frau eher dazu zu bringen, Distanz
aufzugeben.

Im Gerichtsverfahren konnte auf die Rauschwirkung nochmals Bezug

genommen werden, da sie wie erwähnt, als schuldmindernd beurteilt werden

konnte. Indem der Mann Trunkenheit als Argument vorbrachte,
versuchte er die Schuldfrage quasi auf die Frau abzuschieben, die - so die
darin versteckte Botschaft - standfest hätte bleiben sollen.

63 Zum Begriff des Weinkaufs siehe: Handwörterbuch zur Deutschen Rechtsgeschichte, S. 1234f.
Die symbolische Bedeutung des Trinkens führt aus: Matter Max: «Im Wein liegt Wahrheit». Zur
symbolischen Bedeutung gemeinsamen Trinkens. In: Alkohol im Volksleben. Marburg 1987, S.

37-54 Hessische Blätter für Volks- und Kulturforschung 20), S. 43f. Auch Schnyder-Burg-
hartz betont die Verbindlichkeit der Beziehung durch das Trinken von Wein. Schnyder-Burg-
hartz, Alltag, S. 269.

" Verlobung hiess mancherorts Weinkauf. Die Forschung diskutiert, ob der Begriff «Weinkauf»,
statt eine Ableitung von «Wein» zu sein, vom althochdeutschen «wini» stamme, was «Geliebter,

Gatte, Gattin» bedeutete. Matter, Wein, S. 45. Bächtold Hanns: Die Gebräuche bei Verlobung

und Hochzeit, mit besonderer Berücksichtigung der Schweiz. Basel und Strassburg 1914
Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 11), S. 93.

62 Bächtold, Gebräuche, S. 24, 93,101, 325.

81



In der Öffentlichkeit des Wirtshauses zusammen zu trinken hatte auch
die Wirkung, die Beziehung bekannt zu machen. Partner und Partnerin
blieb die Möglichkeit, ihr Gesicht zu wahren, falls keine weiteren Schritte

Richtung Verlobung oder Ehe folgen sollten. Die Frau besass dank der
Öffentlichkeit die Sicherheit, dass die Beziehung von anderen wahrgenommen

wurde und damit im Falle einer Schwangerschaft Zeugen vorhanden

waren, die eine Beziehung vor Gericht bestätigten.63

Mehr oder minder

Josepha Jauch und Florian Infanger gaben einen definierten Anfang des

Geschlechtsverkehrs an, der sich am Erhalt des Meisterlohns des Infangers
festmachen liess und daran, dass er von einem rituellen Essen und Trinken
begleitet wurde. Die Jauch erwähnte zusätzlich, dass sie «nachher auch öfters
beisammen waren, u. tranken, wobei wir uns keineswegs im solchen Masse

verfehlten». Sie schloss also fortwährende sexuelle Kontakte mit Infanger nicht
aus, betonte aber mit der Wendung gleichzeitig, keinen Geschlechtsverkehr
im engeren Sinn mit ihm gehabt zu haben. Es scheint naheliegend, dass die
zwei in ihrer langjährigen Beziehung sexuelle Praktiken ausübten, bei
denen sie die Gefahr minimierten, eine Schwangerschaft zu provozieren.

Auch andere Paare waren jahrelang zusammen und pflegten sexuelle
Kontakte. Anna Maria Walker beschrieb: «Ich hatte bereits vier Jahre lang mit
dem Haas Bekanntschaft gehabt, & wir verfehlten uns mehrer Mal, aber nicht
indem Maasse, dass daraus eine Schwangerschaft erfolgte & wie bemerkt die Tehltritte

geschahen früher, denn am 19. Mai gieng ich nach Küssnacht in den Dienst
zu Tranz Planzer v. Attinghausen in dorten niedergelassen & kehrte schon d 3 Juli
1861 nach Hause zurück, als mich der dortige Bezirksamman aufmerksam machte,

sagend dass ich mich unehlich schwanger befinden soll, was ich nicht glauben wollte,

bis jetzt, da ich das Leben meines Kindes fühle.» Die Frau gibt an, mehrfach
Geschlechtsverkehr gehabt zu haben, mit der Einschränkung, es sei auf eine
Weise geschehen, die eine Empfängnis ausschliesse. Sie war überzeugt,
nicht schwanger geworden zu sein. Auch nach der Wegweisung aus Küssnacht

stand für sie die Schwangerschaft noch nicht fest. Erst als sich das

Kind in ihrem Leib zu regen begann, akzeptierte sie, schwanger zu sein.
Katharina Trachsel aus Bürglen sagte: «Mehr oder minder hatten wir

miteinander Umgang während eines ganzen Jahres, indem er mich immer verfolgte,
betastete, & erklärte, man musste es so machen, wenn man heurathen wolle, es sei

keine Sünde. Eigentlich recht profitieren konnte er mich nur 2 Mal. & während er

33 Matter, Wein, S. 45, 47.

82



mich das Ite Mal im Zugaden missbrauchte, erklärte er mir, er wolle mich heu-

rathen, wenn aus dem Tehltritte [etwas] erfolge er sey kein so schlechter Kerl.»

Sexuelle Kontakte waren messbar, Katharina Trachsel teilt sie in «mehr» und
«minder» ein. «Minder» waren die Zudringlichkeiten des Mannes und seine

Berührungen. Als «mehr» bezeichnete sie das «es so machen», das sie mit
«sündigem» Verhalten, «Missbrauch» und «Tehltritt» umschrieb und schliesslich

mit dem Verb «profitieren» benannte.
Die vor Gericht benützten Wendungen über die Art und Weise des

Intimkontaktes verdeutlichen, dass Geschlechtsverkehr im engeren Sinn
(Coitus) nur eine von vielen Praktiken war. Meist wurde jedoch nicht direkt
über die praktizierten Formen gesprochen.

Franz Zgraggen erklärte folgendermassen, wie seine Beziehung mit
Anna Maria Scheiber sich gestaltet hatte: [Trage] «Hattet ihr nicht schon

längere Zeit mit der Scheiber Bekanntschaft & habt ihr sie während dieser Zeit nicht

öfter missbraucht?» [Antwort] «Ich hatte schon seid einem Jahr mit ihr Bekanntschaft

aber missbraucht hatte ich sie nur 1 mal wie ich schon gesagt & wie ein anderes

Mal hatte ich wohl auch mit ihr etwas zu thun gehabt allein nicht in der Art
das eine Schwangerschaft daraus hätte entstehen können.»

Formulierungen über die «Art» oder über das «Mass» der «Verfehlung»

waren häufig und wurden auch vom Verhörrichter verwendet: «Geschah das

fleischliche Vergehen mit den letzten Beiden in einer Weise, dass eine Schwangerschaft

hätte erfolgen können?» wurde Josefa Gnos gefragt. Maria Anna Suter

sagte 1850 über die Anzahl und Art des Geschlechtsverkehrs: «5 oder 6 mal,

allein nie in dem Maasse dass eine Schwangerschaft daraus hätte entstehen

können.» Laut Agatha Neil hatte Intimkontakt stattgefunden «& zwar jedesmal

so, dass eine Schwangerschaft hätte entstehen können».

Die vor Gericht verwendete Sprache benannte den Geschlechtsverkehr
nicht, sie wurde vielmehr dazu genutzt abzugrenzen, ob es sich um Sexualität

mit den Folgen einer Schwangerschaft oder ohne mögliche Schwängerung

handelte.
Im 19. Jahrhundert standen keine sicheren Verhütungsmethoden zur

Verfügung. Trotzdem lebten Paare nicht a priori sexuell enthaltsam.
Vielmehr übten sie Praktiken aus, die eine Empfängnis verunmöglichten, oder
Paare versuchten, mit dem verbreiteten Coitus interruptus eine
Schwangerschaft zu verhindern.64

Salomea Aschwanden drückte sich auf die Frage, ob sie zum angegebenen

Zeitpunkt des Geschlechtsverkehrs schon schwanger gewesen sei, so

aus: «Nein, er hat die meiste Natur, daselbe mahl verschittet.» Der männliche

' Benker, Ehre, S. 16. Schnyder-Burghartz, Alltag, S. 293. Rublack Ulinka: Magd, Metz, oder
Mörderin. Frauen vor frühneuzeitlichen Gerichten. Frankfurt a. M. 1998, S. 216.

83



Same wurde häufig metaphorisch als «Natur» bezeichnet. Im angeführten
Beispiel kommt mit dem Verb «verschütten» indirekt zum Ausdruck, dass er
im Coitus interruptus seinen «eigentlichen Bestimmungsort» nicht erreichen

kann.
Es kam vor, dass Verhütungsmethoden falsch eingeschätzt wurden.

Einige Männer erachteten den von ihnen praktizierten Coitus interruptus
als sichere Verhütungsmethode, bezogen aber noch andere Techniken zur
Steigerung der «Wirksamkeit» ein. So vermerkt das Verhör mit Kaspar
Arnold, dem Dienstherrn der Petronella Lirer: «Aber ihr habt doch fleischlichen

Umgang gehabt?» «Ja das kann ich nicht läugnen, aber ich kann doch nicht
wohl glauben, dass sie von mir schwanger sey, weil ich mich jedes Mahl zurückgezogen,

wenn die Natur floss.» «In welcher Stellung geschah die Beiwohnung?» «In

liegender Stellung.» «In liegender Stellung aber ist die Befruchtung gar leicht

möglich, auch wenn der Thäter sich zurückzuziehen meint?» «Das mag seyn, aber

ich meint so sey ich sicher.» Gewisse Männer machten ihren Frauen einfach

vor, sie wüssten, wie man(n) sich zu verhalten hätte, um eine Empfängnis
zu verhindern. Rosa Baumann sagte über ihren Schwängerer aus: «Er
versprach mir die Ehe, während er mich im Bett tractirte, nemlich nachdem der Tehltritt

geschehen war, weinte ich & [er] versicherte mich dann, ich solle keine Angst
haben, er sei arig genug, er loisse schon zu machen, dass es nichts gebe, sonst hei-

rathe er mich.»65 Die Frau hatte direkt nach dem Geschlechtsverkehr die
Befürchtung, der Mann habe sie geschwängert. Er redete sich heraus. Dabei
bleibt vage, ob seine Klugheit sich auf Verhütungsmethoden oder auf
Abtreibungsmethoden bezog.

Sich hingeben

Aussagen über Einschätzungen und Erwartungen bezüglich der praktizierten
Sexualität und allfälligen Verhütungsmethoden sind wegen den

gegebenen Rahmenbedingungen der Gesprächssituation äusserst selten. Eine
Ausnahme bilden Konfrontationsverhöre, in denen die gängige
Frage-Antwort-Struktur aufgebrochen ist, weil Mann und Frau gleichzeitig anwesend

waren und oft miteinander in Auseinandersetzungen gerieten. Das
Konfrontationsverhör fand nur dann statt, wenn widersprüchliche Aussagen
vorlagen, die der Verhörrichter zu bereinigen suchte.66 Als Beispiel möchte
ich die Erklärungen von Magdalena Furrer und Joseph Imholz ausführlich
zitieren.

;

«Arig» klug, UMW.
' Diese Verhörsform war im gesamten deutschsprachigen Raum verbreitet. Vgl.: Schnyder-Burg-
hartz, Alltag, S. 281, Gleixner, Das Mensch, S. 80.

84



Imholz gab im ersten Verhör zu Protokoll: «Ich habe darüber keine Kalender

geführt & ich mag wohl zugeben, dass wir [uns] seit unserer Bekanntschaft

[...] zwei oder auch 3 Male miteinander verfehlt hatten. Nur muss ich bemerken,

dass der eigentliche Zeugungs-Ackt nur das letzte Mal j:Ende Dezember:! stattgefunden

& dass ich glaube, dass auch damals der männliche Saame mehr aufs Leintuch,

als in ihren Geschlechtstheil floss, indem ich zurückhielt & mich zurückzog.»
Dann merkte er an, er habe ihr das Buch «Die entschleierten Geheimnisse der

Liebe & Ehe» zugesteckt, «worin alles genau enthalten ist, was darüber Auskunft
giebt», womit die Schwangerschaft und wie man diese bemerkt, gemeint
war. Das Paar setzte sich mit den «Gefahren» des Geschlechtsverkehrs
auseinander. Es praktizierte den Coitus interruptus, und der Mann suchte in
der einschlägigen Literatur zusätzlichen Rat, den er der Frau weitervermitteln

wollte. Ob er ihr das Buch zu ihrer eigenen Lektüre übergab, weil das
Bereden des Themas nicht möglich war?

Im Konfrontationsverhör stritten beide heftig über den Zeitpunkt der
Schwängerung und über die Frage, wer wen zum Beischlaf aufgefordert
habe:

«Wann geschah die Schwängerung?
(Sie:) am 30. Dec.ber 1861 gegen Morgen.
Imholz einfallend: Eh ja! das war nicht wahr am selben Male, wo du mich fragtest,

ob ich wolle? & als ich dir mit <Ja> antwortete, mir sagtest: <nun so wollest du

mir z'recht liegen.>

Die Tuner: Ich habe dich nicht geheissen, von dem erinnere [ich] mich nichts.

Imholz: Ich lüge nicht, so hast du zu mir geredet.

Turrer: Habe ich dir nicht gewehrt & bemerkt, du sollest so was nicht machen,

denn wenns mir ein Kind gäbe, würdest du mich doch im Stiche lassen?

Imholz: Ja früher einmal, als ich dich fragte, ob ich 's dir machen solle, antwortetest

du: <nein, es könnte sonst einen Bub gebem; & da hatte ich noch vor dir
Respeckt, dass du es mir abwerest; aber nachher gabst du dich mir gerne hin. [...]

Imholz glaubt, dass auch am 30ten Christmonat eine Schwängerung nicht wohl
habe stattfinden können, weil der Saame mehr neben, als in den Geschlechtstheil

geflossen sei; was antwortet Ihr hierauf?
Turrer: Wohl, wohl, da hat die Schwängerung stattgefunden, ich verspürte es

wohl.

Imholz unaufgefordert: Ja, aber warum sagte sie damals zu mir: <bist du jetzt
schon fertig? das ist schnell gegangene

Da die Hauptwidersprüche gelöst waren, so wurde die Confrontation bei

vorgerückter Mittagszeit abgebrochen.»

Auffallend sind die Einschübe des Protokollanten, die an Regieanweisungen

erinnern («Imholz einfallend») und nicht wiedergeben, worüber die
Protagonistinnen und Protagonisten gesprochen hatten, sondern vielmehr, wie sie

sich verhielten. Sie bilden eine Meta-Ebene des Gesprächs ab, indem sie Auf-

85



schluss geben über die Art und Weise der Kontroverse. Der Dialog wurde in
dieser Phase vom Verhörrichter wenig moderiert. Seine Stimme ist nicht überall

explizit festgehalten. Am Schluss des Textes etwa erfahren wir, die
Konfrontation sei beendet worden, aber nicht mit welchen richterlichen Worten
dies geschehen war. Das Fehlen der Gesprächsführung ist wohl der Grund
dafür, dass die Aussagen sich von den üblichen Verhören unterscheiden und
sprachlich stärker von den Sprechenden selbst gestaltet scheinen. Die zwei
Verhörten verwendeten keine Begriffe wie «Verfehlung», «Tehltritt» oder
«verbotener Umgang», sondern sprachen von «sich hingeben», «so etwas machen»; sie

sagte, sie sei ihm «z 'recht gelegen», er «hat es ihr gemacht», sie fragte ihn, ob

er «wolle».67 Hier drückten beide Erwartungen an die gemeinsame Sexualität

aus. Er redete - unaufgefordert, wie der Protokollant ausdrücklich vermerkte

- davon, sie habe ihn kritisiert, indem sie gefragt habe, ob er schon fertig
sei, es sei so schnell gegangen. Auch wenn Joseph Imholz sich nicht näher
dazu äusserte, womit er schon fertig war oder was genau zu schnell gegangen

sei, bewertete er doch das Tempo des sexuellen Aktes.
Alle Beteiligten verwendeten Umschreibungen für den Geschlechtsverkehr.

Auch in anderen Quellen über Sexualdelikte wird in der Regel der
eigentliche körperliche Akt des Geschlechtsverkehrs nicht beschrieben. Die

Begegnungen bleiben in den Schilderungen der Verhörten vage und
undeutlich; von Begehren oder gar einem Orgasmus ist an keiner Stelle die
Rede. Sabine Kienitz deutet in ihren Forschungen über Prostitution an, es

gehe dabei darum, dass die Frauen (und Männer) sich eine «Schweigezone»
gleichsam als Schutzraum aufbauten, in den sie sich zurückziehen konnten,
um sich dem Zugriff der Obrigkeit zu entziehen. Dies war deshalb relativ
einfach, weil «das Sprechen über Sexualität in der Gesellschaft weitgehend
codiert war», also Umschreibungen (z.B. der Begriff «Fehltritt») verwendet

wurden, in die das «Schweigen und die Verschleierung bereits
integriert» waren. Sie bringt diesen Zusammenhang auf den Punkt mit den
Worten: «Der Diskurs selbst bot den historischen Subjekten also durchaus
auch die Möglichkeit, im Sprechen zu schweigen.»68

67 Sabine Kienitz betont, dass die richterlichen Begriffe («Verfehlung», «unerlaubter Umgang»,
«Fehltritt», «Missbrauch») stark moralisierend und stigmatisierend sind und dies bei Frauen
(und Männern) Schuldgefühle hervorrufen sollte. Mir scheint, dass in Uri die Begriffe nicht
derart einseitig richterlich verwendet worden sind. Ich führe das auf die starke Verwurzelung
der Bevölkerung in der katholischen Religion zurück. Gerade in diesem Punkt könnte aber
eine entscheidende Einebnung durch den Schreiber stattgefunden haben. Kienitz, Sexualität,
S. 226.

"3 Kienitz, Sexualität, S. 220f., 227f. Magdalena Furrer scheint die Schweigezone nicht in dem Aus-
mass gebraucht zu haben wie andere, und sie scheint genaue Vorstellungen über die geforderte
Qualität des Geschlechtsverkehrs gehabt zu haben. Im zweiten Paternitätsfall über Magdalena
Furrer sagte der Mann Wilhelm Lirer aus: «& wenn ich einen Rausch habe, so geht die Natur nicht
von mir, & die Furrer selbst stiess mich von ihr, sagend: <du kannst nichts> & hierauf gieng ich fort.»

86



Der oben zitierte Joseph Imholz machte deutlich, dass er aktiv war, und
Magdalena Furrer dem Geschehen scheinbar passiv gegenüber gestanden
sei. Frauen übernahmen einerseits den männlichen Blick «auf das Sexualobjekt

Frau» - wie sich Sabine Kienitz ausdrückt - und wurden andererseits
auf die Perspektive der Beobachtenden fixiert. Damit verweist die Sprache
letztlich auf «die eigene Verortung im System sexueller Beziehungen», und
das System reproduziert sich, inklusive der darin enthaltenen Geschlechter-

Asymmetrie, im Reden ständig neu.69 Im obigen Zitat wird das deutlich
in den Formulierungen, wo sie ihn fragt, ob «er wolle, dass sie ihm z 'recht

liege», sich also quasi für ihn hinlegt, oder er sagt, «er hätte es ihr machen

wollen», und sie davon berichtet, sich ständig gegen seine Zudringlichkeiten
gewehrt zu haben, und schliesslich darin, dass sie gesagt habe, ob «er schon

fertig» sei, was eine aktive Beteiligung ihrerseits auszuschliessen scheint.
Am deutlichsten werden Aktivität und Passivität mit dem urnerischen

Begriff des «pofitierens» ausgedrückt. Frauen «wurden profitiert», Männer
«profitierten». Aus heutiger Sicht verbindet sich semantisch mit dem Begriff
ein Vorteil. Ein Vorteil oder eben Profit, der offenbar auf der männlichen
Seite lag.

Die Frage, inwieweit Frauen eine lustvolle Sexualität praktizierten oder
forderten, muss offen bleiben. Darüber liegen praktisch keine Äusserungen

vor, deshalb möchte ich Katharina Gisler zitieren, die 1804 zu Protokoll gab:
«Es sey ihr fraglich dann und wann in Sinn gekommen, dass solches nicht erlaubt

sey, und hob es doch theils aus Meisterlosigkeit theils aus Wohlust gethan.»

Geisstoniseppi / Teil 3

1853 lässt sich der Faden bei Josepha Jauch wieder aufnehmen. Sie wurde
nach zehnjähriger Abwesenheit als «ausweis- & bestimmungslose Vagantin»

polizeilich nach Uri zurückgeführt. Begleitet wurde die nun vierzigjährige
Frau mittlerer Statur mit den braunen Haaren und den grauen Augen von
ihrer zweieinhalbjährigen Tochter Theresia. Die beiden legten innerhalb
von sieben Tagen - wegen dem Kind per Fuhrwerk - die Strecke von Blu-
denz im Vorarlbergischen über Feldkirch und Oberriet bis nach Altstätten,
von dort weiter nach St. Gallen, Wattwil und über den Ricken nach Uznach,
Lachen, Schwyz nach Altdorf zurück.70 Sie wurden von Polizeiposten zu

' Kienitz, Sexualität, S. 221f. Der Gedanke zum «Übernehmen des Blicks» nach Carola Lipp ebd.
1 Die Personen- und Wegbeschreibung aus dem «Schubpass» im Dossier über Josepha Jauch,
Flüelen, 1853, StAUR: G-300-11/4 (11). Alle weiteren Informationen sind den verschiedenen
Briefen und Verhören entnommen.
Josepha Jauch wurde als «Vagantin» bezeichnet. Der Begriff wurde für Nichtsesshafte verwendet

und unterschieden in «Heimatlose» und «angeblich Heimatlose». «Heimatlose» vagierten

87



Polizeiposten weitergegeben und jeweils vom örtlichen Wachtmeister bis

zur nächsten Station begleitet.
Josepha Jauch hatte in den vergangenen zehn Jahren in Küssnacht, Weg-

gis und Zürich als Dienstmagd gearbeitet. In den ersten vier Jahren war sie

zwischen acht Wochen und zweieinhalb Jahren im gleichen Dienst verblieben.

Sie lernte Gottlieb Schuler kennen, mit dem sie ungefähr 1847 nach
Österreich reiste. In Lauterach und Hard, unweit von Bregenz am Bodensee,

später im kleinen Dorf Laterns, in einem kleinen Seitental des Rheintales

nahe bei Feldkirch, arbeitete sie bei Bauern. Gottlieb Schuler, der Vater
ihres jüngsten Kindes, stammte aus dem österreichischen Kappl, nicht weit
von Landeck. Sie hatten bis zu ihrer beider Verhaftung wegen Passlosigkeit
fünf Jahre lang im Konkubinat gelebt. Gottlieb Schuler, Maurer von Beruf,
verliess sie im Sommer regelmässig, um als Wanderarbeiter Geld zu
verdienen, im Winter arbeitete er als Taglöhner. Er hatte in Vorarlberg,
Württemberg und Bayern gearbeitet, und Josepha Jauch hatte ihn teilweise
begleitet. Sie hatte seit Jahren keinen Heimatschein mehr. Aber dank einem

gefälschten Reisepass, in dem sie als seine Ehefrau und das Kind als ehelich

eingetragen war, konnte die faktische Familie problemlos zusammen wohnen

und reisen. Einen Versuch, in Rom zu heiraten, hatten die beiden
abgebrochen, weil ihnen das Reisegeld ausgegangen war. Als Mutter mit Kind
konnte Josepha Jauch kaum mehr als Dienstmagd arbeiten. Deshalb
verdiente sie nach der Geburt des Kindes ihren Lebensunterhalt mit Stricken
und Spinnen im Walsertal.

Bei Josepha Jauchs Rückkehr 1853 war aus ihrer engeren Familie
niemand mehr in Flüelen; die Eltern waren gestorben, die Geschwister
ausgewandert. Aus den Akten geht nicht hervor, wo sich die zwei älteren Töchter

Josepha Jauchs, die zehnjährige Katharina und die achtzehnjährige
Josepha, aufhielten.

Josepha Jauch verbrachte nach ihrer Heimkehr fünf Tage in Altdorf in
Haft, wo ein Verhör mit ihr durchgeführt wurde; anschliessend wurde sie

seit Generationen, «angeblich Heimatlose» verfügten zwar über ein Bürgerrecht, führten aber
eine fahrende Lebensweise, weil sie aus der Gesellschaft der Sesshaften herausgefallen waren.
Die damit verbundenen Lebensweisen waren sehr vielfältig. Josepha Jauch verfügte über das

Urner Landrecht, und gemäss meiner Einschätzung führte sie auch zwischen 1843 und 1853

höchstens ansatzweise ein vagierendes Leben. Es ist aber kein Zufall, dass sie 1853 aufgegriffen
wurde, denn ab 1850 versuchte die bürgerliche Gesellschaft die Heimatlosen zu integrieren,
indem ihnen eine sesshafte Lebensweise aufgezwungen werden sollte. Menschen ohne Pass wurden

wiederholt systematisch aufgegriffen. Vgl. Meier Thomas, Wolfensberger Rolf: Nichtsess-

haftigkeit und geschlechtsspezifische Ausprägungen von Armut. In: Anne-Lise Head, Brigitte
Schnegg (Hg.): Armut in der Schweiz. (17.-20. Jahrhundert). Zürich 1989, S. 33-42, S. 33-35.
Über das Bundesgesetz zur «Heimathlosigkeit» und dessen Auswirkungen in der
Innerschweiz siehe Baur Brigitte: Menschen am Rande. Das Heimatlosengesetz von 1850. In:
Alexandra Binnenkade/Aram Mattioli (Hrsg.): Die Innerschweiz im frühen Bundesstaat
(1848-1874). Gesellschaftsgeschichtliche Annäherungen. Zürich 1999, S. 159-184.



mit dem Kind in die Gemeinde Flüelen gewiesen. Ende August 1853 fand

vor dem Bezirksgericht die Verhandlung wegen «Konkubinat & Hurerei»

statt. Josepha Jauch wurde zur Last gelegt, fünf Jahre lang mit Gottlieb
Schuler im Konkubinat gelebt und mit ihm das dritte nichteheliche Kind
gezeugt zu haben. Das Gericht verurteilte sie zu einer viermonatigen
Zuchthausstrafe, einem Eintrag ins Schwarze Buch für acht Jahre, zwei Jahren

Landarrest sowie zur Bezahlung der Transport-, Verpflegungs- und
Prozesskosten im Umfang von gut 100 Franken. Weil in Österreich der

Maternitätsgrundsatz galt, wurde das Kind der Mutter zugesprochen,
obwohl Schuler das Kind bei der Taufe anerkannt hatte, es in den Reisepass
hatte eintragen lassen und jahrelang zu dessen Unterhalt beigesteuert
hatte.71

Einerbett und Bank

Josepha Jauch hatte in einer langjährigen eheähnlichen Beziehung mit Gottlieb

Schuler gelebt, als sie anfangs Mai 1853 in Vorarlberg anlässlich einer

allgemeinen Razzia aufgegriffen wurde. Infolge der Razzia wurden alle
Personen ohne gültige Ausweispapiere verhaftet. Der Heimatschein, der
ihr 1843 ausgestellt worden war, hatte der Urnerin den Aufenthalt in der

ganzen Schweiz erlaubt. Die Reisepapiere hatte sie, wie es üblich war, ihren
Dienstleuten in Zürich abgegeben. Als sie mit Gottlieb Schuler nach Österreich

reisen wollte, schickten ihre Dienstleute das Dokument von Zürich
nach Flüelen, damit ihr ein für Österreich gültiger Heimatschein ausgestellt
würde. Sie bekam aber keinen neuen Heimatschein oder reiste vor dessen

Eintreffen ab. Schuler beschaffte sich später bei den Behörden einen Reisepass,

und es gelang ihm, Josepha Jauch als Ehefrau und Theresia als Tochter

eintragen zu lassen. Die Familie zog laut dem Bezirkshauptmann in
Landeck «als angebliche Eheleute auf Arbeit» herum «und ernährte sich und

ihr Kind, ohne dass eine weitere Beschwerde gegen sie rege gemacht wurde». Es

kann also davon ausgegangen werden, dass die Familie ohne die besagte
Razzia, bei der die Ungültigkeit ihrer Papiere festgestellt wurde, im
Vorarlbergischen unauffällig weitergelebt hätte. Die Razzia bildet damit das
Schlüsselelement in der weiteren Kriminalisierung Josepha Jauchs und

Protokolle des Bezirksgerichtes, Dienstag den 30. August 1853, StAUR GG-13.3. Seit 1850 wurden

Paternitätsfälle vom neu geschaffenen Bezirksgericht und nicht mehr von den Räten geurteilt.

Zudem existierte nun ein Verhörrichteramt, das die Untersuchung leitete. Dabei galt aber
noch das Paternitätsgesetz von 1823. Im Urteil wurde dem Gesetz von 1857 vorgegriffen, denn
1853 waren gesetzlich noch Körperstrafen und nicht Freiheitsstrafen vorgesehen und die

Eingrenzung auf das Kantonsgebiet war damals ebenfalls noch nicht gesetzlich festgeschrieben.

89



ihres Lebenspartners Gottlieb Schuler. Sie wurden dadurch aus ihrem
geordneten Lebenszusammenhang gerissen, in dem es ihnen möglich
gewesen war, für ihren Unterhalt selbstständig aufzukommen.

Als unverheiratete Paare im Sinn eines Konkubinats lebten im 19.

Jahrhundert ausschliesslich Arme zusammen. Im Konkubinat zu leben bedeutete,

sich am Rande der Gesellschaft zu befinden und der Gefahr behördlicher

Eingriffe ausgeliefert zu sein. Das Zusammenleben von nicht
verheirateten Dienstleuten unter einem Dach wurde höchstens dann als

Konkubinat betrachtet, wenn zwei heiraten wollten und jemand dies
verhindern wollte. Es hing also wesentlich von der Aussenwahrnehmung ab,

ob das Zusammenleben eines Paares als Konkubinat und damit als unsittlich

und nicht tolerierbar begriffen wurde.72

Nach ihrer Ankunft in Flüelen wurde Josepha Jauch von Verhörrichter
Gisler unter Anwesenheit des Schreibers und des Pfarrers verhört. Das Verhör

ist deshalb so informativ, weil aufgrund Josephas langer Abwesenheit
keine Vorinformationen zum Fall vorlagen. Der Pfarrer war ausnahmsweise

während des Verhörs anwesend. Als Vorsteher der Gemeindearmenpflege
interessierte ihn der Fall nicht nur in religös-moralischer Hinsicht,

sondern auch bezüglich allfälliger Leistungen, die die Armenpflege zu
erbringen hätte. Josepha Jauch wurde über die vergangenen zehn Jahre und
vor allem über ihr Zusammenleben mit Gottlieb Schuler befragt. Als
Grund, weshalb sie nach Österreich reiste, gab sie an, Gottlieb Schuler

gefolgt zu sein. Sie hatten meistens zusammen gelebt. Schuler war
allerdings öfters als Wanderarbeiter in die Schweiz und in den süddeutschen
Raum zurückgekehrt: «Im Sommer gieng er allemal fort, & im Winter wenn er

auf Taglohn gieng, kam er auch nicht allen Abend heim.» Ihre Beziehung wies
also trotz Trennungen aufgrund von Arbeitsaufenthalten einen hohen
Verbindlichkeitsgrad und Beständigkeit auf. Nicht nur auf den gefälschten
Papieren waren sie eine Familie, sie teilten auch den Alltag: «einmal war ich

8 Wochen lang krank & er pflegte mich während dieser Zeit», berichtete Josepha
Jauch. Er kam für das Kind auf, indem er Geld nach Hause schickte,
während er auswärts arbeitete, obwohl kein Gericht ihn dazu verurteilt
hatte. Auf die Fragen «War er der Vaterschaft kanntlich?» und «Hat ihn eine

Behörde als solchen erklärt?», sagte sie: «Nein, er sagte es selbst. Wir machten

iveder irgendeiner Behörde Anzeige, noch wurden wir je darüber verhört.» Das
Kind war auf seinen Namen getauft.

Der Verhörrichter war daran interessiert, den Umfang der «Unzucht»

von Josepha Jauch zu ergründen, und fragte sie deshalb intensiv nach

Ryter Annamarie: Als Weibsbild bevogtet. Zum Alltag von Frauen im 19. Jahrhundert.
Geschlechtsvormundschaft und Ehebeschränkungen im Kanton Basel-Landschaft. Liestal 1994,
S. 305,308.

90



ihrem Zusammenleben mit Gottlieb Schuler aus. «Lebtet & haustet Ihr
gemeinschaftlich mit dem Schuler? - Hieltet Ihr Euch während den 5 fahren immer
beieinander auf? - Könnet Ihr sagen, wie oft Euch der Schuler fleischlich
missbrauchte? - Aber es wird doch im Ganzen öfters geschehen sein? - Wann
geschah es noch das letzte Mal? - Ihr werdet es doch ungefähr wissen. - Ihr werdet
während den 5 Jahren Tisch & Bett so ziemlich wie Eheleute miteinander gehabt
haben! - Das wird nicht verhindert haben, dass Ihr doch oft Euch zusammenfandet?

Hattet Ihr vor dem mit noch Andern Personen auch derartige Bekanntschaft?

[...[» Josepha Jauch versuchte, in ihren Antworten ihre Beziehung einerseits
als möglichst eheähnlich darzustellen, zu betonen, sie seien lange
zusammengewesen, er hätte sie gepflegt und Geld gebracht oder geschickt. Wenn
er da gewesen sei, hätte er schon mit ihr zusammen gewohnt, er sei aber

viel abwesend gewesen. Sie hätten heiraten wollen, er habe sich «um die
Schriften» beworben. Andererseits bemühte sie sich, das Zusammenleben
als körperlich distanziert darzustellen. Sie hätten selten miteinander
geschlafen, auch dann nicht, wenn er bei ihr gewesen sei. Sie hätten nur ein
«Einerbett [gehabt[ & da lag er gewöhnlich auf der Bank». Die Anzahl der «Tehltritte»

wisse sie nicht, es sei «aber nicht gar oft» gewesen und seit der Geburt
des Kindes «kaum 3 Mal mehr & nicht, dass etwas hätte daraus entstehen

können; er sagte, er wolle mich nicht mehr ins Unglück bringen & die Heirat abwarten».

Die Perspektive bildete laut ihren Aussagen die Ehe. In diesem Sinn
schien ihr auch das Zusammenleben moralisch vertretbar, ja sogar notwendig

und im Alltag sinnvoll.
Die Frauen und Männer lebten in einem Widerspruch, der sich zwischen

gesellschaftlichen Normen - z.B. der Norm des Familienlebens - und
Rechtsnormen - etwa die Heiratsverbote und das Konkubinatsverbot -
eröffnete.73 Grundlage dieses Gedankengangs bildet die Auffassung der
volkskundlichen Alltagsforschung und der Rechtssoziologie, dass

Normierung aus unterschiedlichen Quellen gespiesen wird und dass
alltagsstrukturierende Normen nicht mit gesetzlichen Normen übereinstimmen
müssen. So stehen konkurrierende Normensysteme nebeneinander. Rechtliche

Normen finden dort Eingang ins Alltagshandeln, wo sie in die «Logik
der sozialen Beziehungen» passen. Wobei zu berücksichtigen bleibt, dass es

«zwischen formalisierter Norm und alltäglicher Rechtsgewohnheit [...]
Wechselwirkungen, Verschränkungen und Rückkoppelungen» gibt. Vor
allem ledige Mütter und ihre Kinder litten unter ihrer Normabweichung
und waren betroffen von Diffamierungen. Dabei spielte nicht das sexuelle
Verhalten die massgebende Rolle, sondern das Manko, die eingegangene
Beziehung wegen Heiratsbeschränkungen nicht legalisieren zu können. Mit

1 Lipp, Ledige Mütter, S. 70ff. Die folgenden Zitate S. 71, 75, 82.

91



der Beziehungsform des Konkubinats wurde, so Carola Lipp, Widerstän-
digkeit und ein Festhalten an «traditionellen Lebenskonzepten und
Rechtsansprüchen» ausgedrückt. Genau in diesem Spannungsfeld scheint sich
auch Josepha Jauch befunden zu haben.

Das Ertrotzen der Ehe

Eheverbote waren mitverantwortlich für die Zunahme nichtehelicher
Geburten.74 Der Kanton Uri hatte seit 1810 ein Armengesetz, das Menschen
«die ihr Leben in Liederlichkeit und sittenlos dahin gebracht, das Ihrige durchgejagt,

oder sonst im trägen Bettel oder in Ausschweifung dahinleben» die Ehe
verbot.75 Der Gesetzesartikel verbot zwar die Ehe von Armen nicht direkt, stellte

aber einen Zusammenhang her zwischen Sittenlosigkeit und Armut.
Ausdrücklich von Eheverboten ausgenommen sollten «andere Unvermögli-
che, wie Dienstboten oder sonst Arme [sein], die rechtschaffen und arbeitsam

sind». Der Paragraf hält weiter fest, alle Dienstboten und Gesellen aus
anderen Gemeinden mussten dem Pfarrer, wenn sie heiraten wollten, Zeugnisse

über ihr sittliches Benehmen vorweisen, falls er sie nicht «seit langem
kennt, und ihre Aufführung also nicht wissen kann». Schon 1808 war im Landrat

beschlossen worden, kantonsfremde Personen brauchten zur Heirat
eine Bewilligung ihres Heimatkantons oder ihrer Heimatgemeinde. Die
Regelung kam als Schutz im Zusammenhang mit einem eidgenössischen
Konkordat zustande, das verfügte, wer ohne Bewilligung des Heimatkantons

heiratete, würde «in allen Tolgen dem Kanton anheimfallen, in welchem die

Eheeinsegnung geschieht».76 Der Pfarrer musste, wenn er Zweifel über die
ökonomische Ehefähigkeit eines Brautpaares hatte, beim Dorfgericht die
Erlaubnis zur Einsegnung einholen oder konnte aufgrund religiös-sittlicher
Bedenken eine Ehe verweigern. Das Brautpaar hatte die Möglichkeit beim
Ehegericht in Altdorf gegen den Entscheid des Dorfgerichts zu appellieren.77

1856 verabschiedete der Landrat ein eigentliches Ehegesetz, das ver-

74 Zu Ehebeschränkungen im Kanton Uri siehe neu auch: Tresch Corina: Ehebeschränkungen im
Kanton Uri von 1856-1874. Obrigkeitliche Moralpolitik und gesellschaftliche Realität.
Unveröffentlichte Lizenziatsarbeit. Zürich 1999.

73 ALB, Art. 103, 88ff. Das Gesetz verbot auch geistig und körperlich Behinderten die Ehe, «die ihre

Kinder zu nähren und zu erziehen physisch unfähig wären». Auch Verwitwete, die in erster Ehe

ihre Kinder nicht ernähren und erziehen konnten, durften nicht wieder heiraten. Ab 1828 durften

Urner in fremden Kriegsdiensten nicht mehr heiraten, ausser sie hätten Vermögen oder
würden Frau und Kinder zu ihrem Regiment nehmen. ALB, Bd. 3, 32f. Zu den gesetzlichen
Ehehindernissen ebenfalls Arnold, Almosen, S. 96,132, 244.

73 ALB, Bd. l,Art. 95, 81.
77 Im 1810 geschaffenen Ehegericht hatten der Landammann (als Richter des Landes), der älteste

nichtregierende Landammann, der Landesstatthalter und der bischöfliche Kommissar Ein-

92



schärfte Ehehindernisse enthielt, die sich auf die finanziellen Verhältnisse
des Paares bezogen. Eingeleitet mit den Worten «Zur Verhütung leichtsinniger

Ehen», führte es sechs Bedingungen an, unter denen eine Heirat verboten

war.78 Die ersten drei waren deckungsgleich mit denen des alten Gesetzes;

weiter sollte Leuten, die innerhalb der letzten fünf Jahre gebettelt oder

Armenunterstützung bezogen hatten, die Ehe nicht gestattet werden. Auch
Personen, die seit ihrem 16. Lebensjahr Armenunterstützung erhalten hatten,

die nicht rückerstattet worden war, durften nicht heiraten.
Das Gesetz drückt die Meinung aus, mit Eheverboten, also mit der

vermeintlichen Verhinderung von Familiengründungen, könne Armut
bekämpft werden. Statistisch gesehen mögen sich diese Vorstellungen
vordergründig bewahrheiten, denn eine Urner Ehe brachte im 19. Jahrhundert
durchschnittlich mehr als vier Kinder hervor.79 Allerdings bleibt dabei

unberücksichtigt, dass nichteheliche Kinder durch die Kriminalisierung und
Stigmatisierung der Eltern viel schwieriger zu ernähren waren und deshalb
eher auf staatliche Unterstützung angewiesen waren, als solche, die in eine
Ehe hineingeboren worden wären. Zudem stellt die Demographie fest, dass

die Kinderzahl in Unterschichtsfamilien deutlich geringer war als in Mitteloder

Oberschichtsfamilien.80
Wie schon unter dem bestehenden Gesetz wurde auch im neuen der Fall

der «Ertrotzung der Einsegnung durch Erzeugung ausserehelicher Kinder» diskutiert.81

Unterschieden wurden die Fälle von nichtehelicher Schwängerung vor
und nach verweigerter Eheerlaubnis. Das Gesetz sah vor, Personen, die ein
aussereheliches Kind bekamen, nachdem ihnen die Ehe verboten worden

war, mit einer Geldbusse oder Freiheitsentzug zu bestrafen. Diejenigen, die
ohne Eheverbot ein Kind zeugten, dies aber taten im Hinblick darauf, so eher

eine Heiratserlaubnis zu bekommen, sollten diese «um so weniger» erhalten.

sitz. Beratend konnten die betreffenden Cemeindepfarrer beigezogen werden. Das Ehegericht
urteilte aufgrund des pfarramtlichen oder dorfgerichtlichen Gutachtens. Ab 1850 übte der Diöze-
sanrat ehegerichtliche Funktionen aus. Roubik Peter: Die Entwicklung und Entfaltung der
Behörden und der Staatsverwaltung des Kantons Uri. Unveröffentlichtes Typoskript. Altdorf
1983 Studien des Staatsarchivs Uri), S. 69ff.

78 AS, Bd. 6, 184ff. Auch in anderen Kantonen wurde etwa zeitgleich unter den gleichen Vorzeichen

neue Ehegesetze diskutiert und eingeführt. Ryter, Weibsbild, 82. Sutter, Ein Act,
S. 191-223.

"'' Fryberg, Demographie, S. 206.
3" Etwa in Kaschuba/Lipp für das württembergische Kiebingen. Z. B. für die Jahre 1830-1840:

Unterschichtsfamilien 4.9 Kinder pro Familie, Oberschichtsfamilien 8.8 Kinder pro Familie. Die
Fruchtbarkeit bzw. Kinderzahl ist abhängig von verschiedenen Faktoren: Heiratsalter,
Ernährung, physische Arbeitsbelastung, Abwesenheit eines Partners/einer Partnerin, Verhütung,

Kindersterblichkeit. Kaschuba Wolfgang, Lipp Carola: Dörfliches Überleben in Deutschland.

Zur Geschichte materieller und sozialer Reproduktion ländlicher Gesellschaft im 19. und
frühen 20. Jahrhundert. Tübingen 1982, S. 524-530.

81 In beiden Gesetzen in § 4. ALB, 90. AS, 186.

93



Doch nicht nur Heiratsverbote verhinderten Eheschlüsse im 19.

Jahrhundert. Hindernisse stellten auch die Einkaufsgebühren und die verlangten

Vermögensnachweise dar. Kantonsfremde Frauen, die einen Urner
heiraten wollten, mussten 300 Gulden eigenes Vermögen besitzen, die beim
Dorfgericht zu hinterlegen waren. Konnte das Geld nicht hinterlegt werden,

verloren der Mann und die zukünftige Familie das Urner Landrecht.82

Auch in anderen Kantonen galten solche Regelungen, von denen die dort
wohnenden und arbeitenden Urnerinnen und Urner betroffen waren. Frauen

verloren das Urner Landrecht bei Heirat eines Hintersassen oder
Kantonsfremden.

Erst 1874 wurde anlässlich der Revision der Bundesverfassung auf
eidgenössischer Ebene der freie Eheschluss für alle Personen unter dem Artikel

54 gesetzlich verankert und damit alle kantonalen Ehehindernisse ausser

Kraft gesetzt.83

Die Zahl der verhinderten Ehen in Uri aufgrund von gesetzlichen
Eheverboten und Ehehindernissen ist schwer abzuschätzen. In den 784 Dossiers

der Paternitätsfälle im Kanton Uri zwischen 1803 und 1888 ist in
mindestens 68 Fällen von Ehehindernissen die Rede, was 8 Prozent entspricht.
Allerdings wird erst 1813 zum ersten Mal von Ehehindernissen gesprochen.
Allein 47-mal werden Ehehindernisse in Fällen zwischen 1850 und 1870

thematisiert. Das betrifft 15 Prozent aller Paternitätsfälle in dieser Zeitspanne.
Die Zahl verhinderter Ehen war sicher grösser, denn in den Akten ist der
Versuch zu heiraten nicht immer erwähnt, weil - wie oben erläutert - die
«Ertrotzung einer Ehe mittels Schwangerschaft» strafbar war. Obwohl
zwischen 1858 und 1868 in den Akten so häufig wie sonst nie, nämlich 14-mal,
eine Heirat vor der Niederkunft den angehobenen Paternitätsfall hinfällig
werden liess.84 Stefan Fryberg stellt in seiner demographischen Studie über
den Kanton Uri, in der er die Gemeinde Silenen detailliert untersucht, fest:

87 Landratsbeschluss von 1806, Art. 88, ALB, 71. 1839 wurde beschlossen, die Frau könne im Falle

der Verarmung auf dieses Geld zurückgreifen, bevor die Verwandten oder die Armenkasse
um Unterstützung angegangen würden. ALB, Bd. 3,29.

33 Nicht alle Restriktionen wurden damit aufgehoben. Annamarie Ryter weist darauf hin, dass eine

Verschiebung von ökonomischen, kirchlichen oder polizeilichen Kriterien hin zu medizinischen

stattfand. Massgebend war nun die Urteilsfähigkeit, die mit dem geistigen Zustand
verbunden wurde. Ryter, Weibsbild, S. 87ff.

84 Für das württembergische Dorf Kiebingen stellt Carola Lipp fest, Heiratsverbote hätten nur
einen geringen Prozentsatz ausgemacht; vor 1850 betrug der Wert um die 6 Prozent Eheverbote
auf geschlossene Ehen, sowie knapp 18 Prozent zwischen 1850-1870. Die Wirkung von
Eheverboten sei jedoch weitreichender, indem viele Paare ein Gesuch gar nicht erst stellten,
sondern im Konkubinat lebten, um Vorstellungen eines Ehelebens zu verwirklichen. Lipp, Ledige
Mütter, S. 82. In Bezug auf Vaterschaftsklagen in Zürich wurden für das Stichjahr 1810 in 20

Prozent der Fälle klar ersichtliche Ehehindernisse festgestellt. Eva Sutter zieht daraus den für
mich erstaunlichen Schluss, dass «die zürcherische Ehegesetzgebung einen vergleichsweise
geringen direkten Einfluss auf die Illegitimitätsquote gehabt» habe. Sutter, Ein Act, S. 198.

94



«Weshalb in Silenen um die Jahrhundertmitte die Heiratsziffer rapide
abnahm, muss offen bleiben.»85 Er kannte die Ehegesetzgebung
wahrscheinlich nicht, aber seine Beobachtung deckt sich zeitlich mit der
Verschärfung des Ehegesetzes und belegt dessen Einfluss auf die Heiratschancen.

Je mehr Ehehindernisse, welcher Art auch immer, desto mehr
nichteheliche Kinder kommen zur Welt. Die rechtlich unehelichen Kinder
waren sozial gesehen «ehelich» geborene.86

Die scheinbar tiefen Zahlen verhinderter Ehen in den Paternitätsfällen
sind mit äusserster Vorsicht zu betrachten, denn es ist naheliegend, dass

viele Paare gar kein Ehegesuch stellten, wenn sie annehmen mussten, dass

es abgelehnt würde. Zudem mag die herrschende Verhaltenserwartung
dazu beigetragen haben, dass Dienstmägde und Knechte eine Ehe von
vornherein für nicht realisierbar hielten. Teilweise mochten sie Anfragen
direkt beim Pfarrer gestellt haben. Er lehnte sie als dörfliche Autoritätsperson

möglicherweise ab, ohne dass dabei schriftliche Quellen hinterlassen
wurden. Zudem wusste die Dorfbevölkerung, dass die Appellationsinstanz,

das Ehegericht in Altdorf, aufgrund des Gutachtens desselben Pfarrers

oder des Gemeinderates urteilte und damit wenig Chancen bestanden,
dass das dorfgerichtliche Urteil aufgehoben würde. Einzelne Paare - so

auch Josepha Jauch und Gottlieb Schuler - versuchten in Rom zu heiraten,
weil das Kanonische Recht keine ökonomischen Kriterien als Ehehindernisse

kannte.87 Die Urner Regierung intervenierte in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts wiederholt beim päpstlichen Nuntius, damit in Rom keine
Paare verheiratet würden, die dann nach Uri zurückkehrten.88

Brave Bürger und leichtsinnige Frauen

Die Protokolle des Ehegerichts zeigen deutlich, dass schon vor der
Einführung des neuen Ehegesetzes die finanzielle Lage der Gesuchstellerinnen

und Gesuchsteller ausschlaggebend war für eine Heiratserlaubnis. Im

33 Fryberg, Demographie, S. 205.
83 Den Schluss zieht Antje Kraus in ihrer Studie: «Antizipierter Ehesegen» im 19. Jahrhundert.

Zur Beurteilung der Illegitimität unter sozialgeschichtlichen Aspekten. In: Vierteljahresschrift
für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 66 (1979), S. 174-215, S. 176, 209.

87 Im Vorarlbergischen, wo die beiden gewohnt hatten, galten seit 1820 Ehebeschränkungen für
Dienstboten, Taglöhner usw. Sie benötigten eine Bewilligung, die sie darüber auswies, dass sie
nicht armengenössig waren. 1850 wurden die gesetzlichen Bestimmungen verschärft, nun wurde

das Einkommen mitberücksichtigt. Manti Elisabeth: Heirat als Privileg. Obrigkeitliche
Heiratsbeschränkungen in Tirol und Vorarlberg 1820 bis 1920. München 1997 Sozial- und
wirtschaftshistorische Studien 23). S. 157, 160. 194f. Zu den Romheiraten siehe auch Baur Brigitte:
Menschen am Rande, S. 159-184.

88 Arnold, Almosen, S. 244f., er zitiert Roubik, Entwicklung, S. 94. Manti, Heirat, S. 194f.

95



Folgenden werde ich schlaglichtartig verschiedene vom Ehegericht
verhandelte Fälle anführen, die die Handhabung der Gesetze dokumentieren.

Karl Franz Stadler und Vinzenzia Zgraggen von Altdorf versuchten
mehrmals eine Einwilligung zu erhalten. Am 1. Mai 1846 traten sie vor das

Ehegericht und mussten ein abschlägiges Urteil entgegennehmen, weil der
Gemeinderat angab «dass die Tamilie Stadler noch in jüngster Zeit der Armenpflege

zur Last gefallen, dass der Petent sich nicht ausweisen könne, wie er seine

Tamilie durchzubringen im Falle sei, & dass auch die Zgraggen selbst in ihrer
Krankheit von der Armenpflege unterstützt wurde». Das Ehegericht hat «in

Erwägung der Jugend der Vorstände & ihren weitern Verhältnissen, die nichts

weniger als eine glückliche Ehe in Aussicht stellen erkannt: Es sei in das gestellte

Eheschliessungsgesuch dermalen nicht eingetreten & der Hoch Hl Pfarer ersucht,
sie vorzurufen, & sie von ihrem Vorhaben abwendig zu machen. Sollten sie sich

hiezu freiwillig nicht verstehen, so ist ihnen der Befehl zu ertheilen einstweilen

jeden Umgang miteinander zu meiden, & den Beiden gestattet nach einem halben

Jahr wieder vor das Ehegericht vorzutreten».8" Verweigerungsgründe waren
hier die Unterstützung der Familie des Karl Franz Stadler durch die
Armenpflege, die Armenunterstützung der Vinzenzia Zgraggen im
Krankheitsfall und das Fehlen eines Nachweises, wie Stadler seine Familie
ernähren wolle.90 Zudem schienen die beiden dem Ehegericht noch zu jung,
Vinzenzia Zgraggen und Karl Franz Stadler waren etwa 25-jährig.91 Der
Pfarrer hatte die Aufgabe, den Heiratswilligen die Ablehnung des Rekurses,

der sich nicht zuletzt auf seinen erstinstanzlichen Entscheid stützte,
mitzuteilen. Die Rechtspraxis erlaubte dem Ehegericht zudem, den beiden
den Kontakt zu verbieten.92 Im Juli tauchen die Namen erneut im Protokoll
auf, sie würden sich weiterhin treffen, heisst es, und man entschied, ihnen
erneut jeden «Umgang» zu verbieten. Im August stellten die zwei ein neues
Gesuch, obwohl die gestellte Frist eines halben Jahres noch nicht abgelaufen

war. Das Gesuch wurde wiederum abgelehnt, weil sie der Anordnung,
jeden Kontakt zu meiden, nicht nachgekommen seien und die Frist für ein

89 Protokolle des Ehegerichts 1811-1849, Sitzung vom 1. Mai 1846, StAUR: RR-841.
93 Krankheit verursachte oft Abhängigkeit von Fürsorgeleistungen und damit weitreichende

Sanktionen. Johann Lauener von Bürglen beispielsweise versuchte 1871 mit 46 Jahren die
schwangere 40-jährige Josepha Blank zu heiraten, er sagte im Verhör: «was mir jedoch bisher nicht

gelang, weil ich letztes Jahr während meiner Krankheit Unterstüzung aus der Armenpflege Bürglen
bezogen hatte».

91 Ohne Erlaubnis der Eltern oder des Vormunds durfte erst mit 25 Jahren geheiratet werden.
ALB, Bd. 1,120, Art 130.

92 Die Formulierung «auf landesrichterlichen Befehl» legt die Vermutung nahe, dass der Landamman

als Richter des Landes und als Mitglied des Ehegerichts das Recht hatte, solche Befehle

auszusprechen. Paaren wurde häufig verboten, sich weiterhin zu sehen.

96



neues Gesuch noch nicht abgelaufen sei.93 Aus den Protokollen geht nichts
über «liederlichen» Lebenswandel hervor, man unterstellte aber durch die

Anwendung des Gesetzes gleichsam, dass Armut durch «Liederlichkeit»

bedingt sei. Denn formaljuristisch hätte bis zum revidierten Gesetz von
1856 nur «liederlichen» Menschen, nicht aber Armen, die «rechtschaffen und
arbeitsam» waren, die Ehe verboten werden können.

Spätestens im Moment, wo ein Paar den richterlichen Befehl, sich nicht
mehr zu treffen, nicht einhielt, die Beziehung weiterhin aufrecht hielt und
dem Wunsch nach Legalisierung Nachdruck verlieh, wurde es fast zwangsläufig

kriminalisiert. Karolina Aschwanden und Joder Bissig reden in den
Paternitätsverhören ausführlich von ihrer Liebe zueinander: «Wir liebten

einander und glaubten auch, Gott habe die Ehe für jedermann eingesetzt [...] Dass

wir jetzt im Unglück sind, haben die Unterschächner & die Geistlichen auf dem

Gewissen, welche unserer Verehelichung so sehr entgegen waren.» Der verhörende

Landammann massregelte sie mit den Worten: «Das ist dumm geschwätzt.
Eure Unenthaltsamkeit und Euer Ungehorsam gegen alle Mahnungen und Befehle

haben Euch dahin gebracht.» Dem Mann antwortete er, dass sie die

Weisungen hätten befolgen sollen, denn dann wäre ihnen die Ehe später
vielleicht gestattet worden: «[Durch] euren Ungehorsam habt ihr euch selbst Eure

Hoffnungen zerstört.»9* Die zwei schienen in einem Teufelskreis gefangen zu
sein. Entweder hätten sie sich nicht mehr gesehen, was wohl dem Ende der
Beziehung gleichgekommen wäre. Vielleicht wäre ihnen eine Heirat unter
Umständen später gestattet worden, was dann womöglich hinfällig gewesen

wäre. Oder sie hielten an ihrem Verhältnis fest und machten sich

zwangsläufig strafbar. Sei es, indem sie gegen den obrigkeitlichen Befehl,
den Kontakt zu halten, verstiessen oder als Konsequenz einer
eheähnlichen, nicht legalisierbaren Beziehung ein nichteheliches Kind zeugten.
Vor allem der zweite Fall endete in einer Sackgasse, denn nun war vor
allem die Frau vollkommen desavouiert und als «liederlich» qualifiziert und
eine künftige Eheerlaubnis somit fast ausgeschlossen.

Josepha Maria Jauch von Silenen wollte den Maria Würsch von Sisikon
heiraten. Die Verwandten des Mannes erhoben Einspruch, die Würsch sei

unsittlich, sie habe ein nichteheliches Kind.95 Einerseits kommt in diesem

Beispiel zum Ausdruck, dass mit den gesetzlichen Grundlagen auch die

' Protokolle des Ehegerichts 1811-1849,17. Juli 1846 und 3. August 1846, StAUR: RR-841. Ihnen
wurde schliesslich die Ehe erlaubt. Dies geht aus folgenden Verhörakten hervor: Stadler
Vinzenzia, 1864, StAUR: G-300-11/2 (29, Nr. 648); Josepha Jauch, 1866, StAUR: G-300-11/2 (21,
Nr. 451). Der Nachdruck, mit dem die beiden insistierten und der versierte Umgang mit den
Behörden ist bemerkenswert.

1 Das so ausdrücklich von Liebe gesprochen wird, ist im Übrigen selten. Zum Konzept der
Liebesheirat in ländlichen Gesellschaften siehe die Literaturangaben bei Ryter, Weibsbild, S. 296.

3 Heiratsbewilligungen 1811-1875, StAUR: R-841-15/2 (12).

97



Verwandten, die ja im Falle der Verarmung zu bezahlen hatten,
Eheschliessungen verhindern konnten. Andererseits wird deutlich, welche

Konsequenzen das Gesetz für Frauen hatte, die ein nichteheliches Kind
geboren hatten und vielleicht später versuchten, einen eventuell
vermögenderen Mann zu heiraten. Deshalb scheint es nicht verwunderlich, ist
aber dennoch hervorzuheben, dass sich in den Paternitätsfällen, in denen
Ehehindernisse thematisiert werden, ein überdurchschnittlich hoher Anteil
an Frauen findet, die wiederholt nicht ehelich schwanger wurden. Viele lebten

in langfristigen monogamen Beziehungen und hielten am Wunsch fest,
die Beziehung zu legalisieren.96

Bei einem bestimmten Typus von Beziehungen waren die verschiedenartigen

Eheverbote und -hindernisse verantwortlich für die erzwungene
Ehelosigkeit, mit der in unterschiedlicher Weise umgegangen wurde. Eine

umfangreiche Analyse der Ehegerichtsprotokolle könnte vertieften Einblick
in die Mechanismen des auf den ersten Blick engmaschigen Netzes
zwischen Pfarrer, Dorfgericht und Ehegericht geben, die schliesslich in der
Paarbeziehung zum Wirken kamen. Wie viele dorfgerichtliche Entscheide

vom Ehegericht kassiert wurden, ist nicht bekannt. Zudem liessen sich
Aussagen darüber gewinnen, inwieweit das Ehegericht als Instrument für
Gemeinderäte verwendet wurde, sich über Ehen zwischen Mitgliedern
verschiedener Gemeinden zu verständigen. Das war bei Franz Exer aus
Seedorf und Angelina Püntener aus Schattdorf der Fall. Die Fallgeschichte lässt
die Machtfülle der Gremien aufscheinen, und die Voreingenommenheit, die
sich im nachfolgenden Zitat äussert, ist befremdlich. Der Gemeinderat von
Seedorf schrieb ans Ehegericht: «Das Zeugnis so ihr der lobi. Gemeinderath von

Schattdorfgab sagt nur einfach: die Angelina Püntener stehe in bürgerlichen Rechten

& seit ihrem Falle sei ihm keine Klage mehr zugekommen weniger könnt er nun
nicht sagen. Wo ist aber das Pfarramtliche Sittenzeugnis von ihr? Dieses soll &
muss vorgewiesen werden. Bis & so lange dieses nicht vorliegt kann man sie für
unsittlich, verschwänderisch & leichtsinnig halten, überhaubt für eine Person, die

in einem üblen Rufe steht.» Angelina Püntener hatte ein nichteheliches Kind
bekommen, deshalb war ihr Leumund ruiniert. Bis der Pfarrer schriftlich

93 Etwa: Maria Anna Wipfli, 36-jährig, und Johann Josef Gnos, 42-jährig, sie hatten zusammen zwei
nichteheliche Kinder, die Ehe wurde ihnen verweigert. Katharina Vonmenteln, hatte drei
nichteheliche Kinder, beim zweiten wurde ihr und dem Mann die Ehe verweigert, weil der Mann der
Armenpflege Geld schuldete für seine zwei Kinder aus erster Ehe. Amantia Gisler und Max
Schick, sie hatten zwei nichteheliche Kinder zusammen. Sie trafen sich anlässlich der Bezahlung
des Unterhaltes für das erste Kind, obwohl ihnen der Kontakt verboten worden war. Franziska
Arnold und Johann Würsch, sie hatten drei Kinder zusammen. Er unterstützte die Familie
Arnold und bezahlte für seine Kinder. Sie versuchten zweimal beim Dorfgericht und auch beim
Ehegericht eine Einwilligung zur Heirat zu erhalten. Schliesslich wurde ihnen die Bewilligung
erteilt vor der Geburt des dritten Kindes.

98



das Gegenteil formulierte, konnte sie als schlecht beleumundet bezeichnet
werden, unabhängig davon, wie sie sich verhielt.

Johann Frei dagegen wurde 1853 die Heirat mit Josepha Fedier gestattet,
obwohl er 1850 innerhalb eines Jahres drei Frauen geschwängert hatte.
Er konnte den Nachweis erbringen, dass er alle Strafen und das Kostgeld
bezahlt hatte. Der Gemeinderat von Altdorf schrieb ans Ehegericht: «Der

hochwürdige Herr Pfarrer Johann Peter Elmauthaler von Altdorf gab ihm ferner
das beruhigende & schöne Zeugnis, dass er nunmehr einer in sittlicher Beziehung

untadelhaften guten Aufführung sich befleisse, so dass Sie wohl annehmen dürfen
& wir sind dessen überzeugt, dass Johann Frei ferner sicher zu keinen gegründeten
Klagen in dieser Beziehung Anlass geben werde, gegentheils sich nun eifrigst
bestrebt, den Rufeines guten braven Bürgers sich zu erwerben.» Er fuhr fort, Frei
sei ein tüchtiger Maurermeister und verdiene genug Geld. Aber sowohl der
Pfarrer als auch die Gemeindebehörden irrten sich in ihrer Einschätzung
des «braven Bürgers», denn Marianna Brand bekam 1867, zwei Wochen
nachdem Johann Frei seine zweite Frau, Anna Maria Imhof, geheiratet
hatte, von ihm ein Kind.97 Die Fallgeschichten belegen, dass den Männern
der schlechte Ruf wegen nichtehelicher Schwängerung kaum so stark
anhaftete, wie dies bei den Frauen, die nichtehelich schwanger geworden
waren, der Fall war.

Die Urner Paternitätsakten erlauben einen vertieften Einblick in die
Beziehungen der Landleute. Bei genauer Betrachtung ihrer Aussagen eröffnet

sich ein ganz anderes Bild auf «Unzucht» und «Illegitimität», als dies
eine statistische Kurve ausdrücken kann, die Menschen auf Zahlen reduziert.

Beweggründe und Praktiken einer sonst weitgehend stimmenlosen
Gesellschaftsschicht werden damit kenntlich, plastisch und verständlich.
Zudem wird ersichtlich, welchem historischen Wandel scheinbar biologisch
ahistorische Körperempfindungen und Körpervorstellungen unterworfen
sind. Auch der Wandel innerhalb der Handlungs- und Beziehungsmöglichkeiten

nicht verheirateter Frauen in den letzten 150 Jahren ist bedeutend.
Damals war es strafbar, ein nichteheliches Kind zu gebären oder im
Konkubinat zu leben. Es war nicht möglich, «einfach» zu heiraten oder in
Zürich eine Stelle anzutreten. Die Erkenntnis verweist nachdrücklich auf
die Historizität der Definitionen von Delikten und auf den Wandel
bestehender Wertvorstellungen.

Heiratsbewilligungen 1811-1875, StAUR: R-841-15/2 (8). Marianna Brand, 1867, StAUR:
G-300-11 /4 (4). Josepha Fedier, 1851, StAUR: G-300-11/4 (5). Maria Anna Suter, 1850, StAUR:
G-300-11/4 (14). Katharina Zgraggen, 1850, StAUR: G-300-11/4 (17).

99



Prozentanteil Paternitätsfälle
an allen Geburten im Kanton
Uri 1803-1888 (Jahrfünft)

Anhang

6

5

4
*

%3

•• •
1

0 ' *

1790 1800 1810 1820 1830 1840 1850 1860 1870 1880 1890 1900

Jahr

Die Grafik entspricht der sogenannten «Illegitimitätskurve», also der
Anzahl nichtehelich Geborener auf ehelich Geborene. Im Kanton Uri lag der
Wert immer äusserst tief, vergleicht man ihn mit schweizerischen oder auch

europäischen Zahlen. Anfang des 19. Jahrhunderts betrug der Prozentsatz

0.3, was keinem bis einem Paternitätsfall im Jahr auf knapp 370 Geburten

entspricht. Der höchste Wert wird mit 5.7 Prozent im Jahr 1858

verzeichnet. Die tiefen Werte erklären sich aus der hohen Sozialkontrolle und
der engen kirchlichen Bindung der Bevölkerung, aber auch aus der strikten
strafrechtlichen Verfolgung (Stichwort Geburtsverhör) und Ehehindernissen,

die im Text beschrieben wurden. Auch patrilineare Verwandtschaftssysteme,

Grossfamilienformen, männerrechtliche Sexualnormen und frühes
Heiratsalter trugen zu niedrigen Quoten ausserhalb der Ehe Geborener bei.

In der Schweiz erreichten die Orte Luzern und Genf die höchste Anzahl

100



nicht ehelich Geborener (ca. 12%). In bestimmten Regionen Europas gab es

zwischen 20 bis 40 Prozent nichtehelich geborene Kinder. Der Anstieg in

ganz Europa um die Mitte des 19. Jahrhunderts wird mit Massenarmut und
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Transformationsprozessen erklärt.

Datenquelle und Datenbasis: Historische Statistik der Schweiz. Herausgegeben von Heiner
Ritzmann-Blickenstorfer. Zürich 1996. Eigene Berechnungen anhand der Verhörakten zu den Pa-

ternitätsfällen 1803-1920. StAUR G-300-11/4. Da im Kanton Uri eine gesetzliche Anzeigepflicht
für nichteheliche Schwangerschaften bestand, deren Nichteinhaltung rigoros geahndet wurde,
gibt die Kurve den Anteil nichtehelicher Geburten an allen Geburten wieder. Die Geburtenzahlen

der Jahre 1803 bis 1840 lagen nicht vor, sie wurden berechnet aus dem Durchschnitt der Jahre
1840 bis 1850. Aus dem Bestand der Paternitätsfälle wurden abgezogen: Fälle, bei denen klar
ersichtlich war, dass eine Verheiratung stattgefunden hatte vor der Geburt, und Fälle, die zwar bei
den Paternitätsfällen zugeordnet waren, bei denen es sich aber um Beschaffungen von
Heimatscheinen o. ä. handelte. Dazu gezählt wurden nichteheliche Schwangerschaften aus dem Bestand
der Verhörakten StAUR G-300-11/1 (1803-1850), G-300-11/2 (1850-1888), die dort zugeordnet
worden waren, aufgrund von Kindsmordverdacht, Gewaltdelikten o. ä.

101



Skizze des Verhörrichters:

Lageplan des Tatorts.

StAUR: G-300-11/2 (9,227). ab

^ s^S5W,
s"-4 f>

r- j' •£
^

*» ^ T>»^
r*n

|-=e^-~*
OD
-05e

c>4; s^
^ V^äÔ?¦Hfi >*& f\ &>

IK JC'<
w «

KLL

s&
?*

\k

Üst

#
w

7 >*> v«

.^^
-Z^ >/V-Ì

«̂ V
¦A*y~j

^d./' + ¦***»* türmst.

102


	"Man solle mir die Kerzen nur anzünden" : Vaterschaftsklagen und Unzuchtsfälle im Kanton Uri des 19. Jahrhunderts

