Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri
Herausgeber: Historischer Verein Uri
Band: 85-86 (1994-1995)

Artikel: Theorie und Praxis sekulativer Geschichtsschreibung : einige
Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs Publikation : "Uri, Modell einer
traditionellen Welt?"

Autor: Kalin, Urs
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

* Anselm Zurfluh, Uri,
Modell einer traditionellen

Welt? Eine ethno-geschicht-

liche Studie iiber die Urner

Mentalitat, 17.-20. Jahrhun-

dert, Ziirich 1994 (Thesis

Verlag), 387 S. Die um zahl-

reiche Abschnitte erweiter-
te deutschsprachige Versi-

on basiert auf: Anselm Zur-

fluh, Un monde contre le
changement, une culture
au coeur des Alpes: Uri en
Suisse, XVIle-XIXe siecles,
Paris 1993, 273 p.
1Rezensionen von Pierre
Dubuis in: Revue historique
vaudoise, 1993, S. 229-231 u.
in: traverse, Zeitschrift fiir
Geschichte, 1 (1994), S. 157-

158; Guy P. Marchal, Neuere

Ansatze der Geschichts-
forschung und die histori-
sche Forschung in und tiber
den Innerschweizer Raum,
in: Geschichte in der Zen-
tralschweiz, Forschung und
Unterricht (=Clio Lucernen-
sis 1), Ziirich 1994, S. 25-40,
S.28fu.S. 34.

2 Unter einer modernen So-
zialgeschichte verstehe ich
eine um alltagsgeschichtli-
che bzw. mikrohistorische
Dimensionen erweiterte
Gesellschaftsgeschichte, die

Theorie und Praxis
spekulativer Geschichtsschreibung

Einige Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs
Publikation: «Uri, Modell einer traditionellen Welt?»

Von Dr. Urs Kilin, Altdorf

Mit seiner neuesten Publikation* legt Anselm Zurfluh, Historiker und
Ethnologe, einen Versuch vor, die Urner Gesellschaft der Neuzeit als
Modell zu beschreiben. Diese Arbeit hat in Fachkreisen eine ausseror-
dentlich kontroverse Aufnahme gefunden. Renommierte Historiker wie
Pierre Dubuis oder Guy P. Marchal haben sowohl in bezug auf das Metho-
denverstdndnis als auch auf die Thesen von Anselm Zurfluh teilweise
energischen Widerspruch angemeldet.' Ich halte es fiir angebracht, aus
der Perspektive einer modernen Sozialgeschichte’ einige zentrale Kri-
tikpunkte etwas naher zu beleuchten. Weshalb? Zum einen setzt sich
Anselm Zurfluh ausfiihrlich mit einigen Einzelheiten auseinander, die als
Kritik an seiner Arbeit vorgebracht wurden. Der Autor halt fest, dass die
isolierte Behandlung von solchen Details seinen Studien tiber den Kanton
Uri nicht gerecht werde. Ich teile diese Ansicht. In der Tat verdienen sei-
ne Arbeiten eine grundsatzlichere Betrachtungsweise. Zum andern ist
daran zu erinnern, dass historische Analysen an ihren Anspriichen zu
messen sind. Zurfluh ist gewiss ein sehr ambitionierter Historiker — eine
eindriickliche Publikationsliste’ sowie der von ihm prisentierte hochflie-
gende Forschungsplan zum Zwyer-Projekt’, der zahlreiche weitere Publi-
kationen in Aussicht stellt, legen davon Zeugnis ab. Man kann Zurfluhs
jingstes Buch auf verschiedene Arten lesen. Als Fachkollege mit einigen
Kenntnissen des Gegenstandes und Interesse an mentalitdtsgeschichtli-
chen Fragestellungen war meine Lekttire sicherlich eine besonders kriti-
sche. Wenn im folgenden auch einige unmissverstandliche Worte fallen,
so mochte ich doch betonen, dass Zurfluhs Untersuchung zum Verhaltnis
von Tradition und Moderne in Uri aus meiner Sicht eine anerkennens-
werte intellektuelle Leistung darstellt. Sie ist verdienstvoll, wenn man sie
als das nimmt, was sie ist: ein unterhaltender und anregender Essay zum
spezifisch urnerischen Denken, Handeln und Fiihlen in der Tradition

109



Wirtschaft und Sozialstruk-
tur, Herrschaft und Kultur
gleichberechtigt behandelt.

3 Die Publikationsliste umfasst
mehrere Dutzend Aufséitze
zur Urner Geschichte, die
sich allerdings, so weit ich
sehe, samt und sonders um
die beiden Hauptwerke dre-
hen und entsprechend red-
undant sind. [Une popula-
tion alpine dans la Confédé-
ration: Uri aux XVIIeXVIlle-
XIXe siecles, Paris 1988, 607
p- und: Uri, Modell einer
traditionellen Welt?, Ziirich
1994 (wie oben)].

4 Gemaiss Forschungsplan
soll dieses Projekt nebst
einer theoretischen Einlei-
tung (Buch 1) die Teile 1=
Historische Dimension
(Buch 2-3), 2= Tatsachen
und Probleme (Buch 4 A-D
«Dokumente», Buch 5-7
«Analysen») und 3= Eine
historische Synthese
(Buch 8) umfassen.

5Es ist in diesem Zusammen-
hang vielleicht bezeichnend,
dass Eduard Renner seinen
«Goldenen Ring», im Gegen-
satz zu den beiden anderen
grosseren Arbeiten, explizit
nicht als wissenschaftliche
Arbeit verstanden hat, son-
dern als ein Volksbuch,
«nicht schwerer und be-
schwerter als es seiner Sen-
dung entspricht». Eduard
Renner, Goldener Ring iiber
Uri, Ziirich 1941, Vorwort
(unpag.).

6 Dies gilt im iibrigen auch
fiir die sog. exakten Natur-
wissenschaften. Auch hier
besitzt der Objektivitétsbe-
griff nur noch eingeschrank-
te Bedeutung, indem auch
die Giiltigkeit naturwissen-
schaftlicher Aussagen als an
bestimmte Pramissen ge-
kniipft und historischem
Wandel unterworfen erkannt

110

Eduard Renners.” Ob sie hingegen dariiber hinaus auch wissenschaftli-
chen Kriterien geniigt (Originalitdt, Nachvollziehbarkeit, empirische Fun-
dierung, Grundsitze der Quellenkritik, Soliditdt), ist weit weniger klar.
Diesbeziigliche Fragezeichen scheinen um so berechtigter, als der Verfas-
ser neben den Tauf-, Ehe- und Sterbebtichern des 17., 18. und 19. Jahr-
hunderts fiir seine Studien keinen einzigen Quellenbestand systematisch
ausgewertet hat. Vor diesem Hintergrund erwecken die Ergebnisse Zur-
fluhs in verschiedener Hinsicht grosse Bedenken. Zwei Einwdnde moch-
te ich besonders hervorheben: Erstens besteht zwischen dem Anspruch
des Autors, ein Modell zu entwerfen, und dem Grad an Informiertheit,
den man wohl als Grundlage eines derartigen Modells voraussetzen darf,
ein eklatantes Missverhdltnis. Zweitens ist dort, wo wenigstens noch ver-
sucht wird, die zum Teil weit hergeholten, abstrakt-theoretischen Uberle-
gungen durch einige konkrete Fakten zu fundieren, ein in jeder Hinsicht
unsorgfaltiger Umgang mit Quellen und Materialien festzustellen. Diese
schwerwiegenden Kritikpunkte werden im folgenden belegt (vgl. unten
die Abschnitte IV und V). Vorgangig ist allerdings noch abzuklaren, wel-
ches Geschichts- bzw. Methodenverstandnis dieser Art von Geschichts-
schreibung zugrundeliegt.

1. Erkenntnistheoretische Aspekte: Eine Geschichte von innen gegen
eine Geschichte von aussen?

Die Eigenart des Gegenstandes der Geschichtswissenschaft, der immer
nur in bruchstiickhafter Uberlieferung vorhanden ist, sowie die wech-
selseitige Beziehung zwischen der Fragestellung des Historikers und
seinem Gegenstand, schliessen eine strenge Objektivitdt im erkenntnis-
theoretischen Sinne aus.” Die spezifische Verstehensproblematik der
Geschichte — wie der Sozialwissenschaften im allgemeinen - besteht ja
bekanntlich darin, dass die Beschreibung der Bestandteile einer histori-
schen Lebenswelt nicht geschehen kann, ohne dass der Historiker die-
se zu verstehen versucht und sich zu ihr Zugang verschafft, indem er
mindestens als virtueller Teilnehmer auftritt und so selber zu einem
mindestens potentiellen Angehorigen dieser Lebenswelt wird.” Bedeu-
tungen, ob sie nun in Handlungen, Institutionen, Arbeitsprodukten,
Worten oder Dokumenten verkdrpert sind, kénnen nur von innen
erschlossen werden. Dieser Auffassung ist auch Anselm Zurfluh. Aller-
dings wird er nicht miide zu betonen, dass eine von ihm mit deutlich
abwertendem Unterton als mechanisch-soziologisch bezeichnete Ge-



worden ist. Vgl. dazu: Tho-
mas S. Kuhn, Die Struktur
wissenschaftlicher Revolu-
tionen, Frankfurt a.M. 1973
(stw 25) und Bettina
Heintz, Wissenschaft im
Kontext. Neuere Tendenzen
der Wissenschaftssoziolo-
gie, in: Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozial-
psychologie, Heft 3/1993,
S. 528-552.

7Vgl. dazu: Jirgen Haber-
mas, Theorie des kommu-
nikativen Handelns, Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1985,
S. 160.

8Vgl. beispielsweise S. 256,
Anm. 4, S. 330, S. 333
(Anm. 41), S. 369, S. 384.
Es ist das gute Recht des
Verfassers, solche Konzepte
als «geradezu sinnentleert»
zu betrachten (S. 256). Hin-
gegen ist es mehr als be-
driickend, wenn Anselm
Zurfluh nicht zur Kenntnis
nimmt, dass die von ihm
leichtfertig als klassen-
kédmpferisch umschriebe-
nen Arbeiten neben den
Aspekten von Macht und
Herrschaft auch wirtschaft-
liche und soziokulturelle
Dimensionen, und insbe-
sondere die Wechselwir-
kungen zwischen diesen
Bereichen, analysieren.

9S. 333f.

105, 346.
11Vgl. dazu: Dietrich Bohler,

Philosophische Hermeneu-
tik und hermeneutische
Methode, in: Harald Har-
tung, Walter Heistermann,
Peter M. Stephan, Frucht-
blatter, zit. in: Habermas,
wie Anm. 7, S. 195. Auch
vor der naiven Annahme,
dass ein erfahrungsnahes
Verstehen, wie es die Eth-
nologen praktizieren, einen
unmittelbaren Zugang zur
Wirklichkeit einer fremden

schichtsschreibung® diesem Prinzip nicht nachlebe und es storend wir-
ke, wenn «sie versucht, Dinge ‘von aussen’ zu erkldren, die nur ‘von
innen” verstindlich werden»’. An anderer Stelle bezeichnet der Autor
seine Publikation «als Antwort auf eine Geisteshaltung, namlich der
modernen, die ‘nicht-urnerisch’ erscheint»"" und die Dinge «im Gegen-
satz zur normalerweise herrschenden Sehweise nicht aus dem Blick-
winkel der Stadt, sondern aus der Sicht der Betroffenen, der Urner»
darstelle. Diese Herabsetzung der angeblich modernen, nicht-urneri-
schen, stadtischen Perspektive gegeniiber einer landlichen, der Traditi-
on verpflichteten, quasi autochthonen Haltung scheint mir nicht halt-
bar, weil damit gleichsam unterstellt wird, die urnerische Lebenswelt
konne sich in angemessener Weise nur demjenigen erschliessen, der
auch die postulierten mental-ideologischen Grundlagen teile. Eine sol-
che Position ist erkenntnistheoretisch nicht haltbar, denn das Einver-
standensein ist keinesfalls die notwendige Bedingung einer dialogi-
schen Einstellung zu dem, was verstanden sein will."! Die mit der
beharrlich betonten Innenperspektive verbundene, angeblich privile-
gierte Beziehung zwischen dem Forscher und seinem Gegenstand
miindet bei Anselm Zurfluh zudem in einen dusserst fragwiirdigen
Exklusivitdtsanspruch. So behauptet der Autor etwa im Zusammen-
hang mit der Vorstellung, dass «der Untergebene einen Vorgesetzten
(braucht), weil er sein Leben nur erfillt leben kann, wenn er in einer
grosseren Ordnung integriert ist und freiwillig auf dem Platz dient, der
ihm zukommt»: «Wer die Geschichte von Uri nicht unter diesen
Gesichtspunkt stellt, wird sie nie richtig verstehen koénnen.»'> Um es
nochmals hervorzuheben: Zurfluhs unduldsame Position ist Ausfluss
seiner eigenartigen Anschauungen {iber die Chancen und Kosten des
historischen Fortschritts (bzw. des Modernisierungsprozesses). Deut-
lich wird dies, wenn man sich den vollig einseitig konzipierten Begriff
der Moderne vor Augen fiihrt, den Anselm Zurfluh in seiner Studie
verwendet. Die Moderne wird hier in geradezu kulturkdmpferischer
Manier verkniipft mit der Abwertung und Disqualifizierung des Tradi-
tionellen, mit der Abschaffung Gottes als lebensnotwendiger Kategorie
und Integrationsfigur des Menschen in Natur und Gesellschaft, mit der
Zerstorung der Kirche, mit der Aufldsung der bisherigen familidren
und sozialen Bezugssysteme sowie mit dem Identitdtsverlust, da der
moderne Mensch keinem anerkannten Stand und keiner Gemeinschaft
mehr angehore.”” Nun gestalten sich die Verhaltnisse vielleicht doch
etwas komplizierter, als uns Anselm Zurfluh weismachen will (obwohl
zugegebenermassen die pathologischen Aspekte des Modernisierungs-
prozesses genauso darzustellen sind wie die positiv zu wertende
Erweiterung der Emanzipations- und Lebenschancen, die dieser mit

111



Kultur und Gesellschaft
erlaube, kann nur gewarnt
werden. Vgl. dazu: Hans
Medick, «Missionare im
Ruderboot»? Ethnologische
Erkenntnisweisen als Her-
ausforderung an die Sozial-
geschichte, in: Geschichte
und Gesellschaft 10 (1984),
S. 295-319.

125, 262f. Ahnlich auch auf
S. 101: «Nur aus dieser
Sicht versteht man ...»,
oder im Zusammenhang
mit dem absurden
Urschuld-Modell, das den
Sinn der Arbeit erklaren
soll: «... denn allein unter
diesem Gesichtswinkel
kann man Arbeit verste-
hen.» Zit. S. 197.

13Vel. dazu: S. 220, S. 349ff.

14 Der emanzipatorische
Anspruch einer Geschichts-
wissenschaft, die sich als
kritische Sozialwissenschaft
begreift, griindet ja nicht
zuletzt auf der Einsicht, dass
Geschichte von Menschen
«gemacht» und daher auch
heute «machbar» ist.

15Vgl. dazu: Philippe Aries,
L’histoire des mentalités,
in: Jacques Le Goff, Roger
Chartier, Jacques Revel, La
nouvelle histoire, Paris
1978, S. 411.

16 Reiches Anschauungsmate-
rial flir diesen Zusammen-
hang bieten die Beitrage
der eifrigsten Leserbrief-
schreiber in der lokalen
Presse.

17 Der Verfasser meint gar,
dass sich in Uri die geisti-
gen Strukturen «seit der
Einwanderung der Ale-
mannen auf verschiedenen
Gebieten offenbar nur
wenig gedndert» hitten
(S.76) und «die Stellung
der Frau in Uri dhnlich
(sei, UK) wie bei den
Germanen» (S. 328).

112

sich gebracht hat'"). Zum einen ist die Kritik am Fortschritt seit den 60er
und frithen 70er Jahren von einer reaktiondren Rechten an eine neue
Linke iibergegangen”, und zum andern verteidigt der politische Kon-
servatismus heute ja genau jene Werte, die aufs engste mit dem Entste-
hen der «Modernitdt» verkniipft waren: Leistungsbereitschaft, Selbst-
verantwortlichkeit und Disziplin. Einer solchen differenzierten Sicht,
die Briiche, Paradoxien und Widerspriiche in Rechnung stellt, wird die

’Darstellung von Anselm Zurfluh nicht gerech‘c.16 Wie schwer sich Zur-

fluh mit dieser «Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen» tut, zeigt sich
bei der Behandlung der Urspriinge des urnerischen Denkens und
Flihlens bzw. der mental-ideologischen Voraussetzungen, und insbe-
sondere bei der Beschreibung und Erkldrung ihrer Uberfiihrung in mo-
derne Denkfiguren. In bezug auf das erstere greift Zurfluh zuriick auf
uralte Muster, die bereits im Mittelalter bestanden haben sollen und
angeblich bis weit in die germanische Vorzeit zuriickreichen.” Der
Ubergang zur Moderne (bzw. zur ‘Postmoderne’) schliesslich wird vom
Autor - im Widerspruch zu seinen sonstigen Annahmen des Uberge-
wichts des Mental ideologischen — mit der wirtschaftlichen Uberlegen-
heit der «Modernitit», und namentlich mit dem Einfluss der Medien
begriindet." Fiir jemanden, den nicht nur interessiert, was ist, sondern
auch, wie es geworden ist, sind solche Annahmen unbefriedigend. Die
Modernisierung erscheint bei Zurfluh als Verlust, und der Urner als
Verlierer unter dem Ansturm von Kapitalismus und Biirokratie, Indu-
strialisierung und Urbanisierung. Die an ethnozentrischen und wert-
konservativen Horizonten festgemachte kulturelle Identitdt der Urner
droht an ihren Rdndern aufzubrechen und endgiiltig unterzugehen.
Solche Einschdtzungen beruhen auf einem Glaubensbekenntnis, wor-
auf Anselm Zurfluh selbst verschiedentlich hinweist. Der Autor raumt
ein, dass seine Arbeitsmethode und die Uberzeugungskraft seiner
Ergebnisse nur akzeptiert werden konnen, wenn man auch den Pra-
missen zustimme (S. 370), und auch der prégende Einfluss der person-
lichen Weltanschauung wird deutlich hervorgehoben (S. 15)." So aner-
kennenswert dieser Aspekt der Reflexivitdt sein mag, so sehr besteht
auch die Gefahr einer Projektion eigener Vorstellungen in die histori-
sche Vergangenheit, und der Verfasser macht es sich wohl ein bisschen
einfach, wenn er «das Einschwenken auf die eine oder andere metho-
dische Position» lediglich als ‘Glaubenssache” bzw. als «conviction»
verstanden wissen will.”’ Tatsichlich erscheint der Mensch in Zurfluhs
Darstellung als Gefangener, eingesperrt in das Laufgitter zeitloser und
sich selbst gentigender Denkstrukturen. Der Urner wird im wesentli-
chen reduziert auf die Auseinandersetzung mit einer feindseligen
Natur und auf die Reproduktion seiner Gattung.



18Vel. S. 352f. Nach Zurfluh
gleitet «Uri von der ‘tradi-
tionellen” direkt zur “post-
modernen’ Gesellschaft»
hintiber, «ohne die
‘Moderne’ je wirklich
gekannt zu haben.» S. 354.
Was der Autor unter
«postmodern» versteht,
bleibt unklar.

19 Die von Zurfluh in diesem
Zusammenhang betonte
Ego-Histoire ist, nebenbei
bemerkt, nicht ganz frei
von einem mitunter
befremdlich anmutenden
Hang zur Selbstdarstel-
lung. Problematisch ist m.
E. insbesondere die Pra-
sentation subjektivster
Einschatzungen.

2Vegl. S. 370. Ich méchte doch
darauf hinweisen, dass ver-
schiedentlich versucht wur-
de, Uberpriifungskriterien
hinsichtlich der Pertinenz
historischer Analysen zu
definieren. So geht Wolf-
gang J. Mommsen davon
aus, dass eine intersubjekti-
ve Uberpriifbarkeit der Er-

gebnisse zu fordern ist, a) im

Hinblick auf den Grad der
Berticksichtigung der ein-
schldagigen Informationen
(Quellen) und der bisheri-
gen Forschung, b) gemes-
sen an dem denkbaren Op-
timum einer plausiblen In-
tegration aller bekannten
historischen Daten, und

¢) im Hinblick auf die logi-
sche Stringenz des zugrun-
deliegenden Erkldrungsmo-
dells (Widerspruchsfreiheit
und Konsistenz). Vgl. Wolf-
gang ]. Mommsen, Gesell-
schaftliche Bedingtheit und
gesellschaftliche Relevanz
historischer Aussagen, in:
Eberhard Jackel u. Ernst
Weymar (Hg.), Die Funkti-
on der Geschichte in unse-
rer Zeit, Stuttgart 1975,

2. Das Modell und seine Konsequenzen: Uri als geschichtsloses Isolat
und: Kontinuitat statt Wandel

Nach eigenem Bekunden geht es dem Autor darum, «das urnerische
Wesen, die Mentalitat oder Weltanschauung geistig-ideologisch zu durch-
leuchten» (S. 26). «Uber eine quasi a-historische, weil trans-zeitliche, eth-
nologisch gefarbte Analyse» soll «die urnerische Gesellschaft, besser ihre
‘Grammatik” und somit die Funktionsweise abstrakt als Modell» formu-
liert werden (S. 343). Der Verfasser ist sich bewusst, dass ein solches
Modell «weniger die eigentliche geschichtliche Wirklichkeit widerspie-
gelt als ein abstraktes Ideal davon» (S. 23). Die Darstellung des urneri-
schen Wesens muss denn auch «notgedrungen denkerisch-abstrakt»
bewdltigt werden (ebd.). Es versteht sich von selbst, dass ein solcher
philosophierender, abstrahierender und vereinheitlichender Ansatz die
historische Wirklichkeit verkiirzen muss, und dass Ungenauigkeiten in
Kauf zu nehmen sind.”' Dennoch: Modelle und Synthesen sind wichtig, ja,
in hohem Masse erwiinscht. Thre Substanz hangt allerdings davon ab,
wieviel Realitdt sie einzufangen vermodgen. Grosste Umsicht bei der
Umsetzung, eine umfassende Kenntnis des Untersuchungsgegenstandes
sowie dessen geduldige Rekonstruktion wird man deshalb als unerldssli-
che Voraussetzungen solcher Vorhaben betrachten miissen. All dies l&sst
Anselm Zurfluh freilich schmerzlich vermissen, und es ist schlichtweg
unverstandlich, dass der Autor seine Synthese an den Anfang und nicht
an den Schluss des Forschungsplanes zum Zwyer-Projekt gestellt hat. Auf
die quellennahe Untersuchung sozialer Beziehungen und Handlungs-
zusammenhénge wird weitgehend verzichtet, das in den Quellen aufzu-
findende gelebte Leben geht im statistischen Durchschnitt unter, und nur
selten gelingt es, historische Phinomene zu erfassen, die hinreichend spe-
zifisch und real sind.”

Logische Folge dieses Vorgehens ist ein verallgemeinerndes und sim-
plifizierendes Modell angeblich spezifisch urnerischen Denkens und
Fiihlens, das in seiner Reduktion auf religionssoziologische oder allge-
mein kulturphilosophische Gesichtspunkte die komplexe und wider-
spriichliche historische Realitdt eher verschleiert als erhellt, ein harmoni-
sierendes, sozialromantisches Geschichtsbild vermittelt und das «Wesen
des Urner Volkes» in metaphysischer Manier zur dauerhaften Ursubstanz
verkldrt. Der Gegenstand bleibt damit dem analytischen Zugriff entzo-
gen. Dies ist nicht zuletzt eine Folge des Umstandes, dass Anselm Zurfluh
im Rahmen seines Modells auf verschiedenen Ebenen mit z.T. wenig
trennscharfen Gegensatzpaaren arbeitet: Tradition vs. Moderne; mental-
ideologisch vs. mechanisch-soziologisch; Stadt vs. Land; Alpen vs.
Tiefland, Beharrung vs. Wandel. Selbst wenn von der schwammigen

113



S. 208-224. Wie es diesbe-
ziiglich um die Arbeit von
Anselm Zurfluh steht, ver-
sucht der vorliegende Auf-
satz aufzuzeigen.

21 g ist eine unbestrittene
Tatsache, dass die Formu-
lierung von generellen Aus-
sagen angesichts der zu-
nehmenden Fiille von wi-
derspriichlichen Detailer-
gebnissen ausserordentlich
schwierig geworden ist.

22Eine zentrale Einsicht sei-
nes Vorbildes Pierre Chau-
nu hat Anselm Zurfluh lei-
der nicht beherzigt: «Ich
glaube nicht, dass man zu
einer giiltigen Synthese
kommen kann, wenn man
sich vom unbearbeiteten,
zumindest vom wenig be-
arbeiteten Material vollig
16st.» Vgl. Pierre Chaunu,
Der Sohn einer Toten, in:
Pierre Nora (Hg.), Leben
mit der Geschichte. Vier
Selbstbeschreibungen,
Frankfurt a.M. 1989,

S.11- 64, S. 61f.

23 Anselm Zurfluh ist sich
zwatr bewusst, dass «Uri
trotz seiner Abkaseplung
dem Netz internationaler,
anderswo festgelegter
Beziehungen angehort»

(S. 104) und dass «sehr
wahrscheinlich das eigentli-
che Isolat nicht existiert»

(S. 348). Weshalb trotzdem
mit dieser Vorstellung des
Isolats gearbeitet wird,
bleibt das Geheimnis des
Verfassers. Ahnlich verhalt
es sich auch mit dem unbe-
irrten Festhalten am Kon-
zept des Homo alpinus;
dieses aufgrund des Ras-
sendiskurses der Dreissiger-
jahre historisch schwer be-
lastete Konzept wurde von
Anselm Zurfluh zu neuem
Leben erweckt, was scharfe
Kritik hervorgerufen hat.

114

Begrifflichkeit abgesehen wird, ist die Problematik solcher Trennlinien
offensichtlich: Wer sich fiir ein einzelnes Kriterium entscheidet, verliert
wichtige Zusammenhiange aus den Augen, Zusammenhénge, die erst den
ganzheitlichen Aspekt geschichtlicher Prozesse zum Vorschein bringen.

Zwei Konsequenzen, die eng mit dem Modellcharakter dieser Studie
verkniipft sind, sind speziell hervorzuheben: die Vorstellung eines ‘Iso-
lats” (und damit verbunden die Frage der angeblichen Geschichtslosig-
keit) und die Privilegierung der Kontinuitit gegeniiber dem Wandel.

Die Kontrastmethode (Stadt-Land; Moderne-Tradition) leistet der Iso-
lierung des Untersuchungsgegenstandes Vorschub. Uri erscheint bei
Anselm Zurfluh, im Sinne einer Gegenwelt zu den Zentren der modernen
Entwicklung, als geschlossene Gesellschaft. Der Verfasser spricht von
einem Isolat bzw. einem ‘Quasi-Isolat” (S. 35), ein Konzept, das zunéchst
aus geographischen Gegebenheiten abgeleitet wird, dann aber auch fiir
wirtschaftliche und kulturelle Zusammenhange Verwendung findet. Das
«mentale Universum» des Urners gestaltet sich «physisch und anthropo-
logisch geschlossen» (ebd.). Der Verfasser glaubt, dass «dussere Einfliisse
nicht fiir notig» gefunden wiirden (S. 56), dass auch der «direkte, bestan-
dige Kontakt» mit Fremden und Passanten keine Auswirkung zeige
(S. 146), dass Uri bis zur Franzosischen Revolution kulturell ziemlich
abgeschottet lebe (S. 352) und dass insgesamt von einer «Wirtschaft am
Rande der Welt» (S. 172) auszugehen sei.” Um die Fragwiirdigkeit solcher
Vorstellungen aufzuzeigen, braucht man nicht soweit zu gehen wie
R. Sablonier, der im Zusammenhang mit dem mittelalterlichen Uri poin-
tiert von einem «lombardischen Alpental» spricht.” Auch Hans Stadler
betont die wirtschaftliche und soziale Verflechtung: «Der Pass mit seinen
Hauptverkehrswegen beeinflusste bereits im Hochmittelalter die Ent-
wicklung des Siedlungsraumes in Uri. Durch den Fernhandel und die
sich festigende Austauschwirtschaft verloren die natiirlichen Grenzen der
Berge und Wasserscheiden ihre Bedeutung. Uri trat in Beziehung zu den
Stadten und Landschaften des schweizerischen Mittellandes, zum Hoch-
tal Ursern und {iber den Gotthard hinaus zu den Télern des Tessins und
der Lombardei. Der Verkehr schuf Verbindungen nach allen Seiten und
bildete Schicksalsgemeinschaften iiber das eigene Tal hinaus.»” Die Inte-
gration in weitere kulturelle Einflusszonen und die zunehmende Ver-
flechtung mit dem Umland werden ferner durch die neueren Erkenntnis-
se der Bauernhausforschung, der Inventarisierung der Kunstdenkmaler
oder der Dialektforschung unterstrichen.” Die Uninformiertheit iiber den
aktuellen Forschungsstand in diesen Bereichen wirkt sich gravierend aus,
denn die Fixierung auf die Geschlossenheit der urnerischen Gesellschaft
leistet der Tendenz Vorschub, diese zu enthistorisieren. In Anlehnung an
Fernand Braudel, der die Ansicht dusserte, die Geschichte der Gebirgsge-



Vgl. Guy P. Marchal, La
naissance du mythe du St-
Gothard ou la longue dé-
couverte de 1'’>homo alpi-
nus helveticus» et de 1'’>Hel-
vetia mater fluviorum» (XVe
siecle —1940), in: Jean-
Frangois Bergier u. Sandro
Guzzi (Hg.), La découver-
te des Alpes (=Itinera Fasc.
12), Basel 1992, S. 35-53.

24 7Zit. Roger Sablonier, In-
nerschweizer Gesellschaft
im 14. Jahrhundert, Sozial-
struktur und Wirtschaft,
in: Innerschweiz und
frithe Eidgenossenschaft,
Jubilaumsschrift 700 Jahre
Eidgenossenschaft, Bd. 2:
Gesellschaft, Alltag,
Geschichtsbild, hg. vom
Historischen Verein der
Finf Orte, Olten 1990,
S.9-233, S. 227.

25 Zit. Hans Stadler, Ge-
schichte des Landes Uri,
Teil 1: Von den Anfangen
bis zur Neuzeit, Schattdorf
1993, S. 208.

26 Vgl. Benno Furrer, Die Bau-
ernhéuser des Kantons Uri,
hg. von der Schweizeri-
schen Gesellschaft fiir
Volkskunde, Basel 1985
(Die Bauernhduser der
Schweiz, Bd. 12); ders.,
Wandlungsprozesse in der
Kulturlandschaft der Alpen
Uris im Spiegel der Gebau-
de, Ziirich 1989 (Berichte
der Naturforschenden
Gesellschaft Uri, Heft 15,
1990); Helmi Gasser, Die
Kunstdenkmaler des Kan-
tons Uri, Bd. II (Die Kunst-
denkmaler der Schweiz,
hrsg. von der Gesellschaft
fiir schweizerische Kunst-
geschichte), Basel 1986;
Felix Aschwanden u. Wal-
ter Clauss, Urner Mundart-
worterbuch, Altdorf 1982.

27Vgl. Fernand Braudel, Das
Mittelmeer und die medi-

sellschaften bestehe in ihrer Nicht-Existenz, da sie selbst von langsamen
zivilisatorischen Entwicklungen nur marginal beriihrt werde”, geht auch
Zurfluh davon aus, dass sich Uri gewissermassen aus der Geschichte
zurlickziehe: «Auf eine gewisse Art horte in Uri die Geschichte vom
16. bis zum 19. Jahrhundert auf zu existieren. Im 20. Jahrhundert hat sie
mit ihrem Gefolge von Angsten und Unsicherheiten wieder begonnen:
Wird Uri von der Moderne erfasst?»™ Solche Uberlegungen zeigen, dass
es hier letztlich um den Geschichtsbegriff schlechthin geht. Zweifellos
fallt die Annahme einer nichtexistenten Geschichte um so leichter, je
weniger man von ihr weiss. Auch deshalb ist fiir vermehrte Anstrengun-
gen im Quellenbereich und fiir eine offenere Haltung beziiglich der
Handlungs- und Gestaltungsmoglichkeiten der ‘Bergler” zu pladieren.
Mit Jon Mathieu gesprochen: «Es ist Zeit, sich von dieser Art ‘Geschichts-
losigkeit” zu verabschieden. Der Abschied darf freilich nicht zu einer Ein-
ebnung aller Unterschiede fiihren, er sollte uns vielmehr erlauben, die
historischen Variationen im Verhiltnis von Gesellschaft und Umwelt in
niichterner Weise zu betrachten.»”

Aufs engste verkniipft mit den Vorstellungen eines Isolats und einer
«geschichtslosen» Gesellschaft ist bei Zurfluh schliesslich auch das Ver-
héltnis von Beharrung und Wandel. Ausgehend vom Befund, dass die
Kontinuitat anthropologisch gesehen weit starker sei als der Wandel, ver-
wendet Anselm Zurfluh einen kontinuitdtsbezogenen Ansatz, dessen
Berechtigung angesichts der uniibersehbaren Elemente der Beharrung
und des Immobilismus innerhalb der Urner Gesellschaft nicht von vorn-
herein bestritten werden kann. Auch andere Studien zur Urner Geschich-
te haben zu dhnlichen Ergebnissen gefiihrt, allerdings mit unterschiedli-
chen Forschungsmethoden, mit einem je klar umrissenen Zeithorizont
und lediglich in bezug auf prézis definierte gesellschaftliche Teilberei-
che.” Anders prisentiert sich die Ausgangslage bei Zurfluh: Sein Modell
erhebt einen Giltigkeitsanspruch vom Frithmittelalter bis in die Gegen-
wart hinein. Dreh- und Angelpunkt dieser Argumentation ist «die
unglaubliche politisch-soziale, religitse und kulturelle Stabilitat» (S. 329).
In Anbetracht des angedeuteten Zeithorizontes sowie der thematischen
Vielfalt, die damit angesprochen ist, vermogen solche pauschalen Aussa-
gen nicht zu {iberzeugen, zumal auch die Quellenbasis gerade hinsicht-
lich der Rekonstruktion langlebiger Mentalitaten und Denkmuster dus-
serst problematisch ist (vgl. Abschnitt IV). Zwei Aspekte scheinen mir
zentral: Erstens blendet die Riickfithrung von Phanomenen der Konti-
nuitdt auf rein mental-ideologische Faktoren aus, dass verschiedene Ele-
mente der Tradition und der Beharrung eine innere Logik aufweisen
und/oder an handfeste wirtschaftliche bzw. soziopolitische Strukturen
gekntipft sind, die sich durchaus prazis und nachvollziehbar beschreiben

115



terrane Welt in der Epoche
Philipps IL., 3 Bde., Frank-
furt a.M. 1992, Bd. 1, S. 45.

285, 81. Vgl. auch S. 78 und
S. 80.

2 Jon Mathieu, Eine Agrar-
geschichte der inneren
Alpen, Ziirich 1992, S. 310;
ders., «Ihre Geschichte
besteht darin, keine zu
haben». Die Alpen der
frithen Neuzeit im Span-
nungsfeld wissenschaftli-
cher Disziplinen (Manus-
kript), demndchst in: Die
frithe Neuzeit in der Ge-
schichtswissenschaft. Vgl.
dazu auch die kritischen
Bemerkungen bei Hans
Medick: Entlegene Ge-
schichte? Sozialgeschichte
im Blickpunkt der Kul-
turanthropologie, in:
Comité international des
sciences historiques (Hg.),
17e Congres international
des sciences historiques.
Rapport et abregés, Bd. 1,
Madrid 1990; Albert Wirz,
Klio in Afrika: «Geschichts-
losigkeit als historisches
Problem, in: Peter H. Kam-
ber et al. (Hg.), Diachroni-
ca. Zum Verhiltnis von
Ethnologie, Geschichte
und Geschichtswissen-
schaft (Ethnologica Helve-
tica 8), Bern 1984.

3050 werden etwa die Sta-
gnation der Urner Land-
wirtschaft oder der Immo-
bilismus der Urner Lands-
gemeindedemokratie im
Kontext der spezifischen
Rationalitdt der Urner
Markgenossenschaft bzw.
vor dem Hintergrund des
Uebergangs von der Stan-
desgesellschaft zur Markt-
wirtschaft thematisiert.
Vgl. Philipp Arnold,
Almosen und Allmenden.
Verarmung und Riickstan-
digkeit in der Urner Mark-

116

lassen.” Dass bei Zurfluh wohl von der «Grammatik» der Gesellschaft die
Rede ist, kaum aber von ihrer Logik, passt in dieses Bild. Zweitens ver-
nachléssigt Zurfluh den Zeitfaktor: Fiir welche Zeitspannen gelten seine
Befunde? Die «quasi a-historische, weil trans-zeitliche» Betrachtungswei-
se (S. 343) ist wenig geeignet, diesbeziiglich Klarheit zu schaffen, und es
ware in der Tat absurd, fiir den ganzen Zeitraum von rund tausend Jah-
ren einen vorwiegend statischen Charakter unterstellen zu wollen. Bei
genauerer Betrachtung historischer Einzelheiten treten jedenfalls durch-
weg Veranderungen ins Blickfeld.

Anselm Zurfluh interessiert sich fiir die geistigen Strukturen der
Urner bzw. fur ihre Mentalitat. Er versucht herauszufinden, auf welche
Weise diese Mentalititen das Verhalten bestimmen. Gleichzeitig ware
aber auch zu untersuchen, inwiefern Ereignisse auf diese Mentalitdten
zuriickwirken. Leider finden solche Riickkopplungseffekte praktisch kei-
ne Beachtung, obwohl sich auch der Verfasser ihrer Bedeutung bewusst
ist.”> Weshalb? Weil der Verfasser davon tiberzeugt ist, dass «dem geisti-
gen Prinzip, wenn nicht die alleinige, dann doch die steuernde Funktion im
menschlichen Leben» zukommt (S. 27), und «rein kulturell-ideologische
Faktoren fiir eine Erklarung des Zustandes weit wichtiger sind» (S. 335).

3. Zur Privilegierung mental-ideologischer Faktoren

Ich gehe mit Anselm Zurfluh darin einig, dass auch kulturelle Lebens-
dusserungen geschichtsméchtig sind. Sie durchdringen Wirtschaft und
Politik und pragen diese mit. Dies schliesst mit ein, dass auch unter-
schwellig Verhaltensregulierendes, einschliesslich der Kultur des Irratio-
nalen, zu den historischen Realitdten jeder Gesellschaft gehort. Die Men-
talitatsgeschichte hat Forschungsbereiche erschlossen, die neue Erkldrun-
gen zulassen und neue Fragen aufwerfen. In diesem Sinne hat sich jede
Gesellschaftsgeschichte mit individuellen und gruppenspezifischen
Erfahrungshorizonten, Wertmustern und Deutungssystemen zu befassen.
Diese Aspekte sind gerade auch in neueren Arbeiten zur Urner Geschich-
te bertiicksichtigt worden, indem versucht wurde, den Bereich der Kultur
bzw. der Mentalititen mit dem wirtschaftlichen und soziopolitischen
Umfeld zu verkniipfen und das Feld der Geschichte als Beziehungsnetz
zwischen samtlichen Ebenen menschlicher Existenz und ihrer materiellen
Bedingungen zu erfassen. Genau umgekehrt verfahrt Anselm Zurfluh:
Bei ihm ist die Neigung zu beobachten, das Feld der Mentalitdten zu isolie-
ren und ihm im Vergleich mit anderen Dimensionen der Geschichte (Politik,
Wirtschaft, Macht, Herrschaft) eine hohere Wiirde zuzusprechen. Sein



genossenschaft 1798-1848,
Ziirich 1994; Urs Kélin,
Die Urner Magistratenfa-
milien. Herrschaft, 6kono-
mische Lage und Lebens-
stil einer landlichen Ober-
schicht, 1700-1850, Ziirich
1991.

3l Exemplarisch etwa bei
Philipp Arnold, Almosen
und Allmenden, a.a.O.,

S. 180ff. So sollte das Fest-
halten am Hergebrachten
nicht voreilig als spezifi-
sche Traditionsgebunden-
heit oder Neuerungsfeind-
lichkeit betrachtet werden.
Dass sich das traditionell
Bewihrte mitunter tat-
siachlich als effektiver
erweisen konnte als das
Neue, zeigt Arnold am
missgliickten Versuch, in
Uri Merinoschafe einzu-
fiihren; ebd. S. 183.

32Vgl. S. 329: «Die ‘sozialen
Mechanismen’ sind in der
‘Urner Mentalitdt’ enthal-
ten, auch wenn eine riick-
kopplungsahnliche Bezie-
hung von den Mechanis-
men zur Mentalitidt
besteht.»

3 «Mein Erkldrungsversuch
ist nicht besser, aber — um
es mit Rolf Aebersold zu
sagen — er ist ‘um eine
denkerische Stufe héher’».
Zit. in: Urner Wochenblatt,
26.11.94 (Ein vorweih-
néchtliches Gesprach mit
Dr. Anselm Zurfluh).

34Vgl. fiir das Folgende:
Volker Sellin, Mentalitaten
in der Sozialgeschichte, in:
Wolfgang Schieder u. Vol-
ker Sellin, Sozialgeschichte
in Deutschland, Bd. III:
Soziales Verhalten und
soziale Aktionsformen in
der Geschichte, Gottingen
1987, S. 101-121; Hagen
Schulze, Mentalitatsge-
schichte — Chancen und

Ansatz «integriert den sozio-mechanischen Erklarungsversuch auf einer
héheren Interpretationsebene» (S. 384) und ist allgemein um «eine denkeri-
sche Stufe hoher»!™ Dass darin die Gefahr einer kaum akzeptablen Verabso-
lutierung und Dogmatisierung liegt, braucht nicht betont zu werden.

Meines Erachtens ist der von Zurfluh angenommene Primat des
Mentalen eine Folge der falschen Antithese von rein materialistischen
und rein mental-ideologischen Elementen. Um dies verstandlich zu
machen, sind einige allgemeine Bemerkungen zur Mentalitdtsgeschichte
notig.™

Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung ist fiir den Mentalitéts-
historiker das Bild, das eine Gesellschaft von sich selbst besitzt: das Feld
der sozialen Normen und Axiome, der kollektiven Sinnwelten, der Mass-
stabe flir «richtiges» und «falsches» Verhalten. Mentalitdten lassen sich
somit als kollektive Dispositionen beschreiben, und es wird angenom-
men, dass die Angehorigen einer Gruppe sich in der Regel, wenn auch
nicht in jedem Einzelfall, entsprechend der Mentalitat der Gruppe verhal-
ten. Die Einordnung der Mentalitaten in den Gesamtzusammenhang der
gesellschaftlichen Entwicklung gehort gegenwartig freilich zu den umstrit-
tensten Themen der wissenschaftstheoretischen Diskussion tiber Sinn und
Funktion der Mentalitatsgeschichte. Fin wesentlicher Grund hierfiir liegt
zweifellos darin, dass Mentalitdten eine ganz unterschiedliche Tiefendi-
mension, eine ganz verschiedene soziale Reichweite und dementsprechend
eine je verschiedene Zeitstruktur aufweisen konnen. Je grosser die gewahl-
te Bezugsgruppe, desto weniger vermag die Mentalitdtsgeschichte zur
Analyse konkreter Entwicklungen beizutragen. In der Tat stellt sich hier die
Frage, wie sinnvoll die Suche nach dem kleinsten gemeinsamen Nenner ist,
der das «urnerische Wesen» (5. 26) bzw. den «Urner als solchen» (S. 20) aus-
macht und, unabhdngig von den unterschiedlichen Handlungen, Erfah-
rungen und Interessen bzw. der differierenden Macht dieser Menschen, den
Geissbauern im Maderanertal mit dem Militarunternehmer des 18. Jahr-
hunderts, den protestantischen Lokomotitvfithrer mit dem Unterschichner
Stiimpeler, den Lotteriebetreiber Muheim mit dem Hintersassen Loretz von
Gurtnellen, den aufgekldrten Wirt Franz Josef Meyer von Andermatt mit
Pfarrer Aschwanden von Erstfeld, die Bauerin Katharina Gnos (*1919) mit
Frau «Obervogtin» Salesia Schmid von Béttstein (1758-1807), den Fabrik-
besitzer Datwyler mit dem Schiffsgesellen Infanger und alle miteinander
verbindet.” Wie verfanglich dieses Vorhaben ist, zeigt sich darin, dass sich
mit der gleichen Berechtigung die umgekehrte (und vollends in ein triibes
Fahrwasser fithrende) Frage aufwerfen liesse, wer denn eigentlich ‘gar kein
richtiger Urner” sei.

Wer nur auf die Mentalitdten achtet, die einer ganzen Gesellschaft
gemeinsam sind, wird von Konflikten und Spannungen innerhalb dieser

117



Grenzen eines Paradigmas
der franzosischen Ge-
schichtswissenschaft, in:
Geschichte in Wissenschaft
und Unterricht, 36 (1985),
S. 247-270; Winfried
Schulze, Einleitung, in:
ders., Sozialgeschichte,
Alltagsgeschichte, Mikro-
Historie. Eine Diskussion,
Gottingen 1994, S. 6-18.

3% Selbst Eduard Renner geht
diesbeziiglich entschieden
vorsichtiger zu Werke als
Anselm Zurfluh: seine Be-
zugsgruppe ist nicht der
Urner, sondern der Urner
Bergler.

36 Vgl. dazu Hans-Ulrich
Wehler, Deutsche Gesell-
schaftsgeschichte, Erster
Band: Vom Feudalismus
des Alten Reiches bis zur
Denfensiven Modernisie-
rung der Reformara 1700-
1815, Miinchen 1987, S. 6f.

118

Gesellschaft weitgehend abstrahieren miissen. Zudem setzt ein derart weit
gespannter Zugriff (Bezugsgruppe, Zeit) die Vorstellung voraus, dass Men-
talitdten in tiefen Schichten eines kollektiven Unbewussten angesiedelt sein
miissen, in die nur schwer Bewegung zu bringen ist. Mentalitdten erschei-
nen in dieser Sicht als Faktoren des Immobilismus und als Hindernisse auf
dem Wege der Verdnderung. Hier wiére aber daran zu erinnern, dass die
Beschrankung auf die beharrenden Elemente in der Geschichte ohne
ersichtlichen Grund auch diejenigen Fille ausklammert, in denen Menta-
litaten Veranderungen begiinstigen, ganz abgesehen davon, dass der ange-
nommene Gegensatz von Traditionalismus und Modernitét fiir die histori-
sche Analyse, wie oben ausgefiihrt, ein viel zu grobes Schema ist. Gerade
die neueren sozial- und kulturanthropologischen Ansdtze haben zu einer
grundlegenden Infragestellung von unilinearen Sichtweisen gefiihrt. Sie
lassen deutlich werden, dass das, was zu schnell als unwandelbar und
geschichtslos angenommen wurde und deshalb als marginal fiir den histo-
rischen Prozess, nicht nur geschichtsmachtig sein kann, sondern lange vor
der «Moderne» eine hochst widerspruchsvolle und vielschichtige
Geschichte hatte. Die blosse negative Umkehr der modernisierungs-
theoretischen Perspektiven stellt jedenfalls kaum einen gangbaren Weg dar.
Sie fiihrt zu einer falschen Romantisierung der Vergangenheit; Zurfluhs
Buch ist iiber weite Strecken ein gutes Beispiel dafiir. Nach meiner Uber-
zeugung gibt es keine rationalen Entscheidungskriterien, die es gestatten
wiirden, die Uberlegenheit der kulturellen Dimension (Mentalitat) a priori,
gewissermassen abstrakt-definitorisch festzulegen, wie dies bei Zurfluh der
Fall ist. Nur die exakte historische Analyse ergibt, welche Dimension oder
Kombination von Wirkungsfaktoren jeweils am stdrksten ausgepragt ist.
Erkennt man die Gleichberechtigung und Gleichrangigkeit dieser konstitu-
tiven Dimensionen einmal an, kann man keine von ihnen mehr offen oder
insgeheim privilegieren, ihr ein Plus an Geschichtsmachtigkeit oder
Erklarungskraft zubilligen. Aus diesen Griinden scheint es mir unumgang-
lich, dass mentalitatsgeschichtliche Fragestellungen a priori in einen engen
Zusammenhang mit den gesamten materiellen Rahmenbedingungen
gebracht werden.”

Schliesslich muss ein Problem genannt werden, das die wohl harteste
Begrenzung der Beschéftigung mit historischen Mentalitdten darstellt: das
Problem der Quellen. Hier stellen sich vorab quellenkritische Probleme: In
welcher Beziehung steht das jeweilige Quellenmaterial zu seiner zeitgenos-
sischen «Realitdt»? Auf welchen Ausschnitt dieser Realitét bezieht es sich?
Unter welcher Perspektive ist die Realitat betrachtet worden? Da wir es bei
Mentalititen mit kollektiven Phdnomenen zu tun haben, unterliegen die
einschldgigen Quellen einem wesentlichen Auswahlkriterium, dem der
Repréasentativitat.



37Vgl. Volker Sellin, Menta-
litatsgeschichte, wie Anm.
34, S. 109.

3 Vel. S. 360: «Zudem wer-
den alle moglichen Quel-
len neben den Sagen zur
Modellkonstruktion heran-
gezogen und aus der
Gesamtheit dieses Korpus
ergibt sich eine Grund-
stimmung, ein zugege-
benermassen vielfach dif-
fuses, "Thomoopathisch’
anmutendes Beobach-
tungsbiindel, das fiir das
von mir rekonstruierte
Modell spricht.» Vgl. auch
S. 373.

39Vgl. S. 24, 26, 360, 364.

4. Quellen und Quellenkritik

Eine Hauptschwierigkeit jeder Untersuchung zur Mentalitdtsgeschichte
liegt in der Erschliessung von Quellen, die tiber kollektive Meinungen,
Auffassungen, Welt- und Wunschvorstellungen der Bevolkerung bzw.
einzelner Bevolkerungsgruppen Auskunft geben. Der naheliegende
Zugang iiber Aussagen derjenigen Personen, deren Mentalitdt erforscht
werden soll, erscheint auch deshalb in vielen Fallen als unzureichend,
weil es immer nur einzelne sind, die sich tiberhaupt gedussert haben. Dies
gilt namentlich fiir die vorindustriellen Gesellschaften, wo die grosse
Masse der Bevolkerung keinerlei schriftliche Zeugnisse hinterlassen hat.”
Mit anderen Worten: Die zum Teil dusserst sparliche Uberlieferung
erlaubt fiir die Zeit vor dem 18. Jahrhundert kaum tiberzeugende Schliis-
se fiir die Allgemeinheit einer Bevolkerung, sondern bestenfalls einzelne
Einblicke in die Lebens- und Vorstellungswelt einer diinnen Oberschicht.
Zudem ist darauf hinzuweisen, dass aus der Optik der Schreibenden, die
ja in aller Regel zur gebildeten Oberschicht und zu den regierenden Krei-
sen gehoren, die Lebenslage, der Erfahrungs- und Zukunftshorizont, die
Wertung, Deutung und Artikulation der Daseinsverhéltnisse breiterer
Bevolkerungskreise verzerrt werden. Vor diesem Hintergrund ist bei deu-
tenden und verallgemeinernden Schliissen grosste Vorsicht angezeigt,
denn die Erkenntnismoglichkeiten des mentalitatsgeschichtlichen Zu-
gangs sind nicht nur wesentlich von der Auswahl und der Qualitat der
benutzten Quellenmaterialien abhingig, sondern auch von der Sorgfalt
und Umsicht, mit der diese Quellen in ihrem biographischen, sozialen,
wirtschaftlichen, rechtlichen, politischen, ideologischen und kulturellen
Umfeld ausgewertet und interpretiert werden. Gerade diesbeziiglich
erweckt die Arbeit von Anselm Zurfluh grésste Bedenken. Methodisch
unbekiimmert sieht er tiber den Charakter der Quellen, ihre Wirkungsab-
sicht und ihren Kontext hinweg und ignoriert die oft deutlich schichtspe-
zifischen Beziige der von ihm verwendeten Materialien. Die Auswahl der
Quellen erscheint derart willkiirlich und zufillig, dass man es dem Autor
gerne abnimmt, wenn er mehrfach davon spricht, dass er seine Studie auf
der Basis einer «Grundstimmung»™ entwickelt habe. Inwiefern dies frei-
lich der Aufgabe des Historikers entspricht, komplexe Sachverhalte und
Vorgdnge in ihrer Mehrdimensionalitit zu erkennen und in differenzier-
ter Abwdgung der Argumente zur Darstellung zu bringen, bleibt dahin-
gestellt.

Uber das tatsdchliche Ausmass seiner Quellenarbeit lisst Anselm Zur-
fluh seine Leser im unklaren. Mehrfach wird erwédhnt, die Quellen und
Dokumente seien moglichst umfassend gewéhlt worden.” Der Autor ver-
steigt sich schliesslich gar zur Aussage, dass er «neben den Schriftstellern

119



40 Zu diesen Quellengruppen
nur soviel: Auf die Proble-
matik, die Urner Sagen
direkt in mentalitatsge-
schichtliche Elemente
umgiessen zu wollen, ist
von Pierre Dubuis und
Martin Stadler hingewie-
sen worden. Vgl. Anm. 1
und Martin Stadler, Die
Galerie der Gefiihle, in:
APERO (Beilage zur
LNN), 10. 11.1994. Fiir das
Methodenverstiandnis bei
Anselm Zurfluh ist es auf-
schlussreich, wenn der Ver-
fasser «das Urner Wochen-
blatt in etwa der Sagen-
sammlung Miillers» gleich-
stellt (S. 362). Wie die
Urner Sagen beigezogen
werden konnen, um Ein-
sichten zu unterstiitzen,
die mit anderen Methoden
gewonnen wurden, zeigt
exemplarisch der Aufsatz
von Claudia Téngi: Der
Ort des weiblichen Korpers
in Gefahrdungsvorstellun-
gen am Beispiel eines
Urner Bergdorfes, in:
Historische Anthropologie,
1 (1993), S. 250-272.

Was die Arbeit Eduard
Renners betrifft, fehlen bis
heute fundierte Studien.
Ich halte es allerdings fiir
dringend geboten, dessen
Vorstellungen vom Denken
und Fiihlen des Urner Ber-
glers vor dem Hintergrund
der geistigen Strémungen
der Dreissiger Jahre zu
analysieren.

Wie Urspeter Schelbert
ausfiihrt, ist die Kontex-
tualisierung und Interpre-
tation demographischer
Quellen nicht zuletzt eine
Frage der wissenschaftli-
chen Grundhaltung: «Eine
vergleichbare Intensitat
und methodische Tiefe,
wie wir sie fiir die Durch-

120

und Kiinstlern, wie etwa Heinrich Danioth (1896-1953), Ludwig Lus-
smann (*1911) oder Martin Stadler (*1944), alle auffindbaren und in unser
Arbeitsfeld einzureihenden Quellen beniitzte und sie jeweils punktuell
behandelte und bewertete.»(S. 26, Hervorhebung UK). Eine solche Ausse-
rung kann man nicht zum Nennwert nehmen. Meines Erachtens ist gera-
de die indiskutable Quellenbasis fiir Uber- und Fehlinterpretationen
sowie fiir den spekulativen Charakter von Zurfluhs Ausfithrungen ver-
antwortlich. Das Spektrum der verwendeten Quellengattungen ist nam-
lich ausserordentlich eng. Neben den demographischen Materialien
stiitzt sich der Autor hauptsédchlich auf die Sagensammlung von Josef
Miiller, auf den «Goldenen Ring» von Eduard Renner, auf die gedruckten
Schriften von Franz Vinzenz Schmid (1758-1799), Karl Franz Lusser
(1790-1859), Gustav Muheim (1851-1917) und Gustav Caluori, auf Zei-
tungsartikel aus dem «Urner Wochenblatt» sowie auf die Werke verschie-
dener Kiinstler und Schriftsteller.” Zahlreiche Quellengruppen, die trotz
den Brechungen der obrigkeitlichen Uberlieferung eine Fiille von Infor-
mationen {tiber alltagliche Einstellungen breiterer Bevolkerungsschichten
erschliessen, bleiben weitgehend oder vollstindig ausgeklammert. Zu
denken ist hier etwa an: Protokolle und Verwaltungsakten aller Art,
gerichtliche Verhor- und Zeugenaussagen, Predigten, Standreden, Sitten-
mandate, Dorfchroniken, Turmknopfschriften, personliche Briefe, Tage-
bticher, Testamente, Ehevertrdge, Gnadengesuche, Kaufmanns- und
Rechnungsbiicher etc. Ohne die Problematik unterschlagen zu wollen, die
auch diesen Quellengattungen innewohnt, ist doch anzunehmen, dass die
Beriicksichtigung solcher Materialien mit grosserer Lebensnihe der ein-
seitigen und auf magisch-religiose Einstellungen hin tiberdeterminierten
Sichtweise bei Anselm Zurfluh wohl entgegengewirkt hitte. Die Erweite-
rung der Quellenbasis hitte es ferner erlaubt, gerade jene Verdnderungen,
die aus der Sicht eines standisch-christlichen Welt- und Familienbildes
vorwiegend negative Akzente erhalten, in einer Art zu interpretieren, die
der subjektiven Erfahrungssituation der Betroffenen gerecht zu werden
versucht. Stattdessen fiihrt der Autor haufig isolierte Quellenbelege an,
denen sich ohne Miihe diametral zuwiderlaufende Zitate gegentiberstel-
len liessen. Mit solchen, zu Argumentationsketten verkniipften Belegen
wiirde freilich ein genauso wenig iiberzeugendes Bild vermittelt, wie das-
jenige, das uns Anselm Zurfluh prasentiert.” Damit ist erstens die Frage
der Reprdsentativitit der Quellen angesprochen. Im Gegensatz zu
Anselm Zurfluh mag ich nicht recht glauben, dass die Schriften eines
Franz Vinzenz Schmid, eines Karl Franz Lusser oder eines Gustav
Mubheim tatsichlich die Weltanschauung ihrer Mitbiirger widerspiegeln.*
Die Verwendung solcher Texte ohne Analyse der Standortgebundenheit
ihrer Verfasser scheint mir bedenklich. Ich halte es beispielsweise fiir ver-



dringung der demographi-
schen Fragestellungen
angestrebt haben, liesse
sich ndmlich innerhalb
dieser Studie fiir die Erfor-
schung anderer, mit der
Bevolkerungsgeschichte
zwar aufs Engste ver-
kniipfter Lebensbereiche -
man denke beispielsweise
an gesellschaftliche oder
wirtschaftliche Aspekte -
kaum erreichen. Damit
wire die Gefahr gegeben,
dass die méglichst nuan-
ciert beschriebenen Ergeb-
nisse der bevélkerungsge-
schichtlichen Untersu-
chung durch eventuell
voreilig, oberflachlich oder
einseitig hergestellte Bezii-
ge zu anderen, ungenii-
gend erforschten Zusam-
menhdngen wieder nivel-
liert und verdunkelt wiir-
den.» Zit. Urspeter Schel-
bert, Bevolkerungsge-
schichte der schwyzeri-
schen Pfarreien Freienbach
und Wollerau im 18. Jh.
(Diss. Basel), Ziirich 1988,
S. 10.

41 Dazu zwei Beispiele: Nach
Anselm Zurfluh herrscht
in Uri eine grosse Abnei-
gung gegen die ‘aktive
Speculation’. Als Beleg
fiihrt der Verfasser u.a. ein
Zitat von Karl Franz Lus-
ser an, der darauf hin-
weist, dass die Reichen
keine Lust zeigten, «etwas
fiir grossere Speculationen
zu wagen, wollen ihre
Gliicksgtiter lieber in Ruhe
geniessen.» Karl Franz
Lusser, Der Kanton Uri:
historisch, geographisch,
statistisch geschildert,

St. Gallen 1834, S. 61; zit.
in: Anselm Zurfluh, S. 216.
Dieses Zitat hitte Anselm
Zurfluh allerdings dafiir
sensibilisieren miissen,

fehlt, die Aussagen von Karl Franz Lusser tiber die fremden Kriegsdien-
ste als reprdsentativ zu bezeichnen. Eine solche Einschitzung scheint mir
nur durch die Unkenntnis der Lebensgeschichte Lussers, der spezifischen
Familientradition und der gesamtgesellschaftlichen Bewertung der Sold-
dienste in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts erklirbar.”’ Geradezu
groteske Ziige nimmt das selektive Auswahlprinzip an, wenn der Verfas-
ser im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um Bischof Wolf-
gang Haas aus einem fundamentalistischen Leserbrief zitiert, und darin
den «Volksglauben in eine unmittelbare und radikale gottliche Gerechtig-
keit» dokumentiert sieht." Zweitens wirkt auch die Behandlung und
Bearbeitung der Quellen selbst, sowohl auf der Text- und der Kontext-
Ebene als auch auf der Ebene der Interpretation, irritierend. Sagen,
Nekrologe, Leserbriefe aus dem «Urner Wochenblatt», Neujahrsanspra-
chen von Politikern und literarische Werke werden gleichwertig behan-
delt und ohne nédhere Bestimmung der Quellentypologie und der jeweili-
gen Funktion des Quellenbelegs fiir bare Miinze ausgegeben. Man mag ja
noch Verstindnis dafiir aufbringen, wenn viele Quellen ungenau zitiert
werden"; inakzeptabel ist es aber, wenn elementarste Grundsdtze der
Quellenkritik unbeachtet bleiben. Es geht nicht an, dass Materialien aus-
gewertet werden, die der Verfasser offenbar nie gesehen hat*, oder dass
Quellen — in Unkenntnis des politischen, wirtschaftlichen oder soziokul-
turellen Zusammenhangs, in dem sie stehen — fiir Zwecke verwendet
werden, fiir die sie wenig bis nichts hergeben. Als Beispiel fiir den
unbekiimmerten Umgang mit Quellen erwédhne ich die Verwendung
eines Auszugs aus dem Testament von Franz Sebastian Crivelli, der in
volliger Umkehrung des rekonstruierbaren Sachverhalts” fiir den Nach-
weis herhalten muss, dass die Arbeit in Uri kein Wert an sich und nicht
Selbstzweck sei, sondern symbolisch als moralische Verpflichtung
gegeniiber andern Personen und der Gesellschaft aufgefasst werden miis-
se und angeblich aufzeige, dass «man nicht mit jedweder Arbeit zufrieden
sein darf»." Welchen krampfhaften Interpretationsaufwand der Autor
mitunter betreibt, um angeblich typisch urnerische Denkmuster nachzu-
weisen, illustriert ferner seine Behandlung einer Nebelspalter-Karikatur
von Heinrich Danioth, die den Kopf eines pfeiferauchenden Urners zeigt
und mit folgendem Text unterlegt ist: «Wieso briichts jetz uf dinisch an
Arbeiter im Bundesrat? Hennt's de bis jetz niit gschaffet?»" Daraus zieht
Zurfluh folgenden, bemerkenswerten Schluss: «Offensichtlich ist fiir die-
sen Bauer der Bundesrat eine abstrakte Grosse, die nicht viel nititzt. (...)
Kurz, eine Regierung in Bern ist so weit weg, dass ein ‘Bundesrat’ iiber-
haupt nichts bedeutet, zumal dessen Kompetenzen vollig unbekannt sind
und zudem seine Entscheide fiir den Kanton als schadlich angesehen
werden.» Ganz abgesehen vom satirisch-ironischen Gehalt dieser Karika-

121



dass die geringe Risiko-
bereitschaft und das de-
fensive Wirtschaftsverhal-
ten der Altdorfer Elite vor
dem Hintergrund der
schrumpfenden Vermogen
zu sehen sind. In Anbe-
tracht des folgenden Zitats
ist es wohl verfehlt, Lusser
generell einen Argwohn
gegen die Spekulation
unterstellen zu wollen: «Es
herrscht noch zu wenig
Speculations Geist bey
denen, denen es die oeco-
nomischen Umstinde
erlaubten, grossere Unter-
nehmungen zu wagen.»
StAUR; Nachlass Karl
Franz Lusser, Beschrei-
bung der Urner (Manu-
skript), S. 70.

In einem anderen Zusam-
menhang spricht Zurfluh
davon, dass der kriegeri-
sche Geist eine «konstante
Erscheinung der ganzen
Gesellschaft» in Uri dar-
stelle. Auch diesbeziiglich
liefert Lusser eine abwei-
chende Einschitzung: Er
ist davon tiberzeugt, dass
der Urner «durch langen
Frieden leitsammer und
zugleich weniger kriege-
risch geworden» sei.
StAUR, Nachlass Karl
Franz Lusser, Der Kanton
Uri (Manuskript), S. 119.
2Vgl. 8. 25, S. 113.

43 Bekanntlich trug sich Lus-
ser selbst mit dem Gedan-
ken, eine Offizierskarriere
einzuschlagen. Sein Bru-
der Karl war aktiv in nea-
politanischen Diensten,
sein Vater Kompanie-
eigentiimer im Regiment
Wirz in neapolitanischen
Diensten; gleiches gilt fiir
seinen Onkel sowie fiir
zahlreiche weitere Perso-
nen aus seinem Verwand-
ten- und Bekanntenkreis.

122

tur, den Zurfluh geflissentlich tibersieht, verkennt er auch den politischen
Kontext, der ihr iiberhaupt erst einen Sinn verleiht. Diese Karikatur
erschien ndmlich im Vorfeld der Bundesratswahlen vom 12. Dezember
1929, die, infolge einer Doppelvakanz, unter dramatischen Umstédnden
verlief. So meldete die Sozialdemokratische Partei erstmals ernsthaft
ihren Wunsch an, in der obersten Landesbehdrde vertreten zu sein.
Gewahlt wurden schliesslich Rudolf Minger (1881-1955), als erster Bun-
desrat der BGB, und Albert Meyer (1870-1953, FDP). Die alte Formel
(5 Freisinnige und 2 Katholisch-Konservative) war damit gesprengt.”’ Es
ist gewiss nicht immer einfach, diese kausalen Verkniipfungen mit dem
historischen Umfeld herzustellen. Wer sich allerdings wie Anselm Zur-
fluh explizit in der Tradition der Annales-Schule sieht, dirfte sich wohl
kaum mit den jeweils néchstliegenden Erklarungen zufriedengeben oder
hatte wenigstens zu den weissen Flecken zu stehen, die sich der For-
schung entgegenstellen, statt stets die Illusion ihrer Geschlossenheit auf-
rechtzuerhalten.

5. Inhaltliche Aspekte

Die Methode und die eigenwilligen Prinzipien bei der Quellenauswahl
fiihren auf der inhaltlichen Ebene zu groben Verallgemeinerungen. Was
Zurfluh mit den Pradikaten Traditionalismus, Kontinuitat und Dauerhaf-
tigkeit versieht, bezieht sich wohl in erster Linie auf eine b&uerliche
Lebenswelt, und genau dafiir ist die empirische Fundierung bei Zurfluh
dusserst diirftig. Viele Passagen sind in héchstem Masse spekulativ; die
Aussagen zur Arbeitsmoral der Urner, zum Familienleben und zum
Geschlechterverhiltnis, zum Raum- und Zeiterleben stehen zu oft im luft-
leeren Raum und verweisen allenfalls auf Desiderata der (Regional-)
Geschichtsschreibung. Gerne mdchte man beispielsweise Naheres tiber
die Demographiegeschichte des Mittelalters wissen, wenn Anselm Zur-
fluh behauptet, «die grosse demographische Revolution des 12./13. Jahr-
hunderts, namlich das Verschieben des durchschnittlichen Heiratsalters
der Frauen von 15-18 Jahren auf iiber 25 Jahre» sei in Uri erst «mit zwei
Jahrhunderten Verspitung eingefiihrt» worden (S. 170). Ahnlich speku-
lativ und ohne empirische Fundierung présentieren sich Aussagen iiber
den Wohlstand in Uri, der «im 16./17. Jahrhundert ... am hochsten» war
(S. 188) oder iiber die volkswirtschaftliche Gesamtbilanz im 18. Jahrhun-
dert, von der Zurfluh annimmt, sie sei ausgeglichen gewesen, «da die
Bevolkerung sich nicht stark wegen Verarmung beklagt» (S. 190). Laut
Zurfluh wurde die Reformation in Uri «als widerrechtlich empfunden,
weil sie gegen die ‘von Gott eingesetzte und gewollte Ordnung’ verstiess»



Auch die Familie seiner
Frau weist eine lange
Solddiensttradition auf.
Zur Zeit Lussers waren
die fremden Kriegsdienste
im Landvolk langst diskre-
ditiert. Vgl. dazu: Philipp
Arnold, Almosen und
Allmenden, Ziirich 1994,
S. 73ff.

4Vel. S. 280.

45 Dies gilt beispielsweise fiir
alle Zitate aus der Arbeit
von Eva Maria Miiller
uiber das lituarische Werk
Heinrich Danioth (S. 46,
124, 125, 210, 252, 307).

%6 Vel. z.B. die Offiziersliste
von 1763 (S. 181), die in
Abbildung 14 in unzutref-
fender Weise ausgewertet
wird, oder den Nachruf
auf Tsches Krupski, Gott-
hard Post, 24.2.1940. Die-
setr Nachruf — nach Eva
Maria Miiller eine «litera-
rische Charakterschilde-
rung» — soll bei Anselm
Zurfluh angeblich typisch
urnerische Lebensart illu-
strieren (S. 307). Hatte sich
Zurfluh die Miihe genom-
men, den von ihm ver-
wendeten Textausschnitt
in seinem Zusammenhang
zu interpretieren, wire
ihm die folgende Passage
wohl nicht entgangen: «Er
selber (Tsches Krupski,
UK) legt nicht Ozeane
zwischen den Ort seines
Verzichtes und den seiner
Zuflucht. Wohl aber tat
das fiir ihn sein Vater. Er
umfuhr eine halbe Welt,
als er, der polnische Pa-
triot, der russischen Des-
potie entfloh, um in Genf
den Boden seiner neuen
Heimat zu erreichen.
Diese Tatsache sei in den
Mittelpunkt geriickt. Sie
offenbart uns ja die Ele-
mente, die die eigenwillige

(S. 78). Woher der Autor dariiber Bescheid weiss, bleibt allerdings eben-
falls im dunkeln. Ferner: Der mentale Horizont der Urner Gesellschaft
miisste auf jeden Fall einem interregionalen Vergleich unterzogen wer-
den, bevor Aussagen iiber dessen Besonderheit gemacht werden kénnen.
Auf naheliegende Vergleiche mit anderen Innerschweizer Lands-
gemeindedemokratien oder mit den inneralpinen Autarkiegebieten (Vor-
derrhein, Goms, Leventina) verzichtet der Verfasser. Statt dessen werden
Raume und Zeiten {ibergreifende Vergleiche angestellt, die notwendiger-
weise der Tendenz Vorschub leisten, die jeweils interessierenden Pha-
nomene sehr weit aus ihrem zeitlich spezifischen und sich wandelnden
politischen und sozio6konomischen Kontext herauszul6sen: griechische
und skandinavische Mythologie und Urner Sagenwelt (S. 72, 324f),
Sexualverhalten in Uri und in der Bretagne (S. 267), Parallelen im Denken
und Handeln zwischen den Urnern und der muslimischen Bergbevolke-
rung von Montenegro (S. 331).

Ausserdem kann dem Autor eine lange Reihe von Irrtiimern und Fehl-
einschatzungen nachgewiesen werden.”

So macht nach Zurfluh die Fliche des Kantons nur 0.006% der
Gesamtflache der Alpen aus (S. 30), der Weinbau in Uri ist angeblich
neueren Datums (S. 33) und nach Zurfluh gibt es vom Kanton Nidwalden
her keinen Zugang auf dem Landweg (S. 51). Weiter behauptet der Autor,
die Liebhaber der Berge des 18. Jahrhunderts seien noch keine wirklichen
Kenner gewesen (S. 40), was immer dieses «Kennertum» auch beinhalten
mag, der Passweg sei in Miillers Sagensammlung nicht prasent (S. 56), der
direkte, bestandige Kontakt mit Fremden habe keine Auswirkung gezeigt
(S. 146), das Praktizieren des Betrufes sei eine Exklusivitit des Mannes
(S. 63, S. 158), in Uri werde «willentlich» keine merkantilistische Politik
betrieben (S. 172), die letzten Urner Soldner hidtten im Dienst Neapels
gestanden (S. 180), (Solddienst-) Kapitulationen wiirden zwischen Kanto-
nen und fremden Méchten geschlossen und héitten die Auszahlung von
Pensionen zur Folge (S. 183), die franzosischen Pensionsgelder um 1790
seien unbekannt (S. 183), mit Ausnahme von Altdorf, Andermatt, Silenen
und Wassen habe man in den Urner Dorfern keine Handwerker
gebraucht (S. 183), die polemisch gefiihrte politische Debatte habe in Uri
keinen Stellenwert (S. 195), die 1882 fertig erstellte Eisenbahn habe zum
vollstandigen Ruin des Transportsektors gefiihrt (S. 188), zu Beginn des
19. Jahrhunderts seien in Uri eine Ziegelei und eine Papierfabrik gegriin-
det worden (S. 192), in Uri habe es auch vor 1800 keine Heimarbeit gege-
ben (S. 204), das ‘fiktive Geld” habe keinen Substanzwert (S. 213), man fin-
de praktisch kein Geld von Privaten ausserhalb des Kantons (S. 218), die
Berufswahl sei noch heute eher einseitig (S. 223), es habe keine Gewaltak-
te gegen Militar- und Zivilpersonen gegeben, die mit der Helvetischen

123



Personlichkeit des Tsches
formten. So merken wir
denn, dass seine Sinne
ihren Urgrund in einem
ganz fernen, fremden Er-
denraume haben. Merken,
dass der Verehrte von sei-
nem Erzeuger Gesichte
iitbernahm, in denen ein
eigenes Los und das eines
Volkes flir immer lebendig
bleiben. (...) Aus den Wei-
ten seiner Herkunft er-
wichst ihm sein kluges
Distanzhalten zu den Din-
gen des Meinungsstreites.
Die Note(n) seiner Vorfah-
ren lehren ihn ein weises
Haushalten mit den Stof-
fen des geistigen und leib-
lichen Bedarfes. Und aus
der Qual der Vereinsa-
mung reift jene kindhafte
Zuneigung zu Mensch, zu
Tier und Pflanze. Vererb-
tem Boden entrissen, sucht
er sich umsomehr im Neu-
en zu verwurzeln. (...) Der
Wunsch so manches Zeit-
genossen ist erfiillt. Tsches
ist die prachtige Verbin-
dung von Biirgertum und
Boheme - man gebe zu,
dass er eigentlich schon
darum so beliebt ist.»

47Vgl. dazu: Urs Kailin, Die
Urner Magistratenfamili-
en, Zurich 1991, S. 233f.
Crivelli war durch die
Zufalligkeiten des Famili-
enzyklus benachteiligt.
1757 erhielt er die Garde-
hauptmannschaft in Bolo-
gna, was seinen misslichen
finanziellen Verhiltnissen
ein Ende setzte.

485G, 197.

495, 252f.

50Vgl. Urs Altermatt (Hg.),
Die Schweizer Bundesrite:
ein biographisches Lexi-
kon, Ziirich 1992, S. 372f
und S. 378f. Ahnlich pro-
blematisch ist Zurfluhs

124

Republik zusammengearbeitet hatten (S. 240), die Mitglieder der Gerich-
te wiirden von der Landsgemeinde gewahlt (S. 240), die Bewohner der
Leventina seien nicht diskriminiert worden (S. 251), im grossen und
ganzen wiirden die Urner nur dann etwas lesen, wenn es sie und ihren
Lebensraum betreffe (S. 254), ohne Kirche kénne in Uri nichts festgelegt
werden (S. 282), nirgendwo tauche die leiseste Idee auf, dass die wirt-
schaftliche Produktion nur Ausbeutung eines Teils der Bevélkerung
durch den anderen bedeuten konnte (S. 304), alle Berggebiete wiirden mit
Uri darin tibereinstimmen, dass sie am laufenden Modernisierungspro-
zess nirgendwo entscheidenden und aktiven Anteil hatten (S. 331) etc. etc.

Auf dieser Grundlage rekonstruiert Anselm Zurfluh ein wahrhaft
merkwiirdiges Geschichtsbild: Die urwiichsigen, naturhaften Urner sind
ungewohnlich kinderliebend, etwas naiv und ungebildet, wenig rechen-
haft und selbstgentigsam. Sie verherrlichen die Kraft und leben eine vor-
bildliche Religiositit auf der Grundlage einer «psychischen Ubereinstim-
mung» zwischen der magischen Weltsicht und dem Katholizismus
(S. 280); Ziel des Lebens ist die Nachahmung Christi und der Versuch, die
Vollkommenheit zu erlangen, wie der vorbildliche Wilhelm Tell (S. 250),
wiéahrend andererseits das Geld verdammt wird (S. 213). Die Urner lieben
zwar die Freiheit, gleichzeitig wird aber die Ungleichheit der Menschen
in Uri als nattirlich und als positiver Wert erlebt (S. 248). Fiir individuelle
Phantasie gibt es keinen Platz (S. 303) und mitunter verhalten sich die
Urner instinktiv (S. 243); der kriegerische Geist ist eine konstante Erschei-
nung der ganzen Gesellschaft (S. 323). «Die Frau tut genau, was sie muss:
Sie beschiftigt sich mit den Kindern und ihrem Wohlbefinden.» Sie
nimmt deshalb «einen wichtigen Platz im Leben dieses Landes ein»
(5. 295).

Diese Zuschreibungen stimmen in wesentlichen Punkten mit den Ste-
reotypen des schweizerischen Hirtenkriegertums iiberein, wie sie etwa
bei J. G. Wackernagel oder W. Schaufelberger nachgelesen werden kon-
nen.” Es ist hier nicht moglich, im Detail nachzuweisen, was der reale
Gehalt solcher pauschalen und verzerrenden Klischeevorstellungen ist.
Nur soviel:

a) Im Zusammenhang mit der Urner Landsgemeindedemokratie weist
Anselm Zurfluh mit Recht darauf hin, dass die Frage nach Macht und
Herrschaft in einem grundsitzlich egalitir angelegten politischen System
nicht gestellt werden kann, ohne gleichzeitig die Modalitaten ins Blickfeld
zu riicken, die der Anerkennung von Machtanspriichen im Sinne von
Gehorsam oder Gefolgschaft zugrundeliegen. Eine Erklirung, die sich
ausschliesslich auf mental-ideologische Aspekte beschriankt, greift hinge-
gen entschieden zu kurz. Zurfluh tibersieht zum einen, dass bis ins 19.
Jahrhundert hinein mit den kollektiven Ressourcen (Alpen, Allmenden,



Einschitzung, dass Biirger
und Arbeiter nicht zur
Kultur und Zivilisation
von Uri gehorten und des-
halb nie erwahnt wiirden,
auch nicht bei Heinrich
Danioth (5. 304). Zum Ver-
standnis der Arbeitersitua-
tion bei Heinrich Danioth
kann man die differenzier-
te Darstellung von Eva
Maria Miiller konsultieren
(S. 26).

51Ich verzichte auf die Rich-
tigstellung dieser Einzel-
heiten und méchte nur ein
einziges Beispiel heraus-
greifen: Anselm Zurfluh
behauptet, nur der «Alp-
hirt oder der pater fami-
lias» hatten das Recht, den
Betruf zu praktizieren

(S. 63). Der Ring sei «eine
Exklusivitat des Mannes»
(S. 158, Anm. 86). In der
Ortsmonographie Biirglen.
Gedenkbuch Jubilaumsfei-
er in Biirglen 857-1957,
Altdorf 1957, S. 242, findet
sich hingegen der Abdruck
eines Betrufes mit folgen-
der Vorbemerkung: «Die-
sen Betruf hat eine boden-
sténdige Alplerin, Frau
Johanna Planzer-Gisler,

+ 20. Mai 1948, auf der Alp
Mattental wiahrend 48
Sommern taglich mit lau-
ter, klarer Stimme in den
déammernden Abend hin-
eingerufen, so dass man
ihn stundenweit verneh-
men konnte. So oft ein
schweres, drohendes
Unwetter heraufzog, hat
sie auch wahrend des
Tages, umgeben von ihrer
grossen Kinderschar, mit
diesem Betruf Gottes
Schutz auf ihre Alp herab-
gefleht.» Nebenbei ver-
merkt: Bei dieser Biauerin
handelt es sich um meine
Urgrossmutter.

ein genossenschaftlich organisiertes Transitwesen, Pensionsgelder etc.)
ein Substrat fiir schichteniibergreifende Interessen vorhanden ist. Die kol-
lektiven Nutzungsrechte und Privilegien stellen ein identitidtsstiftendes
Element von hoher integrativer Kraft dar; sie pragen das Selbstwertgefiihl
der Urner — oder genauer: der nutzungsberechtigten Landleute — ganz
entscheidend mit. Zum andern werden bei Zurfluh die bewussten oder
unbewussten Machterhaltungsstrategien der Eliten negiert, die der Ver-
fasser angesichts der weitgehenden mental-ideologischen Ubereinstim-
mung fiir obsolet hélt. Ich teile diese Meinung nicht. Die Frage nach den
Bereichen, Medien und Strategien, um nach oben zu kommen und oben
zu bleiben, scheint mir im Gegenteil ausserordentlich aufschlussreich.
Gerade weil die Machtpositionen innerhalb der Landsgemeindedemokra-
tie tendenziell stindig bedroht waren, ist es nicht ganz uninteressant, die
Formen der Positionsabsicherung bzw. -verbesserung und die Anpas-
sungsleistungen der Elite zu analysieren. So halte ich beispielsweise auch
den Kampf um die Schaffung oder den Erhalt von Formen der sozialen
Abgrenzung (Distinktion), gerade auch unter mentalitatsgeschichtlichen
Aspekten, fiir zentral. Solche Konflikte, die sich beispielsweise an der
Haltung von Jagdhunden, an der Zuweisung der sog. einbeschlossenen
Kirchenstithle oder an den exklusiven Geselligkeitsformen (z.B. die
Herrenfastnacht) entziinden, lassen sich jedenfalls in grosser Zahl nach-
weisen.

b) Die Spezifika der Markgenossenschaft werden bei Zurfluh nicht
nur im Zusammenhang mit der Politik ungeniigend beachtet, sondern
auch im Hinblick auf die Wirtschaft. Insbesondere die Logik des soziod-
konomischen Interessenausgleichs wird leider nur oberfldchlich behan-
delt. Dabei liessen sich gerade hier hochst aufschlussreiche Parallelen
zur zinftisch-stadtischen Wirtschaft ziehen: Beide Wirtschaftssysteme
kennen eine privilegierte Rechtsstellung der Biirger und eine restriktive
Niederlassungspolitik: «Hier wie dort ist es ein polyfunktionales Gebil-
de, wobei zwischen den verschiedenen wirtschaftlichen, sozialen und
politischen Aufgaben und Interessen ein Ausgleich zu schaffen ist, so
dass wirtschaftliche Neuerungen und Expansion, sofern sie auf Kosten
der Interessenharmonie gehen, verpont sind, ja bestraft werden. Wirt-
schaftliche Vorteile werden diesem Interessenausgleich geopfert.»”
Dennoch gibt es — v.a. mit dem Militarunternehmertum, im Transitsek-
tor und mit dem textilindustriellen Verlagswesen — innerhalb dieses
Systems Betatigungsfelder, denen innovative und spekulative Elemente
keineswegs fremd sind. Wenn Zurfluh davon ausgeht, dass der Kanton
«kaum am ‘kapitalistischen Leben’» teilnehme (S. 222) und von einem
«Staat ohne Unternehmer» gesprochen werden diirfe (S. 317), hat dies mit
der historischen Wirklichkeit wenig zu tun.™

125



52Vgl. Matthias Weishaupt,
Bauern, Hirten und«frume
edle puren». Bauern und
Bauernstaatsideologie in
der spatmittelalterlichen
Schweiz (Nationales For-
schungsprogramm 21:
Kulturelle Vielfalt und
nationale Identitat), Basel
1992, v.a. S. 127-147.

*Vgl. Rudolf Braun, Das
ausgehende Ancien Régime
in der Schweiz, Gottingen
1984, S. 76f.

54 Man mochte hier etwa an
die Speditionsunterneh-
mer, an die Kase- und
Weinhandler, an die sog.
Welschlandfahrer, an die
Bauunternehmer, an die
Lotteriebetreiber, an die
«Privatbankiers», an die
Florettseidenverleger und
-handler, an die «Baum-
wollherren» und insbeson-
dere an die zahlreichen
Militdrunternehmer erin-
nern. Gerade beziiglich
der fremden Kriegsdienste
nimmt Anselm Zurfluh
weder die politischen noch
die unternehmerischen
Aspekte zur Kenntnis: von
der Kreditbeschaffung, der
Rekrutenwerbung und
dem Rekrutentransport
iiber die vielfdltigen Geld-
geschifte oder iiber die
«Personalpolitik» bis hin
zu Fragen der Anlagestra-
tegien fiir die erwirtschaf-
teten Solddienstgewinne.

55 Dazu erhellend die folgen-
den, nebelhaften Zitate bei
Anselm Zurfluh: «Die Ge-
schichte ist schichtenfor-
mig gelagerte Bewahrung
der verschiedenen Dauer.
Die Gegenwart hauft
Schopfung, Bewahrung,
Zerstorung auf. Das Ereig-
nis stiitzt sich auf struktu-
relle Regelmadssigkeiten,
die es verstarkt oder leug-

126

c) Bei der Beschaftigung mit dem religids-kirchlichen Einfluss in Uri
vernachlassigt Zurfluh, dass jede Religion in einem engen Wechselbezug
mit den politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Realitdten einer
Gesellschaft steht. Sozialgeschichtlich relevante Fragestellungen nach
schichtenspezifischen Merkmalen von Religiositat, nach dem Verhiltnis
von theologisch normierter Religion und volkstiimlicher Frommigkeit -
tiir die das theologisch-dogmatische Wissen kaum eine Rolle spielt, wohl
aber die konkreten Heilsangebote der Kirche — oder nach den Wechsel-
wirkungen von Politik und Religion werden nur oberflachlich gestreift.
So wird u.a. auch das Urner Staatskirchentum fast vollig ausgeblendet.
Zudem wiére daran zu erinnern, dass das von Zurfluh gezeichnete Bild
der Eintracht zwischen Kirche und Volk bzw. Obrigkeit durch eine ganze
Reihe von merkwiirdigen Zwischenfdllen gestort wird. Dabei geht es
nicht um einzelne unwiirdige Priester. Vielmehr ldsst sich zeigen, dass
sich in Uri, wie in anderen Landsgemeindeorten der Innerschweiz, — eine
autoritare Haltung gegeniiber den Reprasentanten der Kirche entwickel-
te. Ein weiterer Punkt ist zu beriicksichtigen: Herrschaft dussert sich nicht
zuletzt darin, dass bestimmte Gruppen ihren Wertungen, Einschatzungen
und Deutungen durch Institutionen weitreichende Geltung verschaffen
kénnen. Gerade diesbeziiglich spielte die Kirche — ganz im Sinne der Eli-
ten — eine zentrale Rolle.

Es ist im weiteren bedauerlich, dass Zurfluh auf eine detaillierte Ana-
lyse politischer Bruchstellen verzichtet. Damit meine ich beispielsweise
die Helvetik, die Auseinandersetzungen um den Bundesvertrag von 1815,
die soziopolitischen Spannungen der 1830er Jahre, die Sonderbundszeit
oder die Diskussionen um die Abschaffung der Landsgemeinde. Gerade
fiir Ursern liesse sich exemplarisch zeigen, wie pragend soziopolitische
und wirtschaftliche Rahmenbedingungen fiir das Selbstbild, die Selbst-
wahrnehmung und schliesslich auch fiir politische Anschauungen (Ein-
stellungen zur Helvetik, zum Bundesstaat von 1848) sind. Solche Unter-
schiede und Differenzierungen vermag das Modell von Anselm Zurfluh
nicht zu erklaren. Gleiches gilt fiir die mental-ideologischen Gegenséatze
zwischen Zentrum und Peripherie, Landleuten und Hintersassen oder fiir
das Verhiltnis zwischen Elite- und Volkskultur.

Schluss

Studien, die darauf angelegt sind, das «eigentliche Wesen» einer Gesell-
schaft herauszuarbeiten, sind wohl von vornherein zum Scheitern verurteilt,
weil sie einen Anspruch erheben, der sich unmdglich einlosen lésst. Sie
mogen als anregende, phantasievolle, populistische, philosophierendeSS
Versuche ihre Berechtigung haben; unter wissenschaftlichen Gesichts-



net.» (S. 75); «Politik und
Geschichte, miindliche
und schriftliche Uberliefe-
rung gehen Hand in
Hand. Die Zeit bestimmt
die Lebensdauer beider.
Dadurch befindet sich die
Welt der Lebenden und
der Toten in engem Kon-
takt, jede mit ihrer Zeit.
Nur die Ewigkeit kennt
keine Zyklen: Es ist die
Zeit der Toten und die Zeit
Gottes. Die Lebenden ver-
kntipfen die Zyklen, mobi-
lisieren Rhythmen. Jeder
Tag kennt seine Miihen
und Gebete. Die Zeit Gott-
es liberschreitet und tiber-
schneidet die Zeit der
Menschen und die ihrer
Tétigkeiten.» (S. 82). Zur-
fluhs Arbeit ist {iber weite
Strecken von solchen
Gedankenfliigen gepragt.
5% Vgl. Reinhard Sieder, So-
zialgeschichte auf dem
Weg zu einer historischen
Kulturwissenschaft?, in:
Geschichte und Gesell-
schaft, 20 (1994),

S. 445-468, S. 468. Vgl.
auch: Wolfgang Kaschuba,
Kulturalismus: Kultur statt
Gesellschaft?, in:
Geschichte und Gesell-
schaft, 21 (1995), S. 80-95.

punkten sind sie hingegen fragwiirdig. Die Arbeit von Anselm Zurfluh
zeigt, wie schwierig es ist, eine Mentalitdtsgeschichte zu schreiben, die
tiber grobe Verallgemeinerungen bzw. Vereinfachungen hinauskommt
und der Tendenz zur Schwarz-Weiss-Malerei entgeht. Vor dem Hinter-
grund oberflachlicher Kenntnisse des Untersuchungsgegenstandes
erfahrt die Urner Geschichte eine Reduktion auf einen {iber weite
Strecken erfolgreichen, zdhen Widerstand gegen die {ibermachtige, zer-
storerische und schddliche Moderne. Zu diesem Zweck werden die
Schwachstellen beschonigt und einige masslos idealisierte Elemente
herausgegriffen. Die daraus abgeleiteten eindimensionalen Erkldrungen
bestdtigen in erster Linie die vorgefassten Meinungen, von denen der
Autor ausgeht. Der abstrakt-dogmatische Ansatz bringt die Illusion
einer mentalen Geschlossenheit hervor, in der Widerspriiche und Uber-
raschungen keinen Platz haben.

Die Fortschrittskritik fiihrt bei Zurfluh zu einer Flucht der histori-
schen Erinnerung vor den Orientierungsproblemen der Gegenwart in
fragwiirdige Gegenbilder. Anders gesagt: Die Vergangenheit wird in
dieser Perspektive zum alternativen Gegenbild der eigenen Zeit. Uber
die Gegenwart orientieren solche sozialromantischen Vorstellungen
nur negativ; handlungsleitende Zukunftsbilder sind von ihnen nicht
zu erwarten. Noch ein zweiter Aspekt ist in diesem Zusammenhang
wichtig: Eine kulturwissenschaftlich orientierte Sozialgeschichte wird
kiinftig, infolge ihrer besseren empirischen Grundlage, wohl mehr
Briiche, Abbriiche und Neuanfinge verzeichnen, statt tiber Jahrhun-
derte hinweg Entwicklungslinien und Kontinuititen zu ziehen. Sie
wird damit, und viele werden dies bedauern, nicht zur Identitatssi-
cherung, sondern eher zur Verunsicherung fragwiirdiger Identitdten
beizutragen haben.*

Auf dem Buchumschlag von Anselm Zurfluhs Arbeit findet sich u.a.
folgende Aussage: «Der Stellenwert des innerschweizerischen Kultur-
raums ist in der modernen Welt eher klein. Vielfach bewegt sich die "herr-
schende Meinung’ iiber diese Regionen in einem Spektrum, das vom
‘gesunden Hirtenleben’ bis zum ‘erzkonservativen Bauern’ reicht, also
nicht tiber Clichés hinauskommt.» Dass Anselm Zurfluhs Arbeit einen
niitzlichen Beitrag zum Abbau dieser Vorurteile darstellen wiirde, ver-
mag ich nicht zu erkennen. Ganz im Gegenteil scheint sie mir einer frag-
wiirdigen historischen Mythenbildung kraftig Vorschub zu leisten.
Danach besteht aus geschichtswissenschaftlicher Sicht freilich keine
Nachfrage.

127



	Theorie und Praxis sekulativer Geschichtsschreibung : einige Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs Publikation : "Uri, Modell einer traditionellen Welt?"

