
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 85-86 (1994-1995)

Artikel: Theorie und Praxis sekulativer Geschichtsschreibung : einige
Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs Publikation : "Uri, Modell einer
traditionellen Welt?"

Autor: Kälin, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theorie und Praxis
spekulativer Geschichtsschreibung

Einige Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs
Publikation: «Uri, Modell einer traditionellen Welt?>

Von Dr. Urs Kälin, Altdorf

* Anselm Zurfluh, Uri,
Modell einer traditionellen
Welt? Eine ethno-geschicht-
liche Studie über die Urner
Mentalität, 17.-20. Jahrhundert,

Zürich 1994 (Thesis
Verlag), 387 S. Die um
zahlreiche Abschnitte erweiterte

deutschsprachige Version

basiert auf: Anselm
Zurfluh, Un monde contre le

changement, une culture
au coeur des Alpes: Uri en
Suisse, XVIIe-XIXe siècles,
Paris 1993, 273 p.

1 Rezensionen von Pierre
Dubuis in: Revue historique
vaudoise, 1993, S. 229-231 u.
in: traverse, Zeitschrift für
Geschichte, 1 (1994), S. 157-
158; Guy P. Marchai, Neuere
Ansätze der Geschichtsforschung

und die historische

Forschung in und über
den Innerschweizer Raum,
in: Geschichte in der
Zentralschweiz, Forschung und
Unterricht (=Clio Lucernensis

1), Zürich 1994, S. 25-40,
S. 28f u. S. 34.

2 Unter einer modernen
Sozialgeschichte verstehe ich
eine um alltagsgeschichtliche

bzw. mikrohistorische
Dimensionen erweiterte
Gesellschaftsgeschichte, die

Mit seiner neuesten Publikation* legt Anselm Zurfluh, Historiker und
Ethnologe, einen Versuch vor, die Urner Gesellschaft der Neuzeit als

Modell zu beschreiben. Diese Arbeit hat in Fachkreisen eine ausserordentlich

kontroverse Aufnahme gefunden. Renommierte Historiker wie
Pierre Dubuis oder Guy P. Marchai haben sowohl in bezug auf das
Methodenverständnis als auch auf die Thesen von Anselm Zurfluh teilweise
energischen Widerspruch angemeldet. Ich halte es für angebracht, aus
der Perspektive einer modernen Sozialgeschichte2 einige zentrale
Kritikpunkte etwas näher zu beleuchten. Weshalb? Zum einen setzt sich
Anselm Zurfluh ausführlich mit einigen Einzelheiten auseinander, die als

Kritik an seiner Arbeit vorgebracht wurden. Der Autor hält fest, dass die
isolierte Behandlung von solchen Details seinen Studien über den Kanton
Uri nicht gerecht werde. Ich teile diese Ansicht. In der Tat verdienen seine

Arbeiten eine grundsätzlichere Betrachtungsweise. Zum andern ist
daran zu erinnern, dass historische Analysen an ihren Ansprüchen zu
messen sind. Zurfluh ist gewiss ein sehr ambitionierter Historiker - eine
eindrückliche Publikationsliste sowie der von ihm präsentierte hochfliegende

Forschungsplan zum Zwyer-Projekt, der zahlreiche weitere
Publikationen in Aussicht stellt, legen davon Zeugnis ab. Man kann Zurfluhs
jüngstes Buch auf verschiedene Arten lesen. Als Fachkollege mit einigen
Kenntnissen des Gegenstandes und Interesse an mentalitätsgeschichtlichen

Fragestellungen war meine Lektüre sicherlich eine besonders kritische.

Wenn im folgenden auch einige unmissverständliche Worte fallen,
so möchte ich doch betonen, dass Zurfluhs Untersuchung zum Verhältnis
von Tradition und Moderne in Uri aus meiner Sicht eine anerkennenswerte

intellektuelle Leistung darstellt. Sie ist verdienstvoll, wenn man sie
als das nimmt, was sie ist: ein unterhaltender und anregender Essay zum
spezifisch urnerischen Denken, Handeln und Fühlen in der Tradition

109



Wirtschaft und Sozialstruktur,

Herrschaft und Kultur
gleichberechtigt behandelt.

3 Die Publikationsliste umfasst
mehrere Dutzend Aufsätze
zur Urner Geschichte, die
sich allerdings, so weit ich
sehe, samt und sonders um
die beiden Hauptwerke drehen

und entsprechend
redundant sind. [Une population

alpine dans la Confédération:

Uri aux XVIIeXVIIIe-
XlXe siècles, Paris 1988, 607

p. und: Uri, Modell einer
traditionellen Welt?, Zürich
1994 (wie oben)].

4 Gemäss Forschungsplan
soll dieses Projekt nebst
einer theoretischen Einleitung

(Buch 1) die Teile 1=

Historische Dimension
(Buch 2-3), 2= Tatsachen
und Probleme (Buch 4 A-D
«Dokumente», Buch 5-7
«Analysen») und 3= Eine
historische Synthese
(Buch 8) umfassen.

5 Es ist in diesem Zusammenhang

vielleicht bezeichnend,
dass Eduard Renner seinen
«Goldenen Ring», im Gegensatz

zu den beiden anderen

grösseren Arbeiten, explizit
nicht als wissenschaftliche
Arbeit verstanden hat,
sondern als ein Völksbuch,
«nicht schwerer und
beschwerter als es seiner
Sendung entspricht». Eduard
Renner, Goldener Ring über
Uri, Zürich 1941, Vorwort
(unpag.).

6 Dies gilt im übrigen auch
für die sog. exakten
Naturwissenschaften. Auch hier
besitzt der Objektivitätsbegriff

nur noch eingeschränkte
Bedeutung, indem auch

die Gültigkeit naturwissenschaftlicher

Aussagen als an
bestimmte Prämissen
geknüpft und historischem
Wandel unterworfen erkannt

Eduard Renners. Ob sie hingegen darüber hinaus auch wissenschaftlichen

Kriterien genügt (Originalität, Nachvollziehbarkeit, empirische
Fundierung, Grundsätze der Quellenkritik, Solidität), ist weit weniger klar.

Diesbezügliche Fragezeichen scheinen um so berechtigter, als der Verfasser

neben den Tauf-, Ehe- und Sterbebüchern des 17., 18. und 19.

Jahrhunderts für seine Studien keinen einzigen Quellenbestand systematisch
ausgewertet hat. Vor diesem Hintergrund erwecken die Ergebnisse
Zurfluhs in verschiedener Hinsicht grosse Bedenken. Zwei Einwände möchte

ich besonders hervorheben: Erstens besteht zwischen dem Anspruch
des Autors, ein Modell zu entwerfen, und dem Grad an Informiertheit,
den man wohl als Grundlage eines derartigen Modells voraussetzen darf,
ein eklatantes Missverhältnis. Zweitens ist dort, wo wenigstens noch
versucht wird, die zum Teil weit hergeholten, abstrakt-theoretischen
Überlegungen durch einige konkrete Fakten zu fundieren, ein in jeder Hinsicht
unsorgfältiger Umgang mit Quellen und Materialien festzustellen. Diese

schwerwiegenden Kritikpunkte werden im folgenden belegt (vgl. unten
die Abschnitte IV und V). Vorgängig ist allerdings noch abzuklären, welches

Geschichts- bzw. Methodenverständnis dieser Art von Geschichtsschreibung

zugrundeliegt.

1. Erkenntnistheoretische Aspekte: Eine Geschichte von innen gegen
eine Geschichte von aussen?

Die Eigenart des Gegenstandes der Geschichtswissenschaft, der immer
nur in bruchstückhafter Überlieferung vorhanden ist, sowie die
wechselseitige Beziehung zwischen der Fragestellung des Historikers und
seinem Gegenstand, schliessen eine strenge Objektivität im
erkenntnistheoretischen Sinne aus. Die spezifische Verstehensproblematik der
Geschichte - wie der Sozialwissenschaften im allgemeinen - besteht ja
bekanntlich darin, dass die Beschreibung der Bestandteile einer historischen

Lebenswelt nicht geschehen kann, ohne dass der Historiker diese

zu verstehen versucht und sich zu ihr Zugang verschafft, indem er
mindestens als virtueller Teilnehmer auftritt und so selber zu einem
mindestens potentiellen Angehörigen dieser Lebenswelt wird.
Bedeutungen, ob sie nun in Handlungen, Institutionen, Arbeitsprodukten,
Worten oder Dokumenten verkörpert sind, können nur von innen
erschlossen werden. Dieser Auffassung ist auch Anselm Zurfluh. Allerdings

wird er nicht müde zu betonen, dass eine von ihm mit deutlich
abwertendem Unterton als mechanisch-soziologisch bezeichnete Ge-

110



worden ist. Vgl. dazu: Thomas

S. Kuhn, Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen,

Frankfurt a.M. 1973

(stw 25) und Bettina

Heintz, Wissenschaft im
Kontext. Neuere Tendenzen
der Wissenschaftssoziologie,

in: Kölner Zeitschrift
für Soziologie und
Sozialpsychologie, Heft 3/1993,
S. 528-552.

7 Vgl. dazu: Jürgen Habermas,

Theorie des
kommunikativen Handelns, Bd. 1,

Frankfurt a.M. 1985,
S. 160.

8 Vgl. beispielsweise S. 256,
Anm. 4, S. 330, S. 333

(Anm. 41), S. 369, S. 384.

Es ist das gute Recht des

Verfassers, solche Konzepte
als «geradezu sinnentleert»
zu betrachten (S. 256).

Hingegen ist es mehr als

bedrückend, wenn Anselm
Zurfluh nicht zur Kenntnis
nimmt, dass die von ihm
leichtfertig als

klassenkämpferisch umschriebenen

Arbeiten neben den

Aspekten von Macht und
Herrschaft auch wirtschaftliche

und soziokulturelle
Dimensionen, und
insbesondere die Wechselwirkungen

zwischen diesen
Bereichen, analysieren.

9S. 333f.
i" S. 346.
11 Vgl. dazu: Dietrich Böhler,

Philosophische Flermeneu-
tik und hermeneu tische
Methode, in: Harald
Härtung, Walter Heistermann,
Peter M. Stephan, Fruchtblätter,

zit. in: Habermas,
wie Anm. 7, S. 195. Auch
vor der naiven Annahme,
dass ein erfahrungsnahes
Verstehen, wie es die
Ethnologen praktizieren, einen
unmittelbaren Zugang zur
Wirklichkeit einer fremden

Schichtsschreibung8 diesem Prinzip nicht nachlebe und es störend wirke,

wenn «sie versucht, Dinge 'von aussen' zu erklären, die nur 'von
innen' verständlich werden» An anderer Stelle bezeichnet der Autor
seine Publikation «als Antwort auf eine Geisteshaltung, nämlich der
modernen, die 'nicht-urnerisch' erscheint»10 und die Dinge «im Gegensatz

zur normalerweise herrschenden Sehweise nicht aus dem
Blickwinkel der Stadt, sondern aus der Sicht der Betroffenen, der Urner»
darstelle. Diese Herabsetzung der angeblich modernen, nicht-urneri-
schen, städtischen Perspektive gegenüber einer ländlichen, der Tradition

verpflichteten, quasi autochthonen Haltung scheint mir nicht haltbar,

weil damit gleichsam unterstellt wird, die urnerische Lebenswelt
könne sich in angemessener Weise nur demjenigen erschliessen, der
auch die postulierten mental-ideologischen Grundlagen teile. Eine solche

Position ist erkenntnistheoretisch nicht haltbar, denn das
Einverstandensein ist keinesfalls die notwendige Bedingung einer dialogischen

Einstellung zu dem, was verstanden sein will. Die mit der
beharrlich betonten Innenperspektive verbundene, angeblich privilegierte

Beziehung zwischen dem Forscher und seinem Gegenstand
mündet bei Anselm Zurfluh zudem in einen äusserst fragwürdigen
Exklusivitätsanspruch. So behauptet der Autor etwa im Zusammenhang

mit der Vorstellung, dass «der Untergebene einen Vorgesetzten
(braucht), weil er sein Leben nur erfüllt leben kann, wenn er in einer
grösseren Ordnung integriert ist und freiwillig auf dem Platz dient, der
ihm zukommt»: «Wer die Geschichte von Uri nicht unter diesen

Gesichtspunkt stellt, wird sie nie richtig verstehen können.» Um es

nochmals hervorzuheben: Zurfluhs unduldsame Position ist Ausfluss
seiner eigenartigen Anschauungen über die Chancen und Kosten des

historischen Fortschritts (bzw. des Modernisierungsprozesses). Deutlich

wird dies, wenn man sich den völlig einseitig konzipierten Begriff
der Moderne vor Augen führt, den Anselm Zurfluh in seiner Studie
verwendet. Die Moderne wird hier in geradezu kulturkämpferischer
Manier verknüpft mit der Abwertung und Disqualifizierung des
Traditionellen, mit der Abschaffung Gottes als lebensnotwendiger Kategorie
und Integrationsfigur des Menschen in Natur und Gesellschaft, mit der
Zerstörung der Kirche, mit der Auflösung der bisherigen familiären
und sozialen Bezugssysteme sowie mit dem Identitätsverlust, da der
moderne Mensch keinem anerkannten Stand und keiner Gemeinschaft
mehr angehöre. Nun gestalten sich die Verhältnisse vielleicht doch
etwas komplizierter, als uns Anselm Zurfluh weismachen will (obwohl
zugegebenermassen die pathologischen Aspekte des Modernisierungsprozesses

genauso darzustellen sind wie die positiv zu wertende
Erweiterung der Emanzipations- und Lebenschancen, die dieser mit

111



Kultur und Gesellschaft

erlaube, kann nur gewarnt
werden. Vgl. dazu: Hans
Medick, «Missionare im
Ruderboot»? Ethnologische
Erkenntnisweisen als

Herausforderung an die
Sozialgeschichte, in: Geschichte
und Gesellschaft 10 (1984),
S. 295-319.

12 S. 262f. Ähnlich auch auf
S. 101: «Nur aus dieser
Sicht versteht man ...»,
oder im Zusammenhang
mit dem absurden
Urschuld-Modell, das den
Sinn der Arbeit erklären
soll: «... denn allein unter
diesem Gesichtswinkel
kann man Arbeit verstehen.»

Zit. S. 197.

«Vgl. dazu: S. 220, S. 349ff.
14 Der emanzipatorische

Anspruch einer
Geschichtswissenschaft, die sich als

kritische Sozialwissenschaft

begreift, gründet ja nicht
zuletzt auf der Einsicht, dass

Geschichte von Menschen

«gemacht» und daher auch
heute «machbar» ist.

15 Vgl. dazu: Philippe Ariès,
L'histoire des mentalités,
in: Jacques Le Goff, Roger
Chartier, Jacques Revel, La
nouvelle histoire, Paris
1978, S. 411.

16 Reiches Anschauungsmaterial
für diesen Zusammenhang

bieten die Beiträge
der eifrigsten Leserbriefschreiber

in der lokalen
Presse.

17 Der Verfasser meint gar,
dass sich in Uri die geistigen

Strukturen «seit der
Einwanderung der
Alemannen auf verschiedenen
Gebieten offenbar nur
wenig geändert» hätten
(S. 76) und «die Stellung
der Frau in Uri ähnlich
(sei, UK) wie bei den
Germanen» (S. 328).

sich gebracht hat Zum einen ist die Kritik am Fortschritt seit den 60er

und frühen 70er Jahren von einer reaktionären Rechten an eine neue
Linke übergegangen15, und zum andern verteidigt der politische
Konservatismus heute ja genau jene Werte, die aufs engste mit dem Entstehen

der «Modernität» verknüpft waren: Leistungsbereitschaft,
Selbstverantwortlichkeit und Disziplin. Einer solchen differenzierten Sicht,
die Brüche, Paradoxien und Widersprüche in Rechnung stellt, wird die

Darstellung von Anselm Zurfluh nicht gerecht. Wie schwer sich Zurfluh

mit dieser «Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen» tut, zeigt sich
bei der Behandlung der Ursprünge des urnerischen Denkens und
Fühlens bzw. der mental-ideologischen Voraussetzungen, und
insbesondere bei der Beschreibung und Erklärung ihrer Überführung in
moderne Denkfiguren. In bezug auf das erstere greift Zurfluh zurück auf
uralte Muster, die bereits im Mittelalter bestanden haben sollen und
angeblich bis weit in die germanische Vorzeit zurückreichen. Der
Übergang zur Moderne (bzw. zur 'Postmoderne') schliesslich wird vom
Autor - im Widerspruch zu seinen sonstigen Annahmen des Übergewichts

des Mental ideologischen - mit der wirtschaftlichen Überlegenheit

der «Modernität», und namentlich mit dem Einfluss der Medien
begründet. Für jemanden, den nicht nur interessiert, was ist, sondern
auch, wie es geworden ist, sind solche Annahmen unbefriedigend. Die

Modernisierung erscheint bei Zurfluh als Verlust, und der Urner als

Verlierer unter dem Ansturm von Kapitalismus und Bürokratie,
Industrialisierung und Urbanisierung. Die an ethnozentrischen und
wertkonservativen Horizonten festgemachte kulturelle Identität der Urner
droht an ihren Rändern aufzubrechen und endgültig unterzugehen.
Solche Einschätzungen beruhen auf einem Glaubensbekenntnis, worauf

Anselm Zurfluh selbst verschiedentlich hinweist. Der Autor räumt
ein, dass seine Arbeitsmethode und die Überzeugungskraft seiner

Ergebnisse nur akzeptiert werden können, wenn man auch den
Prämissen zustimme (S. 370), und auch der prägende Einfluss der persönlichen

Weltanschauung wird deutlich hervorgehoben (S. 15). So

anerkennenswert dieser Aspekt der Reflexivität sein mag, so sehr besteht
auch die Gefahr einer Projektion eigener Vorstellungen in die historische

Vergangenheit, und der Verfasser macht es sich wohl ein bisschen
einfach, wenn er «das Einschwenken auf die eine oder andere methodische

Position» lediglich als 'Glaubenssache' bzw. als «conviction»
verstanden wissen will.20 Tatsächlich erscheint der Mensch in Zurfluhs
Darstellung als Gefangener, eingesperrt in das Laufgitter zeitloser und
sich selbst genügender Denkstrukturen. Der Urner wird im wesentlichen

reduziert auf die Auseinandersetzung mit einer feindseligen
Natur und auf die Reproduktion seiner Gattung.

112



i» Vgl. S. 3521. Nach Zurfluh
gleitet «Uri von der
'traditionellen' direkt zur
'postmodernen' Gesellschaft»
hinüber, «ohne die
'Moderne' je wirklich
gekannt zu haben.» S. 354.
Was der Autor unter
«postmodern» versteht,
bleibt unklar.

19 Die von Zurfluh in diesem

Zusammenhang betonte
Ego-Histoire ist, nebenbei
bemerkt, nicht ganz frei
von einem mitunter
befremdlich anmutenden
Hang zur Selbstdarstellung.

Problematisch ist m.
E. insbesondere die
Präsentation subjektivster
Einschätzungen.

20 Vgl. S. 370. Ich möchte doch
darauf hinweisen, dass
verschiedentlich versucht wurde,

Überprüfungskriterien
hinsichtlich der Pertinenz
historischer Analysen zu
definieren. So geht Wolfgang

J. Mommsen davon
aus, dass eine intersubjektive

Überprüfbarkeit der
Ergebnisse zu fordern ist, a) im
Hinblick auf den Grad der

Berücksichtigung der
einschlägigen Informationen
(Quellen) und der bisherigen

Forschung, b) gemessen

an dem denkbaren
Optimum einer plausiblen
Integration aller bekannten
historischen Daten, und
c) im Hinblick auf die logische

Stringenz des

zugrundeliegenden Erklärungsmodells

(Widerspruchsfreiheit
und Konsistenz). Vgl. Wolfgang

J. Mommsen,
Gesellschaftliche Bedingtheit und
gesellschaftliche Relevanz
historischer Aussagen, in:
Eberhard Jäckel u. Ernst
Weymar (Hg.), Die Funktion

der Geschichte in unserer

Zeit, Stuttgart 1975,

2. Das Modell und seine Konsequenzen: Uri als geschichtsloses Isolât
und: Kontinuität statt Wandel

Nach eigenem Bekunden geht es dem Autor darum, «das urnerische
Wesen, die Mentalität oder Weltanschauung geistig-ideologisch zu
durchleuchten» (S. 26). «Über eine quasi a-historische, weil trans-zeitliche,
ethnologisch gefärbte Analyse» soll «die urnerische Gesellschaft, besser ihre
'Grammatik' und somit die Funktionsweise abstrakt als Modell» formuliert

werden (S. 343). Der Verfasser ist sich bewusst, dass ein solches
Modell «weniger die eigentliche geschichtliche Wirklichkeit widerspiegelt

als ein abstraktes Ideal davon» (S. 23). Die Darstellung des urnerischen

Wesens muss denn auch «notgedrungen denkerisch-abstrakt»

bewältigt werden (ebd.). Es versteht sich von selbst, dass ein solcher

philosophierender, abstrahierender und vereinheitlichender Ansatz die
historische Wirklichkeit verkürzen muss, und dass Ungenauigkeiten in
Kauf zu nehmen sind. Dennoch: Modelle und Synthesen sind wichtig, ja,
in hohem Masse erwünscht. Ihre Substanz hängt allerdings davon ab,

wieviel Realität sie einzufangen vermögen. Grösste Umsicht bei der
Umsetzung, eine umfassende Kenntnis des Untersuchungsgegenstandes
sowie dessen geduldige Rekonstruktion wird man deshalb als unerlässli-
che Voraussetzungen solcher Vorhaben betrachten müssen. All dies lässt
Anselm Zurfluh freilich schmerzlich vermissen, und es ist schlichtweg
unverständlich, dass der Autor seine Synthese an den Anfang und nicht
an den Schluss des Forschungsplanes zum Zwyer-Projekt gestellt hat. Auf
die quellennahe Untersuchung sozialer Beziehungen und
Handlungszusammenhänge wird weitgehend verzichtet, das in den Quellen
aufzufindende gelebte Leben geht im statistischen Durchschnitt unter, und nur
selten gelingt es, historische Phänomene zu erfassen, die hinreichend
spezifisch und real sind.22

Logische Folge dieses Vorgehens ist ein verallgemeinerndes und
simplifizierendes Modell angeblich spezifisch urnerischen Denkens und
Fühlens, das in seiner Reduktion auf religionssoziologische oder allgemein

kulturphilosophische Gesichtspunkte die komplexe und
widersprüchliche historische Realität eher verschleiert als erhellt, ein
harmonisierendes, sozialromantisches Geschichtsbild vermittelt und das «Wesen
des Urner Volkes» in metaphysischer Manier zur dauerhaften Ursubstanz
verklärt. Der Gegenstand bleibt damit dem analytischen Zugriff entzogen.

Dies ist nicht zuletzt eine Folge des Umstandes, dass Anselm Zurfluh
im Rahmen seines Modells auf verschiedenen Ebenen mit z.T. wenig
trennscharfen Gegensatzpaaren arbeitet: Tradition vs. Moderne;
mentalideologisch vs. mechanisch-soziologisch; Stadt vs. Land; Alpen vs.
Tiefland, Beharrung vs. Wandel. Selbst wenn von der schwammigen

113



S. 208-224. Wie es

diesbezüglich um die Arbeit von
Anselm Zurfluh steht,
versucht der vorliegende Aufsatz

aufzuzeigen.
21 Es ist eine unbestrittene

Tatsache, dass die Formulierung

von generellen
Aussagen angesichts der
zunehmenden Fülle von
widersprüchlichen
Detailergebnissen ausserordentlich

schwierig geworden ist.
22 Eine zentrale Einsicht

seines Vorbildes Pierre Chau-

nu hat Anselm Zurfluh
leider nicht beherzigt: «Ich

glaube nicht, dass man zu
einer gültigen Synthese
kommen kann, wenn man
sich vom unbearbeiteten,
zumindest vom wenig
bearbeiteten Material völlig
löst.» Vgl. Pierre Chaunu,
Der Sohn einer Toten, in:
Pierre Nora (Hg.), Leben

mit der Geschichte. Vier
Selbstbeschreibungen,
Frankfurt a.M. 1989,
S.11- 64, S. 61f.

23 Anselm Zurfluh ist sich

zwar bewusst, dass «Uri
trotz seiner Abkaseplung
dem Netz internationaler,
anderswo festgelegter
Beziehungen angehört»
(S. 104) und dass «sehr
wahrscheinlich das eigentliche

Isolât nicht existiert»
(S. 348). Weshalb trotzdem
mit dieser Vorstellung des

Isolats gearbeitet wird,
bleibt das Geheimnis des

Verfassers. Ähnlich verhält
es sich auch mit dem unbe-
irrten Festhalten am Konzept

des Homo alpinus;
dieses aufgrund des
Rassendiskurses der Dreissiger-
jahre historisch schwer
belastete Konzept wurde von
Anselm Zurfluh zu neuem
Leben erweckt, was scharfe

Kritik hervorgerufen hat.

Begrifflichkeit abgesehen wird, ist die Problematik solcher Trennlinien
offensichtlich: Wer sich für ein einzelnes Kriterium entscheidet, verliert
wichtige Zusammenhänge aus den Augen, Zusammenhänge, die erst den

ganzheitlichen Aspekt geschichtlicher Prozesse zum Vorschein bringen.
Zwei Konsequenzen, die eng mit dem Modellcharakter dieser Studie

verknüpft sind, sind speziell hervorzuheben: die Vorstellung eines 'Isolats'

(und damit verbunden die Frage der angeblichen Geschichtslosig-
keit) und die Privilegierung der Kontinuität gegenüber dem Wandel.

Die Kontrastmethode (Stadt-Land; Moderne-Tradition) leistet der
Isolierung des Untersuchungsgegenstandes Vorschub. Uri erscheint bei
Anselm Zurfluh, im Sinne einer Gegenwelt zu den Zentren der modernen

Entwicklung, als geschlossene Gesellschaft. Der Verfasser spricht von
einem Isolât bzw. einem 'Quasi-Isolat' (S. 35), ein Konzept, das zunächst

aus geographischen Gegebenheiten abgeleitet wird, dann aber auch für
wirtschaftliche und kulturelle Zusammenhänge Verwendung findet. Das
«mentale Universum» des Urners gestaltet sich «physisch und anthropologisch

geschlossen» (ebd.). Der Verfasser glaubt, dass «äussere Einflüsse
nicht für nötig» gefunden würden (S. 56), dass auch der «direkte, beständige

Kontakt» mit Fremden und Passanten keine Auswirkung zeige
(S. 146), dass Uri bis zur Französischen Revolution kulturell ziemlich
abgeschottet lebe (S. 352) und dass insgesamt von einer «Wirtschaft am
Rande der Welt» (S. 172) auszugehen sei. Um die Fragwürdigkeit solcher

Vorstellungen aufzuzeigen, braucht man nicht soweit zu gehen wie
R. Sablonier, der im Zusammenhang mit dem mittelalterlichen Uri pointiert

von einem «lombardischen Alpental» spricht. Auch Hans Stadler
betont die wirtschaftliche und soziale Verflechtung: «Der Pass mit seinen

Hauptverkehrswegen beeinflusste bereits im Hochmittelalter die
Entwicklung des Siedlungsraumes in Uri. Durch den Fernhandel und die
sich festigende Austauschwirtschaft verloren die natürlichen Grenzen der

Berge und Wasserscheiden ihre Bedeutung. Uri trat in Beziehung zu den
Städten und Landschaften des schweizerischen Mittellandes, zum Hochtal

Ursern und über den Gotthard hinaus zu den Tälern des Tessins und
der Lombardei. Der Verkehr schuf Verbindungen nach allen Seiten und
bildete Schicksalsgemeinschaften über das eigene Tal hinaus.» Die
Integration in weitere kulturelle Einflusszonen und die zunehmende
Verflechtung mit dem Umland werden ferner durch die neueren Erkenntnisse

der Bauernhausforschung, der Inventarisierung der Kunstdenkmäler
oder der Dialektforschung unterstrichen.26 Die Uninformiertheit über den
aktuellen Forschungsstand in diesen Bereichen wirkt sich gravierend aus,
denn die Fixierung auf die Geschlossenheit der urnerischen Gesellschaft
leistet der Tendenz Vorschub, diese zu enthistorisieren. In Anlehnung an
Fernand Braudel, der die Ansicht äusserte, die Geschichte der Gebirgsge-

114



Vgl. Guy P. Marchai, La
naissance du mythe du St-

Gothard ou la longue
découverte de l'»homo alpi-
nus helveticus» et de l'»Hel-
vetia mater fluviorum» (XVe
siècle -1940), in: Jean-

François Bergier u. Sandro
Guzzi (Hg.), La découverte

des Alpes (=Itinera Fase.

12), Basel 1992, S. 35-53.
24 Zit. Roger Sablonier,

Innerschweizer Gesellschaft
im 14. Jahrhundert,
Sozialstruktur und Wirtschaft,
in: Innerschweiz und
frühe Eidgenossenschaft,
Jubiläumsschrift 700 Jahre

Eidgenossenschaft, Bd. 2:

Gesellschaft, Alltag,
Geschichtsbild, hg. vom
Historischen Verein der
Fünf Orte, Ölten 1990,
S. 9-233, S. 227.

»Zit. Hans Stadler,
Geschichte des Landes Uri,
Teil 1: Von den Anfängen
bis zur Neuzeit, Schattdorf
1993, S. 208.

26 Vgl. Benno Furrer, Die
Bauernhäuser des Kantons Uri,
hg. von der Schweizerischen

Gesellschaft für
Volkskunde, Basel 1985

(Die Bauernhäuser der
Schweiz, Bd. 12); ders.,

Wandlungsprozesse in der
Kulturlandschaft der Alpen
Uris im Spiegel der Gebäude,

Zürich 1989 (Berichte
der Naturforschenden
Gesellschaft Uri, Heft 15,

1990); Helmi Gasser, Die
Kunstdenkmäler des Kantons

Uri, Bd. II (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz,
hrsg. von der Gesellschaft
für schweizerische
Kunstgeschichte), Basel 1986;

Felix Aschwanden u. Walter

Clauss, Urner
Mundartwörterbuch, Altdorf 1982.

27 Vgl. Fernand Braudel, Das
Mittelmeer und die medi-

sellschaften bestehe in ihrer Nicht-Existenz, da sie selbst von langsamen
zivilisatorischen Entwicklungen nur marginal berührt werde geht auch
Zurfluh davon aus, dass sich Uri gewissermassen aus der Geschichte
zurückziehe: «Auf eine gewisse Art hörte in Uri die Geschichte vom
16. bis zum 19. Jahrhundert auf zu existieren. Im 20. Jahrhundert hat sie

mit ihrem Gefolge von Ängsten und Unsicherheiten wieder begonnen:
Wird Uri von der Moderne erfasst?»28 Solche Überlegungen zeigen, dass

es hier letztlich um den Geschichtsbegriff schlechthin geht. Zweifellos
fällt die Annahme einer nichtexistenten Geschichte um so leichter, je

weniger man von ihr weiss. Auch deshalb ist für vermehrte Anstrengungen

im Quellenbereich und für eine offenere Haltung bezüglich der

Handlungs- und Gestaltungsmöglichkeiten der 'Bergler' zu plädieren.
Mit Jon Mathieu gesprochen: «Es ist Zeit, sich von dieser Art 'Geschichts-

losigkeit' zu verabschieden. Der Abschied darf freilich nicht zu einer
Einebnung aller Unterschiede führen, er sollte uns vielmehr erlauben, die
historischen Variationen im Verhältnis von Gesellschaft und Umwelt in
nüchterner Weise zu betrachten.»

Aufs engste verknüpft mit den Vorstellungen eines Isolats und einer

«geschichtslosen» Gesellschaft ist bei Zurfluh schliesslich auch das
Verhältnis von Beharrung und Wandel. Ausgehend vom Befund, dass die

Kontinuität anthropologisch gesehen weit stärker sei als der Wandel,
verwendet Anselm Zurfluh einen kontinuitätsbezogenen Ansatz, dessen

Berechtigung angesichts der unübersehbaren Elemente der Beharrung
und des Immobilismus innerhalb der Urner Gesellschaft nicht von
vornherein bestritten werden kann. Auch andere Studien zur Urner Geschichte

haben zu ähnlichen Ergebnissen geführt, allerdings mit unterschiedlichen

Forschungsmethoden, mit einem je klar umrissenen Zeithorizont
und lediglich in bezug auf präzis definierte gesellschaftliche Teilbereiche.30

Anders präsentiert sich die Ausgangslage bei Zurfluh: Sein Modell
erhebt einen Gültigkeitsanspruch vom Frühmittelalter bis in die Gegenwart

hinein. Dreh- und Angelpunkt dieser Argumentation ist «die

unglaubliche politisch-soziale, religiöse und kulturelle Stabilität» (S. 329).

In Anbetracht des angedeuteten Zeithorizontes sowie der thematischen
Vielfalt, die damit angesprochen ist, vermögen solche pauschalen Aussagen

nicht zu überzeugen, zumal auch die Quellenbasis gerade hinsichtlich

der Rekonstruktion langlebiger Mentalitäten und Denkmuster
äusserst problematisch ist (vgl. Abschnitt IV). Zwei Aspekte scheinen mir
zentral: Erstens blendet die Rückführung von Phänomenen der Kontinuität

auf rein mental-ideologische Faktoren aus, dass verschiedene
Elemente der Tradition und der Beharrung eine innere Logik aufweisen
und/oder an handfeste wirtschaftliche bzw. soziopolitische Strukturen
geknüpft sind, die sich durchaus präzis und nachvollziehbar beschreiben

115



ferrane Welt in der Epoche
Philipps IL, 3 Bde., Frankfurt

a.M. 1992, Bd. 1, S. 45.
28 S. 81. Vgl. auch S. 78 und

S. 80.
29 Jon Mathieu, Eine Agrar-

geschichte der inneren
Alpen, Zürich 1992, S. 310;
ders., «Ihre Geschichte
besteht darin, keine zu
haben». Die Alpen der
frühen Neuzeit im
Spannungsfeld wissenschaftlicher

Disziplinen (Manuskript),

demnächst in: Die
frühe Neuzeit in der
Geschichtswissenschaft. Vgl.
dazu auch die kritischen
Bemerkungen bei Hans
Medick: Entlegene
Geschichte? Sozialgeschichte
im Blickpunkt der Kul-
turanthropologie, in:
Comité international des
Sciences historiques (Hg.),
17e Congrès international
des sciences historiques.
Rapport et abrégés, Bd. 1,

Madrid 1990; Albert Wirz,
Klio in Afrika: «Geschichts-

losigkeit als historisches
Problem, in: Peter H. Kam-
ber et al. (Hg.), Diachroni-
ca. Zum Verhältnis von
Ethnologie, Geschichte
und Geschichtswissenschaft

(Ethnologica Helvetica

8), Bern 1984.
30 So werden etwa die

Stagnation der Urner
Landwirtschaft oder der
Immobilismus der Urner
Landsgemeindedemokratie im
Kontext der spezifischen
Rationalität der Urner
Markgenossenschaft bzw.
vor dem Hintergrund des

Uebergangs von der
Standesgesellschaft zur
Marktwirtschaft thematisiert.
Vgl. Philipp Arnold,
Almosen und Allmenden.
Verarmung und Rückständigkeit

in der Urner Mark-

lassen. Dass bei Zurfluh wohl von der «Grammatik» der Gesellschaft die
Rede ist, kaum aber von ihrer Logik, passt in dieses Bild. Zweitens
vernachlässigt Zurfluh den Zeitfaktor: Für welche Zeitspannen gelten seine
Befunde? Die «quasi a-historische, weil trans-zeitliche» Betrachtungsweise

(S. 343) ist wenig geeignet, diesbezüglich Klarheit zu schaffen, und es

wäre in der Tat absurd, für den ganzen Zeitraum von rund tausend Jahren

einen vorwiegend statischen Charakter unterstellen zu wollen. Bei

genauerer Betrachtung historischer Einzelheiten treten jedenfalls durchweg

Veränderungen ins Blickfeld.
Anselm Zurfluh interessiert sich für die geistigen Strukturen der

Urner bzw. für ihre Mentalität. Er versucht herauszufinden, auf welche
Weise diese Mentalitäten das Verhalten bestimmen. Gleichzeitig wäre
aber auch zu untersuchen, inwiefern Ereignisse auf diese Mentalitäten
zurückwirken. Leider finden solche Rückkopplungseffekte praktisch keine

Beachtung, obwohl sich auch der Verfasser ihrer Bedeutung bewusst
ist. Weshalb? Weil der Verfasser davon überzeugt ist, dass «dem geistigen

Prinzip, wenn nicht die alleinige, dann doch die steuernde Funktion im
menschlichen Leben» zukommt (S. 27), und «rein kulturell-ideologische
Faktoren für eine Erklärung des Zustandes weit wichtiger sind» (S. 335).

3. Zur Privilegierung mental-ideologischer Faktoren

Ich gehe mit Anselm Zurfluh darin einig, dass auch kulturelle
Lebensäusserungen geschichtsmächtig sind. Sie durchdringen Wirtschaft und
Politik und prägen diese mit. Dies schliesst mit ein, dass auch
unterschwellig Verhaltensregulierendes, einschliesslich der Kultur des Irrationalen,

zu den historischen Realitäten jeder Gesellschaft gehört. Die
Mentalitätsgeschichte hat Forschungsbereiche erschlossen, die neue Erklärungen

zulassen und neue Fragen aufwerfen. In diesem Sinne hat sich jede
Gesellschaftsgeschichte mit individuellen und gruppenspezifischen
Erfahrungshorizonten, Wertmustern und Deutungssystemen zu befassen.
Diese Aspekte sind gerade auch in neueren Arbeiten zur Urner Geschichte

berücksichtigt worden, indem versucht wurde, den Bereich der Kultur
bzw. der Mentalitäten mit dem wirtschaftlichen und soziopolitischen
Umfeld zu verknüpfen und das Feld der Geschichte als Beziehungsnetz
zwischen sämtlichen Ebenen menschlicher Existenz und ihrer materiellen
Bedingungen zu erfassen. Genau umgekehrt verfährt Anselm Zurfluh:
Bei ihm ist die Neigung zu beobachten, das Feld der Mentalitäten zu isolieren

und ihm im Vergleich mit anderen Dimensionen der Geschichte (Politik,
Wirtschaft, Macht, Herrschaft) eine höhere Würde zuzusprechen. Sein

116



genossenschaft 1798-1848,
Zürich 1994; Urs Kälin,
Die Urner Magistratenfamilien.

Herrschaft,
ökonomische Lage und Lebensstil

einer ländlichen
Oberschicht, 1700-1850, Zürich
1991.

31 Exemplarisch etwa bei

Philipp Arnold, Almosen
und Allmenden, a.a.O.,
S. 180ff. So sollte das
Festhalten am Flergebrachten
nicht voreilig als spezifische

Traditionsgebundenheit
oder Neuerungsfeindlichkeit

betrachtet werden.
Dass sich das traditionell
Bewährte mitunter
tatsächlich als effektiver
erweisen konnte als das

Neue, zeigt Arnold am
missglückten Versuch, in
Uri Merinoschafe
einzuführen; ebd. S. 183.

32 Vgl. S. 329: «Die 'sozialen
Mechanismen' sind in der
Urner Mentalität' enthalten,

auch wenn eine
rückkopplungsähnliche Beziehung

von den Mechanismen

zur Mentalität
besteht.»

33 «Mein Erklärungsversuch
ist nicht besser, aber - um
es mit Rolf Aebersold zu
sagen - er ist 'um eine
denkerische Stufe höher'».
Zit. in: Urner Wochenblatt,
26.11.94 (Ein
vorweihnachtliches Gespräch mit
Dr. Anselm Zurfluh).

34 Vgl. für das Folgende:
Volker Sellin, Mentalitäten
in der Sozialgeschichte, in:
Wolfgang Schieder u. Volker

Sellin, Sozialgeschichte
in Deutschland, Bd. III:
Soziales Verhalten und
soziale Aktionsformen in
der Geschichte, Göttingen
1987, S. 101-121; Hagen
Schulze, Mentalitätsgeschichte

- Chancen und

Ansatz «integriert den sozio-mechanischen Erklärungsversuch auf einer
höheren Interpretationsebene» (S. 384) und ist allgemein um «eine denkerische

Stufe höher»!33 Dass darin die Gefahr einer kaum akzeptablen
Verabsolutierung und Dogmatisierung liegt, braucht nicht betont zu werden.

Meines Erachtens ist der von Zurfluh angenommene Primat des

Mentalen eine Folge der falschen Antithese von rein materialistischen
und rein mental-ideologischen Elementen. Um dies verständlich zu
machen, sind einige allgemeine Bemerkungen zur Mentalitätsgeschichte
notig.

Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung ist für den Mentalitätshistoriker

das Bild, das eine Gesellschaft von sich selbst besitzt: das Feld
der sozialen Normen und Axiome, der kollektiven Sinnwelten, der Massstäbe

für «richtiges» und «falsches» Verhalten. Mentalitäten lassen sich
somit als kollektive Dispositionen beschreiben, und es wird angenommen,

dass die Angehörigen einer Gruppe sich in der Regel, wenn auch
nicht in jedem Einzelfall, entsprechend der Mentalität der Gruppe verhalten.

Die Einordnung der Mentalitäten in den Gesamtzusammenhang der

gesellschaftlichen Entwicklung gehört gegenwärtig freilich zu den umstrittensten

Themen der wissenschaftstheoretischen Diskussion über Sinn und
Funktion der Mentalitätsgeschichte. Ein wesentlicher Grund hierfür liegt
zweifellos darin, dass Mentalitäten eine ganz unterschiedliche
Tiefendimension, eine ganz verschiedene soziale Reichweite und dementsprechend
eine je verschiedene Zeitstruktur aufweisen können. Je grösser die gewählte

Bezugsgruppe, desto weniger vermag die Mentalitätsgeschichte zur
Analyse konkreter Entwicklungen beizutragen. In der Tat stellt sich hier die

Frage, wie sinnvoll die Suche nach dem kleinsten gemeinsamen Nenner ist,
der das «urnerische Wesen» (S. 26) bzw. den «Urner als solchen» (S. 20)
ausmacht und, unabhängig von den unterschiedlichen Handlungen,
Erfahrungen und Interessen bzw. der differierenden Macht dieser Menschen, den
Geissbauern im Maderanertal mit dem Militärunternehmer des 18.

Jahrhunderts, den protestantischen Lokomotitvführer mit dem Unterschächner

Stümpeler, den Lotteriebetreiber Muheim mit dem Hintersassen Loretz von
Gurtnellen, den aufgeklärten Wirt Franz Josef Meyer von Andermatt mit
Pfarrer Aschwanden von Erstfeld, die Bäuerin Katharina Gnos (*1919) mit
Frau «Obervögtin» Salesia Schmid von Böttstein (1758-1807), den
Fabrikbesitzer Dätwyler mit dem Schiffsgesellen Infanger und alle miteinander
verbindet.3 Wie verfänglich dieses Vorhaben ist, zeigt sich darin, dass sich
mit der gleichen Berechtigung die umgekehrte (und vollends in ein trübes
Fahrwasser führende) Frage aufwerfen Hesse, wer denn eigentlich 'gar kein
richtiger Urner' sei.

Wer nur auf die Mentalitäten achtet, die einer ganzen Gesellschaft

gemeinsam sind, wird von Konflikten und Spannungen innerhalb dieser

117



Grenzen eines Paradigmas
der französischen
Geschichtswissenschaft, in:
Geschichte in Wissenschaft
und Unterricht, 36 (1985),
S. 247-270; Winfried
Schulze, Einleitung, in:
ders., Sozialgeschichte,
Alltagsgeschichte,
MikroHistorie. Eine Diskussion,
Göttingen 1994, S. 6-18.

35 Selbst Eduard Renner geht
diesbezüglich entschieden
vorsichtiger zu Werke als

Anselm Zurfluh: seine

Bezugsgruppe ist nicht der
Urner, sondern der Urner
Bergler.

36 Vgl. dazu Hans-Ulrich
Wehler, Deutsche
Gesellschaftsgeschichte, Erster
Band: Vom Feudalismus
des Alten Reiches bis zur
Denfensiven Modernisierung

der Reformära 1700-

1815, München 1987, S. 6f.

Gesellschaft weitgehend abstrahieren müssen. Zudem setzt ein derart weit
gespannter Zugriff (Bezugsgruppe, Zeit) die Vorstellung voraus, dass
Mentalitäten in tiefen Schichten eines kollektiven Unbewussten angesiedelt sein

müssen, in die nur schwer Bewegung zu bringen ist. Mentalitäten erscheinen

in dieser Sicht als Faktoren des Immobilismus und als Hindernisse auf
dem Wege der Veränderung. Hier wäre aber daran zu erinnern, dass die

Beschränkung auf die beharrenden Elemente in der Geschichte ohne
ersichtlichen Grund auch diejenigen Fälle ausklammert, in denen Mentalitäten

Veränderungen begünstigen, ganz abgesehen davon, dass der
angenommene Gegensatz von Traditionalismus und Modernität für die historische

Analyse, wie oben ausgeführt, ein viel zu grobes Schema ist. Gerade
die neueren sozial- und kulturanthropologischen Ansätze haben zu einer
grundlegenden Infragestellung von unilinearen Sichtweisen geführt. Sie

lassen deutlich werden, dass das, was zu schnell als unwandelbar und
geschichtslos angenommen wurde und deshalb als marginal für den
historischen Prozess, nicht nur geschichtsmächtig sein kann, sondern lange vor
der «Moderne» eine höchst widerspruchsvolle und vielschichtige
Geschichte hatte. Die blosse negative Umkehr der modernisierungstheoretischen

Perspektiven stellt jedenfalls kaum einen gangbaren Weg dar.
Sie führt zu einer falschen Romantisierung der Vergangenheit; Zurfluhs
Buch ist über weite Strecken ein gutes Beispiel dafür. Nach meiner
Überzeugung gibt es keine rationalen Entscheidungskriterien, die es gestatten
würden, die Überlegenheit der kulturellen Dimension (Mentalität) a priori,
gewissermassen abstrakt-definitorisch festzulegen, wie dies bei Zurfluh der
Fall ist. Nur die exakte historische Analyse ergibt, welche Dimension oder
Kombination von Wirkungsfaktoren jeweils am stärksten ausgeprägt ist.
Erkennt man die Gleichberechtigung und Gleichrangigkeit dieser konstitutiven

Dimensionen einmal an, kann man keine von ihnen mehr offen oder

insgeheim privilegieren, ihr ein Plus an Geschichtsmächtigkeit oder
Erklärungskraft zubilligen. Aus diesen Gründen scheint es mir unumgänglich,

dass mentalitätsgeschichtliche Fragestellungen a priori in einen engen
Zusammenhang mit den gesamten materiellen Rahmenbedingungen
gebracht werden.36

Schliesslich muss ein Problem genannt werden, das die wohl härteste

Begrenzung der Beschäftigung mit historischen Mentalitäten darstellt: das

Problem der Quellen. Hier stellen sich vorab quellenkritische Probleme: In
welcher Beziehung steht das jeweilige Quellenmaterial zu seiner zeitgenössischen

«Realität»? Auf welchen Ausschnitt dieser Realität bezieht es sich?

Unter welcher Perspektive ist die Realität betrachtet worden? Da wir es bei
Mentalitäten mit kollektiven Phänomenen zu tun haben, unterliegen die

einschlägigen Quellen einem wesentlichen Auswahlkriterium, dem der
Repräsentativität.

118



4. Quellen und Quellenkritik

37 Vgl. Volker Sellin,
Mentalitätsgeschichte, wie Anm.
34, S. 109.

38 Vgl. S. 360: «Zudem werden

alle möglichen Quellen

neben den Sagen zur
Modellkonstruktion
herangezogen und aus der
Gesamtheit dieses Korpus
ergibt sich eine
Grundstimmung, ein zugege-
benermassen vielfach
diffuses, 'homöopathisch'
anmutendes
Beobachtungsbündel, das für das

von mir rekonstruierte
Modell spricht.» Vgl. auch
S. 373.

»Vgl. S. 24,26,360,364.

Eine Hauptschwierigkeit jeder Untersuchung zur Mentalitätsgeschichte
liegt in der Erschliessung von Quellen, die über kollektive Meinungen,
Auffassungen, Welt- und Wunschvorstellungen der Bevölkerung bzw.
einzelner Bevölkerungsgruppen Auskunft geben. Der naheliegende
Zugang über Aussagen derjenigen Personen, deren Mentalität erforscht
werden soll, erscheint auch deshalb in vielen Fällen als unzureichend,
weil es immer nur einzelne sind, die sich überhaupt geäussert haben. Dies

gilt namentlich für die vorindustriellen Gesellschaften, wo die grosse
Masse der Bevölkerung keinerlei schriftliche Zeugnisse hinterlassen hat.

Mit anderen Worten: Die zum Teil äusserst spärliche Überlieferung
erlaubt für die Zeit vor dem 18. Jahrhundert kaum überzeugende Schlüsse

für die Allgemeinheit einer Bevölkerung, sondern bestenfalls einzelne
Einblicke in die Lebens- und Vorstellungswelt einer dünnen Oberschicht.
Zudem ist darauf hinzuweisen, dass aus der Optik der Schreibenden, die

ja in aller Regel zur gebildeten Oberschicht und zu den regierenden Kreisen

gehören, die Lebenslage, der Erfahrungs- und Zukunftshorizont, die

Wertung, Deutung und Artikulation der Daseinsverhältnisse breiterer
Bevölkerungskreise verzerrt werden. Vor diesem Hintergrund ist bei
deutenden und verallgemeinernden Schlüssen grösste Vorsicht angezeigt,
denn die Erkenntnismöglichkeiten des mentalitätsgeschichtlichen
Zugangs sind nicht nur wesentlich von der Auswahl und der Qualität der
benutzten Quellenmaterialien abhängig, sondern auch von der Sorgfalt
und Umsicht, mit der diese Quellen in ihrem biographischen, sozialen,
wirtschaftlichen, rechtlichen, politischen, ideologischen und kulturellen
Umfeld ausgewertet und interpretiert werden. Gerade diesbezüglich
erweckt die Arbeit von Anselm Zurfluh grösste Bedenken. Methodisch
unbekümmert sieht er über den Charakter der Quellen, ihre Wirkungsabsicht

und ihren Kontext hinweg und ignoriert die oft deutlich schichtspezifischen

Bezüge der von ihm verwendeten Materialien. Die Auswahl der
Quellen erscheint derart willkürlich und zufällig, dass man es dem Autor
gerne abnimmt, wenn er mehrfach davon spricht, dass er seine Studie auf
der Basis einer «Grundstimmung» entwickelt habe. Inwiefern dies freilich

der Aufgabe des Historikers entspricht, komplexe Sachverhalte und
Vorgänge in ihrer Mehrdimensionalität zu erkennen und in differenzierter

Abwägung der Argumente zur Darstellung zu bringen, bleibt
dahingestellt.

Über das tatsächliche Ausmass seiner Quellenarbeit lässt Anselm Zurfluh

seine Leser im unklaren. Mehrfach wird erwähnt, die Quellen und
Dokumente seien möglichst umfassend gewählt worden.39 Der Autor
versteigt sich schliesslich gar zur Aussage, dass er «neben den Schriftstellern

119



40 Zu diesen Quellengruppen
nur soviel: Auf die Problematik,

die Urner Sagen
direkt in mentalitätsgeschichtliche

Elemente

umgiessen zu wollen, ist
von Pierre Dubuis und
Martin Stadler hingewiesen

worden. Vgl. Anm. 1

und Martin Stadler, Die
Galerie der Gefühle, in:
APERO (Beilage zur
LNN), 10.11.1994. Für das

Methodenverständnis bei
Anselm Zurfluh ist es

aufschlussreich, wenn der
Verfasser «das Urner Wochenblatt

in etwa der
Sagensammlung Müllers» gleichstellt

(S. 362). Wie die
Urner Sagen beigezogen
werden können, um
Einsichten zu unterstützen,
die mit anderen Methoden

gewonnen wurden, zeigt
exemplarisch der Aufsatz
von Claudia Töngi: Der
Ort des weiblichen Körpers
in Gefährdungsvorstellungen

am Beispiel eines
Urner Bergdorfes, in:
Historische Anthropologie,
1 (1993), S. 250-272.
Was die Arbeit Eduard
Renners betrifft, fehlen bis
heute fundierte Studien.
Ich halte es allerdings für
dringend geboten, dessen

Vorstellungen vom Denken
und Fühlen des Urner
Berglers vor dem Hintergrund
der geistigen Strömungen
der Dreissiger Jahre zu
analysieren.
Wie Urspeter Schelbert
ausführt, ist die Kontex-
tualisierung und Interpretation

demographischer
Quellen nicht zuletzt eine
Frage der wissenschaftlichen

Grundhaltung: «Eine

vergleichbare Intensität
und methodische Tiefe,
wie wir sie für die Durch-

und Künstlern, wie etwa Heinrich Danioth (1896-1953), Ludwig
Lussmann (*1911) oder Martin Stadler (*1944), alle auffindbaren und in unser
Arbeitsfeld einzureihenden Quellen benützte und sie jeweils punktuell
behandelte und bewertete.»(S. 26, Hervorhebung UK). Eine solche Äusserung

kann man nicht zum Nennwert nehmen. Meines Erachtens ist gerade

die indiskutable Quellenbasis für Über- und Fehlinterpretationen
sowie für den spekulativen Charakter von Zurfluhs Ausführungen
verantwortlich. Das Spektrum der verwendeten Quellengattungen ist nämlich

ausserordentlich eng. Neben den demographischen Materialien
stützt sich der Autor hauptsächlich auf die Sagensammlung von Josef

Müller, auf den «Goldenen Ring» von Eduard Renner, auf die gedruckten
Schriften von Franz Vinzenz Schmid (1758-1799), Karl Franz Lusser

(1790-1859), Gustav Muheim (1851-1917) und Gustav Caluori, auf
Zeitungsartikel aus dem «Urner Wochenblatt» sowie auf die Werke verschiedener

Künstler und Schriftsteller. Zahlreiche Quellengruppen, die trotz
den Brechungen der obrigkeitlichen Überlieferung eine Fülle von
Informationen über alltägliche Einstellungen breiterer Bevölkerungsschichten
erschliessen, bleiben weitgehend oder vollständig ausgeklammert. Zu
denken ist hier etwa an: Protokolle und Verwaltungsakten aller Art,
gerichtliche Verhör- und Zeugenaussagen, Predigten, Standreden,
Sittenmandate, Dorfchroniken, Turmknopfschriften, persönliche Briefe,
Tagebücher, Testamente, Eheverträge, Gnadengesuche, Kaufmanns- und
Rechnungsbücher etc. Ohne die Problematik unterschlagen zu wollen, die
auch diesen Quellengattungen innewohnt, ist doch anzunehmen, dass die

Berücksichtigung solcher Materialien mit grösserer Lebensnähe der
einseitigen und auf magisch-religiöse Einstellungen hin überdeterminierten
Sichtweise bei Anselm Zurfluh wohl entgegengewirkt hätte. Die Erweiterung

der Quellenbasis hätte es ferner erlaubt, gerade jene Veränderungen,
die aus der Sicht eines ständisch-christlichen Welt- und Familienbildes
vorwiegend negative Akzente erhalten, in einer Art zu interpretieren, die
der subjektiven Erfahrungssituation der Betroffenen gerecht zu werden
versucht. Stattdessen führt der Autor häufig isolierte Quellenbelege an,
denen sich ohne Mühe diametral zuwiderlaufende Zitate gegenüberstellen

Hessen. Mit solchen, zu Argumentationsketten verknüpften Belegen
würde freilich ein genauso wenig überzeugendes Bild vermittelt, wie
dasjenige, das uns Anselm Zurfluh präsentiert. Damit ist erstens die Frage
der Repräsentativität der Quellen angesprochen. Im Gegensatz zu
Anselm Zurfluh mag ich nicht recht glauben, dass die Schriften eines
Franz Vinzenz Schmid, eines Karl Franz Lusser oder eines Gustav
Muheim tatsächlich die Weltanschauung ihrer Mitbürger widerspiegeln.
Die Verwendung solcher Texte ohne Analyse der Standortgebundenheit
ihrer Verfasser scheint mir bedenklich. Ich halte es beispielsweise für ver-

120



dringung der demographischen

Fragestellungen
angestrebt haben, Hesse

sich nämlich innerhalb
dieser Studie für die
Erforschung anderer, mit der
Bevölkerungsgeschichte
zwar aufs Engste
verknüpfter Lebensbereiche -

man denke beispielsweise
an gesellschaftliche oder
wirtschaftliche Aspekte -

kaum erreichen. Damit
wäre die Gefahr gegeben,
dass die möglichst nuanciert

beschriebenen Ergebnisse

der bevölkerungsgeschichtlichen

Untersuchung

durch eventuell
voreilig, oberflächlich oder
einseitig hergestellte Bezüge

zu anderen, ungenügend

erforschten
Zusammenhängen wieder nivelliert

und verdunkelt
würden.» Zit. Urspeter Schel-

bert, Bevölkerungsgeschichte

der schwyzeri-
schen Pfarreien Freienbach
und Wollerau im 18. Jh.

(Diss. Basel), Zürich 1988,
S. 10.

•ii Dazu zwei Beispiele: Nach
Anselm Zurfluh herrscht
in Uri eine grosse Abneigung

gegen die 'aktive
Speculation'. Als Beleg
führt der Verfasser u.a. ein
Zitat von Karl Franz Lusser

an, der darauf
hinweist, dass die Reichen
keine Lust zeigten, «etwas
für grössere Speculationen
zu wagen, wollen ihre
Glücksgüter lieber in Ruhe

geniessen.» Karl Franz
Lusser, Der Kanton Uri:
historisch, geographisch,
statistisch geschildert,
St. Gallen 1834, S. 61; zit.
in: Anselm Zurfluh, S. 216.

Dieses Zitat hätte Anselm
Zurfluh allerdings dafür
sensibilisieren müssen,

fehlt, die Aussagen von Karl Franz Lusser über die fremden Kriegsdienste
als repräsentativ zu bezeichnen. Eine solche Einschätzung scheint mir

nur durch die Unkenntnis der Lebensgeschichte Lussers, der spezifischen
Familientradition und der gesamtgesellschaftlichen Bewertung der
Solddienste in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts erklärbar.4 Geradezu
groteske Züge nimmt das selektive Auswahlprinzip an, wenn der Verfasser

im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung um Bischof Wolfgang

Haas aus einem fundamentalistischen Leserbrief zitiert, und darin
den «Volksglauben in eine unmittelbare und radikale göttliche Gerechtigkeit»

dokumentiert sieht. Zweitens wirkt auch die Behandlung und
Bearbeitung der Quellen selbst, sowohl auf der Text- und der Kontext-
Ebene als auch auf der Ebene der Interpretation, irritierend. Sagen,

Nekrologe, Leserbriefe aus dem «Urner Wochenblatt», Neujahrsansprachen

von Politikern und literarische Werke werden gleichwertig behandelt

und ohne nähere Bestimmung der Quellentypologie und der jeweiligen

Funktion des Quellenbelegs für bare Münze ausgegeben. Man mag ja
noch Verständnis dafür aufbringen, wenn viele Quellen ungenau zitiert
werden4^ inakzeptabel ist es aber, wenn elementarste Grundsätze der
Quellenkritik unbeachtet bleiben. Es geht nicht an, dass Materialien
ausgewertet werden, die der Verfasser offenbar nie gesehen hat46, oder dass

Quellen - in Unkenntnis des politischen, wirtschaftlichen oder soziokul-
turellen Zusammenhangs, in dem sie stehen - für Zwecke verwendet
werden, für die sie wenig bis nichts hergeben. Als Beispiel für den
unbekümmerten Umgang mit Quellen erwähne ich die Verwendung
eines Auszugs aus dem Testament von Franz Sebastian Crivelli, der in
völliger Umkehrung des rekonstruierbaren Sachverhalts für den Nachweis

herhalten muss, dass die Arbeit in Uri kein Wert an sich und nicht
Selbstzweck sei, sondern symbolisch als moralische Verpflichtung
gegenüber andern Personen und der Gesellschaft aufgefasst werden müsse

und angeblich aufzeige, dass «man nicht mit jedweder Arbeit zufrieden
sein darf». Welchen krampfhaften Interpretationsaufwand der Autor
mitunter betreibt, um angeblich typisch urnerische Denkmuster nachzuweisen,

illustriert ferner seine Behandlung einer Nebelspalter-Karikatur
von Heinrich Danioth, die den Kopf eines pfeiferauchenden Urners zeigt
und mit folgendem Text unterlegt ist: «Wieso brüchts jetz uf äinisch an
Arbeiter im Bundesrat? Hennt's de bis jetz nüt gschaffet?» Daraus zieht
Zurfluh folgenden, bemerkenswerten Schluss: «Offensichtlich ist für diesen

Bauer der Bundesrat eine abstrakte Grösse, die nicht viel nützt.
Kurz, eine Regierung in Bern ist so weit weg, dass ein 'Bundesrat'
überhaupt nichts bedeutet, zumal dessen Kompetenzen völlig unbekannt sind
und zudem seine Entscheide für den Kanton als schädlich angesehen
werden.» Ganz abgesehen vom satirisch-ironischen Gehalt dieser Karika-

121



dass die geringe
Risikobereitschaft und das
defensive Wirtschaftsverhalten

der Altdorfer Elite vor
dem Hintergrund der
schrumpfenden Vermögen
zu sehen sind. In Anbetracht

des folgenden Zitats
ist es wohl verfehlt, Lusser
generell einen Argwohn
gegen die Spekulation
unterstellen zu wollen: «Es

herrscht noch zu wenig
Speculations Geist bey
denen, denen es die oeco-
nomischen Umstände
erlaubten, grössere
Unternehmungen zu wagen.»
StAUR; Nachlass Karl
Franz Lusser, Beschreibung

der Urner (Manuskript),

S. 70.

In einem anderen
Zusammenhang spricht Zurfluh
davon, dass der kriegerische

Geist eine «konstante

Erscheinung der ganzen
Gesellschaft» in Uri
darstelle. Auch diesbezüglich
liefert Lusser eine
abweichende Einschätzung: Er
ist davon überzeugt, dass
der Urner «durch langen
Frieden leitsammer und
zugleich weniger kriegerisch

geworden» sei.

StAUR, Nachlass Karl
Franz Lusser, Der Kanton
Uri (Manuskript), S. 119.

42 Vgl. S. 25, S. 113.
43 Bekanntlich trug sich Lusser

selbst mit dem Gedanken,

eine Offizierskarriere
einzuschlagen. Sein Bruder

Karl war aktiv in
neapolitanischen Diensten,
sein Vater
Kompanieeigentümer im Regiment
Wirz in neapolitanischen
Diensten; gleiches gilt für
seinen Onkel sowie für
zahlreiche weitere Personen

aus seinem Verwandten-

und Bekanntenkreis.

tur, den Zurfluh geflissentlich übersieht, verkennt er auch den politischen
Kontext, der ihr überhaupt erst einen Sinn verleiht. Diese Karikatur
erschien nämlich im Vorfeld der Bundesratswahlen vom 12. Dezember
1929, die, infolge einer Doppelvakanz, unter dramatischen Umständen
verlief. So meldete die Sozialdemokratische Partei erstmals ernsthaft
ihren Wunsch an, in der obersten Landesbehörde vertreten zu sein.

Gewählt wurden schliesslich Rudolf Minger (1881-1955), als erster
Bundesrat der BGB, und Albert Meyer (1870-1953, FDP). Die alte Formel
(5 Freisinnige und 2 Katholisch-Konservative) war damit gesprengt.50 Es

ist gewiss nicht immer einfach, diese kausalen Verknüpfungen mit dem
historischen Umfeld herzustellen. Wer sich allerdings wie Anselm Zurfluh

explizit in der Tradition der Annales-Schule sieht, dürfte sich wohl
kaum mit den jeweils nächstliegenden Erklärungen zufriedengeben oder
hätte wenigstens zu den weissen Flecken zu stehen, die sich der
Forschung entgegenstellen, statt stets die Illusion ihrer Geschlossenheit
aufrechtzuerhalten.

5. Inhaltliche Aspekte

Die Methode und die eigenwilligen Prinzipien bei der Quellenauswahl
führen auf der inhaltlichen Ebene zu groben Verallgemeinerungen. Was

Zurfluh mit den Prädikaten Traditionalismus, Kontinuität und Dauerhaftigkeit

versieht, bezieht sich wohl in erster Linie auf eine bäuerliche
Lebenswelt, und genau dafür ist die empirische Fundierung bei Zurfluh
äusserst dürftig. Viele Passagen sind in höchstem Masse spekulativ; die
Aussagen zur Arbeitsmoral der Urner, zum Familienleben und zum
Geschlechterverhältnis, zum Raum- und Zeiterleben stehen zu oft im
luftleeren Raum und verweisen allenfalls auf Desiderata der (Regional-)
Geschichtsschreibung. Gerne möchte man beispielsweise Näheres über
die Demographiegeschichte des Mittelalters wissen, wenn Anselm Zurfluh

behauptet, «die grosse demographische Revolution des 12./13.
Jahrhunderts, nämlich das Verschieben des durchschnittlichen Heiratsalters
der Frauen von 15-18 Jahren auf über 25 Jahre» sei in Uri erst «mit zwei
Jahrhunderten Verspätung eingeführt» worden (S. 170). Ähnlich spekulativ

und ohne empirische Fundierung präsentieren sich Aussagen über
den Wohlstand in Uri, der «im 16./17. Jahrhundert am höchsten» war
(S. 188) oder über die volkswirtschaftliche Gesamtbilanz im 18. Jahrhundert,

von der Zurfluh annimmt, sie sei ausgeglichen gewesen, «da die

Bevölkerung sich nicht stark wegen Verarmung beklagt» (S. 190). Laut
Zurfluh wurde die Reformation in Uri «als widerrechtlich empfunden,
weil sie gegen die 'von Gott eingesetzte und gewollte Ordnung' verstiess»

122



Auch die Familie seiner
Frau weist eine lange
Solddiensttradition auf.
Zur Zeit Lussers waren
die fremden Kriegsdienste
im Landvolk längst diskreditiert.

Vgl. dazu: Philipp
Arnold, Almosen und
Allmenden, Zürich 1994,
S. 73ff.

44 Vgl. S. 280.
45 Dies gilt beispielsweise für

alle Zitate aus der Arbeit
von Eva Maria Müller
über das lituarische Werk
Heinrich Danioth (S. 46,

124, 125, 210, 252, 307).
46 Vgl. z.B. die Offiziersliste

von 1763 (S. 181), die in
Abbildung 14 in unzutreffender

Weise ausgewertet
wird, oder den Nachruf
auf Tsches Krupski, Gotthard

Post, 24.2.1940. Dieser

Nachruf - nach Eva
Maria Müller eine «literarische

Charakterschilderung»

- soll bei Anselm
Zurfluh angeblich typisch
urnerische Lebensart
illustrieren (S. 307). Hätte sich
Zurfluh die Mühe genommen,

den von ihm
verwendeten Textausschnitt
in seinem Zusammenhang
zu interpretieren, wäre
ihm die folgende Passage
wohl nicht entgangen: «Er
selber (Tsches Krupski,
UK) legt nicht Ozeane
zwischen den Ort seines
Verzichtes und den seiner
Zuflucht. Wohl aber tat
das für ihn sein Vater. Er
umfuhr eine halbe Welt,
als er, der polnische
Patriot, der russischen
Despotie entfloh, um in Genf
den Boden seiner neuen
Heimat zu erreichen.
Diese Tatsache sei in den

Mittelpunkt gerückt. Sie

offenbart uns ja die
Elemente, die die eigenwillige

(S. 78). Woher der Autor darüber Bescheid weiss, bleibt allerdings ebenfalls

im dunkeln. Ferner: Der mentale Horizont der Urner Gesellschaft
musste auf jeden Fall einem interregionalen Vergleich unterzogen werden,

bevor Aussagen über dessen Besonderheit gemacht werden können.
Auf naheliegende Vergleiche mit anderen Innerschweizer
Landsgemeindedemokratien oder mit den inneralpinen Autarkiegebieten
(Vorderrhein, Goms, Leventina) verzichtet der Verfasser. Statt dessen werden
Räume und Zeiten übergreifende Vergleiche angestellt, die notwendigerweise

der Tendenz Vorschub leisten, die jeweils interessierenden
Phänomene sehr weit aus ihrem zeitlich spezifischen und sich wandelnden
politischen und sozioökonomischen Kontext herauszulösen: griechische
und skandinavische Mythologie und Urner Sagenwelt (S. 72, 324f.),
Sexualverhalten in Uri und in der Bretagne (S. 267), Parallelen im Denken
und Handeln zwischen den Urnern und der muslimischen Bergbevölkerung

von Montenegro (S. 331).
Ausserdem kann dem Autor eine lange Reihe von Irrtümern und

Fehleinschätzungen nachgewiesen werden.
So macht nach Zurfluh die Fläche des Kantons nur 0.006% der

Gesamtfläche der Alpen aus (S. 30), der Weinbau in Uri ist angeblich
neueren Datums (S. 33) und nach Zurfluh gibt es vom Kanton Nidwalden
her keinen Zugang auf dem Landweg (S. 51). Weiter behauptet der Autor,
die Liebhaber der Berge des 18. Jahrhunderts seien noch keine wirklichen
Kenner gewesen (S. 40), was immer dieses «Kennertum» auch beinhalten

mag, der Passweg sei in Müllers Sagensammlung nicht präsent (S. 56), der
direkte, beständige Kontakt mit Fremden habe keine Auswirkung gezeigt
(S. 146), das Praktizieren des Betrufes sei eine Exklusivität des Mannes
(S. 63, S. 158), in Uri werde «willentlich» keine merkantilistische Politik
betrieben (S. 172), die letzten Urner Söldner hätten im Dienst Neapels
gestanden (S. 180), (Solddienst-) Kapitulationen würden zwischen Kantonen

und fremden Mächten geschlossen und hätten die Auszahlung von
Pensionen zur Folge (S. 183), die französischen Pensionsgelder um 1790

seien unbekannt (S. 183), mit Ausnahme von Altdorf, Andermatt, Silenen
und Wassen habe man in den Urner Dörfern keine Handwerker
gebraucht (S. 183), die polemisch geführte politische Debatte habe in Uri
keinen Stellenwert (S. 195), die 1882 fertig erstellte Eisenbahn habe zum
vollständigen Ruin des Transportsektors geführt (S. 188), zu Beginn des
19. Jahrhunderts seien in Uri eine Ziegelei und eine Papierfabrik gegründet

worden (S. 192), in Uri habe es auch vor 1800 keine Heimarbeit gegeben

(S. 204), das 'fiktive Geld' habe keinen Substanzwert (S. 213), man finde

praktisch kein Geld von Privaten ausserhalb des Kantons (S. 218), die
Berufswahl sei noch heute eher einseitig (S. 223), es habe keine Gewaltakte

gegen Militär- und Zivilpersonen gegeben, die mit der Helvetischen

123



Persönlichkeit des Tsches

formten. So merken wir
denn, dass seine Sinne
ihren Urgrund in einem

ganz fernen, fremden Er-
denraume haben. Merken,
dass der Verehrte von
seinem Erzeuger Gesichte

übernahm, in denen ein
eigenes Los und das eines
Volkes für immer lebendig
bleiben. Aus den Weiten

seiner Herkunft
erwächst ihm sein kluges
Distanzhalten zu den Dingen

des Meinungsstreites.
Die Nöte(n) seiner Vorfahren

lehren ihn ein weises
Haushalten mit den Stoffen

des geistigen und
leiblichen Bedarfes. Und aus
der Qual der Vereinsamung

reift jene kindhafte
Zuneigung zu Mensch, zu
Tier und Pflanze. Vererbtem

Boden entrissen, sucht
er sich umsomehr im Neuen

zu verwurzeln. Der
Wunsch so manches

Zeitgenossen ist erfüllt. Tsches

ist die prächtige Verbindung

von Bürgertum und
Boheme - man gebe zu,
dass er eigentlich schon
darum so beliebt ist.»

47 Vgl. dazu: Urs Kälin, Die
Urner Magistratenfamilien,

Zürich 1991, S. 233f.

Crivelli war durch die
Zufälligkeiten des

Familienzyklus benachteiligt.
1757 erhielt er die
Gardehauptmannschaft in Bologna,

was seinen misslichen
finanziellen Verhältnissen
ein Ende setzte.

48 S. 197.

«S. 252f.
50 Vgl. Urs Altermatt (Hg.),

Die Schweizer Bundesräte:
ein biographisches Lexikon,

Zürich 1992, S. 372f
und S. 378f. Ähnlich
problematisch ist Zurfluhs

Republik zusammengearbeitet hatten (S. 240), die Mitglieder der Gerichte

würden von der Landsgemeinde gewählt (S. 240), die Bewohner der
Leventina seien nicht diskriminiert worden (S. 251), im grossen und

ganzen würden die Urner nur dann etwas lesen, wenn es sie und ihren
Lebensraum betreffe (S. 254), ohne Kirche könne in Uri nichts festgelegt
werden (S. 282), nirgendwo tauche die leiseste Idee auf, dass die
wirtschaftliche Produktion nur Ausbeutung eines Teils der Bevölkerung
durch den anderen bedeuten könnte (S. 304), alle Berggebiete würden mit
Uri darin übereinstimmen, dass sie am laufenden Modernisierungspro-
zess nirgendwo entscheidenden und aktiven Anteil hatten (S. 331) etc. etc.

Auf dieser Grundlage rekonstruiert Anselm Zurfluh ein wahrhaft
merkwürdiges Geschichtsbild: Die urwüchsigen, naturhaften Urner sind

ungewöhnlich kinderliebend, etwas naiv und ungebildet, wenig rechenhaft

und selbstgenügsam. Sie verherrlichen die Kraft und leben eine
vorbildliche Religiosität auf der Grundlage einer «psychischen Übereinstimmung»

zwischen der magischen Weltsicht und dem Katholizismus
(S. 280); Ziel des Lebens ist die Nachahmung Christi und der Versuch, die
Vollkommenheit zu erlangen, wie der vorbildliche Wilhelm Tell (S. 250),

während andererseits das Geld verdammt wird (S. 213). Die Urner lieben

zwar die Freiheit, gleichzeitig wird aber die Ungleichheit der Menschen
in Uri als natürlich und als positiver Wert erlebt (S. 248). Für individuelle
Phantasie gibt es keinen Platz (S. 303) und mitunter verhalten sich die
Urner instinktiv (S. 243); der kriegerische Geist ist eine konstante Erscheinung

der ganzen Gesellschaft (S. 323). «Die Frau tut genau, was sie muss:
Sie beschäftigt sich mit den Kindern und ihrem Wohlbefinden.» Sie

nimmt deshalb «einen wichtigen Platz im Leben dieses Landes ein»

(S. 295).
Diese Zuschreibungen stimmen in wesentlichen Punkten mit den

Stereotypen des schweizerischen Hirtenkriegertums überein, wie sie etwa
bei J. G. Wackernagel oder W. Schaufelberger nachgelesen werden
können.52 Es ist hier nicht möglich, im Detail nachzuweisen, was der reale
Gehalt solcher pauschalen und verzerrenden Klischeevorstellungen ist.

Nur soviel:
a) Im Zusammenhang mit der Urner Landsgemeindedemokratie weist

Anselm Zurfluh mit Recht darauf hin, dass die Frage nach Macht und
Herrschaft in einem grundsätzlich egalitär angelegten politischen System
nicht gestellt werden kann, ohne gleichzeitig die Modalitäten ins Blickfeld
zu rücken, die der Anerkennung von Machtansprüchen im Sinne von
Gehorsam oder Gefolgschaft zugrundeliegen. Eine Erklärung, die sich
ausschliesslich auf mental-ideologische Aspekte beschränkt, greift hingegen

entschieden zu kurz. Zurfluh übersieht zum einen, dass bis ins 19.

Jahrhundert hinein mit den kollektiven Ressourcen (Alpen, Allmenden,

124



Einschätzung, dass Bürger
und Arbeiter nicht zur
Kultur und Zivilisation
von Uri gehörten und
deshalb nie erwähnt würden,
auch nicht bei Heinrich
Danioth (S. 304). Zum
Verständnis der Arbeitersituation

bei Heinrich Danioth
kann man die differenzierte

Darstellung von Eva
Maria Müller konsultieren
(S. 26).

51 Ich verzichte auf die
Richtigstellung dieser Einzelheiten

und möchte nur ein
einziges Beispiel
herausgreifen: Anselm Zurfluh
behauptet, nur der «Alphirt

oder der pater fami-
lias» hätten das Recht, den
Betruf zu praktizieren
(S. 63). Der Ring sei «eine
Exklusivität des Mannes»
(S. 158, Anm. 86). In der
Ortsmonographie Bürglen.
Gedenkbuch Jubiläumsfeier

in Bürglen 857-1957,
Altdorf 1957, S. 242, findet
sich hingegen der Abdruck
eines Betrufes mit folgender

Vorbemerkung: «Diesen

Betruf hat eine
bodenständige Älplerin, Frau
Johanna Planzer-Gisler,
+ 20. Mai 1948, auf der Alp
Mättental während 48

Sommern täglich mit lauter,

klarer Stimme in den
dämmernden Abend
hineingerufen, so dass man
ihn stundenweit vernehmen

konnte. So oft ein
schweres, drohendes
Unwetter heraufzog, hat
sie auch während des

Tages, umgeben von ihrer
grossen Kinderschar, mit
diesem Betruf Gottes
Schutz auf ihre Alp
herabgefleht.» Nebenbei
vermerkt: Bei dieser Bäuerin
handelt es sich um meine
Urgrossmutter.

ein genossenschaftlich organisiertes Transitwesen, Pensionsgelder etc.)
ein Substrat für schichtenübergreifende Interessen vorhanden ist. Die
kollektiven Nutzungsrechte und Privilegien stellen ein identitiätsstiftendes
Element von hoher integrativer Kraft dar; sie prägen das Selbstwertgefühl
der Urner - oder genauer: der nutzungsberechtigten Landleute - ganz
entscheidend mit. Zum andern werden bei Zurfluh die bewussten oder
unbewussten Machterhaltungsstrategien der Eliten negiert, die der
Verfasser angesichts der weitgehenden mental-ideologischen Übereinstimmung

für obsolet hält. Ich teile diese Meinung nicht. Die Frage nach den
Bereichen, Medien und Strategien, um nach oben zu kommen und oben

zu bleiben, scheint mir im Gegenteil ausserordentlich aufschlussreich.
Gerade weil die Machtpositionen innerhalb der Landsgemeindedemokratie

tendenziell ständig bedroht waren, ist es nicht ganz uninteressant, die
Formen der Positionsabsicherung bzw. -Verbesserung und die
Anpassungsleistungen der Elite zu analysieren. So halte ich beispielsweise auch
den Kampf um die Schaffung oder den Erhalt von Formen der sozialen

Abgrenzung (Distinktion), gerade auch unter mentalitätsgeschichtlichen
Aspekten, für zentral. Solche Konflikte, die sich beispielsweise an der

Haltung von Jagdhunden, an der Zuweisung der sog. einbeschlossenen
Kirchenstühle oder an den exklusiven Geselligkeitsformen (z.B. die
Herrenfastnacht) entzünden, lassen sich jedenfalls in grosser Zahl
nachweisen.

b) Die Spezifika der Markgenossenschaft werden bei Zurfluh nicht
nur im Zusammenhang mit der Politik ungenügend beachtet, sondern
auch im Hinblick auf die Wirtschaft. Insbesondere die Logik des sozioö-
konomischen Interessenausgleichs wird leider nur oberflächlich behandelt.

Dabei Hessen sich gerade hier höchst aufschlussreiche Parallelen
zur zünftisch-städtischen Wirtschaft ziehen: Beide Wirtschaftssysteme
kennen eine privilegierte Rechtsstellung der Bürger und eine restriktive
Niederlassungspolitik: «Hier wie dort ist es ein polyfunktionales Gebilde,

wobei zwischen den verschiedenen wirtschaftlichen, sozialen und
politischen Aufgaben und Interessen ein Ausgleich zu schaffen ist, so
dass wirtschaftliche Neuerungen und Expansion, sofern sie auf Kosten
der Interessenharmonie gehen, verpönt sind, ja bestraft werden.
Wirtschaftliche Vorteile werden diesem Interessenausgleich geopfert.»
Dennoch gibt es - v.a. mit dem Militärunternehmertum, im Transitsektor

und mit dem textilindustriellen Verlagswesen - innerhalb dieses

Systems Betätigungsfelder, denen innovative und spekulative Elemente

keineswegs fremd sind. Wenn Zurfluh davon ausgeht, dass der Kanton
«kaum am 'kapitalistischen Leben'» teilnehme (S. 222) und von einem
«Staat ohne Unternehmer» gesprochen werden dürfe (S. 317), hat dies mit
der historischen Wirklichkeit wenig zu tun.

125



52 Vgl. Matthias Weishaupt,
Bauern, Hirten und«frume
edle puren». Bauern und
Bauernstaatsideologie in
der spätmittelalterlichen
Schweiz (Nationales
Forschungsprogramm 21:

Kulturelle Vielfalt und
nationale Identität), Basel

1992, v.a. S. 127-147.

53Vgl. Rudolf Braun, Das

ausgehende Ancien Régime
in der Schweiz, Göttingen
1984, S. 76f.

54 Man möchte hier etwa an
die Speditionsunternehmer,

an die Käse- und
Weinhändler, an die sog.
Welschlandfahrer, an die
Bauunternehmer, an die
Lotteriebetreiber, an die
«Privatbankiers», an die
Florettseidenverleger und
-handler, an die
«Baumwollherren» und insbesondere

an die zahlreichen
Militärunternehmer
erinnern. Gerade bezüglich
der fremden Kriegsdienste
nimmt Anselm Zurfluh
weder die politischen noch
die unternehmerischen
Aspekte zur Kenntnis: von
der Kreditbeschaffung, der

Rekrutenwerbung und
dem Rekrutentransport
über die vielfältigen
Geldgeschäfte oder über die

«Personalpolitik» bis hin
zu Fragen der Anlagestrategien

für die erwirtschafteten

Solddienstgewinne.
55 Dazu erhellend die folgenden,

nebelhaften Zitate bei
Anselm Zurfluh: «Die
Geschichte ist schichtenför-

mig gelagerte Bewahrung
der verschiedenen Dauer.
Die Gegenwart häuft
Schöpfung, Bewahrung,
Zerstörung auf. Das Ereignis

stützt sich auf strukturelle

Regelmässigkeiten,
die es verstärkt oder leug-

c) Bei der Beschäftigung mit dem religiös-kirchlichen Einfluss in Uri
vernachlässigt Zurfluh, dass jede Religion in einem engen Wechselbezug
mit den politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Realitäten einer
Gesellschaft steht. Sozialgeschichtlich relevante Fragestellungen nach

schichtenspezifischen Merkmalen von Religiosität, nach dem Verhältnis
von theologisch normierter Religion und volkstümlicher Frömmigkeit -

für die das theologisch-dogmatische Wissen kaum eine Rolle spielt, wohl
aber die konkreten Heilsangebote der Kirche - oder nach den
Wechselwirkungen von Politik und Religion werden nur oberflächlich gestreift.
So wird u.a. auch das Urner Staatskirchentum fast völlig ausgeblendet.
Zudem wäre daran zu erinnern, dass das von Zurfluh gezeichnete Bild
der Eintracht zwischen Kirche und Volk bzw. Obrigkeit durch eine ganze
Reihe von merkwürdigen Zwischenfällen gestört wird. Dabei geht es

nicht um einzelne unwürdige Priester. Vielmehr lässt sich zeigen, dass
sich in Uri, wie in anderen Landsgemeindeorten der Innerschweiz, - eine
autoritäre Haltung gegenüber den Repräsentanten der Kirche entwickelte.

Ein weiterer Punkt ist zu berücksichtigen: Herrschaft äussert sich nicht
zuletzt darin, dass bestimmte Gruppen ihren Wertungen, Einschätzungen
und Deutungen durch Institutionen weitreichende Geltung verschaffen
können. Gerade diesbezüglich spielte die Kirche - ganz im Sinne der Eliten

- eine zentrale Rolle.
Es ist im weiteren bedauerlich, dass Zurfluh auf eine detaillierte Analyse

politischer Bruchstellen verzichtet. Damit meine ich beispielsweise
die Heivetik, die Auseinandersetzungen um den Bundesvertrag von 1815,

die soziopolitischen Spannungen der 1830er Jahre, die Sonderbundszeit
oder die Diskussionen um die Abschaffung der Landsgemeinde. Gerade
für Ursern liesse sich exemplarisch zeigen, wie prägend soziopolitische
und wirtschaftliche Rahmenbedingungen für das Selbstbild, die
Selbstwahrnehmung und schliesslich auch für politische Anschauungen
(Einstellungen zur Heivetik, zum Bundesstaat von 1848) sind. Solche
Unterschiede und Differenzierungen vermag das Modell von Anselm Zurfluh
nicht zu erklären. Gleiches gilt für die mental-ideologischen Gegensätze
zwischen Zentrum und Peripherie, Landleuten und Hintersassen oder für
das Verhältnis zwischen Elite- und Volkskultur.

Schluss

Studien, die darauf angelegt sind, das «eigentliche Wesen» einer Gesellschaft

herauszuarbeiten, sind wohl von vornherein zum Scheitern verurteilt,
weil sie einen Anspruch erheben, der sich unmöglich einlösen lässt. Sie

mögen als anregende, phantasievolle, populistische, philosophierende
Versuche ihre Berechtigung haben; unter wissenschaftlichen Gesichts-

126



net.» (S. 75); «Politik und
Geschichte, mündliche
und schriftliche Überlieferung

gehen Hand in
Hand. Die Zeit bestimmt
die Lebensdauer beider.
Dadurch befindet sich die
Welt der Lebenden und
der Toten in engem Kontakt,

jede mit ihrer Zeit.
Nur die Ewigkeit kennt
keine Zyklen: Es ist die
Zeit der Toten und die Zeit
Gottes. Die Lebenden
verknüpfen die Zyklen,
mobilisieren Rhythmen. Jeder
Tag kennt seine Mühen
und Gebete. Die Zeit Gottes

überschreitet und
überschneidet die Zeit der
Menschen und die ihrer
Tätigkeiten.» (S. 82).
Zurfluhs Arbeit ist über weite
Strecken von solchen

Gedankenflügen geprägt.
56 Vgl. Reinhard Sieder,

Sozialgeschichte auf dem
Weg zu einer historischen
Kulturwissenschaft?, in:
Geschichte und Gesellschaft,

20 (1994),
S. 445-468, S. 468. Vgl.
auch: Wolfgang Kaschuba,
Kulturalismus: Kultur statt
Gesellschaft?, in:
Geschichte und Gesellschaft,

21 (1995), S. 80-95.

punkten sind sie hingegen fragwürdig. Die Arbeit von Anselm Zurfluh
zeigt, wie schwierig es ist, eine Mentalitätsgeschichte zu schreiben, die
über grobe Verallgemeinerungen bzw. Vereinfachungen hinauskommt
und der Tendenz zur Schwarz-Weiss-Malerei entgeht. Vor dem Hintergrund

oberflächlicher Kenntnisse des Untersuchungsgegenstandes
erfährt die Urner Geschichte eine Reduktion auf einen über weite
Strecken erfolgreichen, zähen Widerstand gegen die übermächtige,
zerstörerische und schädliche Moderne. Zu diesem Zweck werden die
Schwachstellen beschönigt und einige masslos idealisierte Elemente

herausgegriffen. Die daraus abgeleiteten eindimensionalen Erklärungen
bestätigen in erster Linie die vorgefassten Meinungen, von denen der
Autor ausgeht. Der abstrakt-dogmatische Ansatz bringt die Illusion
einer mentalen Geschlossenheit hervor, in der Widersprüche und
Überraschungen keinen Platz haben.

Die Fortschrittskritik führt bei Zurfluh zu einer Flucht der historischen

Erinnerung vor den Orientierungsproblemen der Gegenwart in
fragwürdige Gegenbilder. Anders gesagt: Die Vergangenheit wird in
dieser Perspektive zum alternativen Gegenbild der eigenen Zeit. Über
die Gegenwart orientieren solche sozialromantischen Vorstellungen
nur negativ; handlungsleitende Zukunftsbilder sind von ihnen nicht
zu erwarten. Noch ein zweiter Aspekt ist in diesem Zusammenhang
wichtig: Eine kulturwissenschaftlich orientierte Sozialgeschichte wird
künftig, infolge ihrer besseren empirischen Grundlage, wohl mehr
Brüche, Abbruche und Neuanfänge verzeichnen, statt über Jahrhunderte

hinweg Entwicklungslinien und Kontinuitäten zu ziehen. Sie

wird damit, und viele werden dies bedauern, nicht zur Identitätssicherung,

sondern eher zur Verunsicherung fragwürdiger Identitäten
beizutragen haben.

Auf dem Buchumschlag von Anselm Zurfluhs Arbeit findet sich u.a.

folgende Aussage: «Der Stellenwert des innerschweizerischen Kulturraums

ist in der modernen Welt eher klein. Vielfach bewegt sich die
'herrschende Meinung' über diese Regionen in einem Spektrum, das vom
'gesunden Hirtenleben' bis zum 'erzkonservativen Bauern' reicht, also

nicht über Clichés hinauskommt.» Dass Anselm Zurfluhs Arbeit einen
nützlichen Beitrag zum Abbau dieser Vorurteile darstellen würde,
vermag ich nicht zu erkennen. Ganz im Gegenteil scheint sie mir einer
fragwürdigen historischen Mythenbildung kräftig Vorschub zu leisten.
Danach besteht aus geschichtswissenschaftlicher Sicht freilich keine
Nachfrage.

127


	Theorie und Praxis sekulativer Geschichtsschreibung : einige Bemerkungen zu Anselm Zurfluhs Publikation : "Uri, Modell einer traditionellen Welt?"

