
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 77-78 (1986-1987)

Vorwort: Einführung

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einführung

1. Zu Person und Werk Josef Müllers

1.1 Biographisches

Als jüngstes Kind des Wegmattbauern Kaspar Müller und dessen zweiter
Frau Maria Anna, geb. Furrer, kam Josef Müller am 30. Dezember 1870
in Altdorf zur Welt. Er besaß das Bürgerrecht von Altdorf, obgleich sein
Geschlecht ursprünglich aus dem Schächental stammte.1'

Während sechs Jahren besuchte Müller die Primarschule in Altdorf,
die von den Marienbrüdern geleitet wurde. Danach wechselte er 1884 auf
die Kantonsschule über, wo er zeitweilig der einzige Schüler seiner Klasse

war.
Zu Josef Müllers Lehrkräften gehörten auch aufstrebende junge

Geistliche, wie etwa der spätere Weihbischof von Chur, Dr. Anton Gisler,

ein bedeutender Apologet, Dialektiker und Rhetoriker, oder Josef
Gisler, der als Baumeister des Marienheiligtums bei Jerusalem Berühmtheit

erlangte.
Die Schulferien verbrachte Josef Müller oft bei seiner Großmutter

Katharina Tresch, um in ihrer Wirtschaft, dem «Engel», als Kellner
auszuhelfen. Ein Umstand, der ihn nicht selten den Spötteleien seiner
Studienkollegen aussetzte, der ihn jedoch auch mit sehr vielfältigen Menschen
zusammenkommen ließ und sein Verständnis für die einfachen Leute
schärfte.

Die Kantonsschule schloß Müller 1890 mit der Matura ab. Nachdem er
während der Gymnasialzeit durch Lehrer wie Franz Nager und Anton
Gisler in seinem Interesse für die Botanik bestärkt worden war, wollte er
zunächst eine naturwissenschaftliche Laufbahn einschlagen. Auf den
Wunsch von Familie und Verwandtschaft entschied er sich dann aber
doch für das Theologiestudium.

So begann Josef Müller, 1891 an der bischöflichen Akademie St.
Willibald zu Eichstätt in Mittelfranken — ein sehr beliebter Studienort für
Urner und Schweizer Katholiken ganz allgemein — Philosophie zu
studieren. Neben philosophischen Vorlesungen beim Neoscholastiker Al-

Diese und weitere Angaben stammen aus folgenden Quellen: Herger, Thomas: Josef Müller,
Spitalpfarrer, Altdorf. Ein Kenner heimatlicher Geschichte und Sagenkunde, in: 8. Jahresgabe der
Kantonsbibliothek Uri (1961), S. 5—39; Oechslin, Max: Spitalpfarrer Josef Müller. In: Müller,
Josef: Sagen aus Uri. II. Basel 1929, S. III—VI; Wymann, Eduard: Hochw. Herr Spitalpfarrer Josef
Müller in Altdorf. In: Urner Wochenblatt Nr. 22 und 23 (1929).

13



bert Stöckel und bei Mathias Schneid belegte er auch Naturfächer. Wenn

es die Zeit erlaubte, unternahm er mit seinem Freund Eduard Wymann
und anderen Kommilitonen Wanderungen bis nach Regensburg und
besuchte auch München.

Aufgrund seiner guten Noten erhielt Müller 1891 einen Freiplatz am

erzbischöflichen Seminar in Mailand, was ihm ermöglichte, das

Theologiestudium ohne finanzielle Sorgen zu absolvieren.

Auch in Mailand pflegte Josef Müller seine vielseitigen Interessen und

unternahm immer wieder Ausflüge. Eduard Wymann berichtete von
gemeinsamen Reisen nach Genua, wo sie eine italienisch-amerikanische

Ausstellung zu Ehren von Christoph Columbus besuchten, und nach

Rom zum goldenen Bischofsjubiläum des Papstes Leo XIII.
Die Mailänder Studienzeit endete, als Josef Müller am 19. März 1894

im Dom zu Mailand die Priesterweihe erhielt. Seine Primiz fand wenig

später, am 3. Juni, in der Pfarrkirche Altdorf statt. Doch bevor er in die

Seelsorge entlassen wurde, galt es noch, die halbjährige praktisch-pasto-
rale Ausbildung am Diözesanseminar in Chur abzulegen.

1895 konnte der junge Priester eine Stelle als Pfarrhelfer in Spiringen
antreten. Aber nicht nur seelsorgerische Pflichten, wie Krankenbesuche,
letzte Ölung oder Alpen segnen, hatte er dort zu verrichten, er war auch
mit dem Schuldienst betraut: Von Anfang Oktober bis Ende April
unterrichtete er jeweils drei Stunden täglich rund 30 Schüler an der Oberstufe
der Winterhalbtagsschule. Anscheinend war er ein geschickter Pädagoge,

denn der Schulinspektor B. Fuchs, Pfarrer in Silenen, zeigte sich sehr

zufrieden mit Müllers Wirken.
Seelsorge und Schuldienst vermittelten Josef Müller erhebliche Kenntnisse

über die Dorfbewohner und ihre verwandtschaftlichen Beziehungen,

und er begann sich nun auch mit der Geschichte der Spiringer
auseinanderzusetzen, Alter und Herkunft der verschiedenen Familiengeschlechter

sowie der Heimwesen mit den alemannischen Namen zu
erforschen.

Noch nicht einmal 30jährig, wurde Müller am 10. August 1899 zum
Pfarrer von Bauen berufen. Zwar mußte er auch hier neben dem geistlichen

Dienst die Winterhalbtagsschule leiten, gleichwohl ließen ihm die

Verpflichtungen in der 150-Seelen-Gemeinde genügend Zeit, sich
geschichtlichen und volkskundlichen Studien zu widmen. Das vielfältige
Engagement Müllers forderte allerdings seinen Tribut: am 11. Mai 1902

mußte er, der schon von Kind auf unter einer schwächlichen Konstitution

litt, aus gesundheitlichen Gründen die Pfarrstelle aufgeben.
Erst nach einem längeren Kuraufenthalt konnte Josef Müller Anfang

September 1903 seine neue seelsorgerische Aufgabe im Kantonsspital
Altdorf aufnehmen. Doch hier, in diesem Alten- und Krankenasyl, sollte

14



sich sein Leben als Pfarrer, Historiker und Volkskundler erfüllen. Ein
reiches und vielfältiges Werk hinterlassend, verstarb Josef Müller am 25.
Mai 1929 im Altdorfer Kantonsspital.

1.2 Werk

Den vielseitigen Interessen des Urner Geistlichen Josef Müller, seinem

gründlichen Forschungswillen, aber auch seiner Toleranz und Kontaktfähigkeit

verdanken wir eine Fülle von Informationen zu Geschichte und
Volksleben des Kantons Uri: er erschloß Pfarrbücher, Jahrzeitbücher,
Bruderschaftsverzeichnisse, Urkunden und Chroniken der Pfarrarchive
und erkundete bei den Leuten direkt, was mit der Volkskultur im
Zusammenhang steht. Stellt man all seine Beiträge in den verschiedenen
einschlägigen Zeitschriften2) sowie das noch unveröffentlichte Material
aus dem Nachlaß zusammen, erhält man gleichsam eine volkskundliche
Enzyklopädie für das Urnerland, die in etwa folgende Themenkreise
abdeckt: Bräuche, Feste, Volksglaube, Volksmedizinisches und orales
Kulturgut.

Müllers fruchtbarste Schaffensperiode im volkskundlichen Bereich
begann zweifelsohne im Jahre 1903, als er seine neue Aufgabe als

Seelsorger des Kantonsspitals Altdorf antrat. An diesem Ort, wo er bis zu
seinem Tode lebte und arbeitete, verwirklichte Josef Müller in rund 26
Jahren — neben kleineren Artikeln zu Lokalgeschichtlichem, Genealogie,

Volkskundlichem sowie Kulturhistorischem — sein Hauptwerk:
Trotz angeschlagener Gesundheit und wenig Echo aus seiner nächsten
Umgebung trug der Geistliche eine Sammlung von 1 600 Sagen aus dem
ganzen Kanton Uri3) zusammen. Doch schon weit früher hatte Josef
Müller damit begonnen, sich in intensiver Weise mit der einheimischen
Geschichte und Kultur auseinanderzusetzen. So zählte er seit den 1890er
Jahren zu den Mitgliedern des urnerischen Vereins für Geschichte und
Altertümer und veröffentlichte 1901 in dessen Historischem Neujahrsblatt

eine 55 Seiten starke Arbeit unter dem Titel «Geschichtliche Notizen

über die Pfarrgemeinde Spiringen».
Mit seinem reichen Werk zu Geschichte, Genealogie und Volkskunde

führte Josef Müller durchaus die kulturellen Traditionen des urnerischen

Müller veröffentlichte im «Historischen Neujahrsblatt» von Uri, in der «Schweizer Volkskunde»
und im «Schweizerischen Archiv für Volkskunde», im «Geschichtsfreund», im «Anzeiger für
Schweizerische Altertumskunde». Ebenso war er Korrespondent des «Schweizerischen Idiotikons»
und lieferte dem «Historisch-Biographischen Lexikon der Schweiz» genealogische Artikel; zusammen

mit Eduard Wymann bearbeitete er den ersten Band der Reihe «Das Bürgerhaus in der
Schweiz» (Basel 1910), der Uri gewidmet ist.
3) Müller, Josef: Sagen aus Uri. 3 Bde. Basel 1926, 1929, 1945

15



Klerus fort, schritt gleichzeitig aber auch darüber hinaus. Die Geistlichkeit

— meist gut ausgebildet und oft auch durch ein Auslandstudium
bereichert — hatte für Uris geistiges Leben stets eine wichtige und vielfach

fruchtbare Rolle gespielt: sie kümmerte sich nicht alleine um Schul- und

Bildungswesen, ebensosehr pflegte sie verschiedenste soziale, kulturelle
sowie wissenschaftliche Tätigkeiten. Dabei galt ihr besonders die Historie

als beliebtes Forschungsfeld, zumal sich die ältesten Urkunden und

Bücher im Besitz der Kirche befinden. Josef Müller nun brachte hier eine

neue Dimension ein, indem er sich in seinem Schaffen nicht mehr
ausschließlich auf die Vergangenheit mit ihren «großen» Ereignissen und die

schriftlichen Quellen beschränkte, sondern sich eindeutig der zeitgenössischen

Volkskultur und den mündlichen Überlieferungen zuwandte.

Ihm ging es in diesem Zusammenhang nicht um Interpretation von
Phänomenen und um theoretische Entwürfe über Volksleben und -kultur,
vielmehr beabsichtigte er, ein möglichst vollständiges Bild davon zu

erhalten, welche Bräuche das Volk pflegt, was es glaubt und erzählt.
Obwohl er den sozialen und wirtschaftlichen Verhältnissen, in welchen die

Äußerungen des Volkslebens eingebettet sind, noch keine Beachtung
schenkte, verstand er es doch, ein breit gestreutes Material zu vereinigen,
das sich in hervorragender Weise ergänzt. Die Informationen zu Brauch,
Volksglaube, Volksmedizin etc. stellen das orale Kulturgut in Bezug zu
den anderen Teilen der Volkskultur und damit in einen größeren
Verständnisrahmen. Umgekehrt ist das orale Kulturgut Ausdruck und
Interpretation der Erzähler von Tradition, Brauch, Glaube und Erleben.

2. Zustandekommen und Bearbeitung der Sammlung «Märchen, Sagen,
Schwanke, Legenden aus Uri»

Die «Märchen, Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» — als handschriftliches

Manuskript MS XVIII b 20 im Schweizerischen Institut für
Volkskunde, Basel, verwahrt — hat Müller parallel zu seiner Sammlung «Sagen

aus Uri» aufgenommen. Das Manuskript in seiner aktuellen
Auswahl und Zusammenstellung entstand wohl erst in Basel, wohin Josef
Müller die Märchen, Schwanke und Legenden zusammen mit den Sagen

schickte und wo Hanns Bächtold-Stäubli das Material für die Publikation

weiterbearbeitete, nachdem die Schweizerische Gesellschaft für
Volkskunde (SGV) im Februar 1919 grundsätzlich beschlossen hatte,
Müllers Sagensammlung in ihre Schriften aufzunehmen. Im Verlaufe der

Publikationsvorbereitungen schied man die Märchen, Schwanke und
Legenden von den Sagen aus, vor allem da diese alleine schon einen gewal-

16



tigen Umfang angenommen hatten und die Kapazität der SGV in puncto
Druck zu übersteigen drohten.

Auch wenn die 3bändige Sagensammlung Josef Müllers schließlich
durch die SGV herausgegeben wurde, so war die Anregung zu solch
einem Werk doch von anderer Seite gekommen: dem Verein für
Geschichte und Altertümer des Kantons Uri nämlich. Landammann Gustav
Muheim, Präsident eben dieses Vereins, referierte an der Generalversammlung

vom 7. Mai 1908 in einem ausführlichen Referat über Sinn
und Zweck, die Volkserzählungen und -brauche des Urnerlandes zu
sammeln. Seine Rede fand laut Protokoll großen Anklang, und es konstituierte

sich eigens eine Kommission — der unter anderen auch Josef Müller
angehörte — mit der Aufgabe, sich der Sache anzunehmen.

Da ich bislang weder Muheims Vortrag selber noch sonst genauere
Informationen über dessen Inhalt ausfindig machen konnte, läßt sich zu
den Motiven und eventuellen Forschungsinteressen in bezug auf das
Sammeln der Urner Volkserzählungen nichts Genaues sagen, zumal auch
die Protokolle des Vorstandes und der Generalversammlung in diesem
Punkt äußerst knapp ausfallen. Immerhin gibt ein Zeitungsbericht
Auskunft darüber, wie der Verein die Volkserzählungen und -brauche zu
erkunden gedachte: So sollte der eingesetzte Ausschuß ein Netz von
Informanten aufbauen und in jeder Gemeinde passende Männer suchen,
«welche die genannten Altertümer möglichst vollzählig und genau
aufschreiben. »4) In der Folge kam der Ausschuß zweimal zusammen und
verschickte an Sachverständige in den Gemeinden (vermutlich Lehrer
und Geistliche) Fragebögen, auf die hin kaum nennenswertes Material
beim Verein einging.5) Danach jedoch schien der Ausschuß keine weitere
Initiative zu entwickeln und überließ Josef Müller die ganze Arbeit.
Jedenfalls hielt dieser selbst fest, daß sich die Energie der Kommission mit
ihrer Konstituierung so ziemlich erschöpft habe und von dieser Seite keine

Einsendungen mehr zugegangen seien.6)

Damit liegt der weitere Verlauf der Arbeit ziemlich im dunkeln. Die
Vereinsberichte lassen nur selten mehr etwas vom Sagenprojekt verlauten,

beschränken sich recht eigentlich darauf, den Sammeleifer Josef
Müllers zu vermerken. Wenn innerhalb des Vereins überhaupt noch ein
Austausch über die Volkserzählungen stattfand, dann muß dies vor
allem mündlich unter einzelnen Mitgliedern geschehen sein — die Klein-
räumigkeit Uris, dessen Einwohnerzahl sich 1900 laut eidgenössischer
Volkszählung auf 19 759 Personen belief, prädestiniert für eine orale

' Allerlei vom historischen Verein. In: Urner Wochenblatt Nr. 19 (1908)
5) Siehe WiJjymann], E[duard]: Berichte der Sektionen, Uri. In: Gfr. 82. (1927), S. XX f [Die Fragebögen

selber sind nicht auffindbar.]
6) Siehe Müller, Josef: Sagen aus Uri. I. Basel 1926, S. III

17



Kultur: Probleme wurden eher im persönlichen Gespräch bei den recht

zahlreichen geselligen Anlässen erörtert als im schriftlichen Verkehr.
Wahrscheinlicher noch scheint aber, daß das Interesse des Vereins am

Sagenprojekt erlahmt war und Josef Müller ohne große Unterstützung
und Anregung von dieser Seite für sich alleine weiterarbeitete. Denn aus

Publikationen und Geschäftsberichten geht hervor, daß sich die

Vereinstätigkeit in erster Linie auf den Aufbau eines historischen Museums, die

Erschließung archivalischer Quellen sowie die Darstellung geschichtlicher

«Groß»-Ereignisse und -Persönlichkeiten konzentrierte. Nachdem

er an der Generalversammlung vom 22. Nov. 1916 Müller noch für seine

Bemühungen um die Erzählungen «aus dem Volksmund» gedankt
hatte,7) entband sich der Verein für Geschichte und Altertümer 1919 schließlich

von allen Rechten und Pflichten um die Sammlung und überließ sie

Müller und der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde.8)
Das letztlich geringe Interesse für die Sammlung von Volkserzählungen

und -brauchen seitens des Vereins vermag einigermaßen zu überraschen,

hat er diese Dinge doch als wichtige Quelle für die einheimische
Geschichte erkannt und sich ihre Erhaltung ausdrücklich ins Gründungsprogramm

geschrieben:

«Die Quellen der Geschichte fließen aber nicht blos aus den feuerfesten Archiven, aus
den Pergamentblättern der Urkunden, viel lebendiger sprudeln sie aus dem Gemüthe,
den Sitten des Volkes. Das Volk in seiner stetigen Fortexistenz bildet auch ein Individuum,

ausgerüstet mit Erbweisheit, mit Alterthümern, mit Überlieferungen, die
ausströmen in Märchen, Liedern, Reimen, Sprüchwörtern, Räthseln, Meinungen,
Aberglauben, Sitten und Gebräuchen — nicht zu vergessen die Sprache! Das sind frische
und tiefe Quellen [...] Dem Leben und der Sprache auch unseres Volkes wird ein guter
Beobachter manches Interessante ablauschen können.»9'

Warum der Verein sich in Tat und Wahrheit aber nicht stärker dafür
engagierte, muß weitgehend Vermutungen überlassen werden. Doch
habe ich versucht, über implizite Ziele und Geschichtsauffassungen des

Vereins und seiner Exponenten mögliche Gründe für das geringe Interesse

gegenüber den Volkserzählungen — wie übrigens auch anderen
volkskundlichen Bereichen gegenüber — zu finden. Hierzu gilt es, etwas weiter

auszuholen und auf die zeitgeschichtlichen Verhältnisse zu verweisen,
in welchen den historischen Vereinen auch wichtige staatspolitische
Funktionen zukamen: nach einem Jahrhundert mit Sonderbundskrieg
und Kulturkampf sollte in der Besinnung auf die gemeinsame Geschichte

7) Protokoll der Generalversammlung des Vereins für Geschichte und Altertümer in Uri vom 22.

Nov. 1916

8) Siehe Wymann, Berichte der Sektionen (wie Anm. 5), S. XXI
9) [Gisler, Anton]: Verein für Geschichte und Alterthümer in Uri [Die Ziele eines solchen Vereins].
In: Urner Wochenblatt Nr. 37 (1892)

18



die Einheit des jungen eidgenössischen Bundesstaates gefestigt werden,
gleichzeitig aber wollten die konservativen katholischen Kantone der
Urschweiz damit auch ihren Anspruch auf Eigenständigkeit und Einfluß im
Staatswesen legitimieren. So befürworteten die Exponenten des Vereins
für Geschichte und Altertümer in Uri — notabene politische, kirchliche
und geistige Elite des Kantons — nicht nur die Eingliederung in den
modernen Bundesstaat, sondern pochten mindestens ebensosehr auf die
Selbständigkeit Uris — und des damit verbundenen persönlichen
Einflußbereichs.

Daß die Geschichtsauffassung und das Forschungsinteresse des Vereins

durchaus dem Zweck entsprachen, aktuelle Macht- und
Selbständigkeitsansprüche des Kantons und seiner offiziellen Vertreter zu rechtfertigen

und ins Bewußtsein einzuprägen, zeigt Gustav Muheims (Vereinspräsident,

Landammann, Ständerat, Nationalrat, Präsident der gemeinnützigen

Gesellschaft) Rechenschaftsbericht zum ersten Vereinsjahrzehnt:

«Wo aber steht ein historischer Verein auf fruchtbarerem Boden und wo ist seine
Existenz besser legitimiert, als in Uri? In Uri, das eine ruhmvolle und lange Vergangenheit,

ein ehrwürdiges Alter und eine glänzende Geschichte besitzt, das sein Dasein der
eigenen Kraft, einer eigenen und selbständigen Entwicklung verdankt. In Uri, das
eine überragende militärische und politische Macht besaß, die innerhalb der Eidgenossenschaft

einzig dem Kanton Bern nachstand. [...] deshalb soll unseres Vereines
frisches, frohes Ziel immerdar und unentwegt sein: des Urnerlandes große und hehre
Vergangenheit der Vergessenheit zu entwinden, die Taten der Väter den Enkeln zu
erzählen, den gegenwärtigen und kommenden Geschlechtern die Wahrheit des Spruches
tief ins Bewußtsein einzuprägen: 'Ein Volk, das seine Geschichte ehrt, ehrt sich
selber'.»1*»

Die Betonung einer bedeutenden Vergangenheit meldet Führungsanspruch

an, gleichzeitig wird Wir-Bewußtsein und Selbstwertgefühl einer
Gruppe — unbedingte Notwendigkeit für Einflußmöglichkeiten ihrer
politischen Vertreter — gestärkt. Deshalb wohl auch setzten sich gerade
jene für die «Kenntnis der engeren Heimat ein», die «auf die bürgerlichen

oder religiösen Zustände des Volkes in höherem Maße Einfluß zu
üben berufen»11) sind: Geistliche und Politiker. So mochten sich die
Forschungen des Vereins für Geschichte und Altertümer, im Interesse der
oben erwähnten Motive, vor allem auf die Spitzenerzeugnisse des Urner-
volkes konzentrieren: auf seine Heldentaten, «auf die Seele der vergangenen

Geschlechter, die Schicksale der großen Familie[n]»,12) welche das

beabsichtigte Bild von Uris Bedeutung auch darzustellen vermochten.
Volkserzählungen, wie sie Josef Müller sammelte, ließen sich diesem

Zweck viel weniger unterordnen, da sie sich meist nur mit dem Leben der
0)

Muheim, Gustav: Das erste Jahrzehnt unseres Vereins. In: Hist. Nbl. 10. Jg. (1904), S. 49 f
Gisler, Verein für Geschichte und Alterthümer in Uri (wie Anm. 9)

2)
Muheim, Das erste Jahrzehnt (wie Anm. 10), S. 26

19



einfachen Leute auseinandersetzen, aus ihren Wirkungskreisen berichten,

oft derb, nüchtern, abergläubisch oder gar ironisch sind — etwas,
das sich kaum für eine «Unité de doctrine» verwerten läßt. Zudem
vermochte man sich wohl auch nicht immer über die Wertvorstellungen der

eigenen gesellschaftlichen Kreise hinwegzusetzen. Karl Gisler etwa urteilte

in der Gotthard-Post verhalten: «Müllers Erzählungen lesen sich gut,
nur muß etwas Derbheit mit in den Kauf genommen werden.»13)

Müller hat seine Sammlung weniger kontaminiert und geschönt als

etwa die Brüder Grimm oder andere Sammler des 19. Jahrhunderts, an

die Anton Gisler in seiner programmatischen Rede zur Vereinsgründung
gedacht haben mag: «... und namentlich in England und Deutschland ist

denselben [d.h. Quellen des Volkes] ein neuer Wissenszweig entsprossen,
das sog. Folklore, das in weiten Kreisen eifrig betrieben wird.»14) Nun

mag verständlich werden, daß Müllers Sammeleifer — der sich auch
Geschichten von Randseitern der Gesellschaft zuwandte — seitens des Vereins

auf wenig Interesse stieß und manchenorts sogar belächelt wurde.15)

Als Volkstradition interessanter war da schon die Teilssage, die von den

Mitgliedern des Vereins für Geschichte und Altertümer als Ausdruck des

historischen Bewußtseins im Volke und als prägendes Moment für den

Volksgeist beschworen wurde. Aber gerade die Gestalt Wilhelm Teils
findet sich in Müllers Sagensammlung nur zweimal erwähnt (Nr. 8,

1091), und dann nicht einmal in der so viel gerühmten Rolle des

Freiheitshelden!

In der Absicht, Uris Vergangenheit und Gegenwart würdig und ruhmvoll

in den Äußerungen des gesunden Volksgeistes darzustellen, hatte der
Verein für Geschichte und Altertümer die Sammlung urnerischer
Volkserzählungen und Bräuche lanciert. Doch nachdem diese die Erwartungen
des Vereins nicht einlöste, überließ man ihr Schicksal Josef Müllers
alleiniger Initiative.

Anders geartet scheint Josef Müllers Interesse an den urnerischen
Volkserzählungen gewesen zu sein. Angehöriger der gebildeten klerikalen

Schicht zwar, aufgewachsen aber in einer einfachen Altdorfer
Bauernfamilie und über die praktische Seelsorge stets im vertrauten
Umgang mit den «Leuten aus dem Volk», hatte er offenbar durchaus die
Eigenständigkeit und den Eigenwert der Volkskultur, ihrer Denk- und
Äußerungsformen erkannt und akzeptiert und wollte sie in ihrer Besonderheit

und Ganzheit festgehalten wissen: Ihre Aufzeichnung sollte Zeugnis
geben von der Vielfalt, Ausdruckskraft und Selbständigkeit der urneri-

13) G[isler], K[arl]: f Spitalpfarrer Josef Müller, Altdorf. In: Gotthard-Post Nr. 22 (1929)
14) Gisler, Verein für Geschichte und Alterthümer (wie Anm. 9)
15) Siehe E[duard] W[ymann]: Ein paar Lorbeerblätter auf ein Historikergrab. In: Urner Wochenblatt

Nr. 39 (1929)

20



sehen Volkskultur und damit wohl auch den Wert des einheimischen
Volksgutes bewußt machen. Dafür sprechen nicht zuletzt Josef Müllers
Vorgehen und Arbeitsweise beim Sammeln der urnerischen Volkserzählungen.

Einmal rekrutierten sich seine Gewährsleute — überwiegend Patienten
aus dem Kantonsspital Altdorf — tatsächlich zum größten Teil aus dem
Volk, waren Bauern/Bäuerinnen, Tagelöhner/innen, Älpler, Mägde,
Handwerker u.a.m. Eher vereinzelt fanden sich weltliche und geistliche
Würdenträger oder Beamte unter ihnen, die jedoch mehr als Mittelsmänner

denn als eigentliche Erzähler fungierten (z.B. A. Schaller-Donauer,
Pfr. Jos. Arnold). Eine derartige Auswahl der Gewährsleute bürgt für
eine gewisse Authentizität, weil das Erzählgut nicht bereits von vornherein

durch einen bürgerlichen Geschmack selektioniert ist.
Josef Müller selbst zeigte sich sehr offen für das, was die Leute einander

so erzählten, indem er sich — trotz ausgeprägtem Interesse an den
Sagen — nicht ausschließlich auf die allgemein bevorzugten, aber stark
wertbesetzten Märchen und Sagen kaprizierte, sondern jegliches orale
Kulturgut aufnahm, seien es deftige Witze, Schwanke, Anekdoten und
Jaßsprüche, seien es Formeln, Gebete oder auch Legenden. Auf diese
Weise beschnitt er nicht die Vielfalt des Erzählens — und damit der
Ausdrucksmöglichkeiten und des Auszudrückenden. Ebensowenig wie Müller

sich durch Sammelvorgaben einschränken ließ, die von dem Wunsch
nach Dokumentationsmaterial für ein gewisses Geschichtsbild oder von
einer bürgerlich-romantischen Vorstellung der Volkspoesie bestimmt
sind, schloß er solches aus, das der offiziellen Lehrmeinung der Kirche,
bürgerlichen Moralvorstellungen und Aufklärern hätte mißfallen können.

Ohne vorschnell zu verurteilen, anerkannte er, daß im Denken des
Volkes noch andere Muster fortexistierten als rationale und ein ganz
eigenes Weltbild entwickelten. Diesem wollte Müller möglichst objektiv
gegenübertreten, und so nahm er auch auf, was er etwa für lasziv oder
für Aberglauben hielt, das abschließende Urteil dem Leser überlassend.16)

Seinen Respekt vor den verschiedenen und individuellen Ausdrucksformen

und -intentionen der Volkserzählungen bewies Müller auch,
indem er alle möglichen Varianten eines Stückes und aus den diversen
Gegenden des Kantons zu bekommen suchte, ohne sie nachher zu einer
gefälligen, sinnvollen und «richtigen» Geschichte zusammenzusetzen. Er
scheute nicht davor zurück, Bruchstückhaftes, Unlogisches und auch
bunt Gemischtes aufzunehmen. Daß mit solchen Dingen nicht jeder
etwas anzufangen wußte, belegen etwa Arthur und Albert Schott mit dem

161
Siehe Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. VII

21



Vorwort zu ihrer 1845 in Stuttgart erschienenen Sammlung «Wallachische

Märchen»:

«Da es überhaupt außerordentlich schwer ist, unter dem Volk selbst gute Erzähler zu
finden, d.h. solche, die nicht eine Geschichte in die andere verwickeln, so mußte ich
überdies manchen Stoff ganz unbearbeitet liegenlassen, weil er, kaum begonnen, sich

schon in eine andere bekannte Erzählung hineinspann.»17)

Im Gegensatz zu den Schotts schrieb Müller auch solche Erzählungen
auf, die sich durchaus nicht immer in das bekannte Muster einer
Geschichte einordnen lassen, sondern sich in eine andere Erzählung
hineinspinnen.

Wohl konstatierte auch Josef Müller die stetige Verringerung des

bestehenden Erzählgutes, insbesondere der Sage, und bedauerte den Verlust

von vielen interessanten Stücken.18) Doch anders als etwa noch Lü-
tolf, der mit ihrem Untergang die letzten unersetzlichen Zeugen des

mythologischen Bewußtseins aus grauen Vorzeiten entschwinden sah und
neu entstehenden Volkserzählungen nicht nur den Urkundenwert,
sondern die Lebenskraft überhaupt absprach:

«Aber wären sie auch nicht kränklich und blaß, sondern von achtem, urthümlichen
Volksgeiste erzeugt, so können sie doch den Urkunden-Werth der frühern, aussterbenden

[Sagen] nimmer ersetzen. Ohnehin stirbt aber auch die Poesie und das originell

musikalische Gefühl im Volke ab...»,19)

bemerkte Müller gleichzeitig die Entstehung neuer Volkserzählungen.
Ohne sie zu bewerten, hielt er ihre andere Art und Weise fest:

«... es werden sich immer wieder Sagen bilden, aber anderer, nüchterner Natur;
gelegentlich wird manche alte aufleben und sich umbilden, wie z.B. zur Zeit der Grippe die
Sage vom Sennentunsch umgewandelt aufgetaucht ist.»20'

Damit akzeptierte er die Volkspoesie als etwas Lebendiges und
Veränderliches, das sich der veränderten Befindlichkeit seiner Produzenten
anpaßt, und spannte sie nicht für vordergründige ideologische oder
kulturkritische Zwecke ein.

Müllers Arbeitsweise als Feldforscher entsprach seinem Wunsch nach
einer objektiven und gewissenhaften Aufnahme des Volkserzählgutes.
Nach eigenem Bekunden befand er sich dafür an einem hervorragenden
Ort, denn im Kantonsspital Altdorf kamen Menschen aus dem ganzen
Urnerland zusammen. So war es ihm möglich, die unterschiedlichsten

17) Zitiert in: Bîrlea, Ovidiu: Über das Sammeln volkstümlichen Erzählgutes in Rumänien. In:
Karlinger, Felix: Wege der Märchenforschung. Darmstadt 1973, S. 446
18) Siehe Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. IV
19) Lütolf, Alois: Über Sagen und Märchen. Schwyz 1859, S. 22
201 Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. IV f

22



Leute zu befragen: Personen jeden Alters — wenngleich zum größten
Teil Greise (das Kantonsspital diente zu der Zeit auch als Altenasyl) —,
verschiedener Berufe und Herkunft, geistig Gesunde, ebenso wie Alkohol-

und psychisch Kranke, insgesamt über 350 Gewährsfrauen und
-manner. Nachdem Müller aber auch hier, im Kantonsspital, nicht alle
gewünschten Belege zusammentragen konnte, zog er auswärtige Helfer
und Erzähler bei, die ihm noch einiges aus den weniger gut erschlossenen
Gegenden (Meiental und Hospental) berichteten,21) und griff auf einige
schriftliche Quellen zurück.

Unter welchen Bedingungen die einzelnen Erzählungen aufgezeichnet
wurden, wer und wie viele Leute welchen Alters dabei anwesend waren,
was für eine Stimmung herrschte, Zuhörer und ihre Reaktion, momentane

Verfassung der Erzähler; kurz: die Erzählsituation hielt Müller leider
nicht in allen Fällen und nur sehr rudimentär fest. Viele Stücke sind zwar
mit Namen, Alter, Wohnort des Erzählers/der Erzählerin bzw. mehrerer
Erzähler versehen, manchmal auch mit Angaben, von wem sie die
Geschichte gehört hatten und welcher Typ von Geschichten sich im Dorf
besonderer Beliebtheit erfreute; mit Reaktionen, Kommentaren sowie
Ergänzungen der Zuhörer, doch bilden diese Hinweise in ihrer
Unregelmäßigkeit oder in ihrem gänzlichen Fehlen nicht Grundlage genug, um
die Biologie des Erzählgutes erstellen zu können22).

Wie er beim Sammeln vorging, beschrieb Müller selbst kurz im
Vorwort zur Sagensammlung. Anscheinend mußte er ganz ähnliche
Erfahrungen durchleben wie andere Sammler, die von der Schwierigkeit gezielten

Fragens berichteten. Nach Müllers Beobachtung reagierten die Leute
auf direkte Fragen abweisend, und ihre Erzählungen, wenn sie
überhaupt welche preisgaben, fielen trocken und kurz aus. Am besten habe
sich bewährt, eine möglichst natürliche Erzählsituation zu schaffen,
indem er etwa selbst Geschichten zu erzählen begann, worauf die Leute
von sich aus das Ihre beisteuerten; oder indem er die Gunst der Stunde
nutzte und den Leuten «aufs Maul schaute», wenn sie untereinander ins
Erzählen gerieten. Im Verlaufe eines solch selbstverständlichen
Gesprächs war es dann möglich, auch systematisch nachzufragen, ohne
Mißtrauen zu erwecken. Zudem kontrollierten die Erzähler so gegensei-

Siehe Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. III f; ebenso weisen einige Stücke in fremder Handschrift
bzw. Maschinenschrift auf Zusendungen Dritter hin (Nr. 10, 15, 182, 183, 196,239,240,241,263).

Aus dem Briefwechsel zwischen Josef Müller und Hanns Bächtold-Stäubli geht hervor, daß
letzterer einen Erzählerkatalog «mit Altersangabe, Herkunft (Urner?), ob immer zu Hause oder ob
auch in der Fremde etc.» wünschte, um «durch solche Angaben Fingerzeige [zu] geben, woher...
Motive» stammen. Müller nahm davon aber Abstand, weil er die entsprechenden Angaben unter
den einzelnen Erzählungen für genügend hielt und den Einfluß von Auslandaufenthalten auf das
Erzählgut als gering erachtete. Siehe dazu den Brief von Bächtold-Stäubli an Müller vom 15. Apr.
1925 und dessen Antwort vom 23. Apr. 1925.

23



tig ihre Angaben, brachten Ergänzungen und Korrekturen an; die

Erzählungen fielen lebhafter, detaillierter und natürlicher aus.23)

Zur Methode der Aufzeichnung selbst enthüllte Müller nichts. Die

Erzählungen des Manuskripts «Märchen, Sagen, Schwanke, Legenden aus

Uri» scheinen nachträglich — vermutlich aufgrund von Mitschriften —

ausgearbeitet worden zu sein, da sie in Stil und Inhalt weitestgehend in
sich abgerundet sind. Eventuelle Mitschriften konnte ich bis jetzt
allerdings nirgends finden, und Kuno Müller — Luzerner Anwalt, Ge-

schichtsinteressierter und Zeitgenosse Josef Müllers — behauptete gar,
dieser habe das Gehörte nicht in Anwesenheit der Erzähler aufgeschrieben.24)

Das würde bedeuten, Josef Müller hat das Ganze memoriert und

erst später schriftlich fixiert. Das mag zum Teil durchaus stimmen,
besonders soweit es sich um kurze Stücke und Varianten handelte oder um

von einem einzelnen Erzähler Gehörtes. Doch wo die Erzählungen lang

waren, mehrere Erzähler zusammensaßen, Müller auch die besondere

Dialektfärbung festhielt, ist es doch eher unwahrscheinlich, daß er dies

alles ohne jegliche Notizen memorierte und erst später aufschrieb. Wie
auch immer: Das Manko entsprechender Unterlagen, d.h. Mitschriften,
Briefe, Tagebücher etc., erschwert es jedenfalls abzuklären, wie weit
Müller in die Erzählungen eingriff, stilistische und inhaltliche Änderungen

anbrachte.
Fest steht allerdings soviel: Müllers Vorstellung von getreuer Wiedergabe

bewegt sich noch im Fahrwasser der Brüder Grimm. Wohl war ihm
an einem möglichst authentischen Inhalt der Erzählungen gelegen, ihre
Form jedoch unterzog Müller — obgleich er sich dabei spürbar um einen
natürlichen und unprätentiösen Stil bemüht hat — einer gewissen
Bearbeitung. Dies mag unter anderem auch auf die nur unzureichenden
Aufzeichnungsmittel der Zeit zurückzuführen sein, wo die Mitschrift nach
Diktat den Erzählfluß und die Lebendigkeit der Gewährsleute ohnehin
schon erheblich beschnitt oder aber die Notizen nach freiem Vortrag zu

ungenau und zuwenig getreu bleiben mußten.
Die Stücke sind sorgfältig ausgearbeitet, entsprechen im Wortschatz

eher literarischer denn mündlicher Erzählweise, während sich der Satzbau

vermehrt dem mündlichen Stil anpaßt (relativ kurze Sätze bzw. häufig

nebengeordnete Konjunktionen). Brüche und Gedankensprünge, wie
sie im mündlichen Vortrag etwa vorkommen, hat Müller offensichtlich
ausgeglichen. Am meisten aber prägt die Gattung den Stil bzw. die
Bearbeitung: Die Schwanke fallen gewöhnlich einfacher und in der Wortwahl
näher am Dialekt aus als die Märchen und Legenden, sind auch öfters als

23) Siehe Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. V
24) Siehe Müller, Kuno: Sagen aus Uri. In: Neue Zürcher Zeitung vom 1. Sept. 1940

24



diese vollständig in Dialekt erzählt. Die Mundartstücke entsprechen dem
mündlichen Sprachduktus und scheinen direkt aufgezeichnet worden zu
sein, was auch ihre Einbettung in eine natürliche Erzählsituation nahelegt

(z.B. Nr. 54, 152, 164 b). Direkte Rede, Sprüche, Verse, Wortspiele,
einzelne Ausdrücke sind häufig auch bei hochdeutsch abgefaßten Stük-
ken in Dialekt eingeflochten und erfüllen dabei wohl eher eine stilistische
Funktion, als daß sie Eigentümlichkeiten des Erzählers ausdrücken.

Daß Müller an einer Aufzeichnung «höchst getreu, buchstabentreu»25)

weniger gelegen war, zeigen auch einige der veröffentlichten
Schwanke und Legenden, die im Vergleich zum Manuskript «Märchen,
Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» z.T. beträchtliche Veränderungen
erfahren haben. Während die Schwanke Nr. 53, 54, 58, 57 a, 113, 94.1,
97, 105, 115 sowie die Legende Nr. 228 in Manuskript und Publikation
weitgehend identisch sind, differieren die Schwanke Nr. 55, 66, 93, 9626)

in Manuskript und Publikation stark.
Das Manuskript «Märchen, Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» —

entstanden aus den Stücken, die in der Müllerschen Sagensammlung
entweder keinen Platz mehr gefunden hatten oder aber aus inhaltlichen
Gründen ausgeschieden worden waren —27) ist offensichtlich nicht eine
originale Mitschrift, sondern eine Reinfassung mit entsprechenden
Bearbeitungen und Veränderungen. Trotzdem aber stellt es eine wichtige
Quelle dar, die doch einiges an lokalen und regionalen Besonderheiten
des Erzählgutes und der Erzähler erkennen läßt, weil Wortwahl und
Sprachduktus mündlichem Erzählstil — wenigstens teilweise — angepaßt

sind, Varianten und Variantenzüge aufgenommen wurden, die
Requisiten in Bezug zur Alltagswelt der Erzähler stehen (vgl. z.B. Nr. 26:
das «Betonieren des Sumpfes» erinnert an die Melioration der Reußebe-
ne).

25)
Methodologischer Grundsatz der Brüder Grimm, den sie wegen der Verwucherung der Varianten

selber aber nicht befolgten. Siehe in: J. Bolte und G. Poh'vka: Anmerkungen zu den Kinder- und
Hausmärchen der Brüder Grimm. IV. Leipzig 1930, S. 424

Erscheinungsort der aufgezählten Nummern siehe Kursiv-Druck in den literarischen Nachweisen
im Anhang.

In seiner Funktion als Herausgeber zeigte sich Müller befangener denn als Sammler: er hielt einiges

doch für zu deftig, als daß es in ein «volkläufiges» Buch gehörte (Kinder als Leser!), und fürchtete

auch Konflikte mit kirchlichen Vorgesetzten. Ihm schienen solche Stücke (z.B. Nr. 32, 42) in
den Fachzeitschriften besser aufgehoben. Siehe dazu den Brief Müllers an Hanns Bächtold-Stäubli
vom 12. Dez. 1921.

25



3. Zum Inhalt der Sammlung «Märchen, Sagen, Schwanke, Legenden

aus Uri»

3.1 Gattungen

Obwohl im Titel erwähnt, ist die Gattung «Sage» bis auf drei Ausnahmen

(Nr. 27, 43, 67) im Manuskript nicht vertreten, sieht man von den

häufig vorkommenden lokalisierten Legenden ab, die den Sagen sehr

nahe stehen. Dafür finden sich zusätzlich noch — als Untergruppe des

Genres «Schwank» — Lügenmärchen sowie Anekdoten und Witze, während

unter «Märchen» auch Rätsel und Fabeln auftauchen.
Nicht in allen Fällen lassen sich die einzelnen Erzählungen eindeutig

einer bestimmten Gattung zuordnen, zumal sich die Gattungstypen nicht
immer rein verwirklichen, und zwar deshalb nicht, so Hermann Bausinger,

«weil es sich bei den Erzählformen nicht um einen Mustersatz von
Gefäßen handelt, in die je verschiedene Inhalte gefüllt werden, sondern

um verschiedene Möglichkeiten der Auseinandersetzung mit der Welt
und der Verarbeitung von Geschehenem und Erdachtem.»28) Und da

eine solche Auseinandersetzung und Verarbeitung häufig ja nicht
einfach geradlinig, eindimensional und nur unter einem Gesichtspunkt
verläuft, können auch die Gattungen nicht stets eindeutig bleiben: es entstehen

Mischtypen, wie sie in Josef Müllers Sammlung öfters vorkommen
— etwa lokalisierte Märchen (z.B. Nr. 3b, 6, 30), Schwankmärchen (z.B.
Nr. 7, 16, 17, 28, 29, 32, 42), Legendenschwänke (z.B. Nr. 264),
Mirakelberichte und lokalisierte Legenden (z.B. Nr. 177, 179, 186, 242, 254),
Märchen mit einem Einschlag zu Sensationsgeschichten (z.B. Nr. 10, 11,

12).
Gerade die Tatsache, daß Gattungen29) Muster aus der Beschäftigung

mit der Wirklichkeit und ihrem Erleben sind und wiederum Muster für
die Beschäftigung mit der Wirklichkeit geben, zwingen zu einem sorgfältigen

Umgang mit ihnen und lassen eine entsprechende Gliederung bzw.
Analyse der Erzählungen nicht hinfällig werden, auch wenn die Erzähler
selber selten explizit solche oder ähnlich detaillierte Unterscheidungen
machen. Indem Müller nun mit seinen beiden Sammlungen alle wichtigen

klassischen Volkserzählgattungen abdeckte (und in Zeitschriften
verstreut gar noch andere aufnahm), erfaßte er eine breite Basis von
Befindlichkeiten und Geistesbeschäftigungen der urnerischen Bevölkerung.

28) Bausinger, Hermann: Formen der «Volkspoesie». Berlin 1980, S. 225

29) Welcher Art Wesen und Funktionsweise der einzelnen Gattungen sind, kann hier nicht dargestellt

werden, doch sei auf die einschlägige Literatur in der Bibliographie verwiesen.

26



/ß/.Ajh^ J^^UA^/ÇyZ^A.

^^r^-^^t ^^t^T^-t^^^^i—t^-

,/%-^SLv -JU X^&^U-r^^ ^tU^^^ZA—^,

fou^. (Vbueeœ .&. /Û<^A^~^ 2~-rffê*f~~ A?Z~^ 0/ë/.

-CAA <AÌA- <*£u»*. '^ùt^^f^&^-'t^AttA^ &**

-^l^^mAA,—^^~-*~~* ^^ -*~*~* —€^-~^*?-*~~»-A^Ai j^~aZ~^fa_ ~AA A^£.^ r

^*-*~ -^r^^f*-** -tA*-r ?-i~ ~çr*A-r^f*~~- -éA^AÌ1^ -*^Z* pTta^^-, &AA^

a^^^K- ^LT^- '/

-^^At~<y^~ O&^fttù: ÏÏ^frJL-

'^, Ä<.1 -»WÜ-

£~~5> fyleéedC^&^AtJy PiiUA &*^AVL ^£^A^t tz^^^

Handschrift von Spitalpfarrer Josef Müller. Die Seite stammt aus dem

Manuskript «Märchen, Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» und gibt
die Legende wieder: St. Joder segnet den Wein (Nr. 270).

27



Die Enge des Gesichtskreises seiner Erzähler, die Franz Heyden als

«Lebensbedingung» für das Märchen erkannt hat,30' betont Hermann
Bausinger als grundlegenden Faktor für sämtliche traditionellen
Volkserzählgattungen.31) Doch spielt der Aufbruch über die engen Grenzen
hinaus nicht für jede Gattung dieselbe Rolle bzw. dringt nicht gleichmäßig

stark in die einzelnen Arten der Geistesbeschäftigung ein, sondern
tangiert sie in unterschiedlicher Weise. So jedenfalls läßt die differierende

Dominanz und Reinheit der einzelnen Gattungen in Müllers Sammlung

vermuten.
Trotz verkehrsmäßiger Erschließung und Industrialisierung des

Kantons, welche einschneidende strukturelle Veränderungen und vor allem
eine Öffnung der engen Grenzen Uris mit sich brachten,32) hielt die
existentielle Auseinandersetzung mit dem als bedrohlich und undurchschaubar

erfahrenen Numinosen an, das durchdrungen und gebannt
werden sollte — manifest in der Gattung der Sage, die den wichtigsten
Raum in den Müllerschen Erzählsammlungen einnimmt. Verantwortlich
dafür war unter anderem sicher auch die Anpassung der alten Sage an
den neuzeitlichen Glauben, wie sie vor allem die Bewohner Gurtnellens,
des Schächen- und Maderanertals praktizierten.33) In erster Linie aber
änderte die Ausweitung der Grenzen nichts Wesentliches an den
Grunderfahrungen der urnerischen Bevölkerung: die unberechenbaren Kräfte
der Natur wirkten fort (Lawinen, Hochwasser), und gerade mit der
Öffnung drang das Fremde, das Andere in die eigene Ordnung ein und störte
ihr diffiziles Gleichgewicht. So konnte Tino Arnold noch 1976 auf magisches

Erleben und aktives, geglaubtes Sagengut im Urnerland verweisen,
was er auf folgende Weise erklärt:

«Darüber hinaus aber bestätigt der sprunghafte Fortschritt am Fusse des Gotthards
nur Renners Hauptlehre vom Unbestand der Welt als Grunderfahrung dieses Lebensraums,

die er ebenso eindrücklich in der elementaren Unstäte seiner Passnatur wie in
den stets wiederkehrenden jähen Schicksalswenden seiner Passgeschichte nachgewiesen

hat.»34'

Ebenso vermochte sich die Legende — deren Spannungsbogen vom
Mirakelbericht bis zum Exempel reicht — zu behaupten, belegt nicht nur
301 «Denn sobald sich der Horizont des Volkes über die engen Grenzen einer beschränkten Möglichkeit

hinaus erweitert, tritt an die Stelle der früheren Phantasiewelt, die schon am nächsten Waldrand

begann, die weite Welt der Wirklichkeit, und wie der Glaube an jene Märchenwelt schwindet,
erstirbt das Bedürfnis, aus ihr zu erzählen, und die überlieferten Phantasiebilder werden verdrängt
von den bunten Bildern der Wirklichkeit.» Zitiert in: Bausinger, Hermann: Strukturen des alltäglichen

Erzählens. In: Fabula 1 (1958), S. 246
311 ebenda, S. 246
32) Vgl. dazu die einschlägige Literatur in der Bibliographie.
33) Siehe Müller, Sagen I (wie Anm. 6), S. VI
34) Arnold, Tino: Einführung. In: Renner, Eduard: Goldener Ring über Uri. Zürich/Freiburg i.Br.,
1976, S. 8 f

28



durch ihren zahlenmäßig großen Anteil in der vorliegenden Sammlung,
sondern auch durch die Tatsache, daß sie in ihrem Sinn selten und vor
allem nicht auf negierende Weise vom komischen Element untergraben
wurde. Die Geistesbeschäftigung mit dem Religiösen — in welcher der
Mensch nicht nur im Staunen über das göttliche Wirken verharren,
sondern es wahrhaftig erkennen und ihm nachfolgen sollte — stützte sich
auf die Verwurzelung in der kontinuierlichen Tradition des katholischen
Glaubens, der in Uri weder zur Reformationszeit noch später nennenswert

in Frage gestellt worden war, und in dessen lokaler Ausformung mit
ihren stark integrierenden Bräuchen.35)

Für das Märchen allerdings hatte der Verlust des engen Gesichtskreises

seiner Erzähler tatsächlich beträchtliche Konsequenzen: Die Strin-
genz der magischen Welt und der selbstverständliche Umgang mit ihr —
typisch für das Märchen — zerbröckelte, war hier nicht mehr nachvollziehbar;

die Glückserfüllung versprach man sich eher von der eigenen
Gewitztheit oder von der Kraft des christlichen Gebets als von den
Wunderdingen einer magischen Welt. So finden sich in Müllers Sammlung
noch ganze elf Zaubermärchen; eines davon wußte seine Erzählerin nicht
mehr vollständig (Nr. 24), zwei weitere zielen wesentlich auf eine religiöse

Moral ab (Nr. 18, 19), eines ist mit einer Sage verknüpft (Nr. 20).
Überhaupt rücken die Märchen durch ihre Thematik häufig in Sagennähe

(z.B. die Erlösung von Gespenstern: Nr. 1, 2, 3, 4), oder aber sie wenden

sich zum Komischen hin, wo mit den Versatzstücken aus einer magischen

Welt höchstens noch gespielt wird (z.B. Nr. 6, 28). In der Situie-
rung der Geschichte tritt die phantastische Welt öfters fast ganz zurück
und paßt sich dem Wissens- und Lebenshintergrund der Erzähler an.
Häufig wird das Gelingen des Protagonisten auch auf ganz realistische
Art und Weise erreicht, mit Intelligenz, Mut, Vernunft, Geduld (z.B.
Nr. 8, 11, 30). Das Märchen hatte Bestand, soweit es eine gewisse lokale
Prägung und Einbettung ins Leben der urnerischen Bevölkerung besaß.
Der Ausflug in die Wunderwelt war nicht mehr unbedingt nötig, denn
die Neugier auf das, was jenseits der eigenen, engen Grenzen liegt, die
Sehnsucht nach Aufbruch wurden nun auf andere Weise befriedigt: das
Fremde kam selbst herein.

Neben der Sage und der Legende konnten sich auch die traditionellen
Gattungen des komischen Erzählgutes, Schwank, Anekdote, Witz und
Lügenmärchen, behaupten. Rechnet man Legendenschwank und
Schwankmärchen hinzu, dann stellen sie in der vorliegenden Sammlung

Die (einstige) Bedeutung der katholischen Religion für die psychosoziale Befindlichkeit im
innerschweizerischen Kulturraum verdeutlicht auch der Aufsatz von Theo Kneubühler: Die Innerschweiz
als Mentalitäts- und Kulturraum. In: Bühlmann, K./Kneubühler, Th. (Red.): Innerschweizerische
Kunst. Standort 1973. Luzern [1973], O.S.

29



sogar die stärkste Kategorie. Erklären mag dies der Umstand, daß im
Schwank nicht nur die «äußersten Möglichkeiten heiterer Art, Möglichkeiten

auch des eigenen Daseins in der Enge»36) ausgeschöpft werden,
sondern ein «Rationalisierungsprozeß»37) stattfindet, in dem der
«gemeinmenschliche Hang zur Profanierung der Werte»38) zur Auswirkung
gelangt. Damit korrespondiert der Schwank — ebenso wie Anekdote,
Lügenmärchen und Witz — mit den neuen Erfahrungen von einem
rationalistischen, kapitalistischen, (klein-)bürgerlichen, dem Numinosen
entsagenden Weltbild und Normensystem, wie sie mit der verkehrstechnischen

und wirtschaftlichen Erschließung verstärkt einhergehen. (So
konstatierte Lutz Röhrich den Vormarsch von Schwank, Witz, Anekdote
und Lügenmärchen, wenn das magische Denken auf dem Rückzug ist,
zumal es sich bei diesen Erzählgattungen um rationale, ja rationalistische
Wirklichkeitsverbindungen handle, um eine bewußte Verkehrung von
Naturgesetzen.)39)

Für die starke Präsenz des Schwanks in der vorliegenden Sammlung
dürfte allerdings auch die besondere Erzählsituation zu berücksichtigen
sein. Denn Rose Laub Coser beobachtete anläßlich einer Studie in einem
amerikanischen Krankenhaus, daß in dieser Umgebung die Disposition
zum komischen Erzählen auffallend groß sei.40'

Offenbar konnten die traditionellen Volkserzählgattungen in der
neuen Konstellation (noch) weitgehend genügen, als Müller seine Sammlung

anlegte. Die Öffnung des engen Gesichtskreises steckte im Vergleich
zu heute noch in den Kinderschuhen, die Bilder aus aller Welt waren
noch nicht jeden Abend zu Gast in der eigenen guten Stube, das Verhältnis

von dem Drinnen und dem Draußen hielt sich — trotz aller Veränderungen

— einigermaßen die Waage: die Geistesbeschäftigung mit dem
Fremden fand in der Sage nach wie vor einen adäquaten Ausdruck, auch
wenn sie z.T. Umwandlungen erfuhr oder viele Sagen gar verschwanden;
die Legende war durch die feste Verwurzelung des katholischen Glaubens

nicht in Frage gestellt; die Struktur des Schwankes paßte sich
bestens in die neue Welt der weiten Wirklichkeit ein, während diese dem
Märchen jedoch tatsächlich den Boden entzog, wenigstens soweit es die
eigentlichen Zaubermärchen betrifft.

36) Bausinger, Strukturen (wie Anm. 30), S. 246
37) Peuckert, Will-Erich: Deutsches Volkstum in Märchen und Sage, Schwank und Rätsel. Berlin
1938 (Deutsches Volkstum 2), S. 160
38) Ranke, Kurt: Schwank und Witz als Schwundstufe. Festschrift W.E. Peuckert. München 1955,
S. 41 f
39) Röhrich, Lutz: Märchen und Wirklichkeit. Eine volkskundliche Untersuchung. Wiesbaden 1956,
S. 46—52
40) Coser, Rose Laub: Some Social Functions of Laughter. A Study in Humor in a Hospital Setting.
In: Human Relations 2 (1959), S. 171 —182

30



3.2 Stoffe und Motive

Natürlich können Stoffe und Motive — obwohl Affinitäten zwischen
Stoff und Gattung bestehen, jede Volkserzählgattung gewisse Motive
bevorzugt, während sie anderen ausweicht41) — verschiedenen oder allen
Gattungen gemeinsam sein. Gut sichtbar macht dies das Phänomen der
nationalen Redaktion. Sie kann dem Stoff eine ganz bestimmte Prägung
geben, so daß der Typus, der im Index von Aarne/Thompson einer
bestimmten Gattung zugeordnet wird, bei dem jeweils betreffenden Volk in
einer anderen Kategorie Ausdruck findet.42) Doch die einer bestimmten
Gattung inhärente Geistesbeschäftigung beschränkt die Motive/Stoffe
auf eine gewisse Richtung; der Übergang in eine andere Kategorie zieht
die Transformation des Stoffes/Motivs nach sich. André Jolies spricht
hier von den Sprachgebärden.43)

Beispiele dafür gibt auch Müllers vorliegende Sammlung: Motive und
Stoffe ändern durch eine bestimmte geistige Ausrichtung ihre
Gattungszugehörigkeit; ein und dasselbe Motiv tritt in unterschiedlichen Kategorien

auf und ändert dadurch seine Aussage. Dies soll im folgenden an
einigen besonders markanten Motiven und Typen — auch im Vergleich
zur Müllerschen Sagensammlung — näher ausgeführt werden.

So erscheint die Nr. 7 (Der Bursche, der die Furcht nicht kennt) ganz
im Gewand vom Schwankmärchen des Typs AaTh 326. Der Held macht
sich recht eigentlich lustig über die magische Welt, nimmt ihre Bedrohung

nicht ernst, geht über sie hinweg mit seiner rationalistischen und
Pragmatischen Haltung. Die distanzierte, überlegene Einstellung zum
Numinosen wird besonders anhand des Schlusses offenbar: Während die
magischen Phänomene wie Gespenster, lebende Totengerippe, das
Kegelspiel mit Totengebeinen den Helden ungerührt lassen, erschrickt er ob
einer banalen kalten Dusche, die ihm seine Frau nächtlicherweise
verabreicht. Eine andere Stoßrichtung aber erhält derselbe Typus in der
stärker magisch-märchenhaft ausgerichteten Nr. 6 (Der furchtlose Reuß-
taler). Souverän geht der Held zwar auch hier mit den fürchterlichen
Erscheinungen aus einer übernatürlichen Welt um, doch drückt dies nicht
ein ironisches Verhältnis zu ihr aus, sondern entspricht vielmehr dem
märchentypischen selbstverständlichen Umgang mit dem Numinosen:
Der Held bewährt sich, indem er (supranaturale) Hindernisse überwin-

41)
Vgl. Sirovätka, Oldrich: Stoff und Gattung — Volksballade und Volkserzählung. In: Fabula 9

0967), S. 162-168
42)

Vgl. Gasparikovâ, Viera: Zusammenhänge und Übergangsstufen in den einzelnen Gattungen der
Volksprosa. In: Fabula 9 (1967), S. 78—86
43)

Jolies, André: Einfache Formen. Legende/Sage/Mythe/Rätsel/Spruch/Kasus/Memorabile/
Märchen/Witz. Darmstadt3 1958, S. 45 f

31



det, und strebt auf das Ziel, die Erlösung der Prinzessin, kurz: das Glück
zu.

Dieselben Motive von den Mutproben, wie sie in den Stücken Nr. 6

und 7 vorkommen, erfüllen in den Stücken Nr. 1 (Das Unghyr im Pa-

lascht), 2 (Fircht's-der nyt, sä gscheht-der nyt), 3 (Kegelspiel mit
Totengebeinen) und 5 (Ein Totengerippe wird lebendig) indessen eine andere

Aufgabe. Die Wohnstätte des Menschen ist heimgesucht von den numinosen

Kräften, die furchtbaren Erscheinungen sind weniger Anlaß zu
lus.tvollen Mutproben denn vor allem Indizien einer gestörten Ordnung
zwischen dies- und jenseitiger Welt, um schließlich in jenes Motiv
einzumünden, wo es darum geht, richtig auf die Forderungen des Geistes zu

reagieren. Der Held gehorcht den Befehlen des Gespenstes nicht und
schenkt dessen unrechtmäßig erworbenen Schatz den Bedürftigen. Damit

hat er das Gespenst, eine arme Seele erlöst, es kann nun in die

Ewigkeit eingehen.
Eben dieses Motiv vom Ungehorsam dem Gespenst gegenüber

verwirklicht sich im Schwankmärchen Nr. 7 ohne den moralischen und
religiösen Anstrich: Der Held heiratet das erlöste Gespenst, eine Prinzessin,
und behält das Geld für sich. Was hier Aufbruch aus Abenteuerlust,
mutwilliges Spiel und persönliche Glückserfüllung ist, stellt sich dort als
tastendes Suchen, als Wiederherstellung der rechten Ordnung dar, in der
die bedrohlichen Kräfte gebannt sind (ganz typisch dafür: der Held läßt
sich vom Hausherrn ein Schriftstück geben, weil er sicherstellen will, das
Hausrecht nicht zu verletzen). Das Motiv rückt also in Sagennähe. Ganz
ohne die spielerischen, mehrepisodigen Mutproben, stattdessen
eingebunden in eine atmosphärische Beschreibung taucht es denn auch
tatsächlich als Sage in verschiedenen Sammlungen auf .44)

Das Motiv von der Kraft des Gebetes bildet in der gleichnamigen Sage

(Müller, Sagen II, Nr. 739) den eigentlichen Sinn und Zweck der ganzen
Erzählung: Die drei Hexen (bzw. Geister) können dem im Heuboden
Schlafenden nichts anhaben, da er zuvor ein Gebet gesprochen hat und
nun im Schutz der Dreifaltigkeit und des göttlichen Blutes liegt. Die
Absicht ruht ganz im Weltbild der Sage: Wer sich an den Ort der Gefährdung,

an die Nahtstelle zwischen Innen- und Außenwelt begibt, muß
zuerst ein ausgewogenes Verhältnis eben dieser Welten schaffen — hier
durch das christliche Gebet. Im Märchen Nr. 18 (Die Königstochter mit
dem Kropf) wandelt sich das Motiv hingegen zum Ausgangspunkt für
das glückliche Vorwärtskommen des Bettlers: Indem er durch sein Gebet

44) Lütolf, Alois: Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden
und Zug. Luzern 1862, Nr. 109; Jegerlehner, Johannes: Sagen und Märchen aus dem Oberwallis.
Basel 1913, Nr. 117; Müller, Josef: Sagen aus Uri. III. Basel 1945, Nr. 1486

32



geschützt ist, kann er unbemerkt und unbehelligt die Hexen vom Heuboden

aus belauschen und erfährt so, wie die Königstochter von ihrem
Kropf zu befreien ist. Mit der Heilung gewinnt er ihre Hand und das halbe

Königreich dazu. Der Zweck des Motivs ist hier nicht Mahnung und
Belehrung, sondern die Verwirklichung des Glücks.

Ähnliches passiert mit dem Sagenmotiv aus dem Stück vom Toggeli
und dem Holzzapfen (Müller, Sagen III, Nr. 1444). Darin geht es um
einen jungen Burschen, der nachts von einem Toggeli (Succubus) geplagt
wird. Es gelingt ihm schließlich, es zu fangen und bis zum Morgen in
seinem Zimmer zu halten, nachdem er jede Öffnung versperrt hat. Der junge

Mann heiratet das in ein Mädchen verwandelte Toggeli und hat mit
ihm Kinder. Als der Bursche eines Tages jedoch auf das Drängen seiner
Frau den Holzzapfen herauszieht, der dem Toggeli bis anhin die einzig
mögliche Fluchtritze versperrte, verschwindet sie auf Nimmerwiedersehen.

Damit gibt das Motiv eine deutliche Warnung davor, die Verbindung

mit den jenseitigen Wesen zu suchen; denn das verstößt gegen die
klare und für alle vorteilhafte Trennung zwischen der diesseitigen und
jenseitigen Welt. Folgerichtig muß das Ganze tragisch enden: Der Mann
begeht einen Fehler, er und seine Kinder stehen ohne Frau bzw. Mutter
da.

Eben dieses Sagenmotiv wird aber märchenhaft in dem Moment, wo
das Verschwinden der Ehefrau, also des Toggelis, den Mann zum
Aufbruch und zur Suche nach seiner Gattin bewegt; so geschehen im Märchen

Nr. 20 (Vom Toggeli auf dem gläsernen Berg). Er überwindet alle
Hindernisse und findet seine Frau, die in die Gestalt eines Raben verwandelt

ist, aus hundert solcher Vögel heraus. Die Verbindung mit dem
überirdischen Wesen glückt hier, nachdem die Bewährungsprobe bestanden

ist.
Der Austausch von Motiven ist bei den urnerischen Volkserzählungen

vor allem zwischen Sagen und Märchen zu beobachten, während
Schwank, Anekdote und Lügenmärchen kaum die in der Sagensammlung

vorkommenden Motive aufgegriffen haben. Anscheinend bestanden

bei den Erzählern Hemmungen, die geglaubten oder doch wenigstens

als ernsthaft betrachteten Sagenmotive durch eine Überführung in
den Schwank zu verunglimpfen: sie hatten sich von den Inhalten und
Geboten der Sage noch nicht so weit gelöst, um mit ihnen zu spielen.

Schwankmotive eignen sich weniger für die Übernahme in die
Geistesbeschäftigung der Sage. Geschieht dies dennoch, bleibt der schwankhafte

Charakter des Motivs erhalten: Es entsteht eine Mischform (z.B. Nr.
81 - Müller, Sagen III, Nr. 1551).

Die lokalisierten Formen der Legende und die Mirakelberichte zeigen
zahlreiche Parallelen zu den Sagen, insbesondere in bezug auf Requisiten

33



und Figuren. Den Mirakelberichten nahe Erzählungen sind in Müllers
Sagensammlung zu finden (vgl. etwa Müller, Sagen I, Nr. 191), ebenso

haben sich St.-Joder-Legenden (Nr. 270—273) unter die Sagen gemischt
(Müller, Sagen III, Nr. 1277).

Eigentliche stoffliche Schwerpunkte sind in der Sammlung «Märchen,
Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» kaum auszumachen: viele Typen
und Motive kommen gerade ein-, zweimal vor. Dies mag aus der Tatsache

resultieren, daß sie weit weniger konsequent und systematisch angelegt

wurde als die Sagensammlung, gleichsam als deren «Nebenprodukt»
entstand. Immerhin lassen sich aber doch einige häufiger auftretende
Typen und Motive herausschälen: Groß in der Gunst stand offenbar der
Erzähltypus von den Riesentieren und -dingen, wobei die Riesenkuh (AaTh
1960: Nr. 128, 129, 130, 131, 132) einen besonderen Stellenwert in
diesem Erzählkreis einnimmt. Kein Wunder, definierte sich das Selbstbild
der Urner zu jener Zeit doch noch stark aus der Tradition der Viehzucht,
des über Jahrhunderte hinweg dominierenden Wirtschaftszweiges.

Auf dem zweiten Platz der Beliebtheitsskala steht der Erzähltyp AaTh
326 bzw. 326 A* (Nr. 1—7), der — im Zusammenhang mit den Sagen
gesehen — eine Affinität zur Beschäftigung mit Gespenstern, in erster
Linie armen Seelen, aufzeigt. Im Gegensatz zu den Sagen stehen die
Erzählungen hier aber auf dem Hintergrund einer positiven, d.h. glücklichen
Bewältigung.

Einiger Beliebtheit erfreut sich auch der Unibos-Stoff (AaTh 1535:

Nr. 45, 46) und der verwandte Typ AaTh 1539 (Nr. 44), in Verbindung
mit AaTh 1653. Der als eigentlich lebensuntüchtig charakterisierte Held,
weil dumm oder arm, geht als Sieger aus der für ihn anfänglich so
unglücklichen Geschichte hervor: er rappelt sich aus seiner mißlichen Lage
empor, und zwar nicht nur dank glücklichem Zufall, sondern vor allem
durch seine Gerissenheit und seinen Mut zum Aufbruch. Hier spiegelt
sich wohl der Wunsch des Benachteiligten (Müllers Erzähler gehörten als

zum größten Teil armengenössig bestimmt dazu)45', nicht immer nur der
Unterlegene zu sein.

Ortsspott und -neckereien bilden ein wichtiges Thema der urnerischen
Volkserzählungen, das vor allem auch Gersauer-Schwänke bzw.
Schildbürgerstreiche umfaßt (Nr. 62: AaTh 1288; Nr. 63: AaTh 1287; Nr. 64:
AaTh 1200; Nr. 65: AaTh 1276).

Nennenswert erscheint noch die Präsenz vom Motiv um das Mord-
und Räuberhaus (AaTh 955: Nr. 10, 11, 12), von dem es auch in der Sa-

45) Ursula Wohlfender hat für die Hauptgewährsleute der Müllerschen Sagensammlung soweit als
möglich biographische Daten zusammengetragen. Siehe Wohlfender, Ursula: Josef Müller. Seminararbeit.

Zürich 1984, S. 19—23

34



gensammlung Müllers ein Beispiel gibt (Müller, Sagen III, Nr. 1350).
Doch anders als in den populären Lesestoffen des 19. Jahrhunderts, welche

dieses Motiv gern und oft in äußerst brutalen Szenen ausführen46),
sind die Gewalttaten in der vorliegenden Sammlung eher schematisch
gezeichnet oder gar nur angedeutet, da sie hier nicht einen Selbstzweck
verfolgen, sondern im Sinne des Märchens die Handlung vorwärtstreiben,
dem Gedanken verpflichtet, daß «Glück nur in dem Maße empfunden
wird, wie es gegen das Unglück absticht».47)

Bei den Legenden fallen vor allem jene Motive auf, die sich den
materiellen Zeugnissen des Glaubens (Heiligenbilder, Kirchen, Wallfahrtsorte)

widmen und diese mit den spezifischen Inhalten des katholischen
Volksglaubens verknüpfen und erklären. Es sind hier in erster Linie
folgende Motive zu nennen: das wandernde Bild (Nr. 178—181, 183—185,
249) sowie das weisende Tier (Bauplatz-Legende: Nr. 240—244).

3.3 Themen

Spezifische Themen haben sich vor allem in den Märchen und Schwänken

eröffnet, während jene der Legenden disparater bleiben. Vorgestellt
seien hier die thematischen Schwerpunkte der Märchen und Schwanke
(inkl. Lügenmärchen, Anekdoten und Witze): Gespenster-Erlösen,
Weiberspott, Ortsspott, Standeskritik. Von den 167 Nummern dieser
Kategorien besetzen sie rund 43 Prozent.

Ebenso wie durch die Sagen zieht sich auch durch die Märchen eine
Reihe an Erzählungen um das Thema der Erlösung von Gespenstern und
armen Seelen (s. Nr. 1—4, 9). Bei den Gespenstern und armen Seelen
handelt es sich nach katholischem Volksglauben um Verstorbene. Sie
müssen nach ihrem Tod weiter auf Erden wandeln, weil sie im Leben
fehlten. Erlösung winkt ihnen erst, wenn sie ihre Schuld in unermeßlich
langen Zeiträumen abgebüßt haben oder ein Lebender sie aus ihren
Büßerqualen befreit. Obwohl die Toten nach offizieller kirchlicher
Lehrmeinung nichts mehr im irdischen Jammertal verloren haben, gemahnt
diese Vorstellung an die christliche Auffassung von der postmortalen
Seelenläuterung, dem Fegefeuer. Und tatsächlich verbindet sich hier der
alte Volksglaube an weiterlebende Tote als reale, sinnlich wahrnehmbare

46) Siehe Schenda, Rudolf: Volk ohne Buch. München 1977, S. 356—360 u. S. 380—386
47)

Groth, Paul: Die ehtische Haltung des deutschen Volksmärchens. Leipzig 1930 (Form und Geist,
Bd. 16), S. 48

35



Gestalten und nicht als Geist gewordene Materie mit dem Begriff des in
der römisch-katholischen Kirche ausgeformten Vorstellungskreises vom
Purgatorium:48) die wiederkehrenden Toten sind erlösungsbedürftige
Schuldige. Ihre Strafen fallen in Dauer und Härte ebenso drastisch aus
wie jene der Seelen in der jenseitigen Reinigungsstätte. Auch sind oft die

gleichen Vergehen für diese Läuterungsstation auf dem Weg zur Seligkeit

verantwortlich: Verstöße gegen die religiöse, sittliche, rechtliche
oder soziale Ordnung. Die Gespenster suchen meist den Ort ihrer
Verfehlung auf und führen da eine richtige Gewaltherrschaft. So treiben sie

ihr Unwesen in einem Herrenhaus, wo sie einmal im Dienst gewesen
sind, und zwingen dessen Bewohner gleichsam zur Mithilfe bei ihrer
Erlösung. Die Gespenster drängen nach dem Kontakt mit den Lebenden,
weil sie von ihnen Unterstützung für das Erlösungswerk erwarten. Aber
auch die Menschen streben nach dem Zusammentreffen mit den jenseitigen

Gestalten, allerdings sehr viel seltener in den Sagen als in den
Märchen. Und anders als in den Sagen gelingt die Erlösung der wandelnden
Toten in den Märchen immer, indem der Held sich nicht nur furchtlos
zeigt, sondern intuitiv die richtige Verhaltensweise findet.

Meist haben die Gespenster in den Märchen gegen Hab und Gut
gefehlt oder auch einen Menschen umgebracht, und die Art ihrer Sühne
steht dann oft in engem Zusammenhang mit ihrem Vergehen: Der
Geisterbarbier, der zu Lebzeiten einem Feind beim Rasieren die Kehle
durchschnitt, findet erst die ewige Ruhe, wenn sich ein Lebender von
ihm den Bart stutzen läßt (Nr. 4); die schwarzen Riesen werden erlöst,
sobald sie den unrechtmäßig erworbenen Schatz selber wieder ausgraben
müssen und ihn unter die Armen verteilen, Messen dafür lesen oder dem
Meister zurückgeben lassen (Nr. 2, 3). Besonders drastisch fallen die
Strafen aus, weil die Vergehen zu Lebzeiten ungesühnt geblieben sind —
die Reuelosigkeit darf nicht einfach durchgelassen werden, vor allem
aber verlangt die Rechtsordnung Nachachtung bis über den Tod hinaus.
Denn unterblieben die Sanktionen, würde das Gesetz untergraben.

Diese greifbaren Bilder von Sünde-Strafe-Erlösung haben die abstrakte

theologische Vorstellung über die vergängliche Materie und die
unsterbliche Seele sowie über das Jenseits mit seinen drei Orten: ewige
Verdammnis, Fegefeuer und Seligkeit besser einsehbar und sinnlicher
wahrnehmbar gemacht. Doch nicht nur das: Die Erzählungen sind mehr als

religiöse Unterweisung, sie können als Sozialisationsmittel schlechthin
betrachtet werden. Denn sie erklären und erinnern sowohl Zuhörer als
auch Erzähler immer wieder daran, was innerhalb der Gesellschaft er-

48> Intorp, Leonhard: Fegefeuer. In: EM 4. Berlin/New York 1984, col. 964—979

36



laubt ist und was nicht.49) Die Märchen (und Sagen) zum Themenkreis
der Gespenster-Erlösung demonstrieren die Notwendigkeit zur
Unterordnung unter gesellschaftliche Regeln und Werte dadurch, daß der Verstoß

dagegen unweigerlich Sanktion erfährt. Gleichzeitig wird aber auch
auf die Gegenleistung der Gemeinschaft, ihre Hilfe und ihren Schutz,
verwiesen, zumal der wandelnde Tote nicht unrettbar verloren ist,
sondern durch den Einsatz des Lebenden Erlösung findet.

Die Verankerung dieser Erzählungen in Erlebnisweit,
geographischwirtschaftlich-sozialen Raum und geistig-religiöses Gefüge vermag
verschiedene Funktionen zu erfüllen: Die religiöse Hoffnung auf Befreiung
aus Schuld und Verwirklichung eines reinen Seelenzustandes wird eingelöst,

die Gemeinschaft der Lebenden versichert sich gegen die drohenden
Kräfte des Außen-Stehenden, die rechtlich-soziale Ordnung sieht sich
gefestigt. Damit stellen das eigene Weltbild und das eigene Normengefüge
den Existenzrahmen sicher, während andere Verhaltensmöglichkeiten
negativ absorbiert werden.

Kaum je ausser Konjunktur zu geraten scheint das Thema um die
weibliche Minderwertigkeit, Boshaftigkeit, Dummheit und was es der
negativen Charakterisierungen mehr gibt, finden sich doch auch in den
urnerischen Schwänken einige Beispiele des Weiberspotts, wie Elfriede
Moser-Rath sie zum Teil bereits aus den Schwanksammlungen des 17.

und 18. Jahrhunderts referiert hat.50)
Schon die Erschaffung der Frau steht unter einem unglücklichen

Stern, zumal sie ihr Leben nur einer gestohlenen Rippe verdankt (Nr.
51b) oder ein pures Zufallsprodukt ist (Nr. 49). Weil die Frau aus einem
Hundeschwanz geschaffen sei, sagt man ihr auch die Eigenschaften eines
Hundes nach: Flöhe und zänkisches Gekläff (Nr. 50: Mot. A 1224,3).
Gerade für das Motiv vom tierischen Ursprung der Frau konnte E.
Moser-Rath eine zählebige, bis in die Antike zurückreichende Tradition
nachweisen.51)

Leider entsprangen solche Ätiologien keineswegs bloß
dümmlichüberbordender männlicher Spottlust, vielmehr sind sie auf dem Hintergrund

von immer wieder aufflammenden Diskussionen um die Frage zu
betrachten, ob die Frauen nun den Menschen oder doch eher der Tier-

49)
Kuno Müller hat aus den urnerischen Sagen zehn Gebote herauskristallisiert, gegen die nicht

verstoßen werden darf: 1. Verschwendung, 2. Verletzung fremden Eigentums, 3. Taufe von Puppen
und Tieren, 4. Entweihung von Feiertagen, 5. Tierquälerei, 6. Mord, 7. Empfängnisverhütung, 8.
Verweichlichung, 9. Übermut, 10. Meineid. Siehe Müller, Kuno: Die zehn Gebote der Gespenster.
Luzern 1963. (Schriften der innerschweizerischen Radiogesellschaft, Heft 1).

Moser-Rath, Elfriede: Lustige Gesellschaft. Schwank und Witz des 17. und 18. Jahrhunderts in
kultur- und sozialgeschichtlichem Kontext. Stuttgart 1984, S. 80—129.
51)

Moser-Rath, Elfriede: Frau. In: EM 5 (erste Lieferung). Berlin/New York 1985, col. 121 f

37



welt zuzurechnen seien: ernsthaft und mit bösen Konsequenzen vom Klerus

betrieben seit der Synode von Macon 585 über die Hexenverfolgung
mit einem ihrer schlimmsten Machwerke, dem Hexenhammer (Malleus
maleficarum), bis zur Reformation und ins 18. Jahrhundert hinein;
versteckt, aber um so heimtückischer weiterlebend mit dem — sogenannt
wissenschaftlich erwiesenen — Physiologischen Schwachsinn des
Weibes52) im 19./20. Jahrhundert.

Neben verminderten Geistesgaben (AaTh 1541/1384/1540: Nr. 87, 88)
wird den Frauen auch Schrulligkeit angelastet, vor allem wenn es sich um
ältliche Jungfern handelt (Nr. 83, 84, 85). Da kommt es zu Szenen, die
fatal an Volksbräuche zum Spott der alten Mädchen, wie etwa die Girit-
zenmoosfahrt und Alt-Jungfern-Prozesse,53) erinnern. Wollte eine Frau
ihr Leben nicht ohne Nutzen verbringen, dann erwartete man von ihr die
Heirat — angesichts der oft schwierigen wirtschaftlichen Situation gar
nicht immer eine Selbstverständlichkeit. Bei der Partnerwahl sollte sie

allerdings eine passive Rolle einnehmen und sich damit bescheiden, was
das Schicksal ihr bietet (Nr. 120). Männer mögen hingegen genau prüfen,

was sie sich da für ein Leben lang ins Haus holen (Nr. 91: AaTh
1452; Nr. 92), ist er doch nie sicher vor dem weiblichen Naturell mit seiner

Herrsch- (Nr. 119, 123) und Klatschsucht (Nr. 31: AaTh 911*), seiner

Boshaftigkeit und seinem Geiz (Nr. 86, 89, 90).
Das Frauenbild in den urnerischen Erzählungen zeigt sich düster, wo

die Frau eigene Aktivitäten an den Tag legt. Das Eheleben stellt sich
dann als Kampf dar, in dem es für den Mann gilt, Oberhand zu behalten
gegen weibliche Tücke und Dummheit. Aufwertung erfährt die Frau,
wenn sie sich unterordnet und durch passive Qualitäten, wie Geduld (Nr.
30) und Leidensfähigkeit, auszeichnet, oder in der Rolle als Gebärerin.
Weiß der Mann diese nicht zu schätzen, dann muß er Sanktionen gewärtigen

(Nr. 111, 112). Nur gerade zwei Erzählungen verzeichnen weibliche
List und Selbständigkeit positiv, allerdings immer als Reaktion auf
männliche Ungerechtigkeit (Nr. 12, 35).

Mit ähnlich groben Geschützen wie im Weiberspott wird aufgefahren,
wenn es darum geht, einen Nachbarort zu verunglimpfen. Und dabei findet

Hermann Bausingers Beobachtung Bestätigung, daß der Ortsspott
um so aggressiver ausfällt, je näher der geschmähte Ort liegt.54'

Während die Gersauerschwänke (Nr. 62—65) eher gut pointierte
Geschichten sind, ganz allgemein von Schein und Sein, von Seltsamkeit und

52) Moebius, P[aul] J[ulius]: Über den physiologischen Schwachsinn des Weibes. Halle a.S. 1900
53) Vgl. dazu Weiss, Richard: Volkskunde der Schweiz. Erlenbach2 1978, S. 201 f
54) Bausinger, Hermann: Schildbürgergeschichten. Betrachtungen zum Schwank. In: Der
Deutschunterricht 13/1 (1961), S. 29

38



Nichtigkeit menschlichen Handelns erzählen, zielen die enger begrenzten
Ortsneckereien darauf ab, den Nachbarn herabzumindern und zu reizen.
Dabei wird nicht vor Verleugnung und Bezügen zum Fäkalbereich
zurückgeschreckt (Nr. 52—56).55)

Eher liebevollen Spott zeichnet das interkantonale Verhältnis von
Urnern und Wallisern aus (Nr. 60), waren die Beziehungen durch Nachbarschaft

und teilweise Verwandtschaft (Einwanderung!) doch eng genug
für eine gegenseitige Beschäftigung, aber auch offen genug, damit man
sich nicht verbal massakriert und sogar eine gewisse Selbstironie walten
lassen kann.56) Eher überraschend mutet das tolerante Verhältnis zum
protestantischen Kanton Glarus an: Nur gerade eine Ortsneckerei nimmt
Bezug auf Glarus und seine andere Konfession (Nr. 115).

Weshalb die Spöttereien zwischen unmittelbar benachbarten Gemeinwesen

soviel bissiger und beleidigender ausfallen als zwischen weiter
entfernten, läßt sich kaum schlüssig beantworten. Die Anwürfe, wie etwa
Faulheit oder diebische Neigungen, können ja nicht begründet werden,
eventuelle tatsächliche Anlässe sind längst in Vergessenheit geraten.
Wahrscheinlich aber bewirkt die unmittelbarere Nähe eine direkte
Konkurrenzsituation: gerade in kargen Gebieten wachen Neid und Eifersucht
über den anderen nebenan. Geht es ihm besser, entlädt sich die Frustration

in Spott über ihn. Umgekehrt gibt der noch Schwächere Gelegenheit,

das eigene Ego aufzupolieren und die Überlegenheit mit Ortsneckereien

zusätzlich hervorzustreichen.
Wie auch immer: Die Ortsneckereien erfüllen verschiedene soziale und

Psychische Funktionen. Als gemeinsamer Code markieren sie, ähnlich
wie etwa Kleidung, Jargon, Musik etc., die Grenzen einer Gruppe nach
außen hin; gleichzeitig versichert sich die Gruppe im gemeinsamen
Lachen über den anderen ihrer Gemeinschaft und deren Schutz. Seelische

Spannungen durch Aggression und Frustration können sich in der
Verbalisierung auf eine gesellschaftlich tolerierte Art entladen und so das

psychische Gleichgewicht regulieren.
Einen letzten thematischen Schwerpunkt bildet die Standeskritik. Es

fällt auf, daß Bauerntum, Handwerk und Gewerbe in diesem
Zusammenhang gar keine bzw. eine minime oder zufällige Rolle spielen. Mit
verantwortlich dafür zeichnet wohl die geringe berufliche Diversifizie-

Die in den Schwänken Nr. 52—54 zum Ausdruck kommende Überheblichkeit Isenthals gegenüber

Bauen ist nicht ohne geschichtlichen Hintergrund: Während es Bauen erst 1801 und unter enormen

Mühen gelang, eine eigene Pfarrgemeinde zu bilden, war Isenthal bereits 1621 in der Lage
gewesen, sich ganz von der Mutterkirche Seedorf freizukaufen und eine selbständige Pfarrgemeinde
zu gründen, was auch größere politische Selbständigkeit bedeutete.

Selbstironie der urnerischen Erzähler — sei es Ausdruck von Selbstvertrauen oder Selbstschutz
wird in verschiedenen Stücken sichtbar (Nr. 54, 57a, 129).

39



rung im Kanton Uri bis weit ins 19. Jahrhundert hinein. Vor allem
außerhalb des Kantonshauptortes war das Leben bäuerlich geprägt, die
Existenz direkt oder indirekt von der Landwirtschaft abhängig (vgl.
Anm. 31), weshalb sich kaum verschiedene Berufsstände und ein
entsprechendes Bewußtsein hatten entwickeln können: für den Berufsspott
fehlten die Reibungsflächen.

Auf die Veränderungen, wie sie Gotthardbahn-Bau und in seinem
Gefolge die Industrialisierung mit sich brachten, reagierten die Schwanke
nicht themenspezifisch. Die neuen Berufsgruppen und Klassen (sei es

auch nur als Requisit) sind kein Thema für sie. Die einzigen beiden Stük-
ke, die sich mit handwerklichen Berufsgruppen beschäftigen, greifen die

traditionellen Klischees von Schneider- und Schuhmacherspott auf (Nr.
68, 69). Wenn überhaupt, geschieht die Auseinandersetzung mit
nichtbäuerlichen Erwerbstätigen also retrospektiv, die Stereotypen und die

Objekte des Spotts stammen aus einer vergangenen und vor allem literarisch

bzw. semiliterarisch reproduzierten Epoche.57)
Ebensowenig ist übrigens von Dienstverhältnissen, sei es im bäuerlichen

oder im gewerblich-handwerklichen Bereich, die Rede. Auch wenn
angesichts der kargen Ertragslage Land- und Hausdienst vorwiegend von
Familienangehörigen, die sich nicht als Knechte oder Mägde verstanden,
und seltener von Beisaßen besorgt wurden,58) sind Konflikte im Arbeitsbereich

sicher vorhanden gewesen. Ob sie andere Ventile gefunden
haben und welche, ob sie für Müllers Gewährsleute nicht relevant genug
waren, kann hier nicht abgeklärt werden.

Ein ebenfalls eher zufälliges Streiflicht fällt auf den akademischen
Berufsstand mit nur zwei Stücken (Nr. 40, 264). Häufiger fallen die Befunde

aus, wo es gegen die Obrigkeit, die «Herren», geht. Sie beziehen sich
besonders auf die Oberschicht aus Altdorf, während die dörflichen
Amtsträger glimpflich davonkommen. Das mag mit der Organisation in
Markgenossenschaften und Korporationen zusammenhängen, was eine

einseitige Akkumulation von Boden verhinderte und damit das soziale
Gefälle in der Dorfgemeinschaft weniger ausprägte. Die lokalen Behörden

rekrutierten sich aus einer mehr oder minder egalitären (Ortsbür-
ger-)Gemeinschaft und standen unter ihrer Kontrolle. Von daher gab es

also weniger Konfliktstoff, der sich in standeskritischen Schwänken hätte

ein Ventil suchen müssen. Anders sah das Verhältnis zur kantonalen

57) E. Moser-Rath stellte fest, daß die Kompilatoren des 17. und 18. Jahrhunderts sich in erster
Linie für den standesbewußten Berufsspott interessierten, der sich gerade durch diese intensive
literarische Vermittlung «bis in unsere weniger standesbewußte Zeit herübergerettet hat». Siehe Moser-
Rath, Lustige Gesellschaft (wie Anm. 50), S. 210

58) Vgl. dazu auch den Artikel «Was für Dienstboten gab es zu Beginn des letzten Jahrhunderts in
Uri?» In: Urner Wochenblatt Nr. 10 (1946)

40



Obrigkeit aus, die von den Vertretern aus wohlhabenden und elitär
eingestellten Familien besetzt wurde, da nur diese über Ausbildung und
Geld verfügten, die allgemein unbezahlten Ämter zu versehen. Exekutive
Gewalt — verstärkt noch durch Ämterhäufung und nicht strikte
Gewaltenteilung — und finanzielle Potenz legten ihnen eine ungeheure Machtfülle

in die Hände. Der Urner Volksfreund, eine dem sozialdemokratischen

Grütliverein nahestehende und nur in zwei Jahrgängen erschienene
Zeitung, wies immer wieder auf das seltsame Demokratieverständnis der
Regierungsvertreter hin und prangerte ihre Manipulationen an.59) Die
finanzielle Abhängigkeit, die besonders drückend während der schweren
Wirtschaftskrise unmittelbar nach dem Gotthardbahnbau bis in die
1890er Jahre zu spüren war, und damit auch politische Abhängigkeit
verbitterten die Bevölkerung. Entsprechend giftig hörten sich Anekdoten
und Schwanke über die weltliche Obrigkeit an.

Das gespannte Verhältnis zeigt sich etwa in den Dialogen von Nr. 157
und 159, die gleichzeitig eine intellektuelle und praktische Unfähigkeit
der Herrenschicht suggerieren und die jovial-alberne Fragen als bloß
oberflächliches Interesse denunzieren, zumal sich darin erweist, wie weit
entfernt die Oberschicht von der Bevölkerung und deren Lebensgrundlagen

war. Häufig bleibt der Bevölkerung auch nur, sich mit Schlagfertigkeit

(z.B. Nr. 70, 40) oder List und Einfallsreichtum (z.B. Nr. 80, 81, 86)
zu wehren. Der sozialen Wirklichkeit näher kommen dürfte allerdings
jener Vater, der zwar verbal geschickt, jedoch demütig zwei Altdorfer
Herren ein Almosen für seine beiden neugeborenen Kinder abluchst (Nr.
153).

Eine wichtige Figur für die Standeskritik ist auch der Geistliche. Doch
eines vorweg: Sie fällt in den vorliegenden urnerischen Erzählungen
kaum verbittert oder gehässig aus, auch nicht gegen den protestantischen
Klerus, beispielsweise aus dem benachbarten Glarus (vgl. Nr. 78, 79).
Konkrete Kritik üben nur gerade drei Stücke (Nr. 76: Habsucht; Nr. 77:
Völlerei und Pharisäertum; Nr. 269, 272, 273: sexuelle Verfehlung des
Papstes). Von Konflikten zwischen Pfarrer und Gemeinde oder geistlichen

Würdenträgern ist nirgends die Rede. (Ein herzliches bzw. leutseliges

Verhältnis zum Pfarrer bezeugen gar Nr. 150, 160.) Es geht in den
Erzählungen vielmehr darum, den Geistlichen, und zwar den Dorfgeistlichen

oder Pater, mit denen man es im Alltag zu tun hatte, auf eine
menschliche Ebene zurückzuholen. Dies wohl als eine Art Gegengewicht
zum meist höheren Bildungsniveau des Klerus im Vergleich zur
Dorfbevölkerung und zu den geheimnisvollen Bannkräften, die man vielen
Geistlichen zuschrieb (vgl. dazu Nr. 36, 39, 40, 71—75).

59)
Vgl. etwa: Geldmacht in Uri. 3 Teile. In: Urner Volksfreund Nr. 13, 15, 17 (1884)

41



In den einschlägigen Erzählungen haben sich natürliche Intelligenz,
Gerissenheit und Witz der einfachen Leute dem Bücher- und Gelehrtenwissen

des Klerus gegenüber als überlegen erwiesen. Obwohl die
Geistlichkeit in Uri großen Einfluß ausübte und mehrheitlich großen Respekt
genoß, mochte dies — in einem gewissen Maße jedenfalls — tatsächlich
dem Selbstbild der Urner entsprechen. Denn die extremen Lebensbedingungen

und die Kleinheit des eigenständigen Gemeinwesens forderten
von der Bevölkerung immer wieder die letzten Ressourcen und förderten
sie damit auch in ihren Fähigkeiten, deren Qualitäten sich die Leute sehr

wohl bewußt waren.
Das Fehlen scharfer Kritik am Klerus innerhalb der Müllerschen

Sammlung dürfte auf verschiedene Ursachen zurückzuführen sein.

Sicher spielte eine Rolle, daß sich die Erzähler hier einem geistlichen
Sammler gegenüber zurückhielten. Weit wichtiger aber war wohl die

unangefochtene Stellung der Geistlichkeit im Kanton Uri, wie sie der Bürgler

Lokalhistoriker Johannes Herger feststellte.60)

4. Die Erzähler, ihr Repertoire und dessen Beeinflussung

Von den 285 Nummern der vorliegenden Sammlung fehlt bei 93 Nummern

bzw. Teilnummern (ca. 32%) eine Quellenangabe, während 12

Nummern aus schriftlichen Quellen stammen (Nr. 30, 76, 204, 214, 220,
227, 237, 226, 248, 254a, 267, 284). Für den Rest der Sammlung (ca.
64%) haben insgesamt 131 Gewährsleute Erzählungen beigesteuert,
wovon 98 Personen auch in der Müllerschen Sagensammlung zu finden
sind. Der Anteil an den Beiträgen ist recht unterschiedlich, doch kristallisiert

sich heraus, daß hier — abgesehen von zwei Ausnahmen — dieselben

Erzähler wie in den Sagen als Hauptlieferanten auftreten (siehe
Erzähler-Register).

Da Josef Müller in erster Linie die Texte, die Volkserzählungen,
festhalten wollte, geht recht wenig über die Erzähler und Erzählweisen
hervor. Wohl ist vereinzelt etwas über Tradierung, Präferenzen von Gruppen

sowie Erzählvorgang in kurzen Anmerkungen zu erfahren. So füh-

60) Siehe Interview von Fredi M. Murer mit Johannes Herger (gen. Schutzängeli). In: Murer, Fredi
M.: Der Schutzengel von Bürglen. In: Odermatt, Otto (Hrsg.): Innerschweizer Almanach 1976.
Stans 1976, O.S. Vgl. dazu auch das Urner Wochenblatt, das als Meinungsmacher im Kanton immer
wieder gegen die laizistische, Katholiken-feindliche Politik der gesamtschweizerischen Liberalen
wetterte (z.B. Geistlichkeit und Politik. 3 Teile. In: Urner Wochenblatt Nr. 8—10 [1906]). Der Urner

Volksfreund, der neben der Regierung ebenso den Klerus angriff, konnte sich nur gerade zwei
Jahre (1884/85) halten und mußte dann sein Erscheinen einstellen. Gewerkschafts- und Sozialbewegungen

stützten sich in Uri wesentlich auf die kirchliche Sozialethik (Enzyclica Rerum Novarum von
Papst Leo XIII aus dem Jahre 1891).

42



ren etwa Erzähler Verwandte, Bekannte, aber auch Reisende als Quellen
für ihre Geschichten an (Nr. 6, 15, 20, 43, 47, 89, 199, 200, 232, 260),
schreiben sie die Schöpfung von Schwänken über Geistliche den
«Studenten», den Schülern des Kollegiums, zu (Nr. 71) oder belehren, daß
gute Erfinder von Lügenmärchen und Schwänken Beinamen dafür
erhielten, Schlagfertigkeit und Wortwitz also in Ansehen standen (Nr. 42,
46); ebenso zeigt sich der Animationscharakter von bestimmten Anekdoten-

und Erzählerfiguren (Nr. 152 bzw. 133). Doch die pragmatische
Ebene der urnerischen Volkserzählungen läßt sich damit nicht genügend
ausleuchten, was zu ihrem besseren Verständnis aber beitragen würde.
Denn materielle und orale Kulturgüter erreichen «nur dann eine kulturelle

Wirklichkeit, wenn jemand sie für einen Kreis von Kennern
ausführt, und zwar nach den Regeln ausführt, die unter diesen Kennern
anerkannt sind.»61' Für dieses reale WER, WEM, WAS, WIE, WANN,
WO, WARUM braucht es die Zeichnung einer «Performanzsituation, in
der wir die originale Vortragsgelegenheit hören und sehen können».62)

Verschiedentlich wurde schon festgehalten, daß Volkserzählungen
nicht nur mündlicher Tradition, sondern ebenso literarischen Stoffen
entspringen, und zwar über unmittelbare, vor allem aber mittelbare (d.h.
semiorale) Wege, wie das Lesen bzw. Vorlesen und Nacherzählen.63) In
diesem Vermittlungsprozeß kam und kommt den Bildungsinstitutionen,
namentlich Schulen und Bibliotheken, große Bedeutung zu. Ihr Angebot,

ihre Richtlinien lenken zu einem guten Teil das Interesse ihrer
Benutzer und beeinflussen damit deren Erzählstoffe. Deshalb gilt es auch
auf den Bildungshintergrund der Erzähler einzugehen, was hier
allerdings nur kurz angedeutet werden kann.

Auch wenn das Schulwesen Uris im letzten Jahrhundert nur langsame
Schritte nach vorwärts ging,64) so sorgte es doch für eine stetige Alphabetisierung

der urnerischen Bevölkerung und machte es zunehmend
vertraut mit literarischen Produkten.65) Neben den Schulfibeln mit ihren
einfachen Leseübungen, bestehend aus Ermunterungen zum Lesen,
Lebensregeln und moralischen Geschichtchen, dem Katechismus und der
Schulbibel bestimmten Legendensammlungen den Lese- und Hörstoff

Toelken, Barre: Zum Begriff der Performanz im dynamischen Kontext der Volksüberlieferung.
In: Zs. f. Vkde. 77 (1981), S. 39
62>

ebenda, S. 43

Vgl. Schenda, Rudolf: Volkserzählung und Sozialgeschichte. In: Il Confronto letterario 1/2
0984), S. 268 ff
64) ~Zur Entwicklung des urnerischen Schulwesens siehe die einschlägige Literatur in der Bibliographie.

65) j,.•Jie von Jahr zu Jahr besseren Ergebnisse an der Rekrutenprüfung zeigen eine wachsende Lese-
ünd Schreibfähigkeit an. Siehe Nager, Franz: Der Kanton Uri bei den Rekrutenprüfungen der letzten

15 Jahre (1881 — 1895). Altdorf 1896, S. 8—12

43



im Schulzimmer und dürften zur Stärkung des religiösen Erzählgutes
beigetragen haben.

Mit dem stärkeren Ausbau der Volksschule suchte die Obrigkeit auch
ihre Staats- und Geschichtsauffassung ins rechte Licht zu rücken und
den Leuten schmackhaft zu machen: Sobald das Fach Geschichte eingeführt

worden war, gaben «Freunde der Volksschule» eine Zusammenfassung

des Wissenswerthesten aus der Erdbeschreibung und
Vaterlandskunde der Schweiz für die Primarschulen heraus (Altdorf 1879),

worin unter anderem der heldenhafte Kampf der alten Eidgenossen
gegen die österreichischen Unterdrücker beschrieben ist — nicht umsonst
taucht in den Märchen Nr. 26 und 27 das alte Feindbild des österreichischen

Kaisers auf, der die drei treuen Urschweizer um ihren verdienten
Lohn bringen will.

Es zeigt sich, daß obrigkeitliche politische und soziale Interessen nicht
spurlos an der Volkserzähltradition vorübergehen, sondern sie beeinflussen

(d.h. gewisses gefördert oder überhaupt erst propagiert, während
anderes unterdrückt wird), und zwar besonders da, wo die Kontakte
zwischen Bevölkerung und Obrigkeit durch Institutionen wie die Schule
verstärkt werden.

Die steigende Lesefähigkeit stachelte wohl die Leselust an, auch wenn
der Besitz von Büchern eine Seltenheit unter der Bevölkerung war.66)
Immerhin brachten Kalender und Wochenzeitungen Lesestoff, darin
aufgegriffene «Volkserzählungen» wurden dadurch oft erst popularisiert.67)
Wichtiges Standbein in der Vermittlung literarischer Stoffe bildeten im
Kanton Uri die Bibliotheken von Piusverein und Pfarreien, mit Beginn
des 20. Jahrhunderts auch die Volksbibliotheken. Gerade der Piusverein
wollte die «gute Lektüre» als bildungspolitisch wirksames Mittel einsetzen

und so der katholischen Bevölkerung «die weltanschaulichen Werte
der katholischen Kirche... vermitteln und die Katholiken in ihrem
Katholischsein... bestärken.»68) Seiner guten Infrastruktur und der großen
Akzeptanz bei der Bevölkerung wegen hat er damit wohl auch einige
Erfolge errungen und das Repertoire an Erzählungen beeinflußt.

66) Offensichtlich der Besonderheit wegen sprach Josef Müller seine Erzählerin Frau Nell-Gisler,
Spiringen, auf den Bücherbesitz ihres Vaters an. Sie berichtete von drei großen Büchern, der Bibel,
einem Legendenbuch und einem dritten, dessen Inhalt sie nicht mehr wußte. Siehe Legende Nr. 260.
67) Josef Müller hat z.T. Kalender als Quellen herangezogen, so stammt das Märchen Nr. 30 aus
dem Vierwaldstätter Volkskalender von 1884. Diese Geschichte war mit geringfügigen Abweichungen

aber bereits einmal im Urner Wochenblatt Nr. 51 (1879) veröffentlicht worden.
68) Altermatt, Urs: «... dass die Aarebrücke nicht wäre». Schweizer Katholiken und moderne
Entwicklung von der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg. In: «Ich male für
fromme Gemüter». Zur religiösen Schweizer Malerei im 19. Jahrhundert. Luzern 1985, S. 44

44



Die Bildungssituation Uris zur Zeit des 19. Jahrhunderts läßt keine
Zweifel an bescheidenen Literaturkenntnissen von Müllers Gewährsleuten

und deren möglichen Einfluß auf ihre Erzählstoffe. Trotz dieser
Kontakt- und damit Einwirkungsmöglichkeiten staatlicher, bürgerlicher
sowie kirchlicher Ideologien auf die Bevölkerung kann jedoch die Frage
nach dem Ausmaß und der Art des Einflusses ebendieser vermittelten
und verordneten Literatur nicht schlüssig beantwortet werden ohne weitere

Abklärungen. Denn abgesehen von der Erzähler-eigenen Adaption,
hat sich auch gezeigt, daß direkte Funktionalisierung von (Volks-)Erzäh-
lungen kontraproduktiv wirkt und Spott erntet, statt Erziehungsaufgaben

zu übernehmen.69)

5. Ausblick: Möglichkeiten zur Nutzung der Sammlung «Märchen,
Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» als Quelle

Ganz bestimmt war Josef Müller ein Kind seiner Zeit, das in seiner
Sammeltätigkeit den herrschenden Normen und Schwerpunkten folgte, wie
die Volkserzählforschung sie damals setzte. Und diese bestand nach wie
vor hauptsächlich in der Gewinnung der Volkserzähltexte sowie deren
Stoff- und Motivgeschichte, auch wenn sich eine gewisse Interessenverschiebung

von den Erzählungen hin zum Erzähler und zum Akt des
Erzählens abzuzeichnen begann.70)

Deshalb lassen sich aus Müllers Sammlung «Märchen, Sagen,
Schwanke, Legenden aus Uri» kaum individuelle Informationen über die
Erzähler und ihren persönlichen Lebenshintergrund schöpfen — während

in Müllers Sagensammlung einige konkrete Angaben aus dem
Leben und Milieu der Erzähler in Erlebnissagen eingeflossen sind —; nicht
einmal das Repertoire der Erzähler ist genau auszuloten, da für einen
beträchtlichen Teil der Stücke (ca. 32%) die Angabe über Gewährsleute
fehlt (und Müller sein Hauptaugenmerk beim Sammeln doch auf die Sa-
§en gerichtet hat). Der Einfluß der Erzählerpersönlichkeit mit ihren
Psychischen, sozialen, historischen und ideologischen Vorgaben auf
Auswahl, Formung und Strukturierung der Erzählungen kann also nicht
befriedigend eruiert werden, womit eine wichtige Pforte zum Verstandes

der Erzählungen, ihrer Bedeutung für die Erzählgemeinschaft und
daher auch zur Aussage über diese verschlossen bleibt.

69)
vgi. dazu etwa Fuchs, Elisa: In manchen Märchen kommt der Staatspräsident vor. Moçambique

T" Mündliches Erzählen im Prozess sozialer Veränderung. In: Tages-Anzeiger, Zürich, vom 3.
August 1985, S. 35 f

Siehe dazu Dégh, Linda: Erzählen, Erzähler: 3. Forschungsgeschichte. In: EM 4 (wie Anm. 48),
col. 320—325

45



Ähnliche Probleme für die Ausschöpfung der Volkserzählungen als

Quelle für Leben und Denken der Erzählgemeinschaft bringt das Fehlen
der Erzählsituation mit sich, nachdem Volkserzählungen ja nicht nur
Ausdruck eines einzelnen, nicht Einwegkommunikation sind, sondern
ebenso soziale Funktionen innerhalb einer Gruppe wahrnehmen und sich
nach dieser richten, von ihr interpretiert und beurteilt werden.

Obschon nun die direkte soziale Dimension, d.h. Erzähler und Erzählakt

Performanz: wer, was, wem, wann, wozu, warum), weitgehend
ausgeklammert ist, stellt Müllers Sammlung «Märchen, Sagen, Schwanke,

Legenden aus Uri», zusammen mit seiner dreibändigen Sagensammlung,

eine wichtige Quelle für soziokulturelle und soziohistorische Fragen

über die Urner im 19./20. Jahrhundert dar. Denn die Volkserzählungen

transportieren Werte, Normen, Einstellungen, Erfahrungen, Wissen
und Informationen über Lebensverhältnisse einer Gruppe, deren symbolischer

Ausdruck sie sind — und die als Denkmuster selbst wieder
lebensbestimmend wirken.71)

Gerade die symbolische Form von Volkserzählungen verlangt aber
nach Zusatzinformationen, um sie interpretieren zu können, ihre Aussagen

zu situieren und sie auf ihren «Realitätsgehalt» zu prüfen:72) sei es

durch archivalische oder gedruckte Quellen, sei es durch fachspezifische
Untersuchungen. Nur ein kontextuelles Vorgehen (im weiteren Sinne)
schützt vor Kurz-Schlüssen, weil Literatur (bzw. Volkserzählungen)
eben «das Bewußtsein von Realität» beschreibt und «nicht diese
selbst».73)

So hat sich etwa gezeigt, daß die aggressiven Schwanke und Anekdoten

gegen die reichen Herren, in denen der einfache Bauer mit diesen
gleichzieht oder meist gar die Oberhand gewinnt, nicht Zeugnis ablegen
von emanzipatorischen Durchsetzungsmöglichkeiten trotz unterschiedlicher

wirtschaftlicher Potenz, wie das die Konstellation überlegener
armer Bauer — unterlegener reicher Herr glauben machen könnte.
Vielmehr offenbarten zeitgenössische Zeitungsartikel und Darstellung über
die politischen Strukturen wirtschaftliche Abhängigkeiten und damit
verbundene ungleich lange Spieße, weshalb sich die Bauern nicht offen
gegen die Herren wehrten (z.B. an der Landsgemeinde). Der Realität
aber entsprach die Diskrepanz zwischen objektiver Rechtsgleichheit und

71) Siehe dazu auch Toelken, Barre: Folklore, Worldview, and Communication. In: Ben-Amos,
Dan/Goldstein, K.: Folklore, Performance, and Communication. Paris / The Hague 1975,
S. 265—273
72 Schenda, Rudolf: Prinzipien einer sozialgeschichtlichen Einordnung von Volkserzählungsinhalten.

In: Folk Narrative Research. VI Congress of the International Society for Folk Narrative Research.

Helsinki 1976, S. 186 f
73) Grubmüller, Klaus: Noes Fluch, zitiert in: Moser-Rath, Lustige Gesellschaft (wie Anm. 50),
S. 279

46



demokratischer Freiheit einerseits und erlebter wirtschaftlicher Abhängigkeit

und politisch-rechtlicher Benachteiligung andererseits, deren sich
die Bevölkerung bewußt war und die ihren Unmut und Widerspruch
weckte.

Was für eine Bedeutung der Umweltschilderung zukommt, in der die
Volkserzählungen angesiedelt sind, haben schon verschiedene
Volkskundler betont und ausführlich dargestellt:74) hier können unzählige
Informationen über materielle Kultur, Brauchtum, soziales Gefüge,
Zusammenleben, Feste, Handels- und Nachbarschaftsbeziehungen, Trinksitten

etc. gewonnen werden. Elfriede Moser-Rath vergleicht diesen
Aussagegehalt mit jenem der niederländischen Genremalerei, wo sich ein
lebendiger Alltag spiegelt und Atmosphärisches vermittelt wird, das sich
sonst kaum so direkt erfragen oder erfahren ließe.75)

Besonders verdient um den Wert der urnerischen Volkserzählungen
als Quelle für Kultur und Lebensverhältnisse hat sich Müller gemacht,
weil er neben den Sagen noch viele andere Formen mündlichen Erzählens
aufnahm. Zwar ging er diesen weniger systematisch und ausführlich
nach als den Sagen, und die einzelnen Kategorien sind deshalb nicht ganz
so ausführlich dokumentiert, doch geben sie trotzdem unterschiedliche
Geistesbeschäftigungen, Denkmöglichkeiten, Wirklichkeitsauseinandersetzungen,

Befindlichkeiten und Erlebnisweisen wieder, mit einem je
eigenen Realitätsgehalt und je eigenen Funktionen. (Die Diskussion um
revolutionäre Sprengkraft oder obrigkeitliche Disziplinierung und Indok-
trination der einzelnen Gattungen soll hier nicht aufgerollt werden.)76)

Die quantitative und formale Vielfalt (ebenfalls zeitgebunden ist der
Mangel an alltäglichem Erzählen) erlaubt ein gegenseitiges Verifizieren
von Aussagen einzelner Erzählungen, relativiert manches, zeigt ein breites

Spektrum an Lebenswirklichkeit und Reflexion darüber auf; z.B.
stellt sich nicht nur das numinose Empfinden angesichts einer
unberechenbaren Natur und die strenge archaische Rechtsordnung vor, wie in
den Sagen oft zum Ausdruck kommend und immer wieder betont,77)
sondern ebenso Gesellschaftsverständnis, geistige Ausrichtung, Wert-
zumessung geistiger Beweglichkeit und verbaler Fähigkeit bis hin zu
rechtlichen Fragwürdigkeiten.

74) „.siehe etwa Zender, Matthias: Volkserzählungen als Quelle für Lebensverhältnisse vergangener
leiten. In: Rhein. Jb. f. Vkde. 21 (1973), S. 114—169
75) x„Moser-Rath, Lustige Gesellschaft (wie Anm. 50), S. 281 f

Siehe dazu etwa Bürger, Christa: Die soziale Funktion volkstümlicher Erzählformen — Sage und
Märchen. In: Projekt Deutschunterricht 1. Stuttgart 1971/72, S. 26—56; Woeller, Waltraud: Der
soziale Gehalt und die soziale Funktion der deutschen Volksmärchen. In: Wissenschaftl. Zeitschr.
^er Humboldt-Univers. Berlin 1961/62, S. 395—459 u. 281—307

Vgl. z g Keckeis, Peter: Nachwort des Herausgebers. In: Sagen der Schweiz. Uri. Hrsg. von Pe-
ter Keckeis. Zürich 1985, S. 207

47



Ganz besonders aussagekräftig macht die urnerischen Volkserzählungen

auch der Umstand, daß Müller — unvoreingenommen und mit Sprache

sowie Mentalität vertraut — aufgeschrieben hat, was ihm die Leute
erzählten. So unterdrückte er weder Abergläubisches noch Unmoralisches,

weder Standeskritisches noch die Freude der Erzähler an Skatolo-
gischem. Damit ist in Müllers Sammlungen «Sagen aus Uri» und «Märchen,

Sagen, Schwanke, Legenden aus Uri» eine wichtige Quelle über die
Lebensverhältnisse, über Denken und Empfinden der Urner zu Beginn
des 20. Jahrhunderts entstanden, auch wenn sie vom heutigen Standpunkt

aus einige Mängel wie fehlenden oder ungenügenden Erzählerkatalog

bzw. Erzählkontext und nicht wortgetreue Aufzeichnung aufweist.

6. Zur Transkription und Anordnung

Bei Josef Müllers Manuskript handelt es sich nicht um eine eilige
Mitbzw. Niederschrift, sondern um ein weitgehend ausgearbeitetes Textkorpus.

Dennoch weist es Inkonsequenzen, Regelwidrigkeiten und Korrekturen

auf. Bereinigungen meinerseits beschränken sich aber auf ein
Minimum: sie betreffen offensichtliche Flüchtigkeiten oder Versehen in
Orthographie und Interpunktion. Belassen werden Eigenheiten in puncto

Groß- und Getrenntschreibung von seiten Müllers (Einer; von einander;

mit einander; mit samt u.a.m.), die uneinheitliche Setzung von
Apostroph (z.B. auf bzw. auf's; gabs bzw. gab's), Kleinschreibung nach
Fragezeichen und Ausrufezeichen sowie sämtliche Abkürzungen.

Vor allem verzichte ich auf eine Ausgleichung der Dialektschreibweise,
auch innerhalb der einzelnen Stücke, da sich nicht eindeutig ausmachen

läßt, welcher Lautung Müller tatsächlich Ausdruck geben wollte.
Unklarheiten, die sich durch schwer lesbare Stellen im Manuskript ergeben,

sind in der Transkription entsprechend gekennzeichnet.
Die gelegentlich im Manuskript enthaltenen vergleichenden Literaturangaben

scheide ich aus, nehme sie jedoch in den literischen Nachweisen
im Anhang auf. Dasselbe gilt für Verweise auf bereits erfolgte
Veröffentlichungen in den Blättern der SGV und des Historischen Vereins
(kursiv). Ganz eliminiert sind äußerst sporadisch auftretende Zwischentitel,

die eine thematische Gruppe bezeichnen (z.B. Vom Toggeli),
ebenso vereinzelte Gattungsbezeichnungen.

Nachdem das Müllersche Manuskript, wie es vorliegt, keiner
konsequenten Ordnung folgt und die Stücke nicht durchnummeriert sind, stel-

48



le ich es nach gattungsspezifischen und inhaltlichen Gesichtspunkten
um. Eine Einteilung nach Erzählern oder Herkunftsort drängt sich nicht
auf, da entsprechende Angaben zu wenig genau sind oder ganz fehlen.

49



bötlig ìiiiòotft»on ^nbsbura

X«J

:iA

König Rudolf von Habsburg. Öl auf Holz, 16. Jh., im Teilmuseum in
Bürglen. Bilder von Königen und Kaisern beflügelten die Phantasie der
Märchenerzähler.

50


	Einführung

