
Zeitschrift: Historisches Neujahrsblatt / Historischer Verein Uri

Herausgeber: Historischer Verein Uri

Band: 72 (1981)

Artikel: Das Kloster im 17. und 18. Jahrhundert

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Kloster im 17. und 18. Jahrhundert

Wenn die folgenden zwei Jahrhunderte auch ruhig verliefen und
die Provinz sich organisch entwickelte, so fehlte es doch, besonders
im 17. Jahrhundert, nicht an Unglück und Sorgen.

1. Pestjahr 1629

In der Schweiz trat die Pest (Beulentod, kaltes Fieber, gäher Tod)
seit dem 14. Jahrhundert auf. Eingedenk ihrer geschichtlichen
Vergangenheit 66) haben sich die Kapuziner zur Pflege von Pestkranken

zur Verfügung gestellt, so z.B. 1611 in Schwyz, Rapperswil,
Appenzell, Frauenfeld, Luzern und Konstanz. In diesem Jahr lag in
der Bischofsstadt Konstanz die Sorge um die Pestkranken vor allem
auf dem damals dort stationierten P. Bonaventura Glarner aus
Altdorf. Das Volk wie auch die Behörde brachten dem nimmermüden
Kapuziner unbegrenztes Vertrauen entgegen. Er hatte viele
Hausschlüssel, mit den Adressen der Eigentümer versehen, in Verwahrung,

damit er jederzeit ungehindert die kranken Leute aufsuchen
konnte. Einem Jesuiten, der seine aufopfernde und furchtlose Tät-
tigkeit bewunderte und ihn frug, wie er denn so ohne Furcht zu den
Angesteckten gehen könne, gab er zur Antwort: «Wer schon in den
Wunden Christi geborgen ist, braucht die Pfeile des Todes nicht zu
fürchten» 67).

Doch bleiben wir beim Jahr 1629! Dieses wird in Uri wegen der
damals grassierenden Pest wohl nie in Vergessenheit geraten. Allein
im Kirchgang Altdorf-Flüelen starben in jener Zeit 1600 Personen
an der Pest. Zur Linderung der Not ersuchte die weltliche Behörde
um einen Weltgeistlichen und zwei Kapuziner. Diese sollten zu den

*') Als schon kurz nach Beginn der Reform dem Kapuzinerorden der Untergang

drohte, intervenierte die Fürstin Catarina Cybo mit Erfolg bei ihrem päpstlichen

Onkel mit dem Hinweis auf den heroischen Einsatz der Kapuziner zur Zeit
der Pest in den Jahren 1523 und 1527. Diese Opferwilligkeit erlebte auch der hl.
Karl in Mailand bei Ausbruch der Pest 1576, als auf seinen Aufruf hin die Kapuziner

sich als erste freiwillige Helfer zur Verfügung stellten. Sie rückten mit 20

Mann an, von denen manche als Opfer der Nächstenliebe starben. Erst einige
Jahre später, nachdem die Praxis bereits vorausgegangen war, wurde dieser Zweig
der Caritas in den Satzungen von 1536 zur Pflicht erhoben; eine Spur davon ist,
nachdem die Pest ja praktisch erloschen ist, bis heute geblieben. «Namentlich in
Notzeiten stellen wir allen Bedürftigen die Dienste und Güter der Bruderschaft
zur Verfügung, wie dies auch früher oft geschehen ist.» Konstitutionen 1968,87

•7) P. Elekt, HF 1AU932—37)353; vgl Br. Rufin, SF 3(1914—15)260; P. Rudolf, HF
9(1960—65)261f

42



Kranken gehen, ihnen beistehen, Trost und Wegzehr spenden. Wir
sind über die Vorgänge in jenem Jahr gut unterrichtet68).
Als erstes Opfer im Dienste der Nächstenliebe starb P. Apollinaris

Roy von Sigmaringen, Guardian in Altdorf (1627-29). Er
war der leibliche Bruder des hl. Fidelis, der sieben Jahre zuvor die
Martyrerkrone erlangt hatte. P. Apollinaris war jünger als sein
Bruder, trat aber vor diesem in den Orden ein. Er war in der Provinz

Definitor und damals, als die Obrigkeit die Krankenhilfe
begehrte, Geschäfte halber einige Wochen von Altdorf abwesend. Als
er heimkam und die beiden Mitbrüder P. Alexius und Br. Rufin bei
den Pestkranken dienen sah, konnte er es nicht ertragen, sie allein
der Gefahr ausgesetzt zu sehen. Obwohl er selber einen grossen
Abscheu vor dieser Pestkrankheit empfand, hat er sich selber
unverzüglich an dieser Krankenpflege beteiligt. Doch bereits im dritten
Haus wurde er von der Krankheit angesteckt, auch wenn er dies
nicht wahrhaben wollte. Die Mitbrüder rieten ihm, seinen heiligen
Bruder Fidelis anzurufen. Dieser soll ihm versichert haben, dass sein
letztes Stündchen zwar gekommen sei, er jedoch noch Zeit fände,
sich auf den Tod genügend vorzubereiten. Bereits am Abend dieses
2. Juli starb der vorbildliche Ordensmann und Marienverehrer,
nachdem er noch sterbend die letzten Anweisungen gegeben hatte.
Br. Rufin, der ihn betreute, kommentierte diesen Heimgang so: wie
Maria eilends zu ihrer Verwandten über das Gebirge geeilt sei, so
sei auch P. Apollinaris eilends über die Berge dieser Welt zu seinem
seligen Bruder Fidelis geeilt.
Ein weiteres Opfer der Nächstenliebe war P. Alexius Waldner

von Kirrweiler bei Speyer. Er war Klostervikar und hatte
offenbar aus freiem Antrieb sich mit Bruder Rufin für den Dienst an
den Pestverseuchten zur Verfügung gestellt. Dieser Pater war 1602
in Altdorf ins Kloster eingetreten, wirkte dann später als Pionier
mit dem hl. Fidelis unerschrocken im Prättigau und wurde dessen
Nachfolger sowohl als Guardian in Feldkirch wie auch als Präfekt
der rhätischen Mission. Nach dem Superiorat im Hospiz Chur
(1623-1625) kam P. Alexius 1628 wieder nach Altdorf als Klostervikar.

Selber schon immer etwas kränklich, diente er, ohne sich zu
schonen und nachdem er morgens im Kloster Messe gelesen hatte,
den Kranken Tag und Nacht, so dass er keine Zeit fand, auch nur
eine Suppe zu essen. Besonders verstand er es, die Heimgesuchten
durch den Hinweis auf den leidenden Heiland zu trösten. Er, der
einst am Generalkapitel in Rom darauf drängte, ihn nach Indien
oder anderswohin zu schicken, um die Krone des Martyriums zu er-

'") Vgl dazu: P. Rudolf, HF 9(1960—65)170ff Anm 29,32f und Nbl Uri (1963/64)78ff.
P. Provinzial Matthias eilte nach Altdorf, um seine Mitbrüder zur Vorsicht zu
mahnen, ihnen gleichzeitig aber auch Mut einzuflössen, sich zu opfern, um das
Leben der Weltpriester zu schonen. PAL: t 134,105

43



langen, hat dieses unblutig in Altdorf erlitten, als er 17 Tage nach
seinem Guardian von der Seuche dahingerafft wurde. Seinen Heimgang

hat er vorausgesagt, ebenso dass nach dem Fest Unserer Lieben
Frau Mitte August die Pest abnehmen werde, was auch geschah.
Wenn vorher täglich zwanzig und mehr Menschen dahinstarben, so
nach Maria Himmelfahrt nur noch die Hälfte. Schliesslich erlosch
die Seuche.
Am 2. August starb am Beulentod P. Jovita Holzapfel aus
Rottenburg am Neckar. Als er noch ganz gesund war und den Kranken

diente, sagte er, er bete nur um eines: als Lohn für diesen Dienst
in der Pestzeit, und zwar am Portiunkulafest, sterben zu können.
Gott hat sein Gebet wirklich erhört.
Am 10. August verschied P. Celsus Mecher von Baden. Auch
er pflegte eine Zeitlang Pestkranke. Schon im Kloster Zug hatte er
grossen Zulauf, weil er mit seinem Segen Kranke gesund machen
konnte. Ebenfalls als Opfer der Nächstenliebe starben zwei Kleriker:

am 14. Juli Fr. Johannes Chrysostomus
Sommervogel von Freiburg i/Br. und am 22. August Fr. Johann
Franz aus Urseren, der nicht ganz zwei Jahre zuvor den rauhen
Habit des hl. Franz erhalten hatte. Sein Familienname ist
unbekannt. Er war der erste Kapuziner aus dem Urserental und der
letzte jener Mitbrüder, die während des Pestjahres 1629 in
Selbstaufopferung starben.
Alle diese Kapuziner gaben ihr Leben in der Vollkraft ihrer Jahre
her. Auf die vier älteren Heimgegangenen trifft die Jeremiasklage
(11,1) zu: Sie sind «wie der Baum im Saft vernichtet» worden - auf
die beiden jüngeren das Wort Salomos (Sap 4,13): «Früh vollendet,
hat er doch viele Jahre erreicht.»
Während des grossen Sterbens erlagen auch drei Weltpriester ihren
Anstrengungen. Als der vierte Weltpriester und alle Kapuziner
krank darniederlagen, verblieb dem Dekan, Pfarrer Leonard Fründt,
die ganze Last allein. Die kleine Kapuzinerprovinz hatte in den
Pestjahren mindestens 37 Opfer zu beklagen. Von allen Klöstern erlitt
Altdorf mit sechs Todesopfern den grössten Verlust89).

2. Auseinandersetzungen

Helvetisierung der Provinz
Beim Provinzkapitel zu Luzern vom 28. bis 30. September 1598 70)

kam es zu internen Auseinandersetzungen. Der aussichtsreichste

69) Br. Rufin Falk aus Baden, der am Hauptort zum ersten Einsatz gelangte und
angesteckt, «aber durch besondere Vorsehung Gottes» wieder gesund wurde,
verdanken wir viele hier angeführten Einzelheiten. SF l(1913)173ff

44



Schweizerkandidat für das Amt des Provinzobern war P. Alexander
Buggli von Altdorf; doch wurde ihm der Boden entzogen durch einen
Italiener von internationalem Ansehen, P. Laurentius von
Brindisi, den grossen Gelehrten, Diplomaten und Heiligen. Man
glaubte sogar, dass von Seiten des Generals P. Hieronymus, der dem
Kapitel vorstand, ein leiser Druck zugunsten des Italieners P.
Laurentius ausgeübt worden sei. Hatte man immer noch Bedenken, dass
der franziskanische Stil jenseits der Sprach- und Wetterscheide des
Gotthards nicht genügend gesichert sein könnte? Durch die Wahl
dieses einwandfreien und vorbildlichen süditalienischen Ordensmannes

aus dem Stammland der franziskanischen Ordensreform
war der General beruhigt, dass das franziskanische Erbe rein erhalten

bleibe. Es mutet freilich sonderbar an, wenn P. Laurentius Rossi
in P. Antonius von Cannobio einen ständigen Stellvertreter in der
Schweiz haben musste, weil die vielen Verpflichtungen gegenüber
Papst und Fürsten es dem neugewählten Provinzial nicht erlaubten,
sein Amt in der Schweiz selber auszuüben. Persönlich griff er nur
ein bei der Wahl des Visitators und vertrat als Provinzial die
Schweiz in Rom am Generalkapitel 1599. P. Laurentius schloss für
das nächste Provinzkapitel eine Wiederwahl aus, da er im August
1599 an der Spitze von 12 Kapuzinern dem bedrängten Bistum Prag
zu Hilfe eilen musste. Sein Nachfolger für ein Jahr war P. Fabritius
von Lugano. Alle fünf Italiener Provinziale vor 1600 waren, mit
Ausnahme des hl. Laurentius, zeitweise in Altdorf tätig. Drei von
ihnen starben im Rufe der Heiligkeit, Laurentius wurde von der
Kirche heiliggesprochen.
Das nun folgende Provinzkapitel vom 29. September bis 1. Oktober
1600 im Wesemlin schloss den langsamen Helvetisierungsprozess ab
durch die Wahl des ersten Schweizer Provinzials. Erkoren wurde
P. Alexander Buggli aus Altdorf. Er war der letzte jener
drei, die der Gründer der Provinz ins Noviziat aufnahm, der Bedeutung

nach sicher der Erste, die Schlüsselfigur in der Verselbständigung

der Provinz. Mit dieser Wahl durften auch Mailand und Rom
beruhigt sein. P. Alexander ragte hervor durch sein grosses Regie-
rungstälent, das mit ausserordentlicher Sanftmut verbunden war,
die jedoch nicht in Schwäche ausartete. Ausgezeichnet durch
Wissenschaft, Lebensernst und eifrige Tätigkeit, besonders auch in
Appenzell, hat der vielseitige Kapuziner das Steuer des Provinzschiffchens

während acht Jahren des Aufbaues zielsicher geführt. Es war
wirklich Vorsehung, dass er nicht als Einsiedler im Riedertal geblieben

ist. P. Alexander litt offenbar an Altersbrand, doch habe man

7°) Darüber orientiert ausführlich Beda Mayer in SF 47(1960)66ff und 84ff
") P. Elekt SF 6(1917)28

45



ihn nie klagen gehört oder unwillig gesehen. Der Augenzeuge P.
Franz von Schwyz äusserte71), diese Leidensgeduld habe ihn
mehr erbaut als die Tatsache, dass P. Alexander einmal ohne Widerrede

demütig schwieg, als ihn ein Guardian ohne Grund hart
angefahren hatte. Er starb, wo er geboren wurde, in Altdorf, am 19.

Januar 1622. Der Provinzgründer P. Franz von Bormio hatte ihn richtig
eingeschätzt, als er dem hl. Karl schrieb: «Er wird ein heiliger
Ordensmann» 72).

Für die Schweizerkatholiken hat P. Alexander noeh eine zusätzliche
Bedeutung, da er bei seinen Aufenthalten in Rom 1613 und 1618

für den Seligsprechungsprozess von Bruder Klaus eintrat. 1618
wurde er auch Mitglied einer Spezialkommission zur Förderung dieses

Anliegens, welche in Sachsein, Muri, Baden und Lottstetten
Verhöre aufnahm73). Ein Mitbürger und Nachfolger im Amt, P. Sebastian

von Beroldingen, hat 1654 seine Bemühungen fortgesetzt.

Mit der Wahl P. Alexanders zum Provinzial wurde die Helvetisie-
rung der Provinz praktisch abgeschlossen, finden wir doch unter den
drei gewählten Ratsmitgliedern (Definitoren) neben dem noch
einzigen Mailänder bereits je einen aus Ulm und Altdorf74). P.
Alexander folgten im 17. Jahrhundert noch drei um den Aufbau der
Provinz verdiente Provinziale. Einer derselben, P. Sebastian von
Beroldingen, konnte bereits 1652 dem Ordensgeneral nach Rom vom
blühenden Zustand der Provinz berichten, und wie man fast überall
nach Kapuzinern verlange. Während Weltpriestermangel herrsche,
könne die Provinz die Bewerber fast nicht aufnehmen. Neben einem
Hundert von Klerikern bestünden noch drei wohlbesetzte Noviziate,
und gegen 50 Kandidaten würden das Ordenskleid erbitten 75). Die
Provinz war so gross und unübersichtlich geworden, dass sich 1668
eine Trennung aufdrängte, dann wiederum eine neue 1729 76).

Die nun folgenden Schwierigkeiten konzentrierten sich auf zwei
Altdorfer Kirchherren, die schweizerische Bedeutung erlangt hatten,
und auf einen Mann, der europäisch im Rampenlicht stand.

'=) HF 1A(1932—37)290f
«) Nbl Uri 23(1917)98

") Neben Schweizern kamen als Provinzobere jetzt nur noch drei Badenser, zwei
Elsässer und ein Württemberger, bis sich auch deren Gebiete von der Provinz
ablösten

") Künzle 54

'¦) Gegen die erste, von der Provinz ersehnte und im Frieden vollzogene
Provinztrennung wehrte sich mit grosser Heftigkeit der im Dienst des spanischen
Königs stehende Schwiegersohn von Oberst Zwyer, Oberst Karl Konrad von
Beroldingen (vgl HBLS 2,196 No. 12). Er agierte erfolglos in Rom gegen die Trennung,
die angeblich Spanien schade, der französischen Krone aber nütizlich sei. PAL:
t 134,349,351

46



m
«*&mgÊ

m^' ;0êm^^^^¦~ -av/:vvvvB ÖW M M J.?aV XmH i>^
*W

^ p« V-
V=!«

:v-

» Mv V
KN vJ?>*8

mmAA.

m^m

s*

«

#»

Altdorf um 1642
Bei Nr. 4 das Kapuzinerkloster. Kupferstich von Matthäus Merian.



mm«w.
ir OF* m

¦¦-. •:

'.-.

»A

-\M:VM

J*.
i.r>

.,.;-

m
Uli M JüÌli j 4PS

3îtf? 5V

s~V -4
M 4-* 'S

Jr, *r- C -¦5 '• -• a .f j

Das Kapuzinerkloster Altdorf um 1785
Kupferstich von J. Clausner nach der Zeichnung von Alois Triner.



Michelinische Frömmigkeit
Es handelte sich hier um eine innerkirchliche Auseinandersetzung
Mitte des 17. Jahrhunderts, bekannt unter dem Namen Michelinen,
Michelinische Frömmigkeit, Frommes Leben von Altdorf. Urheber
dieser Sekte war der Zuger Geistliche Michael Warttis77), der in
Deutschland und abschliessend in Frankreich Theologie studierte,
dabei mit französischen Mystikern bekannt wurde und deren Lehre
in Wort und Schrift eifrig verbreitete.
Die Lehre dieser mystisch-spiritualistischen Bewegung barg neben
manchen guten Ideen viele Widersprüche in sich. Einerseits führten
ihre Anhänger einen Kampf gegen die Veräusserlichung der Religion

und befürworteten Verinnerlichung und Kontemplation;
anderseits verfielen sie selbst in die von ihnen bekämpfte äussere
Frömmigkeit, z.B. durch auffallende Plätze in der Kirche, lächerliche
Kleidung, häufige Wallfahrten usw. Diese «Heiligen» — man nannte
sie ironisch auch «Fledermäuse» — vernachlässigten ihre häuslichen
Pflichten, säten Zwietracht, sonderten sich von den gewöhnlichen
Christen ab und hielten ihre Zusammenkünfte in aller Heimlichkeit
und an verborgenen Orten ab.
Michael Warttis gelang es, in Zug auch das Frauenkloster Maria
Opferung durch diese Pseudomystik durcheinanderzubringen. Aber
P. Isaak Büttel, der zwischen 1634 und 1643 bald in Zug, bald in Altdorf

Oberer war, nahm ihn aufs Korn. Warttis musste Zug verlassen.
Der Pfarrer von Altdorf, Dekan Melchior Imhof, nahm ihn 1643 als
Pfarrhelfer an. Die michelinische Lehre verbreitete sich in Altdorf
wie eine Epidemie. In kurzer Zeit hatte der Pfarrhelfer die Frauen
für seine Ideen gewonnen und wie in Zug einen Klub von 40 Michelinen

beisammen. Altdorf hätte ein Zentrum sein sollen zur Verbreitung

der schwärmerischen Ideen in der Schweiz und in Deutschland.
In Köln gab es 300 Michelinen 78). Nach vierjähriger Tätigkeit wurde
Warttis der Boden unter den Füssen zu heiss. Er musste auch
Altdorf verlassen, doch war es dem Pfarrhelfer gelungen, den einflussreichen

Ortspfarrer Johann Melchior Imhof, bischöflicher Kommissar
in Uri, für seine Bewegung zu gewinnen.

Wiederum waren die Kapuziner des Pfarrers heftigste Gegner,
damit in Altdorf und den beiden von ihnen betreuten Frauenklöstern
von Seedorf und Attinghausen sich nicht wiederhole, was in Zug
bereits geschehen war. Neben P. Isaak Büttel kreuzte besonders P.

,7) Sein Vater war Maler und hat für das Kapuzinerkloster Zug einen Zyklus
von 32 Tafelgemälden über das Leben des hl. Franz geschaffen. Zur Geschichte
der Michelinen vgl PAL: t 131b,379—419; Prof. Dr. Anton Gisler in Nbl Uri 6(1900)10
Anm 1 sowie Fritz Domann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform
der Seelsorge und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert, Stans
166 S.494ff

") PAL: t 133,359

47



Apollinaris Jütz von Schwyz, ehemaliger Soldat in fremden Diensten,

seine scharfe Klinge mit dieser Geheimgesellschaft. Als früherer

Prediger von Zug (1638—46) war er genügend bekannt mit den
dortigen Vorgängen. Merkwürdigerweise war sein Bruder, Jesuit
in Bellinzona, für die Michelinen eingenommen und schrieb für diese
eine Apologie. Als er sogar P. Apollinaris für die Sekte zu gewinnen

suchte, blieb der Kapuziner seinem Bruder die Antwort nicht
schuldig 79). P. Apollinaris Jütz bekämpfte die Michelinen in Altdorf
und Schwyz.
Die Kapuziner in Altdorf erlitten in dieser Zeit viele Verunglimpfungen,

da Pfarrer Imhof grosses Ansehen genoss und ein vorbildlicher
Seelenhirte war. Bei der bischöflichen Kurie in Konstanz wurden
die Väter Kapuziner angeschwärzt und fielen zeitweise auch beim
Bischof in Ungnade. Das Ungemach wurde ertragen, die Rechtfertigung

blieb nicht aus, denn der Bischof verurteilte schliesslich die
Lehre und Praxis der Sekte und verbot die Weiterverbreitung.
Warttis hatte sich wegen verschiedener Beleidigungen bei den
Kapuzinern zu entschuldigen und musste Straf-Exerzitien machen.
Auch nach seinem Tode starben die Michelinen nicht aus.
1649 setzte der Bischof von Konstanz eine theologische Kommission
zur Prüfung dieser Angelegenheit ein 80). Das Gutachten fiel
zuungunsten der Michelinen aus, und am 22. Dezember 1649 wurde in
einem Erlass des Bischofs die Verurteilung publiziert.
Unterdessen aber war diese Bewegung zu einem Politikum geworden.

Der Kommissar Jost Knab von Luzern verurteilte von der Kanzel

«dies fromme Leben von Altdorf». Ein Prediger in der
Leuchtenstadt liess öffentlich beten für die Urner, die im Glauben wankend

geworden seien. Die Regierung von Solothurn erliess 1651 ein
scharfes Dekret gegen die «pestilenzialische Sekte», ebenso die
Regierungen von Luzern, Schwyz und Nidwalden. Die Urner Regierung
wurde ersucht, diese michelinische Frömmigkeit zu unterdrücken.
Ein diplomatisches Zwischenspiel des Pfarrers in Rom misslang und
erboste die katholischen Orte, die auf der Tagsatzung in Baden einen

7») «Ich wundere mich, dass du dich in eine so heikle Angelegenheit mischest,
die den weltlichen und kirchlichen Behörden so viel zu tun gibt. Du wünschest,
dass ich ein Anhänger Michaels werde? Allerdings geht mein einziges Verlangen
dahin, mit Michael, dem Erzengel [sein Taufpatron], in Harmonie zu leben, doch
mit Michael Warttis gemeinsame Sache zu machen — das fällt mir nicht ein. Du
bekämpfst das, was niemand angestritten, allein den Hauptpunkt berührst du
nicht. Christus lehrte nicht in der Finsternis wie Hr. Warttis, sondern offen vor
aller Welt. Ganz gleich handelt die Kirche. Sobald diese alle Punkte der Lehre
Warttis approbiert haben wird, werde ich dessen Anhänger werden.» A. Imhof,
Biographische Skizzen, Schwyz 1904, S. lOlf

80) Sie bestand aus dem Kommissar Propst Jost Knab in Luzern, je zwei
Jesuiten und Kapuzinern (P. Apollinaris Jütz und P. Bonagratia von Habsheim).
Pfarrer Imhof hatte sich vor ihr zu rechtfertigen, was ihm jedoch nicht gelang

48



Brief mit Datum vom 19. Januar 1653 an Papst Innozenz X. richteten
81). Das Hl. Offizium fand diese Vita devota Altdorfensis für

unzulässig. Damit war der Fall erledigt, und langsam löste sich diese
mystische Bewegung auf.
Die Fronten waren damals stark markiert. Auf Seiten des Pfarrers
standen Jesuiten, Landammann Johann Anton Arnold und ein grosser

Teil des Volkes. Pfarrer Johann Melchior Imhof, Doktor der
Theologie, vereinigte in sich fast alle kirchlichen Ehren und Aemter.
Beinahe 50 Jahre stand er der Pfarrei vor. Die Kapuziner wurden
durch Oberst Peregrin Zwyer, den Konstanzer Bischof, den Nuntius
sowie den Gesandten der katholischen Orte unterstützt. Diese kämpften

für eine normale Askese und gesunde Volksfrömmigkeit. Man
kann sich die gedrückte Stimmung im Kapuzinerkloster und Pfarrhof

und alle sich daraus ergebenden Verdriesslichkeiten hüben und
drüben vorstellen. Pfarrer Imhof hatte seinerzeit in der Pfarrei das
von den Kapuzinern empfohlene Vierzigstündige Gebet eingeführt
und für das 1676 abgebrannte Frauenkloster der Kapuzinerinnen

ein empfehlendes Wort eingelegt. Trotz äusserer Unterwerfung
hat er sich nie ganz von der dreimal vom Bischof verurteilten Bewegung

distanziert. Doch er und seine Freunde wurden durch die
Erfahrungen mit den fanatischen Visionärinnen vorsichtiger und klüger.

Pfarrer Imhof starb 1684 im Ruf der Heiligkeit.
Nach heutiger Auffassung hat man damals vielleicht mit Kanonen
auf Spatzen geschossen 82). Es war eine mystisch-quietistische Bewegung,

die nicht unbedenklich und gefahrlos war, wenn man an die
entsprechenden Erfahrungen im Ursprungsland Frankreich und an
die von Innozenz XL 1687 verurteilten Sätze des Theologen Molinos
denkt.

Wirren um Oberst Zwyer
Oberst Sebastian Peregrin Zwyer von Evibach (1597—1661)83) war
der berühmteste Urner des 17. Jahrhunderts und neben Johann
Rudolf Wettstein der bedeutendste Schweizer jener Zeit, den selbst
Kardinal Richelieu vergeblich für seine Pläne zu gewinnen suchte.
Klein von Gestalt, aber gross in der Bedeutung! Trotz Erfolg und
vieler Verdienste brach um ihn in der Innerschweiz, besonders in
Schwyz, eine heftige Fehde aus. Freundschaftliche Beziehungen zu

") EA: VI. AI S. 134 No. 83e und S. 139 No. 85w
") Prof. Dr. Anton Gisler fand nach den vorliegenden Akten nicht direkt

Irrgläubiges in der Lehre der Michelinen, jedoch «viel Extravagantes, Ungewohntes,
Taktloses». Der Provinzchronist nennt diese irregeleiteten Frauen «Michelinische
Amazonen». PAL: 1134,105

M) Vgl dazu: PAL: t 134,121ff,140ff; K.C. Amrein, Seb. Peregrin Zwyer von
Evibach, St. Gallen 1880; «Handbuch der Schweizergeschichte», Band 1, Zürich 1972,
662f; Chronica 294,401f

49



Staatsmännern reformierter Kantone, Aeusserungen über den
Niedergang der Demokratie in der Eidgenossenschaft sowie auch das
Verurteilen des Vorgehens gegen die Nikodemiten in Arth machten
ihn verdächtig, vor allem aber sein Verhalten im Ersten Villmergerkrieg

84). Auch der Nuntius hatte über Verletzung der kirchlichen
Rechte und Immunität, die Oberst Zwyer mehr als andern
Staatsmännern jener Zeit angekreidet wurde, zu klagen.
Dieses Zerwürfnis spaltete auch die Kapuzinerprovinz in zwei
Lager, oft sogar die gleichen Klöster unter sich, je nach Kantonszugehörigkeit

der Mitbrüder. Der damalige Provinzial, P. Ursizin Pechin
aus Delle, war ein Anhänger Zwyers. Die beiden Mitbrüder, der
Luzerner P. Ludwig von Wil und der bereits erwähnte Schwyzer P.

Apollinaris Jütz, die hingegen Schulter an Schulter gegen den Obersten

kämpften, hatten auf Ersuchen des Nuntius einige Aufträge
und Informationen über Zwyer angenommen und mussten dafür
ungebührlich büssen. Beide sind im Kampf um das Wohl und die
Rechte der Provinz Opfer von Anfeindungen geworden und mussten
Massregelungen und Strafen über sich ergehen lassen. Anders in Uri,
der Heimat Zwyers. Obwohl er auch hier unter den Geistlichen
politische Gegner hatte, haben sich die Urner für ihren berühmten Landsmann

zur Wehr gesetzt, wobei die Kapuziner nicht nachstanden.
In Altdorf erregte das Vorgehen der übrigen Vierwaldstätterkan-
tone, die den Evibacher zur Verantwortung ziehen und aburteilen
wollten, grossen Unwillen, ebenso bei Exprovinzial Franz Sebastian
von Beroldingen, der ein Parteigänger und Freund Zwyers war. Beim
Provinzkapitel in Baden 1658 drohte die Provinz auseinanderzufallen.

Es bedurfte 1659 eines Dekrets des belgischen Generalvisitators
Benedikt, wonach die Brüder sich nicht mehr in weltliche
Angelegenheiten einmischen sollten, sowie 1661 der erneuten Mahnung des
in Konstanz unter Generalvisitator Philipp von Neustadt abgehaltenen

Provinzkapitels, es handle sich ja nicht um eine Glaubenssache.
Langsam kehrte dann Friede ein 85).

Während die Sonne seines Ruhmes in der Urschweiz verblasste,
stieg Zwyers Ansehen im Ausland. Kaiser Ferdinand I. erhob ihn
1658 zum Reichsfreifürsten. Der Papst lud ihn nach Rom ein, die
Aebte von St. Gallen und Einsiedeln traten beim Bischof von
Konstanz für ihn ein. Allein Zwyer erkrankte und starb in Altdorf am
5. Februar 1661, nachdem er seine Unschuld erneut beteuert hatte.
Der franziskanischen Bewegung stand Zwyer nahe. Den Kapuziner-

") Zwyer besass das bei Villmergen gelegene Schloss Hilfikon, das er durch
direkte Intervention bei Sigismund von Erlach militärisch beschirmen liess, was in
der Innerschweiz böses Blut verursachte

8S) Oft glaubte man sogar, dass infolge dieser misslichen Erfahrungen die
Politik später verpönt war und Kapuziner, um die Einheit der Provinz zu wahren, sich
auch bei Abstimmungen Abstinenz auferlegten. Vgl dazu SF 34(1947)141

50



innen in Altdorf war er ein «sonderbarer protector und guetgün-
ner» 86), und nach dem Chronisten Jakob Billeter starb er als Freund
des seraphischen Heiligen: «. und ist in einem Capuzinerhabit mit
grosser Solemnitet zur Erden bestattet worden. Ware ein Mann, so
bey Keiser, König, Fürsten und Herren wohl angesehen ware» 87).

Doktor Stadler-Handel
Dr. Johann Kaspar Stadler (1632—99)88) stand als Pfarrhelfer dem
gebrechlichen und betagten Pfarrer Johann Melchior Imhof
hilfreich zur Seite und wurde 1684 als dessen Nachfolger an die Kirche
Sankt Martin zu Altdorf gewählt. Mit seinem Namen verband sich
ein leidenschaftlicher Kampf gegen das öftere Anhalten um eine
Pfründe. Zum Ausbruch kam dieser Kampf, als Stadler 1691/92 um
Amt und Pfründe wieder hätte nachsuchen sollen. Auf Befehl des
Bischofs und mit Wissen des Nuntius setzte er sich regelrecht zur
Wehr, sich einer Wiederwahl zu stellen. Der stürmische Streit warf
auch in die Nachbarkantone hohe Wellen, weil es ja um grundsätzliche

Ausmarchungen ging. Diese Auseinandersetzung in Altdorf
zwischen dem streitbaren Pfarrer und den staatskirchlichen Herren des
Landes Uri entfachte im gleichen Jahre, da Altdorf durch einen
Brand fast zur Hälfte zerstört wurde, alle Leidenschaften und endete
zuungunsten Stadlers, den der Bischof von Konstanz schliesslich aus
seelsorglichen Gründen seines Amtes entheben musste. Auch Kapuziner

wurden zu Beginn und am Schluss in diesen Streit hineingezogen.

Die aufgeregte Stimmung am Hauptort spiegeln jene Briefe wider,
die P. Franz Sebastian von Beroldingen im November 1692 an den
Nuntius schrieb, und worin er die Sympathie für seine Landsleute
nicht verbarg. Selbst der hl. Karl habe den Urnern nie vorgeworfen,
dass sie gegen die kirchliche Immunität gehandelt hätten 89).

Ostern 1693 nahte, damit auch die Beicht- und Kommunionpflicht.
Der Pfarrherr machte sich darüber Sorge. An den Jesuiten-Rektor
in Luzern, P. Johann Harder, schrieb er, dass die Leute einstweilen
bei den Kapuzinern beichten gingen, die sich bei diesem Handel
ausschwiegen. Der Nuntius habe sie zwar gebeten, gegen die Regierung
zu predigen, doch rührten sie sich nicht. Manche Leute würden sich
darüber ärgern, während die weltlichen Herren erklärten, wenn sie
in Unrecht wären, würden die Kapuziner schon reden. Wenigstens

") Nbl Uri 1969/70,102
") Nbl Uri 22(1916)22
8S) HBLS 6.488; K1A: M 73
8') Es darf nicht der einseitig-tridentinisch-kanonistische Standpunkt vertreten

werden, sondern es müssen wie z.B. in Appenzell auch die Verantwortlichkeit der
Regierung für Glaube und Sitten, der bisherige Brauch und die Tendenz zur
Aristokratisierung und zum Absolutismus vor Augen gehalten werden. Beispiele
Safür in Nbl Uri 32(1926)52—54

51



sollte der Nuntius Weisung geben, dass sie ihre Beichtkinder belehren,

wie sehr sie in diesem Streit sich verfehlten. So Pfarrer Stadler.

Damals war P. Gregor Pfiffer Prediger am Hauptort. Am Markustag

kamen jeweils in der Jagdmatt zu Erstfeld viele Pfarreien zusammen,

und es wäre dies eine günstige Gelegenheit gewesen, dem Volk
einmal die Pflichten gegen die Kirche in Erinnerung zu rufen. Dies
traute man dem friedliebenden P. Gregor in Altdorf nicht zu, und
man kam auf die Idee, an seiner Stelle seinen unmittelbaren Vorgänger,

P. Basil Betschart, der nun in Sursee war, zu rufen. Unter dem
Vorwand der Erholung kam er tatsächlich am 22. April nach Uri,
doch unterblieb die geplante kräftige Predigt. P. Basil wollte die
Kastanien nicht für andere aus dem Feuer holen und liess durch
zwei Mitbrüder dem Pfarrer mitteilen, er leide an Podagra und könne

diese Predigt nicht halten. Vermutlich handelte es sich um eine
diplomatische Fussgicht, so dass das Zipperlein nicht so ernst zu
nehmen war!
Es kam zu endlosen Verhandlungen mit dem Nuntius in Luzern und
dem Bischof von Konstanz. Ohne Erfolg! Auch ein Vermittlungsvorschlag

des zu Hilfe gerufenen St. Galler Abtes Cölestin Sfondrati
scheiterte an diesen Urnern, von denen ein Gesandter in Brunnen
behauptet haben soll, wenn die Urner hätten nachgeben müssen,
hätte der Uristier noch zwei weitere Hörner bekommen. Am 4.

November 1693 resignierte Pfarrer Stadler auf Befehl seines Bischofs,
trat jedoch den ihm neuzugewiesenen Posten in Frauenfeld nicht an,
sondern zog sich vorerst in das Benediktinerinnenkloster Seedorf
zurück. Am 12. Sonntag nach Pfingsten 1694 kam es zu einem
geräuschvollen Zwischenfall in der Altdorfer Pfarrkirche. P. Gregor
verteidigte glanzvoll den Portiunkulaablass, wovon einige Leute
behaupteten, er gelte nur für die Angehörigen des Ordens, nicht aber
für die Laien. Der eigentliche verborgene Angreifer verriet sich
selbst in einer späteren Predigt. Es war Dr. Karl Josef Schmid,
Kaplan zu Altdorf, ein eifriger Parteigänger Stadlers. Das anfänglich

kleine Feuerlein entfachte sich wie beim Föhn zu einem Brand
und nahm grosse Ausmasse an. Auch die Regierung mischte sich in
diesen Streit. Der neue Pfarrer, Dr. Johann Franz Müller, schrieb
an den Nuntius, dass er in seiner Stellung verdrängt werde und es

zu Tätlichkeiten kommen würde. Darauf verliess der resignierte
Pfarrer Stadler Uri und wirkte als Pfarrer und Kommissar von
Frauenfeld bis zu seinem Tode 1699.

Alle damals am Streit Beteiligten, der uns heute als unglaublich
vorkommt, haben vermutlich mit gutem Gewissen gehandelt. Pfarrer
Stadler, der die Magistraten nicht mit Handschuhen behandelte, war
der Märtyrer der Verteidigung der kirchlichen Immunität geworden.
Vielleicht hätte er durch kluge Geduld mehr erreicht als durch seine

52



beissenden Bemerkungen auf der Kanzel. Während seines Aufenthaltes

in Seedorf schrieb er an den Nuntius: «So werde ich in einem
kleinen Winkel meiner Heimat meine Sünden beweinen und den
traurigen Fall der armen kirchlichen Freiheit.» Das Opfer, im Exil
zu sterben, brachte er heroisch.

Nach den misslichen Erfahrungen im Streit um Oberst Zwyer waren

die Kapuziner vorsichtig geworden, um ihre Einheit nicht erneut
zu gefährden. Die von andern eingebrockte Suppe war ihnen zu
heiss. Ihr Schweigen in dieser Angelegenheit war umso verständlicher,

als auch Weltgeistliche und besonders jene in Altdorf mit dem
Vorgehen Stadlers nicht einverstanden waren. Sie hielten sich an die
Taktik des hl. Karl, der klugerweise über gewisse schweizerische
Gebräuche stillschweigend hinwegging und um des Friedens willen ein
Auge zudrückte. In einer Apologie heisst es abschliessend von den
Kapuzinern: «Wir sagten Gott Dank, diesen Streit nicht angefangen
zu haben, und mit dem Propheten klagen wir in diesen Wirren: «Gut
ist es, in Schweigen das Heil Gottes zu erwarten!» 90)

3. Innerer Aufbau

Wie stand es mit dem geistlichen Leben des Klosters? Von Interesse
sind jene Anweisungen, welche das innere Leben des Klosters betrafen

und von den Provinz- oder Ordensobern erlassen wurden91).
Diese Schreiben behandelten meistens Themen wie Gebet, Abtötung,
Beschaulichkeit, Stillschweigen, Treue usw., mit einem Wort: das
reguläre Leben d.h. ein Leben entsprechend der gelobten Regel und
den Satzungen. Die Anweisungen der Provinziale und Provinzkapitel,

die erstmals anlässlich des Kapitels in Altdorf am 8. Mai 159192)
erlassen wurden, bezogen sich oft auf die gleichen Themen des
religiösen Lebens, waren jedoch viel individueller, z.B. Haus- und
Gottesdienstordnung, Verhalten zu Gästen, Dispensen, Anweisung zum
Läuten usw. Diese Verordnungen zeigen, dass schon nach zehn Jahren

seit der Ankunft der Kapuziner in Altdorf gewisse Dinge zu
reformieren waren.

™) Prof. Dr. Anton Gisler nennt in seiner hier benützten Studie (Nbl Uri 6(1900)
Uf) die tonangebenden Herren von Uri «Steifnackige Staatskirchler». Man berief
sich auf alte Rechte, die man mit Dokumenten nicht beweisen konnte. Es sollte
noch fast 200 Jahre dauern, bis im Benefizialwesen eine Regelung zustande kam,
die den Rechten der Kirche und dem Wohl des Staates entsprach

91) Nacn dem Compendium von 1682 sind es: G: Ordinationes Générales. H:
Decreta et Rescripta M.RR.PP. Generalium Ordinis. I: Ordinationes Provinciales. K:
Decreta et Rescripta RR.PP. Provinciae Superiorum; sonst waren im Archiv mehr
Schreiben vorwiegend seelsorglicber Art enthalten, die entweder von Rom oder
der bischöflichen Kurie von Konstanz stammten

") AA: SF 1(1913)82—86

53



Kanonische Visitationen
Besondere Erwägungen verdienen hier die Visitationen des Generals
und Provinzials, welche die einzelnen Brüderschaften zu besuchen
hatten, wie es schon der heilige Franz in seinem 10. Regelkapitel
befahl: sie «sollen ihre Brüder aufsuchen und ermahnen und sie in
Liebe und Demut zurechtweisen» 93). Von diesen väterlichen Besuchen

des Provinzials sind für Altdorf kaum bestimmte Punkte
herauszuschälen. Es wird sich allgemein auch in diesem Kloster um die
gleichen Verhältnisse und Schwierigkeiten wie in andern Niederlassungen

gehandelt haben. Den Visitationen der Generalminister, die
laut Satzungen von 1643 wenigstens einmal in ihrer Amtsdauer alle
Klöster oder Mitbrüder besuchen sollten, soweit dies überhaupt
möglich war, kam grosse Bedeutung zu. In der Schweiz waren diese
Visitationen im 17. Jahrhundert häufiger als im 18. Jahrhundert.
Aus beiden Jahrhunderten wählen wir eine aus. Die visitierenden
Generalobern haben jeweils bestimmte Verordnungen hinterlassen,
deren Zweck P. Innozenz von Caltagirone 1646 für die Schweiz fol-
gendermassen umschrieb: «... auf dass die schweizerische Provinz,
welche wir hochachten und innig lieben, sich in ihrem Glanz
erhalte und in dem Zunehmen der regularischen Observanz
fortschreite» 94).

1602 visitierte der hl. Laurentius von Brindisi, der
1598-99 noch Provinzial der Schweizerprovinz war, als General die
Provinz 95). Vom Gotthard herkommend, traf er am 16. oder 17. Juli
in Altdorf ein, wo ihn der Provinzial Alexander Buggli empfing.
Von hier aus besuchte er vor allem die Klöster an der Strecke nach
Baden, wobei ihn die Mitbrüder der andern Klöster aufzusuchen
hatten. Vom 2. bis 5. August fand in der Bäderstadt das Provinzkapitel

statt. — Erwartungsgemäss wäre P. Alexander wieder zum
Provinzial gewählt worden, doch hat er darauf verzichtet. Es ist jedoch
nicht ausgeschlossen, dass der Heilige ihm diesen Verzicht nahegelegt

hatte, da er ihm zu lax erschien. Hat P. Alexander in den zwei
vorausgegangenen Jahren den Akzent zu stark auf die äussere
Tätigkeit verlegt, dem Drängen der Regierungen und des Nuntius für
die Obsorge der Frauenklöster zuviel nachgegeben, die alten Strengheiten

des Ordens zu schweizerisch ausgelegt? Aus den Kapitelsanweisungen

96) ergibt sich, dass Laurentius es nicht gern sah, wenn
Novizen zu oft das Kloster verliessen. War dies vielleicht in Altdorf
der Fall, da das Noviziat schon bald nach dem Kapitel nach Luzern
verlegt wurde?

»») Franziskanische Quellenschriften, Werl 1956, 1,87
") SF 26(1939)45
»5) SF 47(1960)87ff
••) AA: SF 1(1913)165

54



1780 nahm der General Ehrhard von Radkersburg
die Visitation vor, die auch lokalgeschichtlichen Wert besitzt. Der
Besuch eines Ordensgenerals war immer von vielen Aeusserlichkei-
ten und einem grossen Zeremoniell begleitet. Dies war aber dem
liebenswürdigen Oesterreicher zuwider, und auf dem Weg in die
Schweiz verschmähte er den von Fürstabt Beda Angehrn
entgegengeschickten Galawagen und folgte der Karosse zu Fuss nach St. Gallen.

Ein Todesfall, der ihn rasch nach Rom zurückrief, brachte den
ganzen Reiseplan und seine Visitationsabsichten durcheinander. Er
konnte nur die an der Strasse nach Rom gelegenen Klöster besuchen,
deren letztes Altdorf war, bevor er über den Pass nach Italien
zurückkehrte. Nicht entrinnen konnte der hochgelehrte und demütige
General den vielen Empfängen. Er pflegte gute Beziehungen zu
Regierungen zugunsten der Klöster. Sogar der Rat von Zürich ehrte
ihn bei der Durchreise durch das Zürchergebiet und liess ihn mit
allen einem spanischen Granden zukommenden Ehren empfangen.
In den katholischen Kantonen machten ihm Schultheissen und
Landammänner sowie kirchliche Behörden und grosse Wohltäter die
Aufwartung. Gar nicht zu sprechen von der Verehrung des Volkes,
das den im Ruf eines Heiligen stehenden Mann empfing! Uri jedoch
scheint alles übertroffen zu haben, als in Flüelen das Ehrengeleit der
Ratsdeputierten von Luzern Abschied nahm.
Die regierenden Herren aus dem Lande Uri begleiteten den General

ins Kapuzinerkloster hinauf und probten erstmals an ihm jenes
Zeremoniell, das seit 1742 für solche Fälle vorgesehen war 97).

Unverzüglich aber begann der General die Visitation, bei der er sich auch
mit jedem Novizen besprach. Er eröffnete und beschloss diesen
Besuch durch eine Ansprache, nachdem er entsprechende Weisungen
erlassen hatte.
Am folgenden Tag erfolgte im Kloster die Begrüssung durch alt
Landammann Josef Anton Müller mit der barocken Anrede:
«Hochwürdigster Hochgeehrtester Pater! Würdigster General des hoch-
preislich-seraffischen Capuziner Ordens!» Sein Herz hüpfe vor
Freude auf wie jenes von Raguel, als dieser den jungen Tobias vor
sich gesehen habe. Er schätze sich glücklich, den General «in dem
Schooss unseres Freystaads verehren» zu dürfen. (Welche Gefühle
für einen Oesterreicher!) Darauf folgten in Anwesenheit noch anderer

Amtsbrüder aus den Aussengemeinden die Ansprache des
Dorfpfarrers, Dr. Franz Josef Zwyssig, und schliesslich das Bankett auf
Staatskosten. Es ist verwunderlich, wie der Visitator noch Zeit fand
zu einem Besuch in den Frauenklöstern zu Altdorf und Seedorf,
deren Seelsorge den Kapuzinern anvertraut war.

B:) Schweizerische Rundschau 10(1909/10)238

55



Am 18. Oktober verliess der General Altdorf. In Amsteg wurde er
mit einem köstlichen Mittagessen überrascht, bevor er sich hinauf
nach Andermatt begab, wo ihn das Volk mit Pfarrer P. Florian von
Rechberg unter Glockengeläute und Böllerschüssen empfing. Nochmals

musste der sonst so kärglich lebende Obere sich einem Festmahl
unterziehen, nachdem er mit einer Walliserdelegation noch wichtige
Besprechungen geführt hatte. Im Kapuzinerhospiz Andermatt
übernachtete er. Anderntags, am 19. Oktober, brach er morgens sechs
Uhr gegen den Gotthard auf. Der Begleitung aus Uri musste er in
Hospental förmlich befehlen, nun zurückzukehren, was diese nach
erhaltenem Segen nur ungern tat. Der General überschritt die Passhöhe

mit seinem Gefolge zu Fuss. Das Beispiel dieses demütigen
Mannes hat sicher grossen Eindruck hinterlassen 98).

Geistiges Leben
Auch das geistige Leben war in jener Zeit sehr rege. Die Provinz
stand damals «hinsichtlich Pflege des Ordensgeistes und der
Wissenschaft auf voller Höhe» 90). Das dürfte sicher auch für das Kloster
unter dem Bannwald gegolten haben. Hier war ja eines der Novizia-
te der Provinz untergebracht, die alle soliden Unterricht zur
Voraussetzung hatten. Auch waren in diesen zwei Jahrhunderten viele
Söhne aus vornehmen Familien Uris eingetreten, die einen guten
Schulsack mitbrachten, der sicher im Kloster nicht vernachlässigt
wurde. Manche jener Patres, die wir bis anhin kennengelernt haben,
waren literarisch tätig und hinterliessen ihre Werke im Druck, so z.B.
Franz von Bormio, Alexius von Speyer, Dr. phil. et jur. Fidelis Roy
und sein Bruder Apollinaris. Letzterer war Magister der freien Künste

und würde sein lateinisches Lobgedicht auf den seraphischen
Vater mit den über 10 000 Versen sicher noch vollendet haben, wenn
der Pesttod ihm die Feder nicht aus der Hand genommen hätte. P.
Alexander Buggli veröffentlichte 1614 Regel und Testament des
Ordensvaters mit den päpstlichen Erklärungen und einer Abhandlung
des P. Johannes von Fano über die Armut. Wollte er dadurch in der
Verwirrung Ordnung schaffen? Der hl. Laurentius hatte anlässlich
des Kapitels in Baden 1602 ermahnt, dass die gedruckten Satzungen
d.h. die italienisch abgefassten Konstitutionen von 1575 bei Tisch
vorzulesen seien. Vermutlich hat er bei der Visitation deutsche
Uebersetzungen angetroffen, so dass dadurch rechtliche Unsicherheiten

entstehen konnten 10°).

*8) Diese ausgezeichnete Schilderung verdanken wir P. Erasmus Baumgartner
PAL: t 124,342ff, eingeleitet und erstmals publiziert von P. Adelhelm Jann, Nbl
Uri 35(1929)69ff

•*) Leutfried Signer in Künzle 340
10°) HS V/2,60; vgl: SF 47(1960)104

56



Die religiöse Schriftstellerei der Urner Kapuziner wurde eingeleitet
mit dem Imprimatur des Ordensgenerals Karl Maria Macerata vom
22. Juni 1685 für das Buch von P. Franz Sebastian von
Beroldingen: «Solitudo spiritualis oder Einsamkeit...» (Zug 1686), eine
Anleitung für zehntägige Exerzitien für Ordensleute. Darauf folgte
sein zweibändiges, grossangelegtes Werk «Vita Christi oder
Hellleuchtende Himmels-Fackel... Betrachtungen» (Zug 1698). Wie der
vielbeschäftigte Kapuziner noch Zeit fand zu diesem umfangreichen
Werk von 1400 Seiten, das Betrachtungen von der Erschaffung der
Welt bis zu den letzten Dingen enthält, ist fast unerklärlich. Das
Ansehen und der Erfolg dieses Werkes lassen sich daran erkennen, dass
es bereits nach drei Jahren wieder neu aufgelegt werden musste.
Es galt in der Elsässischen Provinz und sicher auch bei uns sowie bei
vielen Weltgeistlichen als das Christus-Betrachtungsbuch. P. Franz
Sebastian von Beroldingen hat hier jenes Samenkorn gesät, das
langsam aufging und später eine Fortsetzung fand in vielen Büchern
seiner Urner Mitbrüder durch Veröffentlichungen auf erbaulichem
Gebiet, in der Soziologie, der Naturwissenschaft und vor allem der
Theologie. Er war der erste, der das Apostolat der Feder ergriff.
Die Bibliothek eines Kapuzinerklosters lässt sich nicht mit
jener einer Abtei oder eines Jesuitenkollegiums vergleichen, da sie
andern Zwecken dient. Zudem mahnten die ältesten Satzungen von
1529, dass Prediger sich für ihre Kanzeltätigkeit mit einem oder zwei
Büchern begnügen und vor allem die Heiligen Schriften und
entsprechende Erklärungen studieren sollten, «die uns Gott lieben und
das Kreuz Christi umfassen lehren». Auch von der Bibliothek des
Mutterklosters in Mailand heisst es im Jahre 1581: «ir libery oder
Buchkammer ist klein und schlecht» 101). Bereits im ersten Klosterbau
zu Altdorf bestand eine Bibliothek, schon weil sich dort das Noviziat
befand. Bei der Renovation von 1737 wurde eine «neue» Bibliothek
erbaut mit einem bequemen Eingang, die «sauber, luftig und 29
Schuh lang und 20 Schuh breit» war. Sie musste ja auch die von
Sextar Melchior Hertensfein, der 52 Jahre (1630—82) die Pfarrei
Schattdorf «löblich» versehen hatte, dem Kloster vermachten
Bücher aufnehmen 102).

In diesem Zusammenhang dürfen auch die Lektoren, d.h. die
Professoren der Philosophie und Theologie, erwähnt werden. Im 17.

Jahrhundert wird als einziger P. Franz Sebastian von Beroldingen
genannt. Unter den acht aus Uri stammenden Lektoren des 18.
Jahrhunderts erscheinen in dieser Eigenschaft häufig P. Florian von
Rechberg aus Altdorf, aus Andermatt bzw. Urseren die Patres Ger-
vasius Meyer, Anton Cathry, Anizet Danioth und Archangelus Wol-

"') Seb. Werro, SF 18(1931)55
10!) Compendium 23. — 1911 schenkte auch Pfarrer Friedrich Fuchs in Gurtnellen

der Klosterbibliothek ungefähr 1100 Bücher. PAL: t 140,118

57



leb, die meistens in Solothurn, Baden, Luzern sowie in Freiburg
Vorlesungen hielten. Auch Bücherzensoren waren tätig 103). Diese gelehrten

Männer hatten gelegentlich die Aufgabe, entsprechend den
Weisungen des Konzils von Trient und der Diözesan-Synode von
Konstanz 1567 ketzerische Bücher zu kontrollieren und unter Umständen
zu korrigieren, gute Sitten verletzende Schriften zu unterschlagen.
Solche Bücherzensoren treffen wir in Schwyz, Appenzell, Solothurn
und auch in Altdorf. Hier amtete als solcher z.B. der Guardian P.

Angelus Visconti104).

4. Ausbau und Zerstörung

Die ursprüngliche Anlage des Klosters, das 1583 bezogen wurde,
war so gestaltet, dass man vom Dorf herkommend zuerst zu der 1585
vollendeten und gleichen Jahres eingeweihten Kirche und dann zum
dahinterliegenden Kloster gelangte. Die schlichte, aus Bruchsteinen
erbaute Kirche war geostet. Wie die Kapuzinerkirchen allgemein,

so wies auch die erste Klosterkirche in Altdorf drei Bezirke
auf: das Kirchenschiff für die Gläubigen (ca. 46 oder 40 x 34 Fuss)
mit flacher Decke, der um acht Stufen erhöhte und etwas eingezogene

Kirchenchor (ca. 19 x 18 Fuss) und schliesslich durch eine
Mauer getrennt der innere Chor (24 x 19 Fuss), Gebetsraum für die
Klostergemeinschaft, der mit zwei Fenstern gegen Osten versehen
war. Beide Chöre waren gewölbt105). Beim Eingang in die Kirche war
im Süden ausserhalb des Kirchenschiffes, jedoch damit verbunden,
die Franziskuskapelle, auch Beichtkapelle genannt, so
dass sie mit dem Kirchenschiff eine Einheit bildete. In ihr befanden
sich vier Beichtstühle, je einer in jeder Ecke.

Erweiterungen
1621 wurde der tiefstliegenste Raum des Klosters, die sogenannte
Totenkapelle, zu der man heute noch durch viele Tritte hin-

m) Vgl dazu Nbl Uri 10(1904)9ff
"") In einigen Büchern steht zu lesen: «Frater Angelus vidit anno 1604.» Die aus

Geistlichen und Weltlichen zusammengesetzte Zensurbehörde schien bald einmal
den Eifer verloren zu haben. — Der adelige P. Angelus war zuerst Konventuale,
stellte sich dann aber als Kapuziner der jungen Provinz zur Verfügung und amtete
von 1603—05 in Altdorf als Guardian. Die Tätigkeit dieses Mannes von hohen
Gebetsgnaden erstreckte sich weit über Uri hinaus als Vertrauensmann der Nuntien
und Päpste. Es könnte zum Lebensbild dieses 1616 in Rom verstorbenen Mannes
durchaus stimmen, was der Chronist Br. Rufin von ihm erzählt. SF 2(1913)21.
Danach war p. Angelus nach Schwyz gekommen, wo ihm Oberst Rudolf Reding
seine Aufwartung machte. Dieser zeigte ihm auch jenes Schwert, mit dem ihn
der König zum Ritter geschlagen hatte. Aus der Unterhaltung ergab sich, dass
dieses Schwert einst P. Angelus Visconti gehört hatte, als er noch in der Welt war

10S) Die Grössenangaben sind darum wichtig, weil nach dem Brand des Klosters
1799 die Kirche wieder auf den alten Fundamenten und Mauerresten aufgebaut
wurde und damit die gleichen Masse aufwies wie sie heute sind

58



abgelangt, am 28. Mai durch Weihbischof Anton Tritt sinnigerweise
auf den Namen des Erzengels Michael und aller hl. Engel
eingeweiht. 1624 wurden hier die Gebeine von vier früher verstorbenen
Mitbrüdern: Alexius von Mailand, Alexander von Altdorf, Bernardin

von Arbon und Anton von Cannobio beigesetzt106).
1676 erhielt die alte Klosterkirche zwei Nebenaltäre, die
Weihbischof Sigismund Müller am 13. September des gleichen Jahres

weihte: denjenigen auf der Evangelienseite zu Ehren der Heiligen

Karl, Bonaventura und Klara, jenen auf der Epistelseite zu Ehren

der Heiligen Antonius von Padua, Josef und Magdalena. Ueber
dem ersteren befand sich ein Gemälde Maria Verkündigung, gestiftet

vom damaligen Pannerherren Emanuel Bessler, über dem andern
ein von Hauptmann Troger bezahltes Bild Maria Geburt. Im
Zusammenhang mit der Erweiterung der Kirche wurden auch zwei weitere
Beichtstühle in die Mauer eingelassen 107).

Das Kloster am steilen Hang wurde, wie bereits erwähnt,
innert kürzester Frist, in nicht einmal einem halben Jahr erbaut, so
dass bereits am 1. Juli 1582 der Einzug gehalten werden konnte. Die
Klostergebäude schlössen sich als einziger rechteckiger Trakt der
Kirche an. Dieses Klostergeviert hatte ein Innenhöfchen. Das Ganze
musste recht burgartig ausgesehen haben, wie ähnliche Bauten in
Italien. Neben Küche, Keller, Refektorium, Bibliothek usw. waren
1682 108) im Gebäude 22 Zellen für die Mitbrüder, je zwei für Pilger
und Gäste und je eine für den Provinzial und Kranke untergebracht
gewesen. Die Kapuzinerzellen lagen teilweise übereinander 109) und
waren natürlich sehr klein. Sie mochten jenen des Mutterklosters in
Mailand entsprochen haben, die der Stadtpfarrer Sebastian Werro
gesehen und so beschrieben hat110): «Ein jeder hat syn eigene zeli,
darin er lesen, betten unnd ruwen mag, versperren die tür nimmer
unnd mag ein jeder hinyn, so offt er will, dam sy keine schloss daran
brauchend. Die zellen sind klein unnd eng.»
1737 wurde das Kloster vergrössert. Man muss jedoch annehmen,
dass am ursprünglichen Kloster schon vorher bauliche, durch die
grössere Zahl der Mitbrüder bedingte Veränderungen vorgenommen
wurden, auch wenn diese nicht mehr auszumachen sind. Nach 150

Jahren war das in Eile erbaute Kloster recht baufällig und infolge
Novizenandrang zu klein geworden. Darum ersuchte der Provinzial
Anton Maria Keller am 6. Januar 1737 den Landrat um Erlaubnis
für die Renovation und zugleich Vergrösserung des Klosters um 16

Zellen durch Anfügung eines neuen Traktes, wobei er an seine

1M) Compendium 6.7,21
M7) Compendium 6 und HF 1A(1932—37)94
m) Compendium 9f
"") Br. Rufin. SF 1(1913)181; vgl dazu: Fischer 1955,61f
'•») SF 18(1931)55

59



zz

ÏZ

»

'D^

'
1

03

12

ZI

:

1»

ti

•61

'71

¦81fn'61

il

li

91

v
.ss

:a

ei

l\

-I

'S

9

£

8Ì

6

Sl

JÎ

01

tunuo^imjoa

umz

aSai^s

SS

neqnsM

usp

jni
}Joqv

'iz

U31JBO

pun

oiJojci

nz
Sued

zz

J3II32[maM

jaaaqo

'ZS

aqonji

ajjv

"TS

sgpneqoo

uagiz^aC

pun

usité

sap

uinuojJiajaH

'0Z

JaSlTd

-inj

J3UIUIIZ

'61

3qnjsj3gTTtI

Jap

uajo

'81

J3UIUlTZJqOI3a

'il

ranuojrtujoa

umz

agans

sx

neqn3N

pun

umijo^ajaa

joa

assBjjaj,

jnz

sjnj,

pun

J3isua.ä

-gr

uauoioqusuui

-fj

aiJojdJajsoiH

pun

Joqo

nz
umijoiiiajaH

uioa

Suso

'gì

ranijojiuijoa

umz

3g3i;s-

51

jdoqoszfOH

umz

eiog-raj

'n

JdoqasztOH

'01

j3uituB3iasiads

'6

JSIiasiuTaAV

aaJ3qo

'8

3tPT)3I

3U3JS[

i

raniJo;3iajaa

ssnsN

'9

T3}SUJJES

3U3H

'S

JOI|0

J3J3UUT

'£

joqo

jaaassnav

'S

snadBJixnaj

'Z

IjiqosuBqDJiji

-i

najso

I13BTI

siiBqnajst

sauia

infoia

raa^jqnjaSsnB

ìqom

}iui

ìeìT

sjsjsoih

usjib

sap

UBia



«weltberümbte Freygebigkeit» appellierte m). Das Bauanliegen wurde
durch die Guttätigkeit des Volkes ermöglicht, wozu die Regierung

1000 Gulden beisteuerte. Bei diesem Bau leisteten die Gemeinden
der Reussebene viel Frondienst, ja selbst die Dörfer Isenthal,
Seelisberg und Spiringen wollten nicht nachstehen. In Gegenwart von
viel Volk wurde am 8. März 1737 für «einen neuen Zusatz» feierlich
der Grundstein gelegt.
Der neue Trakt führte «von dem oberen Egg dess Chorss bis an
den Berg». Der Berg war sehr widerspenstig; Wassereinbruch und
Nachrutschen des Geländes boten grosse Schwierigkeiten, und doch
wurde alles rasch vollendet. Im Neubau waren aus dem alten Bau
untergebracht z.B. Keller, Küche, Refektorium, darüber die Zellen
für die Professbrüder. Der alte Bau wurde renoviert und zum Teil
umdisponiert, so Bibliothek, Pilgerstübchen, Hostienbäckerei,
Novizenstube. Neben den 16 neuen Zellen gab es nun im Kloster noch
weitere 35 Räumlichkeiten, so dass die diesbezüglichen Bedürfnisse
auf längere Zeit gedeckt waren.
Unter den vielen Wohltätern, deren Liste noch vorhanden ist, ragt
Hauptmann Landmajor Jodocus Sebastian Heinrich Schmid hervor

112), der beim ganzen Unternehmen die treibende Kraft war und
nicht ruhte, bis der letzte Ziegel auf dem Dache sass. Er war der
Syndicus der Kapuziner, d.h. ihr Sachwalter und Oekonom, da es den
Brüdern verboten war, diese Geldgeschäfte selber zu tätigen. Er hat
«was von nöthen mit grosser Lieb' und Freymüthigkeit bezahlt,
und aus eignen Mittlen ein grosses beygetragen» 113).

Der Bau muss solid gewesen sein, denn das grosse Erdbeben vom
10. September 1774 hat offenbar dem Kloster nicht geschadet, nachdem

die Pfarrkirche und die beiden Kreuzkirchen stark in Mitleidenschaft

gezogen waren und keine Kirche im Lande unbeschädigt
blieb 114).

nl) PAL: Sch 1264

m) HBLS 6,208 NO. 11
113) Chronica 476. Gerade die Freigebigkeit "war schuld an einem unliebsamen

Nachspiel. Schmid hatte zu Baubeginn dem Provinzial in Gegenwart von P.
Victorin, Guardian von Näfels, heilig versprochen, selbst einzustehen, wenn die
Almosen zur Deckung der Auslagen nicht hinreichen sollten. Ohne Wissen der beiden
hat Schmid ein Darlehen von 2000 Gulden aufgenommen, offenbar bei der
Kirchgemeinde, und eigenhändig unterschrieben. 1743 wollte er für Kapital und Zins die
Kapuziner belasten, was diese jedoch zurückwiesen. Er hat sich nicht zufriedengegeben

mit einem Entgegenkommen der Kapuziner auf geistlichem Gebiet und
musste dann die Schuld der Kirchenverwaltung St. Martin selber zurückbezahlen.
Dieser Wohltäter starb 1763. Vgl K1A: M 14. Der zehn Jahre früher verstorbene
Geistliche Johann Anton Schmid war sein Bruder. Dieser schenkte für das
Refektorium ein Kruzifix und zwei Gemälde, Maria und Johannes darstellend. Er
wurde im Kapuzinerkloster beerdigt. Gfr 97(1943)287

u4) Schädigungen des Klosters wären sicher vom damaligen Provinzchronisten
P. Erasmus Baumgartner erwähnt worden. Vgl PAL: t 124,316 und A. Schaller,
Chronik der Naturereignisse im Urnerland, Altdorf 1937, S. 91ff

61



Dorf- und Klosterbrand
Am 5. April 1799 wurde Altdorf durch Feuer zerstört115). Das Dorf

^ war wegen des Föhns immer gefährdet und ist bereits 1400, dann zur
Hälfte 1694 und schliesslich 1799 total eingeäschert worden. Das
Feuer brach diesmal abends im sogenannten «Winkel» aus, gerade
unterhalb des Klosters, und breitete sich infolge des stürmischen

\^ Föhns mit rasender Eile aus. Die prächtige Pfarrkirche brannte im
Nu lichterloh. Vermutlich durch die herumfliegenden Schindeln des
hohen Kirchturms wurde auch das Kapuzinerkloster vom Feuer
ergriffen und brannte bis auf den Grund ab. Fast alle Firsten
verbrannten im Feuerregen mitsamt allen öffentlichen Gebäuden.
Uebrig blieben einzig sechs Privathäuser, zwei Mühlen und das
Frauenkloster St. Karl, worin die Kapuziner noch in der Brandnacht

Zuflucht fanden. Ueber Nacht wurden das durch Kriegsdienste
und Speditionshandel reiche Dorf und die hablichen Bewohner

bettelarm. Die Kapuziner verloren durch diesen Brand das vor gut
sechs Jahrzehnten vergrösserte Kloster mit zahlreichen Archivbeständen,

der Bibliothek usw. Gerettet wurden ausser einigen
Reliquien und Authentiken sowie etlichen Bildern die Monstranz mit
einigen Messkelchen und der Wettersegen, was man in Eile dem ge-
frässigen Feuer entreissen konnte.

P. Erasmus Baumgartner, der kurz zuvor (1794-97) Prediger in
Altdorf war, schrieb über diesen Brand116): «Unter soviel Unglück ist
dieses Jahr [1799] zu erwähnen der grosse Brand von Altdorf im
Kanton Uri, wobei der ganze Flecken in Flammen, von denen man
nicht weiss, woher sie kamen, aufging. Ungefähr 400 Gebäude wurden

eingeäschert, unter denen auch unser Kloster im Feuer
vernichtet wurde. Das in der Provinz zuerst gebaute Kloster wurde
zuerst durch Feuer vernichtet. Gott sei vielmal gedankt, dass die
Vorhersage unserer Gegner sich nicht bewahrheitet hat, dass nämlich
alle Kapuzinerklöster nach dem Vorbild des ersten zugrunde gehen
werden. Von den Kirchen blieb nur eine unversehrt, jene der
Klosterfrauen zum Hl. Kreuz, und von allen Häusern nur deren sechs.
Welches Elend!» So schloss das Jahrhundert traurig ab. «Mit Feuer
hast du uns heimgesucht, wie man läutert das Silber!» (Ps. 66,10)

XIS) Vgl dazu: Nbl Uri 5(1899)11; Karl Franz Lusser, Leiden und Schicksale der
Urner (Kantonsbibliothek 1964/65), Altdorf 1966, S. 95ff

»") PAL: t 127,85f

62


	Das Kloster im 17. und 18. Jahrhundert

