
Zeitschrift: Helvetische Monathschrift

Herausgeber: Albrecht Höpfner

Band: 2 (1800-1801)

Heft: 5

Artikel: Fragment eines Gesprächs zwischen Alzibiades und Sokrates
[Fortsetzung]

Autor: Hottinger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Z

Fragment eines Gespräches

zwischen

Alzibiades und Sokrates.

Aus dem ersten Alzibiades des Plato.

Bon

Professor Hottinger
in Zürich.

F o r t s e z u n g.

lzibia deS. Allein ich denke, lieber Sokrates: daß eS

bey den Athcniensern, und den übrigen Griechen wohl schwer-

Zich in die Frage komme, ob etwas gerecht oder ungerecht

sey: denn das, glaubensie, leuchte von selbst ein. Also, ohne

in diese Untersuchung einzutreten, überlegen sie bloß, was

ihnen nützlich seyn werde. Denn meines Ermessens sind

Gerecht und Nützlich zwey ganz verschiedene Dinge.
Manchen haben die ungerechtesten Handlungen Vortheile ge°

bracht, und andern hates, sollt' ich denken, wenig genützt,

daß sie thaten, was recht war.
Sokrates. Nun gut. Gesetzt auch, ich liesse dir's gel«

ten, daß Gerecht und Nützlich zwey ganz verschiedene Dinge

H Z



Il4
seyen. Du wirst doch nicht etwa wieder beHäupten wollen,

daß du wissest/ was nützlich/ und warum es nützlich sey?

Alzibiades. Ich wüßte nicht/ warum ich das nicht

sollte. Aber freylich, du mußt nicht wieder fragen, von

wem ich -s gelernt/ oder wie ich es selbst herausgebracht

habe.

Gok rates. Unvergleichlich. Wenn ich eine deiner un«

statthaften Behauptungen durch eben die Gründe widerlegen

könnte, deren ich mich bey einer frühern Gelegenheit bedient

habe, so fode st du ganz andre und neue. Jene behandelst

du wie em abgetragenes Kleid, das man bey Seite legt.

Man soll dich mer nagelneuen noch ungebrauchten Beweis-

gründen bedienen. Allein dein leichtes Vorpostengefechte soll

Mick mehr abhalten, dich zu fragen, von wem du das was

nützlich en, tennen gelernt habest, und wie dein Lehrer heiße.

Kurz, ich beziehe mjck mit einem Worte auf alle meine vor-

hergehenden Fragen. Und da weiß ich es nun allzuwohl,

daß du nicht um ein Haar besser daran seyn wirst, als vor-

hin, und daß du so wenig wirst sagen können, wie du voir

selbst dazu gekommen seyst, zu wissen was nützlich sey, als

von wem du es gelernt habest. Indeß da du so eckel bist,

daß du dir nickt gerne den nemlichen Beweis zum zweyte»

male auftischen lassest, so will ich es einmal gut seyn lassen:

du magst es wissen oder nickt wissen was den Atheniensern

nützlich sey. Allein ob das Gerechte und das Nützliche einer-

ley, oder ob es verschiedene Dinge seyen, das möchte ich wohl

von dir hören. Du kannst mir Fragen vorlegen, wenn du

willst, so wie ich es mit dir mache: wo nicht, so rede nur
an Einem fort.

Alzibiades. Ich weiß nicht, lieber Sokrates : ob ich auch

wohl im Stande seyn werde, vor dir einen ununterbroche-

nen Vortrag zu halten.



"5
Sokrates. Du darfst dir nur seyn lassen/ memBeßter!

ich sey das versammelte Volk. Denn dort wirst du doch auch

jeden einzelnen Mann überzeugen müssen. Nicht wahr?

Alzibiades. Freylich.

Sokrates. Und muß denn nicht eben derselbe Mann
im Stande seyn/ sowohl einzelne Personen als viele auf ein»

mal, über das was er versteht zu belehren, gerade so wie

der Sprachlehrer sowohl einzelne Personen, als viele zugleich

in der Sprache unterrichtet?

Alzibiades. In der That.
G o k r ates. Und so auch in der Rechenkunst. Ist es nicht

einer und ebenderselbe, welcher Einzelne und Viele uiiter«

richtet?

AlzibiadeS. Auch darin».

Sokrates. Das wird uemlich der sey», welcher die

Rechenkunst versteht, der Rechenmeister?

Alzibiades. Richtig.

Sokrates. Als» auch du. Wovon du viele überzeugen

kannst, davon wirst du auch einzelne überzeugen können.

Alzibiades. Allem Ansehn nach, jal
Sokrates Versteht sich, von dem, was du selbst verstehst.

Alzibiades. Nun ja.

Sokrates. Und nun der Redner vor dem Volke, und

der Redner in einer freundschaftlichen Unterhaltung, wie die

unsrige ist, sind sie in etwas andern, oder einzig darin» ver-

schieden, daß Vereine die nemlicheUeberzeugung bey vielen,
der andre bey einzelnen bewirkt?

Alzibiades. Nur darin», wie es scheint.

Sokrates. Nun denn! wenn also der nemliche Mann
viele und einzelne soll überzeuge» können, so mache einmal

an mir den Versuck, ob du mich überzeugen könnest, daß

es Fälle gebe, in welchen das Gerechte nicht nützlich sey.

Hs



516

Alzibiades. S du biS ein Schalk, lieber Sokrates:

Sokrates. Nun denn: um ein rechter Schalk zu seyn,

will ich dick von dem Gegentheil dessen überzeugen, wovon

du mich nicht überzeugen willst.

Alzio > a des. Nun, das thue einmal.

Sokrates. Antworte mir nun auf meine Fragen.

AlzibtadcS. Nicht doch. Sprich nur allein.

Soi rar es. Und warum denn ': Ist es dir nicht darum

zu thun, dich, wenn immer möglich, überzeugen zu lassen?

Alzibiades Um nichts anders.

Sokrates. Und wirst du nicht völlig überzeugt seyn,

wenn du selbst gestehe» mußt, daß die Sache sich so verhalte,

wie ich sage?

Alzibiades. Ich kann's nicht leugnen.

Sokrates. So antworte denn. Wenn du es nicht

von dir selbst hörest, daß das Gerechte auch nützlich sey, so

wirst du es einem andern wohl nimmer glauben.

Alzibiades. Du hast Recht. Ich werde also schon

antworten müssen, und — werde es auch, wie ich denke,

ohne Gefahr thun können.

Sokrates. Nun wahrhaftig du bist ja gar ein Pro-

xk eN Weißt du doch schon, wie die Sache herauskomme»

wird: — Aber sag- mir nun: nicht wahr, du behauptest,

daß das Gerechte zuweilen nützlich sey, zuweilen nicht?

Alzibiades. Freylich

Sokrates. Auch zuweilen schön und nützlich, zuwei-

len nicht?

Alzibiades. Wie verstehst du das?

Sokrates. Ob dir schon jemand vorgekommen sey, der

gerecht und doch zugleich schädlich gehandelt habe? -

Alzibiades. Gewißlich nicht.

Sokrates« Also ist jede,gerechte Handlung mich schön?



"7
Alzibiades. Allerdings.

Sokrates. Und was schön ist/ ist eS immer auch gut,
oder nur zuweilen, zuweilen nicht?

Al; ibia des. Meines Trachtens/ lieber Sokrates! giebt

»s Dinge, welche schön und doch böse sind.

Sokrates. Auch solche / welche schändlich / und doch

gut sind?

Alzibiades. Auck solche.

Sokrates. Wie verstehst du das? Zum Exempel, man-

che, die einem Freunde oder Verwandten im Treffen zu Hülse

komme«/ würden verwundet oder getödtet/ und manche, die

es nicht thaten, wenn sie es gleich thun sollten, kommen mit
Heiler Haut davon. Meynest du es so?

Alzibiades. Gerade so meyne ich's.

Sokrates. Eine solche Hülfleistung nennest du schön,

in Rücksicht auf das Bestreben, diejenige zu retten, welche

man retten soll. Und das nennt man Tapferkeit. Ist es

Nicht so?

Alzibiades. Allerdings.

Sokrates. Und die nämliche Sache nennst du böse,

in Rücksicht auf Tod und Wunden. Nicht wahr

Alzibiades. Freylich.

Sokrates. Allein etwas anders ist die Tapferkeit, et«

was anders der Tod?

Alzibiades. Es versteht sich.

Sokrates. Folglich ist die Hülfleistung, welche man

Freunden erweist, nicht in einer und eben derselben Rücksicht

gut und böse?

Alzibiades. Al/em Ansehen nach nicht.

Sokrates. Laßtuns nun sehen, ob nicht das, was

schön ist, in wie fern es schön ist, auch gut sey. So zum

Exempel in dem vor uns liegenden Falle. Jene Hülfleistung,



"Z
sagtest du, sey in Absicht der Tapferkeit schön. Nun laß

uns sehen, ob eben diese Tapferkeit etwas Gutes oder etwas
Böses sey. Siehe die Sache au§ diesem Gesichtspunkt an.
Was wünschest du dir eher: etwas Gutes oder etwas Böses?

Alzibiades. Etwas Gutes.

S ok rates. Und nicht wahr, das größte Gute am

liebsten?

Alzibiades. Allerdings.

Sokrates. Und je größer ein Gut ist, desto weniger

möchtest du es verlieren?

Alzibiades. Wie könnte es anders seyn?

Sokrates. Und wie hast du es nun in Rücksicht der

Tapferkeit Was müßte man dir geben, daß du darauf Ver-

zieht thätest?

Alzibiades. Lieber den Tod, eh' ich ein feiger Mensch

seyn wollte:

Sokrates. Du haltest also wohl die Feigheit für eines

der größten Uebel?

Alzibiades. Ganz gewiß.

Sokrates. Und zwar, wie es scheint, für ein nicht

kleineres Uebel als den Tod?

Alzibiades. Unstreitig.

S ok rates. Nicht wahr, Leben und Tapferkeit find

das Gegentheil von Tod und Feigheit?

Alzibiades. Allerdings.

Sokrates. Und jene haltest du für sehr wünschens-

werth, diese nicht?

Alzibiades. Natürlich.

Sokrates. Und zwar deßwegen, weil du jene für ein

großes Gut, diese für ein großes Uebel haltest?

Alzibiades. Freylich.

Sokrates. Nun nanntest du vorhin die Hülfleistung,



"9
wodurch man im Kriege seine Freunde zu retten sucht, schon,

in Rücksicht auf die Aeusserung einer guten Eigenschaft, näm»

lich der Tapferkeit?

Alzibiades. So ist's.

S o k r atcs. Und in Hinsicht auf eine üble Folge, näm«

lich den Tod, nanntest du sie ein Uebel?

Alzibiades. Unstreitig.

S o k r ates. Muß nun nicht jede Handlung nach ihren

Folgen benennt werden: in wie fern sie böse Folgen hat,
döse; und in wie fern sie gute hat, gut?

Alzibiades. Ich denke ja.

Sokrates. Auch schön, in wiefern sie gut, und

schändlich, in wie fern sie böse ist?

Alzibiades. Ja.
Sokrates. Wenn du nun vorhin die Hülflcistung,

wodurch man Freunde zu retten sucht, schön und zugleich

döse nanntest, so ist dieß gerade so viel, als wenn du sie

zwar gut, aber dennoch böse genannt hättest?

Alzibiades. Mir deucht, du hast Recht, lieber So.
kratcS.

Sokrates. Nie also kann das Schöne, in wie fern

es schön ist, böse, noch das Schändliche, in wie fern es

schändlich ist, gut seyn.

Alzibiades. Allem Ansehen nach nickt.

Sokrates. Laß uns die Sache auch noch von dieser

Seite ansehen. — Nickt wahr: wer gut lebt, Verlebt wohl?

Alzibiades. Unstreitig.

Sokrates. Und wer wohl lebt, der ist glücklich?

Alzibiades. DaS versteht sich.

Sokrates. Und glücklich ist man durch den Besitz deê

Guten?

Alzibiades. Allerdings.



< !20
SokrateS. Und zu diesem gelaugt man dadurch/ daß

man gut und wohl lebt?

Alzibiades. Auch dieß.

Sokratcs. Wohl leben ist doch etwas gutes?

Alzibiades. Freylich.

So kr at es. Ist es nicht auch etwas schönes?

Alzibiades. Auch dieß.

Sakrales. Hier finden wir also wieder das Schone

und das Gute beysammen.

Alzibiades. ES scheint so.

SokratcS. Diesem zufolge werden wir da, wo wir
etwas schönes finden, immer auch etwas gutes finden.

Alzibiades. Es kann nicht fehlen-

SokratcS. Allein wie? Ist das Gute auch zuträglich,

oder nicht?

Alzibiades. ES ist zuträglich.

SokrateS. Erinnerst du dich noch, was wir, betrefi

fend da§ Gerechte, für ausgemacht erklärt haben?

Alzibiades. Es war, wofern mir recht ist, dieses:

daß, wer gerecht handelt, nothwendig auch schön handle.

SokrateS. Und wer schön handelt, auch gut?

Alzibiades. Ja.
SokrateS. Und was gut ist, ist nützlich.

Alzibiades. Freylich.

SokrateS. Folglich, mein lieber Alzibiades, ist das

Gerechte auch nützlich-

Alzibiades. So scheint es.

SokrateS. Sage mir nun: Bist du es nicht selbst,

der dieses sagt, und ich bin bloß der Fragende? Z

Alzibiades. Ich muß es wohl seyn.

SokrateS. Gesetzt nun, ein Athenienler, oder wenn

du lieber willst, ein Pcparethcr, der sich einbildete, zu wissen,



121

was gerecht und was ungerecht sey, würde in derVersamm-

lung aufstehen, um seinen Rath zu ertheilen, und würde

sagen: daßnachseinerUeberzeugungdasGerechte
zuweilen etwas böses sey, wurdest du dick enthalten

können, ihm in's Gesicht zu lachen — du, der du ia selbst sagst,

daß das Gerechte und das Nützliche Eins sey?

Alzibia dcs. Vcy den Göttern, lieber Sokrates! ich

weiß nicht, was ick sagen soll. Ich bin ganz sonderbar daran.

Die Sache kömmt mir bald so vor, bald anders, wenn du

mich fragest.

Sokrates. Und du weißt es nicht, mein Lieber! was

das für ein Zustand ist?

Alz i b i a des. Nein, wahrhaftig nickt l

Sokrates. Gesetzt, es fragte dich jemand: ob du zwey

oder drey Augen, zwey oder drey Hände habest, oder etwas

anders von der Art; wie meynst du Z würdest du wohl das

eine Mal dieses, das andere etwas anders, oder immer das

Gleiche antworten?

Alzibiades. Wahrhastig, mir sängt schon an bange

zu werden für meine Augen und Hände. — Ich denke doch —

immer das Gleiche.

Sokrates. Und zwar deßwegen, weil du das weißt,

nicht wahr?

Alzibiades. Ich denke, ja.

Sokrates. Wenn du also in den Fall kommen kannst,

über etwas widersprechende Antworten zu geben, so kömmt

das offenbar daher, weil du die Sache nicht weißt. Nicht
wahr?

Alzibiades. Es muß wohl so seyn.

Sokrates. Gestehst du nun nicht selbst, daß du in
deinen Antworten über das, was gerecht und ungerecht, rühm-

lich und schändlich, gut und böse, nützlich und schädlich ist,



< 122

hin und herschLaskeK; und geschieht denn dieß nicht offen«

bar deßwegen, weil du von dieser Sache nichts verstehst?

Alzibiades. Freylich.

Sokrates. Wie verhält es sich nun mit diesem? Ist
es eine nothwendige Folge der Unwissenheit, daß man so hin

und her schwanken muß?

Alzibiades. Ganz natürlich.

So trat es. Sage mir: Weißest du es, wie man zum

Himmel hinaufsteigen kann?

Alzibiade.S. Nein beym Ievs! das weiß ich gewiß

nicht.

SokrateS. Schwankest du aber auch in deiner Mey-

nung über diesen Punkt hin und her?

Alzibiades. O nein.

Sokrates. Weißt du den Grund hicvsn? oder soll

ich ihn sagen?

Alzibiades. Ja, sage mir ihn.

Sokrates. Darum, mein Lieber! weil du dieß nicht

nur nicht weißt, sondern auch nickt zu wissen glaubst.

Alzibiades. Was willst du damit sagen?

Sokrates. Ueberlege es einmal mit mir. Wenn du

etwas nicht weißt, aber auch einsiehst, daß du es nicht weißt,

kannst du denn darüber hin und her schwanken? Zum Exem--

Pel über die Kunst zu kochen. — Du weißt es doch, daß du

sie nicht verstehst?

Alzibiades. Freylich wohl.

Sokrates. Hast du denn darüber schwankende Mey«

nunzen, wie man kochen müsse, oder überläßst du die Sache

dem, der sie versteht?

Alzibiades. Das Letztere.

SokrateS. Gesetzt, du wärest zu Schiffe: Würdest dl,

Sa schwankende Meynungen darüber äußern, ob man das



Steuer auf diese oder aus jene Seite drehen müsse? oder

würdest du dick ganz ruhig verhalten, und dieses Geschäft

dem Steuermann überlassen?

Alzibia des. Au» das Letztere.

Sokrates. Also schwankest du über das, was du nicht

weißt, nicht hin und her, wofern du es nicht zu wissen

glaubst?

Alzibiades. Allem Ansehen nach nicht.

Sokrates. Du siehst also, daß alle Fehler, die man

in den Geschäften macht, nur von dieser Art der Umvisscn-

heit herrühren, da man etwas zu wissen wähnt, das man

nicht weiß.

Alzibiades. Was willst du nun wieder mit diesem

sagen?

Sokrates. Nicht wahr: wir wagen uns an ein Gc»

schüft alsdann, wann wir das zu verstehen glauben, was zu

thun ist?

Alzibiades. Freylich.

Sokrates. Wer es aber nicht zu verstehen glaubt,

überläßt es einem andern?

Alzibiades. Ganz natürlich.

Sokrates. Und nicht wahr, diese Art unwissende

Menschen ist deßwegen vor Fehlern gesichert, weil sie das

Geschäft andern überläßt?

Alzibiades. Richtig.

Sokrates. Und wer sind denn die Fehlenden? Doch

nicht die, welche die Sache verstehen?

Alzibiades. Gewiß nicht.

Sokrates. Wenn es Nun weder diejenigen sind, welche

die Sache verstehen, noch auch diejenigen, welche sie zwar nicht

verstehen, aber auch nicht zu verstehen glauben ; wer bleibt denn

noch übrig, als diejenigen, welchesie nicht verstehen, und doch zu

verstehe» glauben?



124

AlzibiadeS. Niemand, als diese.

Sokrates. Diese Art von Unwissenheit als» ist es,

welche Unheil stiftet; und sie allein ist es auch, die uns zum

Worwurf gereicht.

AlzibiadeS. Wirklich.

Sokrates. Und nicht wahr, je wichtiger die Sachen

sind, welche sie betrifft, umso viel schädlicher, und schänd-

iicher ist sie?

Alzibiades. Allerdings.

Sokrates. Giebt es nun wichtigere Gegenstände, als

das Gerechte, und das moralisch Schöne; das Gute, und das

Nützliche?

AlzibiadeS. Es giebt keine.

Sokrates. Nun sagtest du doch, daß es diese Dinge
wären, über welche du h.n und her schwanktest?

AlzibiadeS. In der That.

Sokrates. Und wenn duüber diese hin und Herschwan-

kest, ist es denn nicht, dem Gesagten zufolge, offenbar,
daß du die wichtigsten Dinge nicht nur nicht verstehst, son-

dem sie nicht verstehst, und doch zu verstehen wähnest?

Alzibiades. Es scheint fast so.

SokrateS. Ey, cy, mein guter AlzibiadeS'. da steht es

wahrhaftig schlimm um dich. Es kostet mich etwas, deinen

Anstand mit dem eigentlichen Ausdrucke zu benennen. Indeß,
da wir allein sind, so muß ick es immer heraussagen. Die
schändlichste Unwissenheit ist es, worinn du steckest, mein

Lieber! und zwar nach deiner selbst eigenen Aussage. Da--

her komm tes denn auch, daßdu dichsozu den
Staatsgeschästcn hindrängen willst, bevor du
die nöthigen Kenntnisse dir erworben hast.

Zwar bist du nicht allein in diesem traurigen
Falle: die m eisten unsrer so geheißen en S taats-

manner



-2î
männer sind es/ wenige ausgenommen, undmnter diesen

vielleicht deinen Vormund Perikles.

Alzibiades. In der That lieber Sakrales: sagt man

auch, daß er nicht bloS so im Schlafe dazu gekommen sey.

Er hatte beständigen Umgang mit vielen gelehrten Männern :

zum Beyspiel mit dem PythoklideS und AmxsgoraS; und auch

jetzt noch, da er bereits in diesem Alter ist, sieht er, in eben

dieser Absicht, noch sehr oft den Damon.

SokrateS. Sage mir: hast du auch schon einen Mann

von Einsichten in irgend einem Fache gesehen, welcher nicht

im Stande war, seine Einsichten auch andern mitzutheilen?

Zum Exempel dein Lehrer im Lesen und Schreiben besaß diese

Kenntnisse selbst, und brachte sie auch dir, und jedem an-

der« bey, welchem er wollte. Nicht wahr?

Alzibiades. Ja.
SokrateS. Und was du von ihm gelernt hast, das

wurdest du im Stande seyn, auch einen andern zu lehren?

Alzibiades. Ja.
SokrateS. Und so auch der Lautenspieler, und der Lehrer

in der Gymnastik?

Alzibiades. Ohne Zweifel.

S ok rates. Denn der sicherste Beweis, daß man etwas

wisse, ist dieser, wenn man das, was man weiß, auch andern

beybringen kann?

Alzibiades. Ich finde es auch so.

SokrateS. Kannst du mir nun jemand nennen, den

Perikles weise gemacht habe? Wir wollen gerade bey seinen

Söhnen ansangen.

Alzibiades. Ja, aber wenn seine Söhne Schwachköpfe

waren, lieber SokrateS

SokrateS, Aber dein Bruder Klimas-

(V. H.) Z



l I2Ü

Alzibiades. Was sprichst du von Klimas? Der ist

ja ein W.rbeliopf.

Sokrates. Nun, wenn Klimas ein Wirbelkopf, und

des Perikles Söhne Schwachköpfe sind, was hast denn du veh-

schuldet, daß er dich, bey solchen Talenten, vernachläßiget?

Alzibiades. Ich denke, die Schuld liegt an mir, daß

ich nicht auf ihn achte.

So kr at es. Nun, so nenne mir denn von den übrigen

Athenienscrn, oder von den Ausländern jemanden, gleichviel,

einen Sklaven oder einen Freygebornen, der sich rühmen könne,

durch den Umgang mit Perikles weiser geworden zu seyn. Ich
zum Beyspiel kann dir den Pythodor, des Jsolochus, und den

KalliaS, des Kalliades Sohn nennen, die es durch Jeno's Um-

gang geworden sind. Beyde zahlten ihm hundert Mine»,
und wurden von ihm zu weisen und gelehrten Männern

gemacht.

Alzibiades. Wahrhaftig., ich wüßte dir keinen zu

nennen.

So kr at es. Nun, laß es gut seyn! — Aber was hast

du nun mit dir selber vor? Willst du es da lassen, wo du

bist: oder willst du trachten, dir Rath zu schaffen?

Alzibiades. Darüber müssen wir mit einander uns

gemeinschaftlich berathen, lieber Sokrates! Uebrigens denke

ich demjenigen nach, was du vorhin sagtest, und ich sinde,

daß du Recht habest. In der That scheinen mir unsere

Staatsmänner, mit Ausnahme weniger, sehr schlecht unter-

richtet zu seyn.

Sokrates. Nun, wozu sagst du das?

Alzibiades. Wären sie unterrichtet, so müßte man

freylich, um es mit ihnen aufzunehmen, durch Unterricht

und Uebung sich zum Wettkampfe vorbereite». Mein, so



IS?

unwissend als sie sich an die Staatsgeschäfte gewagt haben,

was hat man da lange nöthig, mit Lernen und Neben sich

zu plagen Weiß ich doch, daß sie mir in Absicht auf Kopf

weit nachstehen:

So kr a tes. Ly, ey, wie das nun wieder gesprochen

war/ mein Lieber: Wie unwürdig deiner edeln Gestalt und

deiner übrigen Vorzüge:

Alzibiades. Und warum den»/ lieber Sokrates?

Sokrates. Es thut mir leid um dich, und daß ich

dich so lieb habe —

Alzibiades. Und, was denn?

Sokrates. Daß du glaubest, du habest es nur mit
diesen Leuten hier zu thun. ^^

Alzibiades. Und mit wem sonst?

Sokrates. Und das fragt ein Mann, der auf Seelen«

adel Anspruch macht? ^

Alzibiades. Was meynst du denn? Sind eS nicht

unsere Staatsmänner hier, mit denen ich mich zu messen

habe?

Sokrates. Gesetzt, du wolltest das Kommando über

ein Kriegsschiff übernehmen, würdest du damit zufrieden seyn,

unter allen, welche sich auf dem Schiffe befänden, daS See-

wesen am besten zu verstehen: oder würdest du vielmehr glau»

den, daß du zwar dieses am besten verstehen, aber dabey auch

auf deine eigentlichen Gegner, und nicht bloß, wie du es vor.
hin machtest auf deine Mitkämpfer Rücksicht zu nehmen ha-

best? Freylich mußt du die letztern übertreffen, aber sie so

weit übertreffen, daß sie sich nicht nur nicht mit dir messen

können, sondern dir bloß gut gcnua sind, um dir gegen die

Feinde zu dienen, wenn du nämlich im Sinne hast, etwa«



128

Nahmhaftes zu Stande zu bringen/ das deiner selbst und des

Maates würdig sey.

Alzibiades. Freylich wohl/ hab' ich das im Sinne.

S o k r atcS. Und ist e§ denn deiner würdig/ dich damit

zu begnügen/ daß du deine Mitkämpfer übertreffest? Mußt du

vicht auch auf diejenigen Rücksicht nehmen / welche unter der-

neu Gegnern die erste Rolle spiele»/ und darauf losarbeite»/

auch diese zu übertreffen?

Alzibiades. Wen meynst du denn, lieber SokrateS?

So kr ates. Weißt du es nicht, daß unser Staat mit
den Lazedämoniern und dem großen Könige beständig im Kriege

Verwickelt ist?

Alzibiades. In der Hhat, so ist es.

Sokrates. Nun, so wirst du auch ganz natürlich «r»

theilen, daß du dich mit den Königen der Lazedämonier und

Perser zu messen habest, wenn du dir anders vornimmst, dich

an die Spitze unser» Staates zu stellen.

A l-z.i hiade S,. In der That, du scheinst Recht zu haben.

SokrateS. Nicht doch, mein Lieber! Nein, auf den

Médias mußt du Rück,?cht nehmen, der in der Kunst, Wach-

teln abzurichten, ein Geister ist, a) und auf andre solche

a) Dieß ist ein Hieb, womit Sokrates, oder vielmehr Plato,
auf eine jugendliche Llebhaberey des Alzibiades zielet. Bey
d«U Griechen wurden die Wachteln zu gewissen Spielen ab-

gerichtet, welche für sie obngek'ähr das waren, was für die

Engländer die Hahuengefechte sind. Alzibiades pflegte eine

Wachtel unter dem Kocke mir sich herumzutragen. Als

ihm nun, da er das erste Mal in der Volksversammlung

erschien, geklatscht ward, so wurden seine Sinnen dadurch

so sehr benebelt, daß er seine Wachtel vergaß, und ihr Zeit

ließ, zu entwischen. Das Rufen und Klatschen des Volkes

verdoppelte sich, und jedermann lief hinzu, um dem jme-

gen Staatsmann seine Wachtel wieder S« fangen.



'( l2?
Leute, welche die Staatsmänner spielen, ungeachtet'ihre UN-

wissenheit beweist, daß, wie unsre Weiber sich ausdrücken

würden, ihre Seelen das Sklavenhaar noch nicht abgelegt

haben. Auf diese Leute, die noch als halbe Barbaren auftre«

ten, nicht um den Staat zu regieren, sondern durch parasité»

sche Künste bey dem Volke sich einzuschmeicheln — aufdiese

Leute, sage ich, mußt du Rücksicht nehmen, und um deine

Ausbildung völlig unbekümmert, weder lernen, was du zu

lernen hast, noch in dem dich üben, worinn du dich zu üben

hast, noch irgend eine von den Vorkehrungen treffen, welche

du treffen solltest, um dich in einen so wichtigen Wettkamps

einzulassen; sondern gerade so, wie du bist, herzhast an die

Geschäfte des Staates Hand anlegen.

Alzibia deS. Du hast freylich Recht, lieber Sokrates,

Gleichwohl glaube ich, daß die Befehlshaber der Lazedämo»

nier, uud der König der Perser um kein Haar besser sind,

als andere.

Sokrates. Sieh doch einmal, mein Lieber! was daê

wieder für ein unglücklicher Wahn ist.

Alzsbiades. Warum denn?

Sokrates. Für'S Erste: In welchem Falle glaubst du,

daß du dich mehr um deine Ausbildung bekümmern werdest:

wenn du sie für Männer von Bedeutung und für furchtbare

Gegner haltest, oder im Gegentheil?

Alzibiades. Ohne Zweifel, wenn ich sie für recht

wichtig halte.

Sokrates. Und glaubst du etwa, daß es dir schade«

werde, wenn du für deine Ausbildung sorgest?

Alzibiades. Das Gegentheil. Ich werde sehr da«

bey gewinnen.



< r;o
Gokrates» Dieß wäre also der erste Nachtheil, und zwar

ritt nicht geringer, der jenen Wahn mit sich führt.

Alzibiatzes. Du hast Recht.

So trat es. Und der Zweyte : daß er noch obendrein ir-
rig ist ; wovon es nicht schwer seyn wird, dich mit wahrschein--

Äen Gründen zu überführen.


	Fragment eines Gesprächs zwischen Alzibiades und Sokrates [Fortsetzung]

