
Zeitschrift: Helvetische Monathschrift

Herausgeber: Albrecht Höpfner

Band: 1 (1799)

Heft: 2

Artikel: Ist Religion zur Nationalversittlichung nothwendig? [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7°

Ist Religion zur Nationalversittlichung
nothwendig?

Erste Fortsetzung.

er angeführte Paragraph mag aber verstanden werden, wie

er will: so ist durch denselben einmahl für beide streitende Par-

theyen so viel ausgemacht, daß unsere Constitution dic Nothwen-

digkeit einer Religion anerkennt, sich für dieselbe interessirt, und

über die politischen Wirkungen derselben wachen will. Warum

würde fie sonst von Religion, von Gewissensfreyheit und Gottes-

dienste reden? Warum sie allen bürgerlichen Zwecken und der Po-

lizey unterwerfen? Die in diesem Artikel herrschende Dunkelheit

und das dabey mögliche Mißverständnis' treffen mithin nicht jene

allgemeinen Grundsätze, sondern nur die darunter begriffenen Ma-

ximen, welche das wie bestimmen sollen ; z. B. die Fragen : wie soll

die Religion erhalten werden? wie weit sollen sich die Rechte des

Staates über dieselbe erstrecken? kömmt es der gegenwärtigen,

oder irgend einer künftigen Stellvertretung zu, darüber so, oder

anders zu verfügen? Wie also auch die helvetische Nation bey der

Annahme der Constitution jenen Artikel verstanden haben mag:

so hat sie einmahl untrügbar zu erkennen gegeben, daß sie die vor-

handene Religion genehmigt; ihre Erhaltung will; sie zur For-

derung der höhern Staatszwcckc für wichtig und nützlich erklärt.

Aber in Ansehung der nähern Bestimmung enthalt die Urkunde

unsers Staatsvereins, wie wir gczeiget haben, einen Doppel-

sinn, der zwey ganz entgegengesetzte Deutungen zuläßt, so daß

wir in Rücksicht dieser Bestimmungsart so gut, wie gar keine

Constitution haben.



71

Man muß das Eigene dieses Falles genau in s Auge fassen.

Es ist in der That etwas ganz anderes, eine ''dunkele, nicht

durchausverstandene Stelle beleuchten, sie erläutern und all-

gemein verständlich machen. Und wieder etwas anders, einen

Doppelsinn wegräumen, d. h. cutscheiden, ob die Constitu-

tion da ja oder nein sagen solle, wo es, wie in unserm Fal-

le, ungewiß ist, was sie in der That sagen wolle.
Das erstere scheint uns allerdings von der Behörde der Rc-

präscntanten des Volkswillens zu seyn. Au einer solchen Erlau-

terung gehört weiter nichts, als richtige Einsicht und die crsor-

dcrliche Befugniß. Beide finden sich in den Volksvertretern

vereinigt: jene durch die Voraussetzung diese durch die Volks-

wähl. Nichts ist daher rcchtmâssigcr, als daß die Vertreter

des Volkswillens zugleich auch die Exegesen der Constitutionsakte

seyen.

- Nicht so im andern Fälle l Festsetzen, was die Constitution da

sagen solle, wo sie schweigt, oder von zweyen widerstreitenden

Deutungen eine annehmen, die andere verwerfen: das heißt

nicht dieselbe erläutern, sondern über sie entscheiden;
es heißt nicht den Volkswillen rcprâsentiren, sondernden-

selben diktircn; dazu gehört also auch nicht bloß eine der Con-

stitution untergeordnete legislative Gewalt, sondern eine

über dieselbe erhabene Souverainetät, oder constitutive
Vollmacht.

Ueberhaupt ist hier nur ein doppeltes Benehmen gedenkbar:

Entweder lassen es die Legislatur und Regierung einstweilen

beym hergebrachten Alten bewenden. Indem sie dieß thun, so

sind sie gewiß, recht zu thun. Wo die Constitution, wo das sou-

veraine Volk schweigt, da ist kein Wille vorhanden der reprä-



72 1

scutirt und vollstreckt werden könnte. In einem despotischen

Staate verhält die Sache sich freylich anders. Der Despot ist

nicht Repräsentant des Volkswillcns / sondern unter dem Vor-

wände irgend einer höhern Autorität, Executor seines eignen

àlsens. Ll-N pro rarione vàâs. Hier ist die Gränze zwi-

schen beiden Verfassungen. Sobald der Repräsentant einen ei-

genen, vom Volke und der Constitution verschiedenen Willen hat:

so hört er auf zu seyn, was er seyn soll, und von unserer Form

bleibt nur noch der wcsenleere Schatten übrig.

Oder man läßt es nicht bey diesem Herkommen bewenden;

man hält des Stillschweigens des Volkes und der Verfassung un-

geachtet eine veränderte Einrichtung für nothwendig. Lasset

uns jetzt noch nicht untersuchen, ob diese Nothwendigkeit in un-

scrm Falle statt finde; diese Untersuchung einstweilen noch zur

Seite gelassen, können wir aber unmöglich der Frage auswei-

chen: welcher Behörde das Urtheil über jene Nothwendig-

keit und die Einleitung jener neuen Einrichtung eigentlich zu-

komme?

Wir haben es allbereits bemerkt, die Aufhebung eines Doppel-

sinns in einer Constitution ist nicht bloß Erläuterung, nein,

sie ist Erweiterung derselben.

Vernünftigerweise können hier nur drey Autoritäten in Colli-

sion kommen. Denn das Recht einer solchen Berichtigung der

Verfassungsakte kömmt entweder den Verfassern derselben

zu, vermöge jener logischen Regel, welche annimmt, daß ein

jeder der zuverlässigste Ausleger seiner eignen Worte sey.— Oder

es kömmt der Volksvertretung zu, vermöge einer ausdrücklichen

Beauftragung; oder endlich deck souverainen Volke
selbst, als ein unveráusserlicher, unübertragbarer SonverametätS-



7Z

nktiiv. Schon ans der blossen Angabe der verschiedenen collidi-

renden Behörden ist es sichtbar/daß jede derselben einen ihr gün-

stigcn Gesichtspunkt für sich hat. Die Aufgabe scheint als» einer

kurzen Erörterung wohl werth zu seyn.

Doch nein / die Verfasser einer Constitution können hier

nicht in die allergeringste Betrachtung kommen. Für den

Staat ist es völlig gleichgültig, woher und von wem seine Ver--

fassung komme. In Bezug des Verfassers ist sie ein bloß litte-

rarischcs Produkt, etwa wie Plato's oder Cicero's Bücher

von der Republik, und hat für denselben so wenig Verbindlich-

keit, als die langst aufgelösten und zum Theil vergessenen Gesetz-

gedungen eines Lykurg'S und Solons eines JaleukuS
oder Charondas. Es ist gar nichts daran gelegen, in wel-

chein Sinne eine Constitution geschrieben, alles kommt ganz «nd

einzig darauf an, in welchem sie dem Volke vorgelegt und von

demselben verstanden worden sey.

Es fragt sich sonach, ob diese Befugniß den Volksreprásentan-

ten zukomme? Sie sind ja, sagt man, vom Souverain beauf-

tragt u.s. w. Ja! aber wissen muß man doch vorerst —wozu?

Eine Frage, die in die allerersten Elemente der repräsentativen

Staatslehre einschlagt. ES würde meinen Lesern allzuwenig zu-

getrauet seyn, wenn ich hier die Erörterungen wieder zu erneu-

ern gedachte, welche in Frankreich über die Natur und Scheidung

der constitutive» und legislativen Gewalten angestellt worden sind.

Entweder haben wir von jener Revolution noch gar nichts be-

griffen, oder Motionen dieser Art müssen uns nun endlich gelaufig

seyn; entweder ist die Volkssouverainetöt ein leeres Phantom,

oder sie beweiset sich eben in der ausschließlichen unveräusscrli-

chen Ausübung der constitutive» Gewalt. Denn der Urverein



74

eines Staates, eine Constitution, ist in der That nichts anders,

als der Inbegriff jener heiligen unwandelbaren Bedingungen, un-

ter welchen ein Volk, als organistrte Gesellschaft, cxistiren will.

Ein solcher Verein kann schlechterdings nur vom Volke ausgehen.

Selbst eine constitutive Versammlung, d. i. ein vom

Volke zur Verfertigung einer Staatsverfassung niedergesetzter

Rath, macht noch keine Constitution, sondern bloß den Entwurf

dazu, der aber so lange gar keine Kraft hat, bis er vom Volke

feyerlich angenommen und sancirt worden ist.

Von einem solchen constitutiven Rathe ist die Legis-

latur wesentlich verschieden. Sie ist ein repräsentativer Korper

unter einer wirklich vorhandenen Constitution, mit welcher seine

eigene Rechtmässigkeit steht und fällt. Die'Schönheit, die Weis-

Keit des stellvertretenden Systems, besteht in der scharfen Schei-

dung der verschiedenen Gewalten; aber die Zartheit, die Schlüpf-

rigkeit desselben in der Möglichkeit, die angewiesenen Schranken

zu überschreiten l->).

Nun habe ich doch wohl nicht nöthig, in Erinnerung zu brin-

gen, daß Helvetien unmittelbar nach seiner Staatsumwälzung

(2) Wir bemerken es mit Vergnügen, mit welcher Sorgfalt nn-
sere aufgeklärtere Gesetzgeber jeden Gegenstand an seine eigene

Behörde zu verweisen, und sich selbst vor allen Eingriffen in
die executive und richterliche Gewalt zu verwahren bemüht

sind. Wie aber kömmt es, daß man so selten, oder niemahls

an den Unterschied zwischen legislativer und constitu-
tiv e r Gewalt denkt? daß man Gegenstande, die für diese letz-

tere gehören, niemahls auf die nächste Urversammtung verta-
get? Und doch adelt einen Gesetzgeber nichts, nichts hebt das

allgemeine Zutrauen zu ihm so sehr, als das immer gegenwär-

tige Bewußtseyn jener höhcrn Grundsätze.



75

eine wirklich fertige Verfassung zur Annahme vorgelegt/ daß die

jetzt vorhandenen Gewalten nur in Folge derselben gewählt/ or-

ganisirt, in Thätigkeit gesetzt worden sind. Beides ist mithin

eben so unwidersprechlich/ als unwidersprochen/ daß unsere Räthe

nur eine gesetzgebende/ nicht eine constitutive Gewalt

haben; daß sie sonach nicht über und in die Constitution/son-

dem bloß unter derselben zu wirken beauftraget sind.

Also bleibt nur noch die dritte Behörde, nähmlich das verfaß-

sungSmässig in Urversammlungen vereinigte Volk, übrig von

welcher aus jene Zweydeutigkeit gehoben und der einzig geltende

Sinn des bestrittenen Artikels festgesetzt werden kann. Bis da-

hin darf und soll über die Religion, über die Kirche, über die

Geistlichkeit, ihre Einkünfte und Rechte nichts angeordnet wer-

den, weil dazu eine constitutive Autorität, die aber dermahlen

nicht vorhanden ist, erfordert wird. Alles, was indessen gesche-

hen kann, ist, daß diese Angelegenheiten so, wie sie sind, erhal-

ten, und daß höchstens Vorschläge und Entwürfe für die Zukunft

vorbereitet werden, wie allenfalls eine bessere Organisation in
die Kirche und den geistlichen Stand eingeführt, und die Rcli«

gion selbst in eine ihrer eignen Moralisirung günstigere Lage ge-

rückt werden könne.

Dieses unläugbare Resultat ergibt sich schon aus der bloß

formellen Ansicht unserer gegenwärtigen politischen Lage,

und der Art, wie unser Urverein sich in Ansehung der Religion

ausdrückt (t>).

<l>) Wir haben nun den Vorschlag zur Abänderung der helveti-
schen Staatsverfassung, Luzern 17??, vor uns. Sie enthält
nicht einen neuen, von Grund umgearbeitete» Entwurf, son-

dem, wie der Titel sagt, eine bloße Abänderung der wirklich



76

Wenn wir nun aber das Object selbst/ nm welches es zu

thun ist / erwäge«/ wenn wir die Religion/ die Kirche/ die à
läugbaren bürgerlichen und eeclesiastischen Rechte des min ein-

mahl zur Besorgung jener Angelegenheiten vorhandenen Standes

der Geistlichen erwägen, so muß es noch evidenter werden, daß

Verfügungen dieser Art schlechterdings von costitutiver Behörde

Herrühren müssen.

ES gibt zwar auch unter uns eine Menge von Halbphilosophen,

welche den sogenannten Philosophen der grossen Nation das Pa-

ternoster ihres Unglaubens so abcrgläubig nachbeten, als der cm-

fältigste im Volke nur immer das seine herunterbcten kann («).

Diese sagen uns:,» sie fühlen das Bedürfniß der Religion nicht,

„ es gebe gar kein Verhältniß zwischen Staat und Kirche; diese

„sey ein bloß eingebildetes Verhältniß zu einer idealen Welt ; sie

5, könne sonach weder Güter besitzen, noch Rechte auf den Staat

„ haben; die Religion habe keinen Einfluß auf Sittlichkeit; die

„öffentlichenLehrer der Gewissenhaftigkeit nicht nur in den Hand-

vorhandenen Constitution. Die Geistlichen scheinen in dersel-

den stillschweigend in ihr Aktivbürgcrrecht zurückgesetzt; hinge-

gen ist die Angabc des höhern Staatszwecks weggelassen; das

Schicksal der Religion und Kirche eben so ungewiß, die Grün-

dung der Gewissensfreyheit eben so unbestimmt, und es fehlt
völlig an jenem unentbehrlichen Commentar, wodurch das Volk
und das Publikum hätte belehrt werden müssen, warum diese

und keine andere Veränderungen vorgeschlagen werden.

<c) Wer sich im Allgemeinen einen Begriff von dieser Philoso-

xhie zumachen, und sie in ihren Gründen und Folgen mit dem

zu vergleichen wünscht, was wir für wahre Philosophie Hal-

ten, der lese: I-e pliila^opUiZine Till <Ièir>ll5<guè er III pviloso-
pPie vengée, lrllàulr àe l'âllciusnà pr. O. FecrckaN. t,llu-

«llime, 1798.



7? ;

„ lungen, sondern selbst in den Gesinnungen, die Lehrer der Ord«

»nung, der Menschenliebe / die Lehrer der Vorsehung und einer

»gerechten Vergeltung in der Zukunft, sie seyen keine Volksleh-

»rer, keine Erzieher der Menschheit zur Tugend, siescyen nicht

»einmahl Bürger, kaum Menschen—verhaßte Priester des Aber-

» glaubens seyen sie."

Lasset uns duldsam seyn gegen Menschen und Meynungen, wenn

sie auch nichts weniger als duldsam waren, mit derjenigen Würde,

derjenigen ruhigen Seelengrösse, welche das Bewußtseyn der

guten Sache einzig geben kann! Noch'mehr, wir wollen voraus

setzen, die Menschen, die so urtheilen, handeln wirklich nach sub--

jectiver Ueberzeugung, aus den reinen Beweggründen ächtet

Wahrheits- und Tugendliebe, vom hohen Enthusiasmus für Va-

terland und Mcnschenadcl beseelt. Das heißt denn doch ohne

Widerrede etwas viel zugegeben.

Nun sey es uns erlaubt, jenen Männern, die mit ihren Einsich-

ten so ganz im Reinen zu seyn scheinen, auch einige einfache Fra-

gen vorzulegen.— Ihr fühlet mithin, wie ihr versichert, das

Bedürfniß der Religion nicht. Gut, aber mit welchem Rechte

fordert ihr, daß das Volk darum keine Religion haben solle du,

ein einzelnes Glied jener grossen souvcrainen Masse, willst die«

selbe deiner individuellen, wahren oder irrigen Meynung, deinem

persönlichen Bedürfniß oder Nichtbedürfniß unterworfen wissen;

ihr aber, die eine Religion hat und haben will, solsi dage-

gen kein Recht zukommen, sie auch von dir zu fordern? — Du
siehst kein Verhältniß zwischen Staat und Kirche! wie aber, wenn

andere es sehen; wenn in unsermîVaterlande nndl in allen gcsit-

tetcn Ländern alle Völker und Bürger wirklich in diesem Vere

hältnissc gelebt haben, und ferner leben wollen? Soll dein Ge-



7« >

sichtspunkt Gesetz für alle seyn, und das soll unumschränkte, hiemit

unbefehdete Gewisscnsfteyheit heisscn? — Sagen, jene Ideale,^

oder vielmehr jene intellectuelle Welt cxistire darum nicht, weil du

sie nicht mit Augen sehn kannst, hiesse behaupten, unsere Vernunft

sey ein Unding, weil sie weder Hände noch Füsse hat. Für den

Vernünftigen existirt die Vemunstwclt noch viel gewisser, als

für den Sinnlichen diese Sinnenwelt, wo alles, und wo er selbst

im steten Flusse des Wechsels und der Ungewißheit unaufhaltsam

fortschwimmt. — Doch du willst die Religion dulden, willst

jeden glauben lassen, was er will, und selbst jeden, doch der of-

fentlichcn Ordnung, wie billig, unbeschadet, seine Religions-

meynungen äussern lassen. Doch es ist hier nicht bloß um die

Meynungen eines einzelnen, sondern um die vorhandene, gegrün-

dete, organisirte, mit ihren eigenen nöthigen Einkünften, mit

einem unter öffentlicher Treu dazu bestimmten Stande von Perso-

tien versehene öffentliche Religion zu thun, von Personen, die

Bürger, die Menschen mit Bedürfnissen sind, wie andere; diese

Volksreligion aber fordert von dem Staate etwas mehr als Dul-

dung ; sie fordert Erhaltung, Schutz, Sicherheit für Eigenthum

und Personen, und jene überall, aber im Reiche der Vcr-

nunft und der Menschenrechte ganz besonders unverletzbare ewige

Gerechtigkeit -H. Immer mag die Religion ihren Einstuß auf

sä) Vergeblich hofft man uns dadurch zu beruhigen, daß man*

uns sagt: die Religion werde durch die Aufstellung der Gewis-

sensfreyheit i« geduldet, die Bemühungen um die Erziehung
der Jugend, woman es also nicht auf bloße Duldung ankommen

lassen will, beweisen hinlänglich, daß man dieselbe zur Erhaltung

à
und Vervollkommnung der vorhandenen Anstalten nicht für
hinreichend hält. Warum denkt man von der religiösen Volks-

eràhnng anders? Ist das gesammte Volk weniger, als die



79

deine Sittlichkeit verloren haben; ihre Vorsteher mögen aufge-

hört haben, für dich Lehrer zu seyn, sie mögen dir, wiewohl

das nicht duldsam ist, Priester und Pfaffen heissen; aber

Tausende denken, fühlen anders : ihnen ist die Religion die süf-

feste Zuflucht selbst gegen die Schrecknisse deiner Philosophie;

und sie lieben jenen, ihnen ehrwürdigen Stand, der sich den

Angelegenheiten des Bürgers geweihet hat, in sofern er nicht

bloß Mitglied der Gesellschaft, sondern ein moralisches Ver-

nunftwescn ist.

Wozu dieß alles? Zum Beweise, daß die ganze Theorie der

neuen Philosophie, wenn man ihr auch alles und mehr ein-

räumt, als sie fordern darf, noch gar keine Bcfugniß, kein

Recht begründet zu wirklichen, positiven oder negativen,

Maßnahmen gegen die eingeführte Religion und ihre Ver-

fassung.

Gewiß nicht! Verhältnisse aufzulösen, in welchen das Volk

bisher gekebet hat, Einrichtungen und Anstalten verschwinden

zu lassen, die das Volk gestiftet hat, einen ganzen Stand von

vielen tausend Bürgern die ausser demselben für sich und die

Ihrigen nichts als Elend und Verzweiflung sehen, vorerst seiner

Rechte, dann seines erworbenen Einkommens zu berauben, sie

Kindheit und erste Jugend? Bedarf der Mann im Besitze der

vollen Vernunft und Freyheit der Leitung und Belehrung
weniger, als das Kind? Wirkt der Schulunterricht nicht
eben so unmittelbar auf die Denkfreyheit, als der Religions-
unterricht? Sind die Kirchenanstalten unbedeutender, als die

Schulinstitute, die Religionslehrer der öffentlichen Aufmerk-
samkeit unwürdiger, als die Schulmeister? Ist die Re«

ligion gleichgültiger, als die Schreibe- und Rechenkunst?



8o

als Passivbürger von allen Vortheilen auSziischliessc», und doch

zugleich mit allen Beschwerden der Aktivbürger zu belasten,

dazu gehört unstreitig, um von allem möglichen das aller-

schwächste zu sagen, ausdrückliche Beauftragung von Seite des

souvcrainen Volkes.

Das Volk hat doch unwidcrsprechlich das Recht, auch hier

seinen Willen zu äusser», und sich für diese Angelegenheit so

gut, wie für jede andere repräscntiren zu lassen. Die Religion

überhaupt in ihrer Natur und nach ihren Beziehungen auf

Politik betrachtet, ist nicht etwas so ganz unbedeutendes und

überflüssiges, daß sie gar keine Rücksicht in der gesellschaftliche»

Organisation finden sollte. Sie ist im Gegentheil wesentlich zur

Aufklarung der Bürger über alle ihre Verhältnisse, zur innigen

Vereinigung derselben unter einander, mit dem Gesetze, dem

Staate, und zur Gleichförmigkeit ihrer Grundsätze nothwen-

dig, um sie mit diesen und jenen in den merkwürdigern Epo-

chcn des Lebens, der Geburt, der Heirath, dem Tode harms-

nisch zu verknüpfen z um in ihre Begriffe, ihren Geschmack,

ihre Gefühle, ihre Angewöhnungen, mit einein Worte, in ihre

Sitten jene Einheit, jene Achnlichkeit zu bringen, welche das

Band unter den Bürgern macht und anzieht, und von welchem

die Festigkeit, die Stärke des Staates abhängt " (e).

fe) Sollte man dieser Stelle allzusteife Orthodoxie des alten Po-

Mischen Glaubens vorwerfen, so weiß ich meine Blödsichtig-

keit nicht besser als damit zu rechtfertigen, daß ich geradezu

bekenne, sie aus der Schrift eines fränkischen Gesetzgebers

ausgeschrieben zu haben. Hier steht sie: i.e peuple s cerrs!-
uerueur le <lroir, àe marquer 8a volourè, «r <Ic 8S lairs

represeurer poqr cecre. Harris, comme pour roules les au-
îres»



8l
Soviel von der Befugniß jener Veränderungen und den

Maßregeln, welche man in Ansehung der Religion und der

Kirche vorzunehmen und befolgen zu wollen scheint. Ich

sage scheint: denn obschon sich bey gegebenen Anlassen einige

Repräsentanten nicht mit derjenigen Würde und Achtung

für die heiligste Angelegenheit der Nation gcaussert habe»/

welche man zu erwarten wohl berechtiget ist: so geschieht das

doch jetzt seltener/ und vom Staate selbst ist noch gar nichts au S-

drücklich verhängt worden, wogegen cine be stimmte Pro-

testation oder Appellation statt finden konnte. Der -8te §. der

Constitution scheint zwar den persönlichen und allgemeinen bür-

gerlichen Rechten der Geistlichen sehr nahe zu treten: allein er

ist nichts dcstoweniger, wie wir es bald bemerken werden, einer

sehr mildernden Deutung empfänglich.

lres. pa rcliKio?!, cousickcrec en Kcucral ckaus sa uarurs
er ses rapports avecla poliuone, n'esr point une partie
iuutile, ^u'ou puisse souslrairc cks l'urgauisaliou sociale.
ck.IIe v esc su conlrairs czssuîiclle zvour Knicker leâ cicoveus
ckaus rous leurs raz)ziorcz g>our lez liens eàlre eux, Pour
les arracber aux loix, su guuverueouSur ec aux inclues

PriuciPes ^ Pour les eucllaiucr rous uuikorruèiueur à elles

er à eux, aux cpo^'ues les plus remarquables cle.leur vie,
à^la naissance, à leur mariage, à leur mort; pour <!on-

ver ainsi à lours iâees, à lenrs ^ours., à leurs scntimens
eerre unite, eerce ressemblance, qui lait resserrer l'uniou
ckes citoyens èr cke lac-uellc ckiP.enck la couiPscllê, la lorce
cke l'àr. Siehe ReliZà civile, nroposee aux rêxqdll-.
czucs, Pour lieu ckez gouvcrnenrens rePressuraliss, Par

p. Zo. paris au Vl. ck« la k. Mit dtM

Zwecke des Verfassers Hat cs seine Richtigkeit; von den Mit-
teln, welche cr dazu vorschlägt, werden wir vielleicht hey

einem andern Anlast unser Urtheil sprechen.

(".H.) F



8-

Die bisherigen für die persönlichen und kirchlichen Rechte der

Geistlichkeit so «achtheiligenMaßnahmen sind/ naher betrachtet/

Wirkungen/nicht direkt gegen die Kirche gemachter Dekrete, son-

dem allgemeinerer Gesetze, in welche die Geistlichkeit nur darum

verwickelt worden ist, weil sie ohne Unterschied auf Staat und

Kirche ausgedehnt worden sind; weil man, vermöge eines unbe-

stimmten Begriffs von Duldung, dieselbe, als eristirte sie gar nicht,

behandelte, oder weil man gegen sie vollzog, bevor noch über ihre

Rechte und Verhältnisse abgesprochen war. Allen diesen Jukon-

venienzen muß und kann wieder abgeholfen werden, sobald die so

überaus dringliche Kirchenorganisation einmahl zur Sprache kom-

men wird. Für viele ist das am auffallendsten, daß die bereits ver-

dienten Einkünfte der Landgeistlichen, welche sich vom November

1797, also noch von der alten Ordnung Herdatiren, und deren voll-

ständige Bezahlung den -asten August 179z von der Gesetzgebung

erkannt und dem Volke von allen Kanzeln versprochen worden

ist, nicht allein unmittelbar vor der Verfallzcit suspendirt, so»-

dem daß die Bezahlung, eben da sie geschah, modifizirt, und weit

unter die erkannte Vollständigkeit genicdrigt worden ist. Jedoch

eben das Aufsallende in dieser Sache gereicht uns zur Beruhigung.

Uns ist es bey der ausdrücklichen Erklärung unserer Constitution

darüber, und bey dem Geiste, den wir der gegenwärtigen Legis-

latur zutrauen, unmöglich zu glauben, daß ihr nicht Ernst dabey

gewesen seyn sollte, da sie eine vollständige Entschädniß für die

Geistlichen erkannte; und wir würden uns der offenbarsten Belei-

digung gegen das Vollziehungsdirektorium schuldig machen, wenn

wir auch nur der entferntesten Vermuthung Raum geben vür-

den, daß dasselbe Dekrete der Gesetzgebung in der Vollstreckung

zu Mdifieir«! und umzuschaffen gedenke. Nein, diese vollständig«



8)
Entschadniß ist nur einstweilen/ wogendes Dranges der Um-

stände verschoben: sie wird, sie muß aber ganz gewiß nächstens

so erfolgen, wie sie beschlossen und versprochen worden ist (H.

So empfindlich aber, und besonders für arme Väter zahlrei-

cher Familien, die bisherigen Folgen der Revolution immer ge-

wesen seyn mögen: so ist doch, wie gesagt, bis dahin, weder

von der Gesetzgebung noch von der Regierung irgend etwas gera»

dczu zum Nachtheil derselben verhängt worden: die Befugniß

dazu ist auch nicht vorhanden, im Gegentheil die Versicherung

der Erhaltung des geistlichen Standes wird oft wiederholt; und

wir haben bereits Proklamationen gesehen, in welchen die Re-

gierung sich gegen das Volk auf Gott und dieVsrsehung bezieht:

ehrwürdige Nahmen, die es im Mur.de der Regenten der Volker

noch mehr werden, und die so ganz vorzüglich geeignet sind, den

Sterblichen Achtung und Zutrauen cinzuflössen. Oder was könnte

wohl für sie bey dem beunruhigenden Gedanken, daß sie ihre ganze

Macht, ihr ganzes Schicksal der Redlichkeit einiger Wenigen

anvertraut haben, Froheres gedacht werden können, als dieGe«

wißheit, daß diese Wenige an ein höheres Wesen, an eine ver-

geltende Gerechtigkeit glauben?

(k) In den Mißverstandnissen, welche zwischen Staat und Kirche

zu walten scheinen, trägt auch dieß bey, daß das Verhältniß
des Ministers der Künste und Wissenschaften zur Religion und
ihren Lehrern noch so unbestimmt und schwankend ist. Religion
ist die allgemein interessanteste und unentbehrlichste Wissen-

schaft; sie ist der wichtigste Zweig des öffentlichen Unterrichts.
Er soll also, der Natur seiner Bestimmung nach, gegen die Re-
ligion in direkterBeziehung stehen, und von ihren Lehrern nicht
bloß das Haupt, sondern der Repräsentant, seyn. Die Beruh-
tigung dieses feines Verhältnisses ist die erste seiner Pflichten-

a - 's -"„e

-



84
Nichts desto weniger sind, wie kennte man c§ löugnen? die

Beeinträchtigungen des geistlichen Standes nur zu reel; indeß

ein düsterer Schlcyer wie absichtlich auf sein künftiges Schicksal

ausgebreitet scheint. Er selbst befindet sich in einem Zustande der

Auflösung, ohne innere Verbindung zur Einheit, ohne Stcllvcr-

trcter, ohne Schutz bey der Regierung, und erwartet in fort-

dauernder Ungewißheit, unter stets fortgesetzter wohlthätiger Wirk-

samkech, gleich einem Verbrecher, sein zögerndes Urtheil.

Da dieses sein Schicksal weder aus einer vorhandenen Befug-

Niß, noch viel weniger aus den nnveräusserlichcn Rechten der

Menschheit und des Staatsbürgers erklärbar ist: so entsteht bey

sehr vielen die Vermuthung, daß diese Maßregeln irgend einem

verborgenen, aber mächtigen und zwingenden Einflüsse zugesehric-

den werden dürften. Es gehört zur vollständigen Behandlung

des vorliegenden Gegenstandes, daß auch diese vorgebliche Noth-
wendigkeit in Erwägung genommen werde.

Vielehalten dafür, daß dieses Benehmen gegen Religion und

Geistlichkeit einer unsichtbaren Einwirkung Frankreichs zu verdau-

ken sey. Dieser irrige und für diejenigen, welche er trifft, nichts

weniger als schmeichelhafte Wahn hat sich besonders in dcn Kö-

xftn des Landvolks gebildet, welches gerne bey den nächsten Ur-

fachen stehen bleibt, und Dinge,die es zusehen und zu begreifen

glaubt, sich nicht leicht wegbeweisen läßt. Dasjenige was in

Frankreich in der grauscnvollsten Gährung aller wilden Leiden-

schaften geschah, die NeligionSspöttereyen und die Atheisterey,

wodurch viele fränkische Soldaten sieh und ihrer Nation unend-

lich mehr, als durch alles andere bey unserem Volke geschadet

haben, einige unvorsichtige Aeusserungen, die verschiedenen

Rolksrepräsentanten öffentlich oder besonders entfallen seyn mö-



«5

gen, und dee bey der gespannten Aufmerksamkeit/ auf alles,

was sie sagen und thun, bald allgemein herumgeboten wurden,

das alles erzeugte und befestigte jene Voraussetzung.

Doch die Ursache sey, welche sie wolle: genug jenes Vorurtheil

ist da, und es ist wichtig, daß es entwurzelt werde.

Dem Verfasser ist die ungereimte Leidenschaft des National-

Hasses fremde. In den ängstlichsten Zeiten jener ewig schrecklichen

Katastrophe hat er es nie von sich erhalten können, die Verbre-

chcn, den Unsinn einzelner Bösewichter der Masse, des am schmerz

liebsten darunter blut nden Volkes aufzubürden: er kcmrt in jener

Nation edle, weise, vortreffliche Menschen, von welchen er viele

unter seine Freunde zu zahlen das Glück hat; aber eben, wegen

dieses seines Interesse an jener Nation, kann er die ausschweifen-

den Nachbeter ihrer Thorheiten weder für Frankreichs noch für

Helvetiens Freunde halten.

Wer kann es läugnen, daß die durch Frankreichs Waffen in der

Schweiz bewerkstelligte Revolution zwey sehr verschiedene Seiten

hat? Von unserm gegenwärtigen Benehmen, sowie von unserm

künftigen Schicksal hängt es ab, nach welcher von beiden sie in

der Geschichte erscheinen wird; Frankreichs Ehre ist an unsere

Ausführung, an unser Glück geknüpft; die Entsittlichung, die

Verwilderung eines so biedern, so religiösen, die Verarmung und

das Elend eines so glücklichen, so unschuldigen Volkes, als die

Schweizer waren, würde der grossen Nation zu einem unaustilg-

baren Schandflecke gereichen. Nur in unserm Fortschritte vom

Guten zum Bessern findet sie ihre Rechtfertigung, und nur da-

von dürfen die erstenHäuptcr und Förderer dieser ncuenOrdnung

den Segen des Vaterlandes und der Nachwelt hoffen.

Daß das französische Direktorium das zum Voraus gefühlt



86

habe, ist augenscheinlich, wenn man aus der Vergleichung aller

darüber vorhandenen Urkunden bemerkt, wie äusserst sorgfältig

und bestimmt es den Gesichtspunkt angab, aus welchem es um

sere Staatsvcàderung bewirken und angesehen wissen wollte.

». Für seine Zwecke schien es zuträglich, Helvctien eine nach

seinen eigenen Formen angelegte Verfassung zu geben, da der

vorhin bestehende AristokratiZm den Feinden der Gleichheit und

Freyheit in Frankreich auf dessen Gränzen selvst eine bequeme und

gefährliche Zuflucht offen erhalten haben würde. 2. Für Helve-

tiens eigene Sicherheit schien das eben so nothwendig. Seit den

letzten zehn Iahren hatte sich unsere politische Lage völlig gca'n-

dert; wir befanden uns in der Mitte zwischen zwey überwiegen-

den feindseligen Mächten; wir waren bey unserm wohlhcrge-

brachten, im Frieden und für die innere Ruhe vortrefflichen, aber

bey der dcrmaligen Krisis unhaltbaren Föderativsystcm schlechter«

dings unvermögend, unsere Neutralität zu behaupten, uns selbst

gegen die kriegenden Mächte, oder diesen gegenseitig von unserer

Seite Sicherheit zu verschaffen. Diese Neutralität also konnte

nur so lange dauern, als jene Mächte beiderseitig für ihre Erhal-

tung interessirt waren; mit der Umwandlung dieses Interesse,

(und bey längerer Fortsetzung des Kriegs mußte sie erfolgen,)

fiel sonach auch unsere Neutralität dahin. Mithin ist es offen-

bar, daß, wenn Frankreich unsere Revolution nicht berechnet

hätte, dieselbe nichts desto weniger, aber Planlos, als das Werk

des Zufalls, folglich unendlich unglücklicher erfolgt wäre. z.

Endlich konnte sich das von der Aristokratie unabtrennbare Privi-

legienwcsen seit der Realisirung der Theorie der Mcnschenrechte

unmöglich mehr halten. Wer mit dem Lande bekannt war, sah'

die um sich greifende Gährung, die überhand nehmende mißtraue-



87

sche, bald schonende/ bald schrecken wollende Furchtsamkeit derRe-,

gicrungen auf der eine«/ die in gleichem Verhältniß steigende Drei-

stigkcit des Volks auf der andern Seite, und die aus dem Gegen-

stoße dieser widerwärtigen Wirkungen sichtbarer werdende Auflo-i

sung des Ganzen. Nur die sahen nichts, deren Schicksal die größte

Gefahr lief, und die leidenschaftlichen Schmeichler sahen nichts,

welche diese gegen jeden ächten Vaterlandsfreund mit Argwohn

erfüllten. Anstatt also dem Unischlag dadurch zuvor zu kommen,

daß man ihn allma'hlig und von oben herunter leitete, stritte,

befehdete man sich über Meynungen, und beschleunigte dadurch

die Auflösung. Gesetzt also, daß unser Fall durch einen Stoß,

von aussen nicht wäre veranlasset worden, so mußte er aus innern

Ursachen, wie der Tod des Alters, natürlich erfolgen. Daher

versicherten die Franken feyerlich, der Zweck ihres Einmarsches

sey nicht unsere Religion, nicht unser Eigenthum, nicht unser

durch die Ersparnisse vieler Jahrhunderte mühsam erworbenes

künstliches Volksglück; endlich nicht die Nation, sondern einzig

unsere Aristokratie, oder wie sie sich sehr ungeschickt ausdrücken,

unsere Oligarchie. So fielen sie, unsere vormahlige Pflegeväter,

unter deren sanften und treuen Vormundschaft uns die Vorsehung

zu einer bessern Freyheit groß zog. Kein weiser Bürger hält die

Rückkehr der alten Ordnung für möglich; aber nur der Elende

fluchet ihr-ihr, die uns bis auf diesen Punkt geführt: ihr,welcher

einzig wir all' das Gute verdanken, was noch in unserer Ge->

walt ist.

Nichts ist demnach gewisser, und die Zeit, so wie sie unsere

verworrene Lage allma'hlig entwickelt, wird es immer mehr zu

Tage legen, daß Frankreich nur diejenigen für seine Freunde Hal-

ten kann, die sich genau an diesem Gesichtspunkte und innert



88

den so bestinnntcn Gränzen halten. Diejenigen hingegen, die die

erste erschütternde Umkchrung bis in die edelsten Eingemeide des

Staatskörpcrs fortpflanzen möchten; die sich zu allem beauftragt

und bevollmächtigt glauben, wozu eine zügellose Leidenschaft sie

anspornt; denen weder Menschenrechte noch Eigenthum, noch Ar-

muth, noch Sitten, noch Religion mehr heilig sind; die die Un-

gleichheit der Natur der Gleichheit der Rechte aufopfern möch-

ten, und denen jede Ungerechtigkeit erlaubt scheint, sobald sie

nur einen Nahmen dazu gefunden haben; die alten schlummern-

den Keime der Zwietracht und der alten Ordnung der Dinge auf

den Altar der Einheit und Gleichheit zusammen scheurcn und zur

lohen Flamme aufblasen — wie, sie sollten Frankreichs und

unsere Freunde seyn t Machen sie nicht, so viel an ihnen ist,

unsere Revolution für jenes zum Verbrechen, und für uns zu

einem Abgrunde des Elendes 7 Sind sie es nicht, die unsern Gcg-

nern alle nöthigen Materialien und Belege zu ihren Verläum-

düngen gegen uns, gegen sie selbst, gegen die benachbarte mäch-

tige Nation, und sogar gegen die Grundsätze unserer besseren

Ordnung herbey schaffen (g).

lg) Wer sich einen Begriff von der «achtheiligen Darstellung
machen will, welche unsere Revolution unter den Händen

unserer Gegner bekömmt, der lese l'llizwii-e lle la llesrruc-
r!i>n <les liguez Luizzez, pue 1798. Dieses

Buch wirkt ansscrordentlich nachthcilig. Eine sehr oberflächliche

Kritik desselben liefet man i» Hennings Genius der Zeit;
Januar 1799. Schriften dieser Art wollen nicht bloß durch

Worte, sondern durch Thatsachen widerlegt seyn. Man muß

der Welt zeigen, nicht bloß, daß man durch die neuen Grund-

sitze besser und glücklicher wcrdcnkönne, sondern daß man

tS geworden sey.



8?

Nein, nein, die Beeinträchtigungen unserer Religion sind wahr-

lich nicht das Werk der Franken. O was würden sic nicht, woferir

es in ihrer Macht stünde, für die Wiederherstellung derselben in ih-

rer eigenen Republik thun Sie haben uns vielmehr die Erhaltung

derselben und Sicherheit fur sie zugesagt, so wie sie es in Belgien,

Batavien, in Italien und Genf, und selbst in Egyptcn gethan hat-

ten; noch mehr, sie haben häufig unserm Gottesdienste mit Ehr-

furcht beygewohnt, und ich habe solche gesehen, die mit einer im

Auge glänzenden Thräne der Sehnsucht die Rückkehr dieser

himmlischen Freundinn in ihre Gränzen zurück wünschten (N).

Wo sollen wir denn jenen zwingenden Einfluß suchen? Et^

wa in einer besondern Disposition der Denkart unsers Volkes?

Wer das behaupten dürfte, der müßte in der That vieles dürfen.

(d) Räch dem Siege bey Abukir veranstaltete der englische Admi-

ral eine allgemeine ossentliche Danksagung gegen Gott. Ein da-

bey gegenwärtiger Oberofsieicr, aus dessen Tagebuch diese Anek-'

dote gezogen ist, macht dabey folgende Bemerkung: „Diese
„ftycrliche Dankcrziessung gegen Gott schien auf mehrere von

„unserenGefangenen, Offnere und Gemeinen, einen tiefe«

„ Eindruck zu machen. Einige von icnen bemerkten : es sey kein

«Wunder, daß wir solche Ordnung und Zucht hätten, da wir

„ unsern Leuten, nach einem so grossen Siege, in dem Augen-
„blicke, wo noch so viele Verwirrung zu herrschen scheine,

„solche Gefühle einflößten." Der Unglaube des fränkischen

Soldaten ist also nur erkünstelt, nur eingebildet; das unauS-

tilgbare RcligionSbedürfniß regt sich noch in seiner Brust. Laßt
die Menschheit nur erst wieder zu ihr selbst zurückkommen, und

ihr werdet sehen : ob Religion für den Staat eine so ganz gleich-

gültige Sache ist. S. die authentische Nachricht von den Ope-
rationcn der brittischen Flotte unter Anführung des Gegen-
admirals Horatio Nelson:e. in PosscltS Annalen,
Jahrg. 179?. Jeûner. S. 6?, 66.



9-> >

Wo ist ei» religiöseres Volk als das unsere? In dem furchtba-

ren Augenblicke des Einrückcns der Franken zitterte man durch-

gehends mehr vor ihrer verschrieenen Irreligiosität, als vor ihrer

berühmten Taktik; mehr für Religion, als für Eigenthum und

Leben. »Wenn nur unser Glaube bleibet! Ach ohne ihn müßten

„unsre arme Kinder wieder zu Heiden werden." Dieß war

das allgemeine Geschrey. Noch täglich hört man mit einer E»t-

schlossenheit, die gar keine Einrede zuläßt, die unveränderliche

Erklärung: „Nein, unsere Religion lassen wir uns nicht neh-

„men." Jemehr diese Bcsorgniß wächst, desto eifriger werden

die Tempel besucht; desto enger und traulicher schließt sich das

Volk an seine geistlichen Vorsteher an; ihre Herunterwürdigung

hebt sie in der öffentlichen Achtung: vielleicht haben sie dieselbige

Noch nie so ausschließlich besessen. Sogar in Genf ist die Reli-

giosität seit der Vereinigung mit Frankreich lebhafter, und viel-

leicht hat diese Stadt noch keinen Bußtag so rührend, wie den

letzten, gefeyert. Diejenigen kennen also die Volksstimmung we-

nig, welche sich durch ihren In.iffercntismus zu popularisiren

hoffen; aber diese Menschen hören auch den Kummer, sie sehen

die Thränen nicht, welche diese Sorge gerade den Achtungswür-

digsten im Volke entlockt.

Öder sollte sich eine wesentliche Antipathie, eine einheimische

Ünvertragsamkeit zwischen den Grundsätzen der Menschenrechte

und denen des Christenthums vorfinden? Jene ewigen, aber aus

Mangel hinlänglicher Kultur uncnthülltcn Aussprüche der all-

gemeine» Vernunft, wurden sie nicht gerade durch die Fackel des

Christenthums beleuchtet, in seinen Urkunden bis auf uns erhal-

ten, aus denselben hervorgesucht, und endlich zur Grundlage



yl
jedes vernunstmässigen Staatsvereins erhoben? (i) Wer einen

solchen Widerspruch zwischen jenen Grundsätzen behaupten woll-

te', der würde entweder die schändlichste Unwissenheit, in Rück-

ficht auf den wahren Geist des Christenthums, oder die schrecklich-

ste Unredlichkeit im Gebrauche der Menschenrechte verrathen. Und

was könnten die Gegner des neuen politischen Systems stärkeres

und gefährlicheres anführen, als eben diesen Widerspruch mit

der christlichen Moral? (ll)

Ich sehe mich nach allen Seiten um: ich frage: hat viel-

leicht die Geistlichkeit in Helvetic» durch ihre geübte Usurpatio-

nen, ihr vorhergegangenes Verhalten, den wenigen Nutzen,

welchen sie in der Gesellschaft gestiftet, dieß Schicksal von der

neuen Ordnung verdient, daß die Religion in ihren Personen,

(>) Daß die Menschenrcchte aus dem Evangelium geschöpft sind,

war den Wiederhcrstellcrn derselben in Frankreich sehr gut
bekannt. S» cle l'àtorilv lie Moinezlzuieu.

(K)' Wirklich hat man diesen Vorwurf der neuen Ordnung oft ge-

macht : „Es liegt, so drückt sich ein ganz neuer Schriftsteller aus,
«auch in der Natur dieser Regierung die Abschaffung der

„christlichen, ja jeder Religion, welche den Glauben an eine

„specielle Vorsicht und an die Fortdauer nach dem Tode zur

„ Grundlage hat. Die christliche Religion lehrt ganz Vorzug-

„lieh Gehorsam gegen die Obern; milde Behandlung des Un-

„terthans; Zufriedenheit mit jedem Stande, und ruhiges/

„ arbcitsvolles Fortschreiten in der Ausbildung jeder Art nützli-

„ cher Talente. - Schnurstracks läuft aber eben daher der Geist

„ dieser Religion der heutigen Regierung, die aufUnruhe, stetem

„ Wechsel und Stürmen gegründet ist, entgegen." Siehe die

Schrift: An Deutschlands Friedensgesandte zu
Rastadt. iz, 14, ig. 1798. Streiten also nicht die Feinde

unserer Religion und unserer Constitution mit einerley Waffe»
zu einerley Zweck?



s-
wie die Monarchic an den Fürsten, die Aristokratie a» den Magi-

straten geahndet werden muß?

Man lese die Geschichte unsers Vaterlandes: nie hat in

Helvetic» der ClcruS, und das gilt von dem katholischen wie

von dem protestantischen, sich dem Einflüsse der Souveraine-

à des Staates entzogen. Der protestantische Geistliche l>c-

sonders betrachtete es immer als sein edelstes Vorrecht, nicht

Priester, sondern Bürger in der vollesten Bedeutung dcSWor-

tcS zu seyn, und seinen Unterricht den obersten Principien

der Vernunft und des MoralgeicycS anzupassen (t).

Der besondern Vortheile genoß dieser Stand weniger, als selbst

die niedrigsteHandivcrksinnung. Hier verloren sogar die Patricier

ihre Vorrechte, und traten mit allen Landcssöhncn in jene Gleich-

hcit, die den übrigen Standen noch unbekannt war.

(I) Unter die Rechte, welche der helvetische Staat, besonders in
der katholischen Kirche ausgeübt, sehe man <I«

juribuz Lci', sriccurn circa sacra, Aüricb 1778. Andere

hiehcr gehörige Schriften findet man verzeichnet in HallerS
Bibliothek der Schweizcrgeschichtc, Th. 6. Ueber das Vcr-
hältniß der protestantischen Geistlichkeit zum Staate, lese man
ausser dem schon erwähnten Vorzuge über das Verhältniß des

Staates zur Religion n. s. w. Step Hani über die Besinn-

mung und Verhältnisse des Prcdigerstandcs, Bern 1798, und

Fischers Abhandlung über die Verhältnisse der Geistlichen

zum Staat, Basel i??8. Diese Verhältnisse, die sich auf eine

logische Deduktion aus Vermmstprincipien gründen, sind schon

durch die Reformation ins Reine gesetzt, und von allen pro-

testantischcn Souveränen und Völkern diplomatisch anerkannt

worden. Daß bey der dermahligen Ordnung der Dinge die

Geistlichkeit entweder gar nicht repräsentirt, folglich keiner

Regierung unterworfen—oder bloße Unterthaninn, d.i.
Sklavinn, sey, hat Schinz neulich Ohr evident gemacht.



9)

Wie klein waren ihre Besoldungen, welche durch einen Bor-

schuß, durch eine Vorbereitung ron. vielen Iahren erkaust, von

allen Erwerbarten ausgeschlossen, und i:n Durchschnitte kaum

zum Unterhalt einer ehelichen Familie hinreichten? Man vcrglei-

chc damit die Einkünfte der Volksvertreter, die ohne alle Vor-

bereitung, ohne Aufopferung, mit Erhöhung ihrer Rechte, da

stehen, wo sie sind.

Und was hatte die Geistlichkeit (m) für ein Ansehen? In
der That nur dasjenige, was die Menschheit überlegener Aá-

higkeit vereint mit stillwirkendrr Tugend überall als ftncn natür-

liehen Tribut bezahlen muß. Ich sage Fähigkeit und Tu-
g end. Oder man nenne uns denjenigen Stand, von welchem

mehn. anhaltende Anstrengung, Wissenschaft, exemplarische Sitte

gefordert würden, als von diesem; den Stand,der mehr ausgc-

zeichnete Manner auszuweisen, der sich mehrerer glänzender Nah-

(m) Noch sey es mir einstweilen vergönnt, diesen Ausdruck bey-

zubehalten, obfthon er dem helvetischen Genius, St.
i.S. 49. (ein sehr liebenswürdiger Gemus) ein uneig ent-
licher, mystischer, mönchischerNahme heißt. In wie-

fern der Mensch physische Bedürfnisse hat, schr ibt die

Psychologie ihm einen Leib zu, und sehr psychologisch nennen
die ersten Lehrer des Christenthums, bevor noch Mystiker und
Mönche waren, alles, was Bezug auf diese zur Sinnewelt
gehörende Bedürfnisse hat, weltlich. In wiefern der Mensch
ein Vernunftwescn, und also auch überirdische, d. h. mora-
lische Bedürfnissc hat, schreibt man ihm einen Geist
zu, und was auf diese Bedürfnisse Bezug hat, heißt geistlich,

iàVà, nicht unschicklich, nicht nnpsychologisch, wie
mir scheint. An Worten zwar wäre wenig gelegen, wenn nicht
so oft mit ihnen auch die Begriffe und selbst die Sachen weg»

gestrichen würden.



94

men im Reiche der Wissenschaft und unter den Wohlthäter» des

Jahrhunderts zu rühmen hatte. Ja, ihre anerkannten Ver-

dienste waren ihre eigene Vorrechte. Sollte man es wohl ver-

muthcn, daß die Regenten in der neuen Ordnung der Dinge

die alten in der Herabwürdigung eines so unendlich schätzbaren

und nützlichen Standes werden übertreffen wollen?

Ja, auch in einem hohen Grade nutzbar ist dieser Stand.

Doch wir werden es im Verfolg dieser Abhandlung zu bewci-

sen Anlaß finden, daß die Lehrer des Volkes eben so wichtig

sind, als es immer die der Jugend seyn mögen; und daß nur

eine engherzige schiefe Politik den Satz behaupten konnte, daß

die Geistlichen/ nur in sofern sie Lehrer der Jugend, nicht aber

in wiefern sie Lehrer des ganzen Volkes sind, vom Staate
besoldet werden könnten. Dergleichen Behauptungen getrauet

man sich Männern einzureden, die doch nicht bloß Repräsentan-

ten der Jugend, sondern des ganzen Volkes sind? Und von

welchem Staate mag denn auch hier die Rede seyn? Ist
der Staat diese Gesammtheit der Nation selbst? nun dann hat

derselbe in seinem kirchlichen Verhältnisse diesem Stande eigene

Einkünfte angewiesen, von welchen die Regierungen nur die

Verwaltung, nicht das Eigenthmnsrccht übernommen hatten ; oder

ist er im Gegensatze der Nation die Repräsentation derselben?

aber in diesem Falle ist er nur der Bcaustragete der Nation,

und ganz gewiß weniger als die Nation selbst.

Doch zu eben der Zeit, da man die Geistlichen aus Volks-

lehrern in Schullehrer umschaffcn will, höret man ihnen so oft

den Vorwurf machen daß sie sich bisher des Erziehungsgeschäff-

tcs ausschließlich bemächtiget haben. Zwar fehlt es diesem Vor-

geben völlig an historischer Wahrheit. Weder in den Akadc-



95

mien und Gymnasien, weder in den Stadt- noch Landschulen,

weder in Ansehung des öffentlichen noch des Privatunterrichtes

haben die Geistlichen je eines ausschließlichen Rechtes genossen:

nur das ist wahr, daß sie grossentheils die Lehrer der Jugend in

allen Anstalten und Zweigen des Unterrichtes gewesen sind.

Durch wen hätte auch wohl sonst diese Angelegenheit besorget

werden können? Durch Magistrate oder Geschäfftsinänner,

durch Handelsleute oder Handwerker, durch Soldaten oder

Bauern? Aber auch jetzt, wenn der vcrnachläßigten Volksbil-

dung aufgeholfen werden soll, durch wen kann das geschehen,

wenn nicht durch die Geistlichen Wenn fie das bis dahin ge-

than haben, und ferner thun werden: so gebührt ihnen das

Lob treu und gemeinnützig erfüllter Pflicht, und die Anschul-

digung irgend einer angemaßten ausschließlichen Usurpation,

wäre der schnödeste Undank der schimpflichsten Unwissenheit. ES

ist kaum zu glauben, daß jemand in unserem Vaterlande so neu,

und in der Geschichte desselben so fremd seyn sollte, der nicht

wüßte, daß unsere ganze Aufklärung, mit der sich nun ewige

so sehr brüsten, das Werk des geistlichen Standes ist. Hätte

dieser Stand seine eigenthümliche Kenntnisse und gründliche

Einsichten den übrigen Dürgerklasscn vorenthalten, sich dem,

seinem Berufe so natürlichen, Erziehungsgeschäffte entzogen,

dann, dann erst verdiente er Vorwürfe statt des Dankes, wel-

chen ihm jetzt die Gerechtigkeit schuldig ist.

Und sollte dieser Stand dann so gar keine Verdienste um

die neue Ordnung der Dinge haben? Wem verdanken wir die

richtigere Philosophie, die jetzt unter dem vorzüglichern Theile

der Einwohner Helvetiens »erbreitet ist? Wer hat mitten unter

dem Gedränge niederträchtiger und kriechender Schmeichler den



96

vormahlige« Regierung!» ihr: Pflichten und die unwandelbaren

Rechte der Menschenwürde lauter und nachdrücklicher geprcdi-

get? Wer hat/ freylich ohne den Wunsch einer gewaltsamen,

durch fremden Einfluß bewirkten Catastrophe / die Dringlichkeit

einer allgemeinen wesentlichen Verbesserung von oben herunter

kühner und lebhafter behauptet? Wer sich daher durchgangiger

dem Mißtrauen und Tadel derselben bloßgestcllt? Wer hat seit-

her unter dem niederdrückenden Gefühl von tausend unver-

dienten Beeinträchtigungen, in dieser furchtbarm Auflösung

und Lahmung aller Gewalten und Mittel/ in dieser aufbrausen-

den Gährung aller empörten Leidenschaften bloß durch morali-

fche Kräfte die öffentliche Ordnung erhalte»/ die Gemüther

umgestimmt / sie mit dem Neuen ausgesöhnt, sie bis auf die-

sen Punkt einer allgemein sichtbarer werdenden Zufriedenheit

gehoben? Wem das alles noch zweifelhaft seyn sollte/ der

durchreise das Land; er frage die Verständigsten und Wohlgesinn-

testen / und er wird sich überzeugen müssen / wie sehr unser

aller Souverain, das gesammte Volk, der Wahrheit Gcrech-

tigkeit widerfahren läßt. Woher/ wozu denn alle diese Kran-

kungen

Saget es unS/ ihr Regenten/ ihr Gesetzgeber Helvetiens/

sind die Söhne, die Brüder der Geistlichen / die in allen eucrn

Räthen sitzen, die euch und dem Vatcrlande täglich mit den

Einsichten und Gesinnungen nützen, die diese ihnen gaben sind

.sie mit andern Rechten geboren, als ihre Väter und Brüder?

Rollt .nicht Ein Blut in ihren Adern? Sind diese nicht so echte

Söhne des Vaterlandes wie jene? Unter welchem Scheine

der Vernunft können denn die einen in die «là Menge der

Passivburger hingewiesen werden, indeß die andern in den er-



l 97

sten Staatsstellcn glänzen? Und das hiesse das Reich der Gleich-

heit, der Gerechtigkeit, des McnschcnrechtcS (»)

Schlechterdings da» Einzige, was sich auf das alles antwor-

ten läßt, ist, daß sie Religionslehrer, ja, ,md in allen

Fächern des menschlichen Wissens Lehrer aller Classen des Vol-

kcs sind. Wie, darf es sich wohl dieser nnbegreistiche Rcli-

gionshaß so recht deutlich gestehen, daß, indem er mit der einen

Hand den Grundsatz einer unbeschrankten Religionsfreyheit auf-

stellt, er mit der andern gerade die sittlichste aller Religionen,

die christliche, zum Verbrechen erklärt, in ihren Lehrern eben die

Rechte übersieht, welche die ewigen Grundlagen unsers Urver-

trags ausmachen? Und doch, wir haben es ja gesehen, ist un-

sere Constitution selbst über diesen Punkt unbestimmt und zwey-

deutig; es fragt sich, wie das souveraine Volk diesen Artikel vcr-

standen wissen will; ohne eine constitutive Gewalt kann keine dem

bisher anerkannten Volkswillen zuwiderlaufende Maxime zum

politischen Grundsatze erhoben werden. Endlich ist die Behaup-

tung,daß das repräsentative System sich mit den Grundsätzen des

i» Wir haben es oben schon gesagt, der §. -6 unserer Con-

stitution ist einer mildernden Erklärung fähig, welcher auch

die bisherige Uebung zu statten kommt. Er kann nähmlich

so gedeutet werden: »Daß derjenige, der ein geistliches Amt
bekleidet, zwar zu allen StaatSstellcn gerufen werden kann,

daß er dann aber sein Amt niederlegen muß ". Dieser §. he-

darf also bloß einer deutlichern Abfassung. Nichts desto we-

Niger bleiben die Fragen übrig: warum wird er von den Ur-
Versammlungen ausgeschlossen? Warum aus den Sittenge-
richten verdrängt? Warum er, oft der einzig gebildete Mann
in seiner Gemeinde, nicht ein Angehöriger, sondern der Vor-
steher derselben, mit ihr zugleich einem Untergebenen untcp
geordnet? u. s. w.,
(II. H.) G



98

Christenthums, dieser eigentlichen Lehre der Freyheit und Gleich«

heit, nicht vertrage, die schamloseste Verleumdung gegen das-

selb? (»).

S lasset uns diesen Fleck, diesen Widerspruch je eher, je besser

aus unserm Codex tilgen, und wenn je noch der leiseste Zweifel

über das bisher Gesagte zurückbleiben sollte: so lasset uns das

helvetische Volk fragen: ob es von seinen Stellvertretern Auf-

nähme der Juden ms Aktivbürgerrccht, oder Erhaltung seiner
Brüder und Väter bey ihren Rechten, ob es die Einfüh-

rung des Iudenthums, des Alkorans und der Zendavesta, oder

Aufrechthaltung seines Glaubens, seines Christenthums von

ihnen erwarte?

Nachdem ich bisher die Maßnahme gegen die Religion und

Geistlichkeit von Seite der Befugniß und der Nothwen-
digkeit erwogen habe: so will ich sie nun auch noch der Voll-

(«) Entweder ist die stellvertretende Verfassung nicht das, wofür
man sie ausgibt, (und welch ein hämisches Vorgeben wäre

dieß?) oder sie muß durch die Religion des Christenthums eben

so sehr, als diese hinwieder durch jene gewinnen. Den Beweis
zum erstem Glied dieses Satzes liefert der vortreffliche Autistes

Heß, Helvetiens neue Staatsverfassung von Seite des Ein-
flusses der Religion und Sittlichkeit auf das Glück der Frey-
staaten betrachtet. Zürich 1798. Den Beweis zum letztern
entwickelt Schultheß von dem Einfluß der Staatsrevvlution
auf christlichen Lehrberuf und Lehrstand, Zürich 1798. Wer es

nicht versteht, die Religion für den Staat so nützlich zu machen,
als sie in Frankreich für denselben schädlich geworden ist, der

sage nicht, daß er jemals über diesen Gegenstand unbefangen
nachgedacht habe.



99

standigkeit wegen aus dem Gesichtspunkte der Klugheit un»

tcrsuchcn.

Weisheit und Klugheit find zwey durch Opposition

verbundene/ verwandte und correlative Begriffe; beide haben es

mit Zwecken zu thun; aber mit dem wesentlichen Unterschied/ daß

Sie erstere die Mittel und Zwecke den Grundsätzen, die letztere

die Grundsätze den Mitteln und Zwecken unterordnet.

Wilikührliche Regierungen handeln nach Klugheit; Vernunft-

massige nach Weisheit. Dort ist alles recht und erlaubt, was

zum Zwecke fuhrt; hier sind nur die Zwecke gestattet, die mit der

Vernunft vereinbar sind.

Werden also die Menschen einmahl zum wirklichen vollen Be-

sitze jener Vernunftrcchte gelanget seyn, zu welchen wir bereits

die Nahmen gefunden haben: so wird nichts mehr klug heissen,

was nicht an sieh recht ist; dann wird die Klugheit, welche Wahr-

heit und Recht den Zeitbediirfnisscn, einseitigen Rücksichten und

einem engen, vorübergehenden Interesse aufopfert, nicht mehr

als die grosse Wissenschaft des Staatsmannes bewundert werden.

Die Diplomatik wird einfacher erscheinen, und der Staat wird

sich keine Maßregeln mehr erlauben, die das Gesetz am Einzel-

neu ahndet.

Noch ist die Menschheit freylich weit von dem hohen Ziel einer

solchen Kultur, zu welchem jedoch-die neue Ordnung die Bahn

gebrochen hat, entfernt, ; noch haben Rücksichten auf Klugheit

einen entscheidenden Einfluß auf das Verhalten einzelner Bürger,

wie auf die Entschlüsse ihrer Magistraten. Wir dürfen demnach

diesen Gesichtspunkt nicht unberührt Vorbeygehen, wir müssen-

die gute Sache, deren Verfechtung wir min einmal übernsm--

K z



t loo

men haben, auch vor dem Tribunale der Staatsklug-
he it erörtern.

Von je mehrern Seiten die Wahrheit beleuchtet wird, desto

reiner glänzet sie. Der Volksfreund muß sie zu sagen den Muth,

der Volksvertreter sie zu hören die Redlichkeit besitzen. Wie

könnte sonst die allmächtige Stimme der Vernunft durchdringen?

wie könnten wir an die Zukunft des Reichs der Vernunft glau«

den, wenn ihre Stimme nie laut, nie hörbar werden darf?

Doch schon bey der allerersten Ansicht der Dinge ist es in einem

hohen Grade unwahrscheinlich, daß das Unbefugte und Un-

nöthige einmahl für gemeinnützige Zwecke klug seyn sollte.

Was unsern vorliegenden Gegenstand betrifft: so können wir
die Klugheit der antireligiösen Vorkehrungen weder in Hinsicht

auf die Religion selbst, noch auf den geistlichen Stand, noch auf

die gegenwartige und künftige Ordnung der Dinge, noch auf das

Volk und seine Stellvertreter, noch endlich inBeziehung auf die

Veredlung und Versittlichung der Menschheit im Staate absehen.

.4,. Religion ist eine grosse von den öffentlichen Verhältnissen

der Menschheit unabtrennbare Angelegenheit. Dieses beweiset

die ganze Geschichte des Menschengeschlechtes, durch alle Staffeln

der Kultur bis tief hinunter zur Felsenwohnung des Troglodyte».

Es zeuget aber gewiß weder von Einsicht, noch von Klugheit, si»

erhabene, so einflußreiche, so tief in die Menschennatur cinge-

wurzelte Anlagen übersehen, sie dem blinden Zufall einer gcsey-

losen Willkühr Preis geben zu wollen.

Und wer ist in eben dieser Geschichte so ganz ein Fremdling, daß

er nicht wissen sollte, wie unaussprechlich langsam, wie mühsam

sich die Vernunft durch alle Wendungen des Aberglaubens und

der Dämonologie bis zum Besitz einer praktischen Vernunftreli?



101

gion durchgearbeitet hat > Ich glaube nichts zu sagen, als was

sich vor dem Richtcrstuhl der Wahrheit behaupten läßt, wenn ich

das Christenthum, (nicht die statutarische Dogmatik, nicht den

rohem Kirchcnglauben,) sondern das ursprüngliche, einfache, rei-

ne, vernünftige Christenthum für das Produkt der einzig wahren

Aufklärung halte. Wenn das ist, so gehört es gewiß einer Ge-

fetzgebung, die auf Aufklarung Anspruch macht, zu, nicht diese

zarte köstliche Blüte so vieler Jahrtausende gleichgültig niederzu-

treten, nicht ohne alle Rücksicht auf innern Gehalt jede andere

Religion neben demselben in gleiche Rechte einzusetzen, sondern

vielmehr ihren glücklichcnFortgang, zum Ziele ihrer Vollendung,

mehr und mehr zu begünstigen.

Die Worte, unumschränkte Geivisscnsfreyheit,
allgemeine ungestörte Rcligionsübung, Gleichheit der
Rechte für alle Menschen ohne Ausnahme, tönen freylich so

hoch ; aber eben darum weil sie hoch tönen, sind sie desto leerer,

je ein kleinerer Atom in der gesammtcnMenschènmasse der Staat

ist, der sich solcher Worte bedient.

O ich glaube auch, weil ich an eine moralische Ordnung in

der Welt glaube, denn ohne diese wäre weder Plan noch Fort-

gang, noch Zweck in der Menschengeschichte gcdenkbar,ich glaube

auch, daß das Menschengeschlecht einer schönen beglückten Ord-

nung der Dinge entgegenrcift (x); daß so wie Irrthum im Ein-

Wenn daher Condor cet in seinem bekannten Werke, ohne

Voraussetzung einer moralischen Weltregicrung, einen immer-
währenden und bestimmten Fortschritt in der Entwickelung des

Menschengeschlechts annnimmt: so verlieren alle einzelnen

Thatsachen^ so sehr er sie auch häufen mag, ihre Beweiskraft.
Wenn ich die-Natur eines Baumes kenne, so will ich bestimmt

vorher sagen,was für Früchte er bringen wird. Eben so schließe



102

Mn »nd Umecht/ wozu Uebertreibung der Rechte wesentlich

mitgehört/ verschwinden/ im Ganzen allmahlig mehr Harmonie

und Innigkeit entstehen muß..

Ich glaube sogar schon jetzt bisweilen einzelne Ringe zu

bemerken / die sich nach und nach in längere Kettenstücke fügen,

und dereinst, vielleicht nach Myriaden von Jahren, zu einem

allgemeinen Band verschlingen werden, das über alle Lander und

Meere fortlaufen, und zuletzt die ganze Menschheit zu einer

grossen Gesellschaft, einem Staate, einer Familie umwinden

wird. Dann wird keine grosse Nation und keine helvetische Re»

public mehr, nein, das gcsammtc Menschengeschlecht wird eine

Nation, das ganze Erdenrund wird eine Republik seyn.

Denn, und dann erst sind allgememe Staatsgesetze für die

Allheit des Menschengeschlechts möglich. Ach, lasset uns jenen

Zeitpunkt erst vom ewigen Rathschlusse erwarten! Jetzt schon

allen Völkern und allen Menschen gleiche Rechte in unserm klci-

UM Staate einräumen, die wir selbst bey keinem wieder finden,

hiesse, mitten im offenen Kriege einen ewigen Frieden ausrufen z

es hiesse, die Menschheitim Staate der Menschheit ausser demsel-

ben, die wirkliche Menschheit dem AbstraktUm derselben aufopfern.

Wahrlich die Klugheit fordert nur, jenen kosmopolitischen

Grundsätzen, wie der Schiffer des Mittelmeers seiner Trans«
Montana, von Ferne nachzustcuren; sie schon jetzt vollstrecken

ich von der in der Menschennatur unleugbaren Vernunftanlage
auf ihre Bestimmung, und halte darum, was auch der vcr-
ehrte philosophische G reiß lKant Streit der Fakultäten, Kö-
nigsberg 175z.) dagegen haben mag, eine weissagende
Geschichte für möglich. Allein Vernunftanlage und Bc°
Kimm ung im Menschen ist mir ohne vernünftige Weltordnung
«nbegireisiich.



-o;
wolle»/ wäre eben so unklug/ wie wenn das Kind seinen Karten-

pallast höher und höher aufführt/ bis er unter seinen ordnenden

Fingerchcn in Trümmern liegt.

Wenn einmal alle Religionen der Welt geläutert/ versittlichet

seyn werden / dann mögen sie alle schwesterlich auch in Helvetic«

neben einander wohnen; so wie alle Geldsorten aller Völker bey

uns cursiren mögen, wenn sie alle gleichen Gehalt haben. Das

Ungleiche gleich machen, ist nicht Gleichheit, sondern Ungerech-

tigkeit. Wo gute und schlechte Münze ohne Unterschied umläuft,

muß der Natur der Dinge nach die gute von der schlechten ver-

schlungen werden. Ist das Klugheit?

L. Wir wollen untersuchen, ob die Maximen vielleicht mit Rück-

ficht auf den Stand der Religionslehrer klug hcissen können.

Das muß doch selbst der Allerunwisscndste zugeben, daß es

etwas ganz anders ist, ein neues Volk organisiren, und ein

organisirtes Volk zu einer neuen Form umschaffen.

Da dort keine vormahligen Einrichtungen, Erwerbsarten und

bürgerliche Stande vorkommen: so kann der Gesetzgeber seine

künftigen Anordnungen ohne alle Rücksicht aufs Vergangene mit

völliger Freyheit treffen. I. B. Wo keine Religion, kein dersel-

den gewiedmeter Stand vorhanden ist, kann er sich ohne Beden-

ken erklaren, daß der Staat sich mit der Religion nicht befassen,

daß er die Uebung derselben iedem freylassen wolle. Durch ein

solches Dekret würde nichts von dem, was war, aufgehoben, keine

Bürgerklasse in ihrem bisherigen Genusse gestört, in ihren Rech-

ten gekrankt.

Gesetzt aber nun, daß in einem solchen Staate allmählig eine

Association entstünde, welche jener Gewissensfreyheit gemäß eine

Religion wählte; unabhängig von allen StaatSabgaben aus



rc>4

ihrem Eigenthum für deren Dienst sorgte; gesetzt sogar/ daß jene

Association sdieKirche) diesen Fond dem Staat zur Verwaltung

anvertraute: was würdet ihr nun sagem wenn dieser jetzt/ nach-'

dem das Volk seinen Willen über die ReligionSangelegenheit klar

und einstimmig ausgesprochen hat, unter dem Vorwande der

Gewissensfreyhcit, nichts destowcniger allen fremden Religionen

den Zutritt ins Land öffnete; das ihm angetraute Kirchengut

W Beschlagnahme, und den eingesetzten, fortarbeitenden, aner-

kannten Religionslchrcrn ihre Einkünfte schmälerte, oder gar ent-

zöge? Ware dieß Religionsfreyhcit für die Nation? Ware es

Schonung für ihr Eigenthum? Müßte sie nicht auf allen Unter-

richt, allen Trost der Religion Verzicht thun, oder neben allen

andern Austagen nunmehr aus ihrem besondern Eigenthum einen

neuen Kirchenfond zusammenlegen, mit der Besorgniß, daß er

dereinst eben das Schicksal haben werde? Und welches Schicksal

würde so den geistlichen Staatsbürgern zubereitet? Greise, die

ihr Leben in diesem Berufe zugebracht, Manner, die im Ver-

trauen auf öffentliche Gerechtigkeit sich in demselben niedcrgelas-

sen; Jünglinge, welche die Blüthe ihres jungen Lebens demsel-

ben gewcihet, sie alle würden um nichts geringeres, als um ihre

ganze irdische Bestimmung gebracht, zum Theil als unschuldige

Schlachtopfer in ein unwiederbringliches Elend hinabgestürzt.

Wahrlich mit ein Paar kalten Beschimpfungen von Priester und

Pfaffe ist das Unrecht, das Unglück solcher Maßregeln nicht ge-

rechtfertigt, nicht wieder gut gemacht!

Man bemerkt uns, wenn sie ihren Stand verlassen, und in ihre

bürgerlichen Rechte zurücktreten, so können sie anderswo unter-

kommen. Das ist freylich von mehrern zu vermuthen. Allein

jede Stelle, die sie dann erreichen, würde einem andern zuge-



fallen seyn, der jetzt davon ausgeschlossen bleibt: so wirket das

Unrecht, was er als Geistlicher erlitten, immer in die gesammte

gesellschaftliche Niasse zurück.

Ein Staat ist ein organisirter Korper. Gleichwie wir in den

natürlichen Körpern dieser Art durch den Zusammenhang der

Nerven eine Harmonie der Empfindungen, so entdecken wir in

den politischen durch das innig eingewebte Gesetz der Wirkung

und Gegenwirkung eine Harmonie der Interessen. Wie dort jede«

Glied, so ist hier jeder Stand wesentlich nothwendig; jeder rc-

pra'sentirt nur von einer besondern Seite das nähmliche Ganze.

Unterdrücket den Landmann: wo soll der Städter das Brod her-

nehmen? den Städter: wie wird der Landmann seine Produkte

in Geld verwandeln? den Handwerker: und wird nicht die ganze

Nation schlecht wohnen, schlecht gekleidet seyn, u.s.w.? Und

wie, die Repräsentanten des Volkswillens sollten es

sich beygehcn lassen, die Repräsentanten des Volks-
glaubcns und der Volkstugend, denn das sind doch die

Geistlichen, zu verdrängen (g)! Wäre das Klugheit?

lg) Für Leute, welche bey jeder gründlichen Erörterung sofort
über Philosophie und Dunkelheit schreyen, möge hier noch ein

handgreiflicherer Beweis stehen. Vorausgesetzt, daß sich die An-

zahl aller Geistlichen in der ganzen Schweiz auf 4000 belaufe,
können wir, da die protestantische Schweiz grösser als die ka»

tholische ist, annehmen, die Hälfte sey verehligt, welches die

Summe auf 6000 hebt. Lasset uns auf die Ehe drey Kinder
rechnen: so wächst das Personale des geistlichen Standes bereits

auf 1-000 Köpfe. Da nun der geistliche Stand im. Durch-
schnitt sehr arm ist, so fallen diese Personen, wenn ihnen die

Nahrungsquellen entzogen werden, ihren nächsten Anverwand-
ten zur Last, und so haben wir bloß durch die Paar Zeilen,
worin die unumschränkte Religionsfreyhcit aufgestellt wird,



lv6
c. Hieraus laßt sich denn auch schon der Einfluß der Echal-

tung oder Vernachlässigung der Rcligionsangelegenheit auf die

gegenwärtige und künftige Ordnung der Dinge be-

urtheilen.

An sich ist diejenige Ordnung die. bessere/ wobey ein jeder mehr

Sicherheit und eine freyere Ausübung seiner Rechte gewannt.

Die Gesetzgebung / die Schöpferin einer solchen Ordnung, kann

auf das allgemeine Zutrauen, die Zufriedenheit, die Achtung

rechnen: edle, belohnende Früchte der Gewissenhaftigkeit, die

sich aber auf keinem andern Wege finden, da Achtung und Zu-

trauen, als der freywillige Tribut der Vernunft, schlechterdings

nicht geboten werden können.

In Rücksicht der helvetischen Nation ist diejenige Ordnung

die wünschenswürdigste, die sich am besten zu ihrem Charakter

bequemt. Unläugbar nähert dieser Charakter sich mehr der

Würde des deutschen Gradsinnes, als der fränkischen Lcich-

tigkeit; von diesem Charakter aber ist unbiegsame Anhäng-

lichkeit ans Herkommen ein auffallender Zug. Nun hat kein

aufgeklärter Gesetzgeber je sein Glück in dem Verflösse gegen den

Nationalcharakter gesucht. Ob der Schweizer wie der Franzose

sich behandeln lasse? Ob die Maßregeln, die mit wohlbcrcchne--

ter Menschenkenntniß bey diesem angewendet wurden, auch bey

jenem anwendbar seyen? das wird dereinst die Zeit lehren. In
Frankreich z. B. war eine Geistlichkeit, die beynahe den dritten

allerwenigstens -4000, theils unmittelbar unglücklich, theils
unzufrieden gemachte Menschen. Es möge also die wahre

Staatsklugheit mit der Waage der Staatsökonomie in der

Hand entscheiden, ob das theure Vaterland bey solchen gegen

ganze Stände gerichteten Maßnahmen mehr Ursache zur Freude

oder zu Thränen habe.



ro?

Theildes Landes besaß, deren Häupter sich im üppigsten Massig-

gang, in den Ausschweifungen des empörendsten Luxus wälzten:

eine Gei lichkeit, die sich eine vom Staat unabhängige Existenz

anmaßte, und den Vürgereid für unverträglich mit ihrem Gewissen

und den Rechten der gallieanischen Kirche erklärte: wie leicht war

es da, ein aufbrausendes Volk, mitten im Taumel der politischen

Gährung, wenigstens auf einige Zeit, gegen Religion und Geist,

lichkeit aufzubringen Wie ganz anders verhält die Sache sich

hingegen in dem katholischen sowohl als reformirtcn Helvctien?

Nennet die Lehrer einer bessernden, sittlichen Religion, wie ihr

wollet: das Unrecht, welches sie leiden, erweckt nur ein desto

lebhafteres Interesse für sie. Ich wüßte gegenwärtig gar keine

Klasse in der Gesellschaft, welche einer so unausgenommcnen

Popularität genösse. Davon sieht man täglich die rührendsten

Beyspiele in, Lande herum. Und kann man es leugnen, daß un-

sere Geistlichkeit diese so zärtliche Anhänglichkeit in einem hohen

Grade verdient? Durch den verdoppelten Eifer in ihrer Pflicht-

erfüllung, durch jede bescheidene Tugend, durch ihre großmü-

thige erhabene Duldung, durch die selbstverläugnende Unter-

werfung unter jede Verfügung, durch die schöne Entwickelung

der christlichen Sittenlchre in Harmonie mit unsern politischen

rcchtvcrstandenen Formen, endlich durch die wesentlichen Dienste,

welche sie in allen Gemeinden des Landcs der neuen Ordnung der

Dinge täglich leistet, und ohne welche auch sogar der mechanische

Gang derselben unmöglich seyn würde. Sollte die Politik wohl

die Kränkung, Heruntcrwürdigung, Beschimpfung solcher Bür«

ger rathen! Gewiß die Religionsfeinde wissen, sie begreifen es

nicht, wie sehr sie der der Nation schuldigen Achtung fehlen, wie

tiefschmerzende Wunden sie ihrem Herzen schlagen, wie unwie«



!<>8

derbringlich sie der guten Sache, statt sie zu befördern, cntge-

gcnwirken, indem sie die Erschütterungen die Umkehrungen der

politischen Revolution bis in den Schooß der Kirche fortzupflan-

zen bemühet sind.

Indeß erstreckt dieser Schade sich auch auf das Künftige. ES

gibt Leute, welche sich die ganze Tiefe der Staatslehre ausge-

messen zu haben, einbilden, wenn sie ihre Opiuionen etwa auf
eine Phrase nnserer Constitution stützen können. Gott weiß, was

für Schlüsse man schon aus der unumschränkte» Religionsfrcy-

heit, die aber bereits in der nächstfolgenden Zeile beschränkt wird,

gezogen hatt Weiser gingen die Verfasser der Constitution selbst

zu Werke. Sie wußten wohl, daß diese ihre in der dringendsten

Eile bewerkstelligte Arbeit ein sehr unvollkommener Entwurf

seyn würde. Dabey aber thaten sie, was man von der Einsicht

wohldenkender Vatcrlandsfreunde und von der Aufklärung un-

sers Zeitalters erwarten durfte: sie legten in ihr unvollkommenes

Werk wenigstens den Keim der Perfcktibilität.

» Dieser Tntwurf eines Staatsvereins," so sagte man der hel-

vetischen Nation, »ist zwar sehr unvollkommen, und er ist nicht

» euer Werk. Jedoch in dieser allgemeinen Auflösung ist auch die

»unvollkommenste Verfassung besser, als gar keine. Ist einmal

»das Gleichgewicht der Ruhe wiederhergestellt: so werdet ihr

»selbst diesen vorliegenden Entwurf entweder verbessern, oder

» einen andern an dessen Stelle einführen." Ist man denn nicht

zu derBchauptung berechtigt,daß alles, was eine künftige
Verbesserung unmöglich macht, auch schon der gcgenwärti-

gen Constitution zuwiderlaufe?

Wen» sich also auch unsere Verfassung in Ansehung der Rcli-

gion unzweydeutiger ausdrückte, so müßte sich doch jeder unleü-



10?

denschaftliche Gesetzgeber und Regent Helveticas immer noch dir

Frage auswerfen: ist es aber auch klug / schon jetzt, bevor man

noch wissen kann, in wiefern diese Constitution bleiben wird, den

Stand der Geistlichen aufzulösen? Der ächten StaatSklughcit gc-

hört es doch zu, über das Gegenwärtige hinaus in die Zukunft zu

blicken; den gegenwärtigen Zcitmoment, den einzigen, den der

Sterbliche in seiner Gewalt hat, nur als Anstalt und Mittel für

das, was kommen soll, weislich zu gebrauchen.

I>. Man kaun weiter fragen, ob dieses Benehmen, gegen die

Religion in Beziehung auf das Volk und die Regierung,
klug heisscn könne? Ich schmelze diese doppelte Frage in einen

Guß zusammen, weil ich dafür halte, daß jene beide Interessen

in der That nur eines seyen.

Wir wollen den unerhörten Fall setzen, daß einem Fürsten oder

Gesetzgeber bcyfallcn könnte, seine Volker, unter welchem Vor-

wände es auch sey, um ihren Glauben an eine sittliche Religion

zu bringen: so werden wir eines von beiden annehmen müssen:

entweder gelingt es ihm, oder es gelingt ihm nicht.

Lasset uns das erstere setzen, und annehme», die Vernunft- und

Christusreligion werde aus den Herzen der Menschen gänzlich

verdrängtkeine Glocke rufe mehr zur öffentlichen Gottesver-

ehrung — die Tempel seyen geschlossen — die Altare niedcrge-

worsen, und - die Bürger des Staats leben nun recht so, wie wenn

kein Gott im Himmel, keine höhere Vorsicht über der Welt, keine

Vergeltung für Tugend und Laster, wie wenn gar kein Unterschied

zwischen Menschen und Thier, wie wenn der Tod der grause Ab-

gründ wäre, hinter welchem gar nichts mehr als die Nacht ewi-

ger Vernichtung gedenkbar seyn kann. Ach, wenn einmal dieser

herrliche Sieg über Vorurtheil und Fanatismus erfochten sey«



!l0
Wird, was ist dann wohl für den Staat, die bürgerliche Ordnung,

für Aufklärung, Sittlichkeit und Menschenadcl gewonnen?

Auch werden gerade die ruchlosesten Bösewichter die ersten

Proselyte,, dieser neuen Theorie werden, und frey von jedem

Zügel, nur ihren Leidenschaften getreu, sich bis zurWürde des

reissenden Thieres emporschwingen, das desto unbändiger seyn

wird, da es von keinem Instinkt geleitet, von allen Vorurtheilen

loßgekettet, nur noch das einzige unhaltbare Band des bürgerst-

chen Gesetzes trägt. Man sieht, daß ich bloß hypothetisch spreche,

vollkommen überzeugt, daß niemand, der sich diese Folgen deut-

lich denkt, dieselben wollen kann, und ich schliesse nur, daß, wer

diese Folgen nicht will, auch die dahin führenden Mittel aufs sorg-

fältigste vermeiden muß.

Wir müssen aber auch den andern Fall annehmen, daß ein sol-

ches Vorhaben nicht gelingen werde.— Das wird es wenigsten«

nicht bey allen demenigen, die sich im wirklichen Besitz der Ver-

nunftkultur befinden — deren Herz für Tugend und Recht noch

nicht unwiederbringlich verdorben ist- — bey allen, die an eine

gesetzliche Ordnung und öffentliche Redlichkeit im bürgerlichen

Leben glauben;— bey allen, die in der Unterdrückung und dem

Elende, das noch so schwer auf der armen Menschheit lastet, des

Stabes der Religion nicht entbehren können. Nein, „ein, keine

Modephilvsophie wird diese Ueberzeugungen aus den Herzen

dieser ehrwürdigen Menschenklasscn verdrängen können. — Der

wahre Wcise, der nun endlich seine Grundsätze von Tugend und

Religiosität von den Schlacken der Skepsis geläutert hat— der

Freund der Tugend, der es aus eigner Erfahrung weiß, wie sehr

seine Vernunft der Beyhülfe der Religion gegen die Einwendun-

gen der Sinnlichkeit bedarf— der Einfältige, aber Redliche, der



"I
es nicht zu begreift» vermag / daß es ein Sittengesetz ohne einen

heiligen Gesetzgeber geben könne, und daß man die Religion der

Tugend wegen bcinträchtige» müsse H), ja diese alle werden

sich in dem Verhältnisse enger an die Religion anschließen/in wel-

chem die Bemühungen dagegen vervielfältigt werden.

Schwerlich wird sich ein Benehmen vor dem Tribunale der

Staatsklughcit rechtfertigen lassen, welches da, wo es gelingt,

wie da, wo es nicht gelingt, gleich bedenkliche Folgen zeigt.

Es läßt sich aus der Natnr der Dinge abnehmen, und wir

wissen es aus der Erfahrung, daß der Zügel der Religion ein

mächtiges Gegengewicht in den Händen einer weisen Regie-

rung gegen die Unordnung der wildern Leidenschaften ist. Wir

wissen, was ein Volk ist, auf dessen Gesinnung und Meynung die

Religion einfließt. Was aber ein Volk ohne Religion seyn nnd

werden würde, wissen wir noch aus keiner Erfahrung, und

was wir davon wissen, ist wahrlich wenig geeignet, uns darnach

lüstern zu machen.

Auf der andern Seite muß man sich denn auch in die Vor-

(-) Der Einfall, „die Religion auf die Glaubenslehre zu be«

„schränken, und von ihr die Sittenlehre zu scheiden," gereicht
der Erfindungskraft seiner Urheber zu grösserer Ehre,
als ihrer Gründlichkeit. Wir werden in der Folge aus-

führlicher davon sprechen. Nach dieser Voraussetzung gehörte
die Glaubenslehre (Dogmatik) auf die Kanzel, und die Moral
auf das Katheder. Alle aufgeklärte Männer haben bisher das

gerade Gegentheil behauptet. Der Zweck der Professoren ist,
die Moral zu lehren; der Zweck des Religionslehrers ist,
die Menschen moralisch zu machen. Religion ohne Sit-
tenlehre ist die Schaale ohne Kern. Sittenlchre ist die Wissen-
schaft des Sittengesetzes; Religion ist die Achtung und der

Gehorsam gegen die Gesetzgeber. Was hilft jene, ohne diese : l



ll2
stcllungsart solcher Menschen hineindenken, welchen es schlechter-

dings unmöglich ist, den Glauben an Tugend von dem Glauben

an die Gottheit abzutrennen; bey welchen Religiosität das erste

Erforderniß der Moralität und Irreligisiotät das untrügliche

Mcrkmaal der Immoralität ist. Welches Zutrauen, welche Ach-

tung kann sich von dieser schätzbaren Mcnschenklasse eine Regie-

rung versprechen, welche Gleichgültigkeit gegen alle Religion zur

ersten politischen Maxime erhebt?

Freylich, wir leben nicht mehr in den Zeiten, da die Regenten

nöthig hatten, sich als unmittelbare Abgeordnete und Stell-
vertretter der Gottheit auf Erden anzukündigen. Indeß

liegt für mich, der ich an eine Vorsicht glaube, etwas Frohes in

dem Gedanken: meine Obern sind die Werkzeuge, wodurch

diese Vorsicht mich und mein theures Vaterland beherrschen/

beglücken will. Aber viel erhebender noch ist der Gedanke: sie

selbst betrachten sich als solche; sie selbst glauben es, daß sie

einst für die ihnen hier anvertraucte Gewalt vor einer hohem

überirdischen Behörde antworten werden. O Väter meines

Vaterlandes! begebet euch der erhabnen Vorzüge nicht, die dieser

Gesichtspunkt euch leihen kann.

D. Endlich fragt es sich noch, ob die Gleichgültigkeit des Staats

gegen das Christenthum, d. i. gegen die anerkannte Religion des

helvetischen Volkes mit Bezug auf den Zweck der V e rsitt li-
chung und Veredlung desselben Anspruch auf das Ver-

dienst der Klugheit machen dürfe Doch wir befinden uns da un-

mittelbar bey der Aufgabe, die den eigentlichen Gegenstand dieser

Abhandlung ausmacht, und daher eine etwas ausführlichere Er-

örterung verdient. Wir sparen sie also für den nächsten Abschnitt.

Abband-


	Ist Religion zur Nationalversittlichung nothwendig? [Fortsetzung]

