
Zeitschrift: Helvetische Monathschrift

Herausgeber: Albrecht Höpfner

Band: 1 (1799)

Heft: 1

Artikel: Ist Religion zur Nationalversittlichung nothwendig?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


89

Ist Religion zur Nationalversittlichung

nothwendig?

cy allen Fehlern, Lücken und Inkonsequenzen unserer- Con-

stitntion, welche gegenwärtig das Object einer eigenen Un-

tersuchung ausmachen/ und welche aus dem ganzen Zusam-

menffussc der Umstände / unter welchen dieselbe veranlaßt, z»

Stande gebracht und eingeführt worden ist, vollkommen be-

grcistich sind und beynahe unvermeidlich waren, zeichnet sich

denn doch die helvetische Verfassung vor allen ältern und

neuern Constitntionen auf eine ehrenvolle, für jeden Vater-

landsfreund beruhigende Weise dadurch ans, daß sie als ober-

stes Princip, als höchsten und letzten Staats end zweck,

die sittliche Veredlung des Volkes aufstellt.

Wenn es nun mit diesem Zwecke im Ernste gemeynt ist,

wenn wir bey allem, was geschieht, eine sichtbare Tendenz

auf denselben bemerken könncn : so sollen uns die auffallendsten-

Unvollkommenhcitcn, selbst die eonstitutionelle Willkühr gc-

wisscr Vollmachten, die Perennirung gewisser Staatsstcllen-

auf gewissen Personen, und die so mangelhafte Organisation des

StellvertretungS-SystemS in derselben nicht beschwerlich falle».

Genug, die Nation in Masse wird allmählig aufgeklärter, sie

wird versittlichct, veredelt; auf dieser glänzenden Laufbahn

wird sie alles andere, auch den Staatsvcrein mit sich dem

Ziele der Vollkommenheit entgegenführen.

Jedoch mit den obersten Staatszwecken hat es bisher eine

eigene Bewandtniß gehabt. Da haben wir Verfassungen gc-



9->

sehen, welche das Volks glück als letzten Endzweck anzucr-

kennen vorgaben. Aber wie sehr wurde da nicht oft mit den

Begriffen von Baterland und Gemeinwohl' gespielt? Wie oft

das wirkliche Glück einzelner Bürger-oder Bürgcrclasscn einem

eingebildeten allgemeinen Glücke aufgeopfert? Wie oft unter

diesem Vorwande die eigenmächtigsten Eingriffe in die Gesetze

gethan, die Nationen in einen unergründlichen unersättlichen

Schlund immer ungeheurer werdenden Schulden gestürzt durch

erschöpfende Anflagenmiedergedrückt, in unauSgmigbare Kriege

verwickelt Das- alles um des allgemeinen Besten willen I

Dort' haben wir Beyspiele von andern Staaten, welche Haupt--:

sächlich aus Volks ans k l ä r u n g auszugehen das-Ansehen - hck

ben wollten. Aber der Volksunterricht horte auf, die Mono-

pole der Akadcmieen wurden verschlossen; die Aristokratie des

Genies und der-Talente verfolgt-; die Volkslehrer vorerst in

Bettler vcrwandeltund dann geächtet; die Preßstcyhcit gelahmt;

der Umlauf der Meynungen gehemmt, und die Denksreyheit

selbst mit Strafen belegt, welche das Gesetz nur gegen Ver-

brechen'verhangt'hatte.- Das alles zur Aufklärung des Volkes^

Darf man sich wundern wenn die Völker gegen die- angeb-

lichen Staatszwecke- etwas mißtrauisch geworden sind Wenn

auch bey uns die Aussicht in eine künftige Versittlichung nicht

denjenigen Grad von Enthusiasm hervorgebracht hat, welchen

man wohl, unter andern Umständen -, mit Recht Hätte erwarten

dürfen?

Dem aberffep, wie ihm will: so ist wenigstens unser Staats-

zweck kein wankender, zweydeutiger Begriff> mit welchem man'

spielen welchen man nach Willkühr oder nach dem waNdel-

baren Erfordernis der Umstände revolutioniren konnte.
^ Rein



9l
gut W gut, recht ist recht! Kein noch so künstlich gewogenes

Considérant/ keine noch so laut ausgesprochene Dringlichkeit

wird Ungerechtigkeit in Gerechtigkeit / rohen Eigennutz in pa-

triotische Tugend/ stürmisch aufbrausende schimpfende Leiden-

schaft in Weisheit, und ohnmächtige Machthabercy in Frcyhetts-

liebe umzuschaffen vermögend seyst. Darin besteht der eigen-

thümkiche Vorzug unserer Verfassung, daß sie uns in dem der

Menschheit eingepflanzten Sinne dessen / was recht und unrecht

ist, einen untrüglichen Maßstab gegeben hat/ mit welchem

in der Hand jeder / auch der einfältigste Staatsbürger/ die ganze

Gesetzgebung überschauen/ ihre Grundsätze und Wirkungen zum

Voraus schützen kann.

Lasset uns noch der Zukunft nicht voreilen. Der Zeitpunkt

kann nicht entfernt seyn, da es zu einer genauen Untersuchung

kommen wird, was denn wirklich für Volkssittlichkeit geschehen

oder nicht geschehen sey? Welche Fortschritte oder Rückschritte

sie bisher gemacht habe? Ob die bisher aufgestellten Grund-

sa'tze, die befolgten und gepriesene» Maximen, die beschlossenen

Dekrete einen wohlthätigen oder nachtheiligen Einfluß auf

dieselbe gehabt haben In den Annalen unseres beginnenden

Freystaates liegen sie, jene Grundsatze Maximen, Dekrete,

und reifen dem grossen Tage einer strengen und unpartheyischen

Prüfung entgegen. Die Menschen treten ab vom Schauplätze,

die Leidenschaften legen sich, die Meynungen und Irrthümer

fallen; aber das Vaterland bleibet, Recht und Wahrheit blei-

ben, und schon schwebet fürchterlich über denen, die jctzt wirken,

die Wage, auf der sie, und was sie gewirkt haben, gewogen

werden soll.

Dabey aber muß man auch die Schwierigketten einer neuen



92

Staatseinrichtnng nicht vergessen. ES wäre Unverstand oder

Bosheit/ jetzt, in den beschwerlichsten Anfängen, alles das zu

fordern, was schlechterdings mir das Werk einer ruhigen, un-

gestörten Ucberlegung, und einer mit Bedacht und Sorgfalt

gewählten Repräsentation seyn kann. Viele klagen daß in

dieser, im buchstäblichen Sinne / goldenen Zeit unserer Gesetz-

gebung noch so weniges geschehen sey, daß der Senat durch

die scrupnlose Verwerfung aller unvollendeten Beschlüsse des

grossen Rathes den Gang der Geschaffte verzögere. Wahrhastig

aufgeklärte Vaterlaudsfreundc werden es vielmehr bedauern,

daß schon so vieles geschehen ist. Für die äussere und innere

Sicherheit zn sorgen, für jene durch weise und gemäßigte Ver-

theidigungsanstalten, ifür diese durch eine thätige, wohlabge-

messene Polizey; die neue Ordnung der Dinge durch eine all-

mählig fortschreitende, sich unvermerkt durch alle Abtheilungen

des StaatSkörpers verzweigende Organisation sanft und fest zu

gründen- das aus dem alten Austande auf den Boden der neuen

Republik herüber wallende Unkraut von Vorurtheilen, Ent-

zweyungen, Eifersucht und Rache auszurotten, und die noch

übrig gelassenen Hülfsquellen des Staates als ein unverletzba-

res Heiligthum zu erhalten — dieß ist das Einzige, was das

Vaterland, unter diesen Ieitumständcn, voir seinen in der Eil
ernannten, und ohne Instruktion vereinigten Stellvertretern

erwartet, und fordern kann. ES ist nicht darum zu thun daß

vieles, sondern darum, daß nichts geschehe, als was geschc-

hen soll. Wer fordert auch vom Schiffer im Sturme, daß er

astronomische Beobachtungen über Länge und Breite anstelle,

und müßige Pläne zukünftigen Entdeckungen entwerfe? Wenn

er nur das schwache Fahrzeug in dieser Wuth hochaufwogender



9)

Wellen und durch einander kämpfender Winde rettet, so hat er

alles und das einzige gethan, was wir von ihm verlangen.

Indeß so wenig auch der vernünftige Theil des sonveraincn

Volkes von seinen dcrmaligcn Beauftragten erwartet, so ist es

doch ohne alle Widerrede in der Befugniß zu begehren, daß dieses

wenige in dem Geiste und in Angemessenheit mit dem grossen

moralischen Endzwecke seiner angenommenen und beschwornen

Constitution geschehe. In dieser Rücksicht kann es unmöglich

eine allgemein interessantere Aufgabe, als die ist, geben, welche

das Verhältniß unserer Constitution zu unserer Religion, und

das bisherige Benehmen unsers Staats gegen diese letztere

betrifft.

Wenn es einem einfältigen religiösen Volke nicht möglich ist,

d e Ideen von Sittlichkeit und Religiosität zu trennen: so ist

nichts natürlicher, als daß es bey allem demjenigen stutzt, was,'

ware es auch nur dem Anscheine nach, gegen seinen Glauben vor-

gekehrt wird; wenn es in Verlegenheit kömmt, wie es den

Zweck der Vcrsittlichung mit antireligiösen Aeusserungen verein-

baren, oder den vorgeblichen Respekt für Religion und Christen-

thum mit der Beeinträchtigung der Lehrer und Diener derselben,

ausgleichen soll.

Unsere Aufgabe: ist Religion zur Nationalversitt-
lichung nothwendig? ist mithin vom größtmöglichen Inter-
esse, ihr Resultat mag nun ausfallen, wie e§ will. Ergab' es

sich am Ende unserer Erörterung, daß Religion für Sittlich-

keit entbehrlich sey: so ist es gut, daß da» gezeigt, daß es ge-

hörig in's Licht gesetzt werde, weil nur so die mißtrauischen Zwei-

sel des souveraine»Volks in die Einsichten oder Absichten seiner

Repräsentanten gehoben werden können. Sollte aber unserRe«



94

Mat das Gegentheil von dem seyn, sollte es sich ergeben, daß

mit der Religion zugleich auch alle Volkstugend zu Grabe gehen

mußte: so glauben wir uns um diejenigen von unsern Gcsetzge-

bern «nd Regenten, die in andern Gedanken stehen, ein wahres

Verdienstzu erwerben, indein wir sie gegen Schritte warnen, wel-

che an sich zweckwidrig sind, und wodurch sie sich nur selbst um

jenes unentbehrliche Zutrauen bringen würden, welches nicht

geboten, sondern selbst erworben, selbst verdient seyn will. Auch

für uns ist die Sache in jedem Falle ehrenvoll. Ist die Reli--

gion wahr und unentbehrlich, so ist es heilige Pflicht des Men-

sehen- und Vaterlandsfreundes, ihre Vertheidigung mit dem

Muthe, welchen die Wahrheit, mit der Unerschrockcnheit, welche

das Bewußtseyn der Pflicht gibt, zu übernehmen. Sollte sie

aber nicht haltbar, nicht zu vertheidigen seyn: so werden wir

denn doch wenigstens diese Wahrheit herausgebracht haben.

Wahrheit aber soll uns über alles, selbst über Religion gehen;

denn reine Liebe der Religion ist nur durch die noch frühere,

noch heiligere Liebe der Wahrheit möglich.

In Frankreich hat man die Religion von der Eneyklopá-

die des öffentlichen Unterrichts ausgeschlossen; dafür hat man

Lehrer der Moral angeordnet. Nun gibt es eine doppelte

Moral, oder um richtiger zu sprechen, d« die Wahrheit immer

nur eine seyn kann, eine zweyfache Hypothese über die Moral :

Welche von beiden soll nun gelehrt werden?

Nach der ersten, d.i.nachder Glückseligkeitstheorie,
ist für jeden das Recht was sich zu seinen'Glückseligkeitszwecken

fügt. Diese und keine andère-Stttenlehre können diejenigen im'

Sinnechaben, welche sie-Mit Eondorcet in einen Wahrschein-



9?

lichkeitscalcul fetzen. In der That / wenn ich die Moralität in der

Glückseligkeit suche, die ich nur mittelst der Erfahrung kenne,

durch ineine Sinnlichkeit empfinde, »ach meinem Geschmacke

würdige — wenn ich ferner die Folgen meiner Handlungen nicht

mit Gewißheit vorsehen, sondern bloß vermuthen kann — wenn

endlich die Güte einer Handlung nicht in ihrem innern Wesen,

sondern in ihrer bloß zufälligen Beziehung auf meine Sinnlich-

keit beruht : so reducirt sich freylich die Tugend endlich auf einen

Calcul. Dann ist der Klügste der Beste, und das Verbrechen ist

blosse Mißrechnung. Ich will mich nicht tiefer in die Zergliede-

rung dieser sogenannten Moral einlassen, die stcylich ganz unab-

hängig von dem Glauben an das Daseyn eines heiligen Wesens,

ja, ohne dasselbe am leichtesten gedacht werden kann. Ich darf

wohl bey allen meinen Lesern Bekanntschaft mit den unwider-

legten und unwiderlegbaren Erörterungen der neuern Philosophie

über diesen Gegenstand voraussetzen.

Hergegen kann ich nicht umhin unsern und allen Gesetzgebern

der Welt die Frage auszuwerfen: ob das wohl die Tugend die

Sittlichkeit ist, die sie ihren Völkern wünschen? Auf welche sie

das Staatsgebäude und ihre eigene Sicherheit gründen mochten?

Doch nein, da hätten wir ja bloß engherzige, selbstsüchtige Tgöi-

stcn zu Bürgern, die dem Gesetz nur insofern gehorchten, als

es ihnen bequem und vortheilhast schien, und gewiß nur so lang,

als sie durch äusser» Zwang dazu genöthigt werde» könnten.

Die andere Hypothese -anerkennt als Erkenntmßprinzip und

Verpstichtungsgrund in der allgemeinen reinen Vernunft selbst

ein absolutes Gesetz, als erstes Faktum ; dieses kündigt sich jedem

nicht gänzlich verwahrloftten Herzen km innersten Bewußtseyn

mit unwiderstehbarer Evidenz, mit einer -Ehrfurcht und unbe-



?6

dingten Gehorsam gebietenden Majestät an. Uebcrall wo Vet-

nunft wohnt, beym Myrmidone und Sokrates, beym Kinde und

Greisen, beym Bewohner Himmels und der Erde, beym Ge-

schöpfe und Schöpfer, daist auch dieses Gesetz, unabänderlich

dasselbe zu allen Zeiten, unter allen Umstanden, im Ssuncn-

scheine des Friedens und in den Ungewittcrn des Krieges, in der

Hütte und im StaatSrathe, in Zeit und Ewigkeit. Was damit

übereinstimmt, ist vernünftig und recht; sollte es auch Acht und

Guillotine zur Folge haben; was damit nicht übereinstimmt, ist

unvernünftig und unrecht, sollte es auch mit den Lobsprüchen

aller Zeitschriften und mit den ersten StaatSwürden belohnt

werden. Wo diese Tugend das Ziel der Gesellschaft ist, da wird

der Bürger auch dann noch sittlich bleiben, wo das Gesetz schweigt,

wo es ihn nicht zu erreichen vermag; da werden die Macht-

habenden sich keine Handlungen als politische Tugenden erlau-

ben, die sie an einzelnen als moralische Verbrechen ahnden.

Welche dieser beiden Arten von Sittlichkeit ist nun das hohe

Augenmerk unserer Constitution? Ach, welches Her; schlägt

nicht mit ängstlicher Lebhaftigkeit bey dieser Frage! Und welches

edlere Herz weilet nicht mit Wollust bey jener schönen Stelle,

die uns Anschluß darübcr geben soll.

Unser Bürger soll, wie C a to lehrte, Nichtsich, sondern

der Menschheit lcben; ihm soll Pilicht über alles, selbst

über Freundschaft, heilig seyn. Seine Vernunft ist im Bc-

sitze ihrer eigenthümlichen Rechte, und herrscht über die thicri-

sche Halste und ihre kleinlichen elenden Triebfedern. F?u-

rig und rein glüht seine Liebe für'S Vaterland, dem er alles, Gut

und Leben, nur nicht seine Pflicht und Sittlichkeit aufopfert,

denn inneres Bewußtseyn seines Selbstwerths, seines unmk

weiht»



97

Weihten Mcnschcnadels ist sein hoher Lohn, seine Schadloshal-

tuug unter allen Widersprüchen einer undankbaren Welt 0).
Unsere Constitution wünscht also, und sie muß ihren Bürgern

eine Tugend wünschen/ welche aus reiner Sittlichkeit hervor-

geht/ auf welcher, wie auf einer unwandelbaren Grundlage eine

vcrnunftmassige Verfassung und Regierung entstehen und bcru-

hen kann; welche nicht auf Convenienzen und zufällige Unista'n-

de berechnet,mit denselben zugleich wechseln muß: eine Tugend,

die das oberste in der Vernunft ist, gleich wie diese das oberste

in der Mcnschennatur. Ein Volk allmahltg zur Anerkennung,

zum Gefühl, zur Verehrung, zur Uebung dieser Tugend, als

einer absolutsouvcraincnGesetzgebung führen, das erst Heißtim

Sinne der achten Philosophie und unserer Staatsverfassung

ein Volk versittlichen, veredlen.
Daß unsere Verfassungsactc den einzig erwünschbarcn Staats-

zweck aufgestellt hat, ist die erste Wohlthat derselben; daß sie

ihn so unzweydeutig, so ausführlich bestimmt ausgedrückt hat,

ist nächst jener die zweyte Wohlthat derselben. Freunde unserer

Constitution, die ihr zugleich Freunde alles Gmen seyd, sammelt

euch rund um den Altar der Volkstugend in eine dicht geschlos-

(») Die hieher gehörige Stelle unserer Verfassung lautet also:
»DcrBürger ist sich dem Vaterlandc, seiner Familie, und den

» Bedrängten schuldig. Er pflanzt die Freundschaft, er opfert^
»ihr aber keine seiner Pflichten auf. Er schwört allen person-

»lichen Haß und allen Hochmuth ab.Er will nur die moralische

» Veredlung des Menschengeschlechts; er ladet ohne Aufhö-
»ren zur süssen Bruderliebe ein; sein Ruhm ist die Hochscha-

»tzung der guten Menschen, und sein Gewissen weiß ihn selbst

» gegen die Weigerung dieser Hochschatzung schadlos' zu Hal-

--ten."
-

G



< 98

sene Phalanx zusammen, >-> Vor diesem Allerheiligsten müsset

ihr siegeiz oder fallen. — Selbst Gleichheit und Freyheit müssen

dieser hohen Angelegenheit weichen; denn ohne Sittlichkeit kann

der Mensch selbst, vielweniger irgend eine menschliche Einrich-

tung einigen Werth haben.

Wie nun aber diese Versittlichung im Allgemeinen geschehen

könne? fragt man. Und, bey der unsterblichen Gottheit! diese

Frage muß sich der Gesetzgeber beantwortet haben, wofern er

die Würde seines Auftrags, seiner Bestimmung behaupten, und

Anspruch auf unser Zutrauen haben will.

Wenn man die Allgewalt des Beyspiels kennt, wenn man sieht,

wie jede kleinere und grössere Association durch das ttebcrgewicht

weniger Guten oder Bösen für Verbesserung oder Verschlimme-

rung so empfänglich ist, so muß man mit dem grossen Leibnitz
wünschen, »daß eine glückliche Revolution unsers Geschlechts

»die Tugend einmahl zur herrschenden Mode machte, weil sa

»die jungen Leute daran gewöhnt würden, ihr größtes Vergnü-

» gen in ihre Ausübung zu setzen. (b)

sh) Ein schätzbarer Schriftsteller macht über diese Worte einen

Commentar, den ich, mit Erlaubniß meiner Leser, hier ein-
rücken will. »Ich denke eben so, sagt er, und würde auch

»das Mode werd en der Tugend eher möglich finden, wenn

»nur die Welt einmahl begriffe, daß die Charaktere unserer

»Geliert, Garve, Feder, Spaldenge, Zolliko-
»fer, und zur Ehre der christlichen Religion sey es gesagt,

i»die Charaktere mancher ungenannten Geistlichen, die ich

»auf dem Lande, in stillen Hütten und abgelegenen Dörfern,

» von der uneigennützigsten Liebe durchdrungen, als Väter der

^Waisen, als Tröster der Wittwen, als einzige Erquiekung



99 5

tinzweifelbar lichen die Anlagen zu einer solchen Angewöhnung

in jedes Menschen Natur/ und warten nur auf eine begunsii-

gcndc Ordnung der Dinge, in welcher sie, wie das Samkorn im

gedeihlichen Boden und Klima, keimen und treiben könne. Schon

jetzt verrathen sie sich in allen hervorstehenden Auftritten des

LebeuS, dem schärfern Beobachter, in der Heiterkeit und Selbst-

ständigkeit des Weisen, in der Gelassenheit des unglücklichen und

der besonnenen Bescheidenheit des glücklichen Tugendhaften, in

den Verlegenheiten des Lasters, den Unruhen des Tyrannen, dem

alle leisem Empfindnisse absichtlich übertäubenden, oder überwiz-

zelnden Ungestüm der triumphirenden Bosheit.

Man sage uns nicht, daß Tugend als Mode nur Nachahmung,

mithin gerade nicht Tugend seyn würde. Freylich, denn wer weiß

nicht, daß sie durch Freyheit gewirkt seyn muß? Aber man lasse

nur, um mir Fichtes Ausdruck zuzueignen, die Sittlich-
keit erst zur Sitte werden, man lasse sie unter dieser

Hülle in die Gemüther einwurzeln, sie auf dem Wege des na-

türlichen Entwickelungsganges ihre endliche Läuterung erhalten,

und Ihr werdet Euch immer mit Recht rühmen können, die

„der Leidenden, als weise Führer der Jugend undRathgcber
„des Alters keime lerne, daß diese mehr werth such, als

„ aller Erdenprunk und aller Erdentand, und daß einer von
„ihnen wahrlich zehn Systeme aufwicgt, die uns abermahl
„beweisen, was wir wissen, sey nichts." s. Bardili's So-
philus, S. ao. Stuttg. 1794. Vergleicht unsers Ministers
der K. und W. Juschrift über die Pflichten und B e-
st i m m u n g des geistliche» Standes. -79z, Vom Au-
genblicke, da unsere Stellvertreter auf den grossen Staats-
zweck unserer Verfassung hinarbeiten werden, wird auch die
von Leibnitz gewünschte Revolution gemacht seyn,

^ 2



H loo
Volkstugend nicht zwar hervorgebracht, Wohl aber geweckt, ge-

fördert, genährt zu haben.

In einem so schonen Verhältniß steht unsere Verfassung mit

der Sittlichkeit. Wie verhalt sie sich nun aber gegen
Religion? Diese beiden Fragen hangen durch eben das Band

zusammen, durch welches Religion und Tugend geeinigct sià
Kann ein Volk ohne Religion versittlichet, veredelt werden, und

wie verhält die helvetische Constitution, die das eigene vor allen

andern Constitutionen voraus hat, daß sie auf moralische Volks-

Verbesserung, als auf ihren höchsten Endzweck, hinzielt sich zur

Religion? Das ist das schwierige Problem, von dessen Lösung

nichts geringcrs, als die Möglichkeit oder Unmöglichkeit unsers

StaatSzwecks abhängt. Wie wäre es möglich, Freund unserer

neuen Ordnung, und doch dabey für das Schicksal dieser Aufgabe

gleichgültig zu seyn?

Daß das noch ein Problem seyn muß worüber die Erfahrung

aller Jahrhunderte und die nnbestochene Vernunft durch alle

wahrhaftig grossen und guten Männer und neulich noch durch

die kritische Philosophie, so apodiktisch entschieden hat. Sonder-

bares Verhängnis': Eine geistreiche Nation, zu aufgeklart, um

sich mit Aberglauben zu behelfen, nicht tiefblickend, nicht aus-

dauernd genug, um bis zur Wahrheit durchzudringen, verfolgte als

Despotinn das gereinigte Christenthum bis in die durchgewühl-

ten Eingeweide seiner edelsten Söhne (<-). Dann arbeitete sie

sich aus lauter erdichteten Thatsachen eine Theorie des AtheiS-

mus heraus, in welche unser Christenthum zur elendesten My-

fc) Siehe Uiitoir- île krsmce x»r N. Osrnier, vv. 26—Zc>.



I-" ^

bhologie hcrabsinkt. (cl) Und nun befehdet sie als Republik so-

wohl den ehemals vertheidigten Aberglauben als die nie gekannte

praktische Religion. Dieses Phänomen erkläre ich mir zwar aus

dem natürlichen und psychologischen Geistesgang jener Nation,

nicht aus einem innern Widerspruch der neuen Ordnung der Din-

ge, mit dem Geiste einer gereinigten, wohlthätigen Religions-

lehre; wiewohl es dencnjenigen auch nicht zu verübeln ist, die

einen solchen Widerspruch vermuthen, und daher an jener Ord-

vung irre werden. (--) Doch es mag sich damit verhalten, wie

es will: so ist gewiß Frankreichs Beyspiel in dieser Rücksicht für

uns weder erwünschbar, noch anwendbar. In der That, warum

sollten wir, die wir uns vom Aberglauben frey machten, ohne

ihn zu verfolgen, die wir die Wahrheit ehren, weil wir sie kennen,

warum sollten wir aus politischer Rücksicht, mit einer Gefälligkeit,

die uns niemand anmuthet,unsern vernünftigen, praktischen Glau-

ben hingeben? warum der frankischen Fortuna aus unsern Ueber-

zeugungen cin Trophce errichten? Sollten wir nicht vielmehr,

wie ehmals Griechenland, das weltbeherrschende Rom durch

Wissenschaft nnd Geschmack, also auch wir unsere mchrgebildeten

(<l) Bey der Hohe der Verstand es aufklarung und bey

dem, so zn sagen, gänzlichen Mangel an Vernunftcul-
tur in Frankreich, ist es sehr begreiflich, daß die Encyklo-
pádistcn und Physiokraten auf ein solches System
verfallen mußten. Wie kunstlich und locker, wie scheinbar

und unhaltbar dasselbe zusammen gewebt sey, erhellet aus

Origine àe tous los ouïtes, ou religion universelle
Oiipuiz /j. Vol. Z. d'au Z. Niswire geuèi-sle (îez

religions <le tous les ^)euz)1es, parOelauluave, ?ur1s 17H1.

(c) Man lese z. B.die Flugschrift: An Deutschlands Fricdciisqe-
sandte zu Rastadt i??8.



102 )ö

Bezwinger durch ächte Philosophie besiegen? Sie uns an repu-
blik anischer Tugend gleich machen, wie sie uns sich an

republikanischer Freyheit gleich gemacht haben?

Doch ich will jetzt der Beleuchtung des Verhältnisses zwischen

unsrer Constitution und Religion näher zu kommen suchen, nach-

dem jenes zwischen den erster» und der Sittlichkeit in ein so be-

ftiedigendes Licht gesetzt worden ist. Diese neue Untersuchung

bedarf keiner Rechtfertigung; sie ist sogar Pflicht für jeden auf-

geklärten Vaterlandsftcund, auferlegt durch einen feyerlichcn

Aufcuf unserer Gesetzgeber an dieselben, st)

Die einzige hieher gehörige Stelle unserer Constitutionsacte

ist der s. Z. derselben, welcher folgendcrgcstalt verfasset ist: „Die

-, Gcwisscnsfrcyheit ist uneingeschränkt. Die Bekanntmachung

„der Religionsmeynungen ist den Gesinnungen der Eintracht und

„des Friedens unterworfen. Alle Gottesdienste sind erlaubt,wen»

„ sie die öffentliche Ordnung nicht stören, und keine herrschende

„ Gewalt oder Vorzug an Tag geben. Die Policcy hat das Aug

„ auf sie, und das Recht über die Lehrsätze und Sittcnlehre, welche

(l) Dieser Aufruf und die Publicitat, welche man einer so allge-

mein interessanten Angelegenheit zu geben bemühet ist, gereicht

unserer Gesetzgebung zur größten Ehre. Möge sich diese Prü-
fung unserer Verfassungsakte nicht bloß auf einzelne Theile
derselben beschränken, sondern über ihren ganzen Geist per-

breiten! Was gehört zu einer Constitution an sich, was zu
einer auf die Menschcnrechte gegründeten und zum Zwecke der

Sittlichkeit angelegten Constitution insbesondere? Diese
Grundsätze darf der Kritiker derselben keinen Augenblick aus dem

Gesichte verlieren. Die Observations sur là constitution,

Pelvètigne, par UN citoyen <lu canton bcinan. banssnno

5798' enthalten meist richtige aber nur Detailbemerkungcn.



„sie vortragen/ sciez äogmes et clcz clevotrs czic'ilz ènsetgnellt)

„sich zu erkundigen. Die Verhältnisse einer Sèkìè mit einer stem-

„den Obrigkeit sollen weder auf die StaatSsachen, noch auf den

„ Wohlstand und die Aufklärung des Volks einen Einfluß haben."

Nun so deutlich bestimmt die Beziehung unserer Verfassung

auf reine Sittlichkeit angegeben worden ist: so unbestimmt ist sie

e§ hier in Rücksicht auf Religion und Gottesdienst; desto unbe-

stimmtcr/ je tiefer man darüber nachdenkt/ ie mehr man jeden

Ausdruck abwiegt.

„GewisseuSfreyhcit ist uneingeschränkt!" Aber welche, die

innere oder die äussere? Die innere ist es durch das Wesen

der Vernunft; keine Menschcnmacht kann und darf ihr Schran-

ken setzen, weder der türkische Despotism, noch die spanische In-
guisitivn. Sie ist ein göttliches Recht, das nicht erst eines bür-

gcrlichen Contrakts bedarf. Es ist kaum glaublich, daß unsere

Constitution hier eine Vcfugniß habe aufstellen wollen, welche

zu geben oder zu nehmen in der Compctenz keiner sublunari-

sehen Behörde stehen kann. Eben so wenig läßt sich gleichwohl

denken, daß da von der aussernGewissensftcyheit,die in wirkliche

Thaten übergeht, die Rede sey. Durch den bürgerlichen Ver-

ein, selbst ohne diesen, durch das bloße Ncbeneinanderseyn zweyer

freyer Wesen, wird die Freyheit des einen durch die des andern

beschrankt. Darin eben besteht der Zweck der vernunftmässigen Gc-

sellschaft, daß keine äussere Freyheit unbeschränkt, mithin nach-

theilig für andere seyn darf. Auch in unserer Verfassung ist das

durchaus bis auf diese einzige, die Gewissensfrcyheit, sichtbar.

Doch uneingeschränkte äussere Freyheit in einer menschlichen

Gesellschaft ist eine cc>llti âàiccic> w achecco, sie ist nicht Freyheit,

sondern das Grab derselben. Ein Beyspiel möge die Sache er-



io4
láutem. Unsere beiden Rathe besitzen das Recht der Gcsetzge-

bung. Nun wollen wir den Fall setzen/ der Grundsatz würde aus«

gestellt: das Recht/Gesetze zu machen/ist uneingeschränkt: Wer

sieht nicht/ daß eben durch die Allgcmcinmachung dieses Rechts

die wirkliche Befugniß, die wahre Freyheit der Legislatur zerstört

werden würde Nicht anders verhalt die Sache sich in Anse-

hung der Religion. Das katholische und protestantische Religions-

bekenntniß in der Schweiz ist frey. Lasset nun aber neben diesen

das Judcnthum / dann den Alcoran, dann die Zcndavesta, den

ThibetaniSmuS, den IndianiSmus emporkommen: so ist nichts

gewisser als dieß, daß unsere vaterländische Religion in eben dem

Maße das Feld räumen muß, in welchem jene fremden Religio-

nen Boden gewinnen. Wer wird sich bereden können, daß die

helvetische Constitution dem helvetischen Volke eine solche unein-

geschränkte Gcwissensfreyheit zudenke?

Nein, denn eben diese äussere Freyheit wird nun unmittelbar

darauf unter die Gesinnungen der Eintracht und des Friedens

bedingt; da hier von Meynungen die Rede ist : so kann auch nur

die Aeusserung derselben in Privatunterredungen verstanden wer-

den. Nichts ist weiser, nichts gerechter, als die Freyheit über

Gegenstände dieser Art unbefangen, aber immer ohne Kränkung

fremder Ueberzeugungen, ohne Aergerniß für das Gewissen an-

derer reden zu dürfen.

»Alle Gottesdienste sind erlaubt, wenn sie die öffentliche Ord-

»nung nicht stören, und keine herrschende Gewalt oder Vorzug

» an Tag geben." Hier liegt wieder eine peinliche Unbestimmt-

heit in dem Ausdruck alle welcher entweder absolut von

allen Rcligionsübungen der Welt ohne Ausnahme, oder rcla-
tiv von allen, in Helvetien eingeführten Religionen gnncynt



i->5

seyn kann. Doch ist diese letztere Erklärung die wahrscheinlichere

und venünstigere. Wer wollte auch in der Verfassung für ein

Meines Volk von nicht zwey Millionen Menschen die alle eins

und untheilbar seyn solle»/Rücksicht auf alle Religionen in allen

vier Wcltthcilen vermuthen? Zudem würden aus der öffentli-

chen Uebung aller Arten des Aberglaubens mitten im Schooße

der christlichen Kirche die allcrfurchtbarstcn Unordnungen und

die allcrtraurigstcn Folgen unvermeidlich entstehen. Das billi-

ge Zutrauen zu den Einsichten und Absichten der Verfasser un-

sercr Constitution nöthigt uns demnach, durch alle Religio-
ncn bloß alle in der Schweiz eingeführten Religionen zu »erste-

hen. Diese sollen frey, wie bisher, gcübet, gexflegct werden;

sie sollen sichischwcstcrlich neben einander vertragen; keine soll

sich irgend einen Vorrang, eine Herrschaft über die andere an-

maßen. So hat der vorliegende Satz einen bedeutenden und bc-

friedigcndcn Sinn für die helvetische Nation: nur Schade, daß

er so schwankend ausgedruckt ist.

„ Die Polizei) hat das Aug auf sie, und das Recht von den

„Lehrsätzen und der Sittenlehre derselben Notitz zunehmen."

Wenn sich nun die steife Orthodoxie, d. i. die blinde Anhänglich-

kcit an den hergebrachten Kirchenglaubcn im Gegensatze

des Vernunftglaubens noch so sehr gegen diese Untcrord-

nung der kirchlichen unter die bürgerliche Verfassung anstemmen

sollte: so tragen wir hingegen gar kein Bedenken, denselben

durchaus in Schutz zu nehmen. Das Verhältniß des Staats zur

Kirche und zur Religion selbst wird hier sehr richtig bestimmt.

Ohne sich in die innern Angelegenheiten der Kirche zu mischen,

will er dieselbe unter dem Auge der Polizei halten, und dieß ist

eben so sehr zur Erhaltung und Beschützung derKirche, als zur



i°6
Sicherheit des Staates selbst nothwendig; ohne, sich nnt dem

-Materiellen der Religion zu befassen, intercssirt er sich dennoch

für die Lehrsätze und die Sittenlehrc, d. i. für das Formelle, und

ihre ethische Tendenz auf den letzten Staatszwcck, der, wie wir

gesehen haben, moralisch ist lg).

Wenn demnach das Unbestimmte bestimmt, das Wankende cr-

läutert Und fixirt würde: so wäre dieser Paragraph derakertw-

friedigèndsten Erklärung empfänglich. Ich würde denselben im-

gcfâhr sö Umschreiben: „Die innere unbeschränkte Gewissens-

(g) Wer meinen Versuch über die Verhältnisse des
Staats zur Religion und Kirche, Bern 1798. mit
Unbefangenheit zu lesen und im Ausammenhange zu ver-
stehen fähig ist, der wird darin nichts anders als einen aus-

führlichcn Commentar über diese Stelle unserer Constitu-
tion finden. Die dagegen gemachten Einwürfe rühren entwe-
der von Leuten her, die gar keine Religion wollen, oder

von solchen, die noch gar keinen Begriff von einer ethischen

Religion haben. Diese oder jene überzeuget wollen, hiesse

mit einem Blinden über die Ncwtonischc oder Eulerschc Far-
benthcorie streiten. Mein oberster Grundsatz ist der, Versitt-
lichung sey, wohlverstanden nicht der unmittelbare, sondern der

allerletzte Staatsendzweck. Und dieses stellt ja unsere Constitn-
tion selbst auf. Alle Rechte, welche diese in Rücksicht auf die

Kirche fordert, sichere ich ihr durch unumstößliclw Beweise

zu. Daß ich mich bloß auf das protestantische Christenthum
beschränkt habe, geschah' aus wahrer Achtung für meine katho-

lischen Mitbürger, denen es nicht an Männern fehlen kann, die

die gute Sache selbst zu vertheidigen wissen werden. Uebrigens
ist der praktische Katholicismus und der praktische Protestai:-
tismus, warum es hier einzig zu thun, eben dasselbe Christen-
thum. Lassen wir Meynungen Meynungen seyn. Halten wir
uns an den Zweck der Religion, und das so lange vergeblich
gesuchte Ueaoricou ist gefunden.



„ freyheit, die ohnehin kein Gegenstand bürgerlicher Gesetzgebung

„ seyn kann, vorausgesetzt: sichert die Constitution auch die üus-

„scre Neligionsfreyheit, die freye Mittheilung religiöser Ueber-

„Zeugungen und Gesinnungen zu; aber unter der ausdrücklichen

„ Einschränkung, welche die Erhaltung der allgemeinen OrdnunZ

„ und des innern Friedens erfordert. Die Ausübung der bisher

„in Helvctien bestehenden Religionen bleibt fernerhin rechtinas-

„sig, doch unter der Bedingung, daß nicht die eine sich zuni

„ Nachtheil der andern heben, und zu irgend einer Art von Prae-

„ininenz, oder Oberherrschaft, anstreben dürfe. Der öffentliche

„ Gottesdienst ist daher ein Object der schützenden und bewa-

„ chenden Staatspolizei), und da der oberste Zweck unsers bür-

„gerlichen Vereins sittlich ist, so ist der Staat befugt und ver-

„bunden, von der Lehrform so wohl was den didaktischen, als

„ den praktischen Theil derselben betrifft, Erkundigung einzuziehen,

„um beiden eine moralische Richtung zu verschaffen. Verhältnisse

„einer Kirchcnparthey mit einem fremden Oberhaupte, m Col-

„ lision mit der Souvcrainetat des Staats, oder mit dem bessn-

„ deren Wohl der helvetischen Republik, und ihrem Vcrsittli-

„ chungszwccke, können gar nicht statt haben. Hier ist mithin die

„ Gränze, wo die äussere Gewissens- und Religionsfrcyheit völ-

„ lig aufhört."

Ganz ungezwungen und ungekünstelt ergibt sich diese Erkla'-

rung aus den eignen Worten unserer Constitution selbst, und sie

ist desto wahrscheinlicher, da sie in der That die einzige vetnünf-

tige ist, und dabey mit der Constitution selbst, mit der Natur

unserer Statsveründcrung, mit dem Willen und den Erwartnn.

gen des souvcrainen Volkes, mit den Rechten der Geistlichkeit

und den Verpflichtungen des Staates gegen dieselbe, mit den



ic>8

oft wiederhohlten und gesetzlich erkannten Versprechungen in An-

sehung der Erhaltung der Religion und Kirche, ihrer Güter und

der vollständigen Entschädigung ihrer Lehrer, mit dem Zwecke

der Nationalveredlung und endlich mit den-Grundsätzen der Re-

formation, den dabey von der alten Regierung eingegangenen

Verpflichtungen, welche nothwendig mit dem Rechte, den Vorthei-

len und Staatsgütern auf die neue übergegangen seyn müssen, (!-)

-aufs vollkommenste übereinstimmt.

(l>) Die Kirchengüter sind weder in Rücksicht ihres Ursprungs,
noch ihrer Bestimmung Staatsgüter. Wenn der Staat sieb

bey der Kirchenvcrbesseruug in ihren Besitz gesetzt hat: so ge-
schah es mit der Verbindlichkeit, die Kirche zu erhalten und

ihre Diener anständig zu besolden, und mit jenem Besitze ist auch

diese Schuldigkeit unwidersprechlich auf die dermaligc Regie-

rung übergegangen. Die öffentliche Acte dieser Verkommniß
zwischen dem Staate und der helvetisch-protestantischen Kirche
liegt im Berner Synodus vonizz-. Mansche die Abhandlung

von dem Rechte des Volks in Sachen die Reli-
gion und Kirche betreffen 1798. Indeß scheint der

mir unbekannte Verfasser noch garnicht tief in den Sinn der

Frage: Ueber die Verhältnisse des Staats und
der Kirche, in wiefern sie politisch ist, eingedrungen zu seyn.

Ueberall wirft er Theologie und Politik, Fakta und Grundsätze

durch einander. Er behauptet, der geistliche Stand sey zwar
kein Orden, aber doch ein geschlossener Stand, gc-

rade als wenn nicht dieses die Definition, jenes das Dcfinitum
wäre. Ergibt dem Staate zu, die Lehre zu prüfen, nicht
aber die Lehrform zu bestimmen; gerade als wenn jene

Prüfung etwas anders seyn könnte, als die Bestimmung des

Formellen der Lehre, d. i. der Lehrform. Er verwechselt den

Beruf mit dem Stande des Geistlichen, und schließt von jenem

auf die Göttlichkeit von diesem. Dann folgert er, der Geistli-
che dürfe diesen von Christus selbst angewiesenen Stand zwar



i°9
Indeß ist es auf der andern Seite auch wahr, und unsere

unparthcyischc Ansicht der Dinge will, daß wir es nicht verHeim-

lichen, daß die eben gegebene Erklärung bloß als eine àrciyre-
ìsliu ill niUiorem -enzuni angeschen, und aus dem dürren Buch-

staben unserer Verfassung eben so ungezwungen und ungekün-

stelt das directe Gegentheil davon heraus gebracht werden kaum

Denn da ist doch einmahl unleugbar von einer uneingeschränkten

Gewissensfreyheit, von einer ungehinderten Aeusserung aller Re-

ligionsmeynungen und von einer gleichmässigen Befugniß zur Aus-

Übung aller Arten des Gottesdienstes die Rede. Die

Gegner unserer vaterländischen Religion und des

praktischen Christenthums könnten daher jenen Artikel auch so ver-

stehen : „Obschon jede Freyheit durch das Daseyn einer bürger-

„ lichen Ordnung nothwendig beschrankt seyn muß: so soll doch

„die Gewissensfreyheit in Religionsangelegcnheiten ohne alle

Schranken seyn. Wofern nur die öffentliche Eintracht und der

„ Friede im Ganzen dadurch nicht gekràket wird, darf jedermann

„seine Meynungen über oder gegen die Religion nach eigenem

„Wohlgefallen áussern; sogar die Ausübung jedes Gottesdien-

„stes ist ohne Ausnahme, ohne Rücksicht auf Wahrheit oder Irr-
„ thum frey, wofern nur die bürgerliche Ordnung und Gleichheit

„ nicht beeinträchtigt wird. Aus diesem Grunde wird das gcsammte

verlassen, nicht aber in denselben zurückkehren, da nach einer
gesunden Logik aus jenem Vordersatz das gerade Gegentheil
stießen müßte: nähmlich daß der Geistliche seine Station nicht
verlassen dürfe, wenn er sie aber verlassen hat, in dieselbe

zurücktreten müsse. Durch eine solche Verworrenheit der

Begriffe wird der Kampf für die gute Sache nur mühsamer

und der Sieg derselben schwerer und ungewisser.



lio
„Jeljgionswesen, seinem theoretischen und praktischen Theile

„ ngch, bloß als ein Gegenstand der Staatspolizcy betrachtet, die

„daher auch befugt seyn soll, solche Sekten gänzlich zu unter-

„drücken,welche für die Souvcrainetät des Staats, für daS of-

„ fentliche Wohl, oder für die öffentliche VolkSmeynung gefähr-

„lieh scheinen könnten/'

Bey dieser Trklärungsart würde dann offenbar unser cingcführ-

tes Christenthum wenig Trost, wenig Sicherheit finden; in unse-

reui ein und untheilbaren Staate würde die Kirche aufgelöst und

in unzählbare Faktionen zersplittert werden; die Religion würde

nicht wegen ihrer innern Wahrheit, wegen ihres Einsusses auf

Sittlichkeit, sondern bloß wegen Unschädlichkeit und Gleichgül-

tigkeit geduldet; dabey aber würde der Staat immer Veranlaß-

sungen genug haben, jene uueingeschränkre Gewissensfreyheit zu

beschränken oder gänzlich zu unterdrücken.

Wir behaupten keineswegs, wir wollen und können es so gar

nicht glauben, daß dicscS der wahre Sinn unserer Constitution

sey ; nein, wir sagen nur, daß bey der Unbestimmtheit, womit

sich dieselbige ausdrückt, dieser Sinn darein getragen werden

könnte, ohne dem Buchstaben derselben Gewalt anzuthun. Und

gleichwie diejenigen, welche jener zuerst gegebenen Erklärungs-

art beytreten, mancherley Gründe, und selbst Thatsachen für

sich, so können auch die Vertheidiger dieser letzten Meynung

5» ihrem Behelf dergleichen anführen, z.B. daß, vermöge der

helvetischen Constitution selbst §. 26. >, die Diener eines je-

» den Gottesdienstes keine Staatsverrichtungen ausüben, noch

den Primarvcrsammlungen beywohnen dürfen." Daß da nicht

etwa bloß von frcinden Religionen die Rede sey, beweiset die

wirklich gemachte Anwendung auf die helvetischen Geistlichen,



tlr
obfchön sie ihrer Geburt, ihrem Nahmen, ihrem Blute nach, so wie

nach allen übrigen erforderliche Charaktern unläugbar eben so

ächte helvetische Bürger sind, wie alle andern. Sie können sich

ferner auf die bereits geschehenen Einschränkungen der Rechte der

helvetischen Geistlichkeit, ihre Ausschliessung aus dem Sitten- und

Ehegericht, ihre Unterordnung sogar unter die Dorfagenten, ihren

verminderten Einfluß auf die öffentliche Erziehung und Schulen

berufen; lauter Verbesserungen, welche zu beweisen scheinen, daß

man nicht allein die Religion überhaupt, fondern auch unser Chri--

stenthum nicht einmahl mehr als ein Mittel der Volkserziehung zur

Sittlichkeit gelten lassen wll. Endlich können sie sich auch auf

jene Verfügungen berufen, welche in Ansehung ihrer Einkünfte

getroffen worden, indem gar kein Unterschied zwischen Staats-und

Ktrchengut gemacht, ihre bereits erworbenen Jahreinkommcn su-

spendirt, die vollständig versprochene und dekretirte Entschädmß

für s Vergangene während der Bezahlung für die einen auf die

Hälfte, für andere auf den viertenTheil herunter gesetzt worden

sind; indeß sie nicht allein zu mchrern Pflichten, sondern auch,

gleich den Aktivbürgern, zu Bezahlung der ConLribntivnen von ih-

rem ganzen Vermögen angehalten werden. Man setze nun hierzu

noch die Ungewißheit in Rücksicht der Zukunft, diese Art bon Äuf-
lösung, worin der geistliche Stand erhalten wird, indeß eine wohl-

thätigeOrganisation durch alle übrigen gesellschaftlichenAbtheilun-

gen fortschreitet, und dann wird man es schwerlich läugnen kvu-

nen, daß nicht allein unsere vaterländische Religion, sondern sogar

die dazu gehörenden Personen als ein bloßer Gegenstand der Pole«

zey behandelt werden, und daß ihre Erhaltung oder Vernichtung

bloß und einzig von der Willkühr derselben abhängt.

Jenes entzückend schöne Verhältniß, welches so bestimmt, so



"2
deutlich zwischen unserer Staatsverfassung und ihrem sittliche»

Zwecke herrscht, wird mithin in Rücksicht der Religion, diesem

einzigen zuverlässigen VersittlichungSmittel, gänzlich vermißt.

Die Ausdrücke unserer Acte sind so zweydcutig, daß sie, wie wir
bereits gesehen haben, einen ganz widersprechenden Sinn zulas-

sen, und wirklich, wie aus den angeführten Thatsachen erhellet,

bald in diesem, bald in jenem verstanden worden sind.

Wir halten es für Pflicht dem Constitutionsausschusse diese An-

zeige zu thun. ES ist hier um nichts geringeres als um die Frage

zu thun: Was soll unsere Religion seyn, oder nicht seyn? Sollen

so viele taufende der aufgeklärtesten Staatsbürger und ihrer Fa-

mitten erhalten werden oder zu Grunde gehen, weil sie sich mit

einem grösser» Aufwande von Anstrengung aller Art, als kein an-

derer Stand erfordert, und ganz gewiß im Vertrauen auf öffcnt-

liche Treue, der moralischen Angelegenheit ihrer Mitbürger ge-

widmet haben? Unbestimmtheit und Zweydeutigkeit ist ein wc-

sentttcher Fehler in einer Verfassung, und fortdauernde Ungewiß-

hcit die quälendste aller Lagen, die in unserer neuen beglückten

Ordnung der Dinge, nicht für den verworfensten Verbrecher, viel-

weniger für einen ganzen ehrwürdigen, arbeitsamen, nützlichen,

unentbehrlichen Stand Platz haben soll. Ohne uns anzumaßen,

wie, fordern wir, im Nahmen der allgemeinen Gerechtigkeit

und Menschlichkeit, daß entschieden werde: ob der angeführte

Paragraph unserer Constitution im ersten oder im zweyten Sinne

zu verstehen sey? von welcher Behörde das geschehen müsse?

wollen wir sofort zu erörtern suchen.

(Die Fortsetzung folgt.)


	Ist Religion zur Nationalversittlichung nothwendig?

