
Zeitschrift: Heimatbuch Meilen

Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 58 (2018)

Artikel: "Ich hätte nicht gedacht, dass es so schön wird"

Autor: Sonego Mettner, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-953705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-953705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Carte Blanche | 79

»Ich hätte nicht gedacht, dass es so
schön wird»

Jacqueline Sonego Mettner*

Abschiedskultur als Lebenskultur

In meinem Beruf als Pfarrerin habe ich
das grosse Privileg, Menschen gerade

dann zu begleiten, wenn sie von grossen
Veränderungen in ihrem Leben betroffen

sind. Oft sind es schöne Momente

wie der Anfang des Zusammenlebens

mit einem neu geborenen Menschenkind,

das zur Taufe gebracht wird, oder

das entschiedene Ja von zwei Menschen

bei einer Trauung. Oft sind es schmerzliche

Zeiten, bei denen ich ein Stück weit

begleiten und beistehen kann. Die Diagnose

einer schweren, lebensbedrohlichen

Krankheit in noch jungen Jahren oder

das sehr unterschiedliche Abnehmen der

Kräfte im hohen Alter sind Situationen,
in denen sich die Verletzlichkeit und die

Lebenskraft eines Menschen neu zeigen
und entwickeln können. Und dann der

Tod, von dem diejenigen, die gestorben
sind, nichts spüren, umso mehr aber

diejenigen, die zurückbleiben und sich neu
zurechtfinden müssen im Leben. Eine

bedeutsame Station auf diesem Weg des

Abschiednehmens und des Trauerns ist
der ganz direkte Abschied vom Verstorbenen:

das letzte Geleit zur Bestattung,
die Rituale des Abschieds und der neuen

Verankerung in der Gemeinschaft der

Lebenden. Hier nun beobachte ich in den

letzten Jahren einige Veränderungen,
über die ich an dieser Stelle nachdenken

möchte.

Trend zum Gemeinschaftsgrab
Der Friedhof in Meilen verändert sein

Gesicht. Waren es früher die Einzelgräber
mit ihren prächtigen Blumen und schönen

individuellen Grabsteinen, die einem
ins Auge fielen, so wird der Friedhof nun
stärker zu einer Parkanlage. Bäume und

neu gepflanzte Rosenbüsche umrahmen
die grossen Felder von nunmehr bereits

drei Gemeinschaftsgräbern. Seit es die

Möglichkeit gibt, den Namen der
Verstorbenen auch beim Gemeinschaftsgrab
in eine Steinplatte einzumeisseln,
verzichten immer mehr Angehörige auf das

Einzelgrab für ihre Verstorbenen. Unsere

mobile Gesellschaft mit den grossen
Distanzen befördert diese Entwicklung.

Das Einzelgrab bleibt wichtig für
Menschen, die als Angehörige selber in Meilen

oder in nächster Nähe leben und oft
den Friedhof besuchen, für diejenigen,
die eine Erdbestattung wünschen, und



für Angehörige von Menschen, die jung
verstorben sind. Für sie bietet das Grab

einen bedeutsamen Ort der Erinnerung
und Zwiesprache mit den Verstorbenen,
eine Oase der Ruhe, um zu sich zu kommen,

eine Möglichkeit, die bleibende

Verbindung sichtbar zu machen mit
frischen Blumen, Kerzen, Steinen,

Zeichnungen, Windrädern oder anderen

Gaben, und auch ein Ort der Hoffnung
im Hinblick auf die Verstorbenen. Diese

Hoffnung zeigt sich bei den Grabsteinen,
die nicht nur die Träger von Namen und
Daten sind, sondern Kunstwerke mit
einer Aussage, off mit einem Verweis auf
das Leben, das sich auf der Erde nicht
erschöpft.

Wer sich für das Gemeinschaftsgrab
entscheidet, ist nicht weniger verbunden

mit dem verstorbenen Menschen. Und
auch die Frage nach dem, was bleibt,

bewegt sie nicht weniger. Das zeigen die

vielen Blumen und Kerzen, die vor allem

im November zu den eingemeisselten
Namen gestellt werden. Der in meinen

Augen unumkehrbare Trend weg vom
Einzelgrab hin zum Gemeinschaftsgrab
bedeutet, dass wir uns fragen müssen,

wie unser Meilener Friedhof in Zukunft
gestaltet werden soll. Wie kann er - auch

in dieser veränderten Situation - als Ort
der kultivierten Hoffnung und geteilten
Solidarität der Trauernden erlebbar
gemacht werden?

Trend zur stillen Beisetzung

Ein weiterer Trend hat sich in den letzten

Jahren verstärkt: Die Beschränkung auf
eine «stille» Beisetzung am Grab im
Unterschied zur öffentlichen Abdankung in
der Kirche. Die Bezeichnung «still»
ergibt sich, weil die Glocken in diesem Fall

schweigen. Meist aber ist die Beisetzung
auf das allgemeine Elf-Uhr-Läuten
terminiert. Zu dieser Beisetzung im aller-



Carte Blanche | 81

engsten Kreis gehört es oft, erst im
Nachhinein über den Tod dieses Menschen zu
informieren.

Es ist häufig der Wunsch des oder der

Verstorbenen selber, ohne Aufhebens

aus dieser Welt zu gehen. Der Wunsch

ist seelsorgerlich-psychologisch gut
nachvollziehbar als Ausdruck der seelischen

Entfaltung im Prozess des Sterbens, in
dem ein Mensch sozusagen immer mehr

in das eigene Verschwinden einwilligt
und sich aus dieser Welt zurücknimmt.
Trotzdem habe ich bei diesem Trend

meine Fragezeichen. Was benötigen die

Angehörigen? Für sie ist der Verlust dieses

Menschen meist eine grosse Zäsur,
auch wenn der oder die Verstorbene im
hohen Alter verstorben ist und/oder der

Tod eher wie eine Erlösung gekommen
ist. Für die Angehörigen geht eine Epoche

zu Ende; eine ganze Welt, von der sie

ein Teil waren, ist nicht mehr. Ausserdem

lebte ein Mensch - Gott sei Dank - nicht

nur in der Kleinfamilie, sondern in einer

Nachbarschaft, in einer weiteren
Verwandtschaft, in einem Freundes- und
Bekanntenkreis, in beruflichen, sportlichen,
kulturellen, religiösen, politischen Bezie¬

hungen. Da gibt es Menschen, denen es

nahe geht, dass dieser Mensch nicht mehr
ist. Sie möchten Anteil nehmen und diese

Anteilnahme zeigen können. Unzählige
Male schon hörte ich das grosse Bedauern

und gar die Bestürzung von solchen

Angehörigen im weiteren Sinn, wenn sie

erst Wochen oder gar Monate später vom
Tod eines Menschen erfahren haben.

Idealerweise sprechen Menschen noch

zu Lebzeiten miteinander über solche

Dinge. Dann können diejenigen, die

zurückbleiben werden, demjenigen, der so

in aller Stille gehen will, sagen, dass es

für sie wichtig wäre, diesem Abschied
mehr Gewicht zu geben. Und wenn es für
dieses Gespräch zu spät ist, dann vertrete

ich die Ansicht, dass die Wünsche des

Verstorbenen gut abzuwägen sind mit
den Bedürfnissen der Trauernden und
dass im Zweifelsfall das Vorrang hat, was
den Trauernden gut tut. Das bedeutet

nicht, dass es keine guten Gründe geben
kann für eine stille Bestattung. Auch sie

ermöglicht einen persönlichen und
würdevollen Abschied. Zum Modell für alle

allerdings taugt sie meines Erachtens

nicht.



82

Trend zur Bestattung ausserhalb des

Friedhofs

Seit einigen Jahren bestehen bei einer

Einäscherung Alternativen zur Bestattung
auf einem Friedhof. Es gibt das Angebot
einer kommerziellen Firma, in einem

Friedwald beigesetzt zu werden, es gibt
Bestattungen auf privatem Gelände und
in Gewässern. Diese Formen entsprechen
dem Megatrend der Individualisierung
und den veränderten Hotfnungsbildern
für die Verstorbenen. Für viele ist es der

grösste Trost, sich nach dem Tod als Teil
des Sterbens und Werdens der Natur zu
sehen und dies unter einem Baum oder

im Wasser verwirklicht zu wissen. Die
Pfarrschaft der evangelisch-reformierten
Fandeskirche des Kantons Zürich ist
offen dafür, auch bei solchen Beisetzungen
mitzuwirken. Auch in Meilen ist das der

Fall. Mir scheint, dass diese Möglichkeit
nicht sehr bekannt ist. Denn immer öfter

benachrichtigt uns das Bestattungsamt
über den Tod eines Kirchenmitglieds mit
der Mitteilung, es gäbe keine Beisetzung

vor Ort, sondern die Urne werde den

Angehörigen «zur freien Verfügung»
übergeben. Im Übrigen gilt, dass - wie bei der

Beisetzung auf dem Friedhof - auch an

einem anderen Ort im Anschluss oder zu
einem anderen Zeitpunkt eine öffentliche

Abdankung möglich ist.

Gegenüber dem einzelnen betroffenen
Menschen und den Angehörigen ist mein
Verständnis für diese neue Bestattungsform

in der freien Natur durchaus
vorhanden. Für uns als Gesamtgesellschaff

frage ich allerdings, was wäre, wenn aus

diesem noch nicht sehr grossen Trend das

für alle Gültige würde. Ganz zu Ende

gedacht, würde es keine allgemein erkennbaren

Orte mehr für die Toten geben. Der
Friedhof als gesonderter, öffentlicher Ort
des Erinnerns, Trauerns, Hoffens und
auch der Besinnung auf die eigene
Endlichkeit, das «memento mori» für alle,

wäre verschwunden. Kein Ort mehr für
die Toten? Oder jeder Ort als Ort auch

der Toten? Bei jedem Waldspaziergang



Carte Blanche | 83

würde ich wissen und denken können,
dass da auch Verstorbene liegen, und erst

recht bei jedem sommerlichen Schwimmen

im See. Wäre das nun Verlust oder

Bereicherung für uns als Sterbliche?

Einen Ausweg aus diesem Dilemma finden

einige Gemeinden neu darin, den klassischen

Friedhof mit einem ebenfalls von
der öffentlichen Hand betriebenen Friedwald

zu ergänzen.

Die öffentliche Abdankung wird

vielfältiger
Auch bei der öffentlichen Abdankung
mit einem Abschiedsgottesdienst in
der Kirche hat sich in den vergangenen
Jahren in Meilen vieles verändert. Dabei

kann ich nur von meinen Erfahrungen
als reformierte Pfarrerin reden. Wie
gesagt: Die öffentliche Abdankung gehört
nicht mehr einfach selbstverständlich
dazu. Todesanzeigen mit Einladung
zum Trauergottesdienst, Orgelspiel,
Lebenslauf, Predigt, gemeinsam gesungenen

Liedern, Leidmahl - das alles gibt es

noch, doch ist die Vielfalt und individuelle

Gestaltung sehr gewachsen, und das

ist gut so.

Worum geht es denn bei einem

Trauergottesdienst? In meinen Augen sind

es drei Aspekte: die Würdigung des

verstorbenen Menschen, die Erfahrung
von Gemeinschaft in der Trauer und die

Zuwendung zu einer Tradition, die mit
ihrer christlichen Hoffnung über das

einzelne Leben hinausgeht. Wesentlich
sind dabei ein Ton der Wahrhaftigkeit,
in dem benannt wird, was ist und was
die Menschen bewegt, und: Schönheit.

Schönheit in der Sprache, der Musik,
der Blumen, der Ruhe und Klarheit im
Verlauf.

Das Wie von alledem kann sehr

unterschiedlich sein. Die Vergegenwärtigung
eines verstorbenen Menschen nimmt
heute meist mehr Raum ein als früher.
Nicht selten sprechen Angehörige selber.

Erinnerungen, Briefe, Dankesworte
erhalten Raum. Dazu kommen Fotografien
oder für die verstorbene Person typische
Gegenstände. Auch musikalisch passt
sich die Feier der Eigenart des oder der

Verstorbenen an. Unsere Organistin kann
fast jedem Wunsch gerecht werden, auf
der Orgel, dem Klavier, mit und ohne
weiteren Musizierenden, und schliesslich gibt
es die Möglichkeit, eine CD zu spielen.

Die Erfahrung, beim Abschied von einem

geliebten Menschen den Rückhalt einer
Gemeinschaft zu erleben, hat zumeist
eine weit grössere stärkende Kraft, als



84

Angehörige zunächst annehmen. Manche

scheuen davor zurück, sich öffentlich

zu exponieren als Leidleute, und möchten

das Kondolieren im Anschluss an

die Feier am liebsten überspringen. Doch

genau hier erfahren sie bei jedem Händedruck

und freundlichen Wort, dass ihre
Ausnahmesituation auch tatsächlich als

solche wahrgenommen und anerkannt
wird. Die bisherige Ehefrau wird genau
hier zur Witwe, und dieses Ritual hilft,
dass es nachher auf der Strasse leichter

wird, sie anzusprechen und nach ihrem

Ergehen zu fragen.

Eine (Feld)-Meilemer Besonderheit gibt
es, die mich jedes Mal anrührt und die

hoffentlich dem überall gegenwärtigen
Traditionsabbruch nicht zum Opfer fallen

wird. Wenn ich zum Schluss einer

Abdankung jeweils mit den nächsten

Angehörigen durch den Mittelgang zur
Ausgangstür gehe, erheben sich alle

Teilnehmenden und erweisen durch diese

sieht- und hörbare Geste den Trauernden
und dem Verstorbenen auf eindrückliche
Weise die Ehre.

Manchmal sagen mir Angehörige, sie

hätten sich für eine stille Beisetzung
entschieden, weil der oder die Verstorbene

ja zu Lebzeiten auch nie in die Kirche

gegangen sei. Fast so, als hätte dieser

Mensch sich dadurch das Recht auf eine

Abdankung in der Kirche verwirkt. Dazu

ist zu sagen, dass jedes Mitglied der Kirche

dieses Recht hat, unabhängig davon,

wie sehr er oder sie am Sonntagsgottesdienst

teilgenommen hat. Insgesamt
stelle ich fest, dass Abdankungen in der

Kirche tendenziell inniger, schöner,

individueller und liebevoller werden. Die
Anzahl der Menschen, die daran teilnehmen,

spielt dabei keine Rolle. Denn trotz
ihrer Grösse hat die reformierte Kirche in
Meilen etwas Bergendes.

Hoffnung über den Tod hinaus

Wie ist es mit dem dritten Aspekt, der zu
einer Abdankung gehört, der christlichen

Hoffnung? Für viele Menschen ist unklar,
was damit gemeint ist, und nicht selten

gibt es Angehörige, die darum bitten, dass

«dann nicht so viel von Gott» die Rede

sein solle. Und wie ist es, wenn jemand



Carte Blanche | 85

gar nicht mehr geglaubt hat? An Gott,
an die Auferstehung, an eine Seele? Oder

wenn die Angehörigen von sich sagen,
dass sie nicht glauben. Sollte man dann
besser auf eine kirchliche Abdankung
verzichten, selbst wenn man Mitglied
der Kirche ist oder der/die Verstorbene es

war? Oder sollte man dann im Gegenteil
als zahlendes Mitglied der Landeskirche

verlangen und erwarten dürfen, dass dieser

Aspekt nicht vorkommt?

Für mich ist klar, dass ich als Pfarrerin

beauftragt bin und auch persönlich dafür

einstehe, in jeder Abdankung von der

christlichen Hoffnung für unsere
Verstorbenen zu reden. Pastorales Gesülze

ist damit nicht gemeint. Und ich fände es

schade, wenn Mitglieder der Kirche

wegen dem, was sie für Unglauben halten,
auf eine kirchliche Abdankung verzichten

würden. Es ist keine Heuchelei, das

Unservater mitzubeten, auch wenn man
es seit Jahrzehnten nicht mehr getan hat.

Es ist keine Heuchelei, sich vorzustellen,
dass das Leben des geliebten Menschen

mit dem Tod nicht endet, sondern auf
eine neue Weise beginnt und sich erfüllt,

auch wenn man sonst von solchen Ideen

nicht viel hält.

Die traditionellen Worte und Erzählungen

des Glaubens, die Gebete, die religiösen

Lieder bieten das, was die Dichterin

Nelly Sachs für die Psalmen sagt:
«Nachtherbergen für die Wegwunden». Auch

wenn es nicht die Weise ist, wie man im
Alltag spricht - es kann eine Wahrheit
darin aufscheinen und ein wunderbarer
Trost. Auch wer eigentlich nicht daran

glaubt, kann für einen Moment aufatmen

und sich den Horizont des Lebens
weiterdenken.

So hoffe ich, dass der grosse Schatz der

kirchlichen Dienste und Rituale in Meilen

- selbstverständlich denke ich hier
auch an die katholische Schwesterkirche

- gerade beim Abschied von geliebten
Menschen und im Prozess des Trauerns

weiterhin wahrgenommen und genutzt
wird und dass eine Kultur des Abschieds

auch in ihrer Veränderung einiges zur
Lebendigkeit, Echtheit und spürbaren
Mitmenschlichkeit im Dorfbeiträgt.

* Jacqueline Sonego Mettner ist reformierte Pfarrerin in Meilen,


	"Ich hätte nicht gedacht, dass es so schön wird"

