Zeitschrift: Heimatbuch Meilen
Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 58 (2018)

Artikel: "Ich hétte nicht gedacht, dass es so schon wird"
Autor: Sonego Mettner, Jacqueline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-953705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-953705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Carte Blanche | 79

«Ilch hatte nicht gedacht, dass es so

schon wird»

Jacqueline Sonego Mettner*

Abschiedskultur als Lebenskultur

In meinem Beruf als Pfarrerin habe ich
das grosse Privileg, Menschen gerade
dann zu begleiten, wenn sie von grossen
Verdanderungen in ihrem Leben betrof-
fen sind. Oft sind es schéne Momente
wie der Anfang des Zusammenlebens
mit einem neu geborenen Menschen-
kind, das zur Taufe gebracht wird, oder
das entschiedene Ja von zwei Menschen
bei einer Trauung. Oft sind es schmerz-
liche Zeiten, bei denen ich ein Stiick weit
begleiten und beistehen kann. Die Diag-
nose einer schweren, lebensbedrohlichen
Krankheit in noch jungen Jahren oder
das sehr unterschiedliche Abnehmen der
Krifte im hohen Alter sind Situationen,
in denen sich die Verletzlichkeit und die
Lebenskraft eines Menschen neu zeigen
und entwickeln kénnen. Und dann der
Tod, von dem diejenigen, die gestorben
sind, nichts spiiren, umso mehr aber die-
jenigen, die zuriickbleiben und sich neu
zurechtfinden miissen im Leben. Eine
bedeutsame Station auf diesem Weg des
Abschiednehmens und des Trauerns ist
der ganz direkte Abschied vom Verstor-
benen: das letzte Geleit zur Bestattung,
die Rituale des Abschieds und der neuen

Verankerung in der Gemeinschaft der
Lebenden. Hier nun beobachte ich in den
letzten Jahren einige Verdnderungen,
iiber die ich an dieser Stelle nachdenken
mochte.

Trend zum Gemeinschaftsgrab

Der Friedhof in Meilen verdndert sein
Gesicht. Waren es frither die Einzelgraber
mit ihren prachtigen Blumen und sché-
nen individuellen Grabsteinen, die einem
ins Auge fielen, so wird der Friedhof nun
starker zu einer Parkanlage. Baume und
neu gepflanzte Rosenbiische umrahmen
die grossen Felder von nunmehr bereits
drei Gemeinschaftsgrabern. Seit es die
Moglichkeit gibt, den Namen der Ver-
storbenen auch beim Gemeinschaftsgrab
in eine Steinplatte einzumeisseln, ver-
zichten immer mehr Angehoérige auf das
Einzelgrab fiir ihre Verstorbenen. Unsere
mobile Gesellschaft mit den grossen Dis-
tanzen befordert diese Entwicklung.

Das Einzelgrab bleibt wichtig fiir Men-
schen, die als Angehorige selber in Mei-
len oder in néchster Nédhe leben und oft
den Friedhof besuchen, fiir diejenigen,
die eine Erdbestattung wiinschen, und



80

tiir Angehorige von Menschen, die jung
verstorben sind. Fiir sie bietet das Grab
einen bedeutsamen Ort der Erinnerung
und Zwiesprache mit den Verstorbenen,
eine Oase der Ruhe, um zu sich zu kom-
men, eine Mdglichkeit, die bleibende
Verbindung sichtbar zu machen mit fri-
schen Blumen, Kerzen, Steinen, Zeich-
nungen, Windrddern oder anderen
Gaben, und auch ein Ort der Hoffnung
im Hinblick auf die Verstorbenen. Diese
Hoffnung zeigt sich bei den Grabsteinen,
die nicht nur die Tréger von Namen und
Daten sind, sondern Kunstwerke mit ei-
ner Aussage, oft mit einem Verweis auf
das Leben, das sich auf der Erde nicht
erschopft.

Wer sich fiir das Gemeinschaftsgrab
entscheidet, ist nicht weniger verbunden
mit dem verstorbenen Menschen. Und
auch die Frage nach dem, was bleibt,

bewegt sie nicht weniger. Das zeigen die

vielen Blumen und Kerzen, die vor allem
im November zu den eingemeisselten
Namen gestellt werden. Der in meinen
Augen unumkehrbare Trend weg vom
Einzelgrab hin zum Gemeinschaftsgrab
bedeutet, dass wir uns fragen miissen,
wie unser Meilener Friedhof in Zukunft
gestaltet werden soll. Wie kann er - auch
in dieser verdanderten Situation - als Ort
der kultivierten Hoffnung und geteilten
Solidaritdt der Trauernden erlebbar ge-
macht werden?

Trend zur stillen Beisetzung

Ein weiterer Trend hat sich in den letzten
Jahren verstdrkt: Die Beschrankung auf
eine «stille» Beisetzung am Grab im Un-
terschied zur 6ffentlichen Abdankung in
der Kirche. Die Bezeichnung «still» er-
gibt sich, weil die Glocken in diesem Fall
schweigen. Meist aber ist die Beisetzung
auf das allgemeine Elf-Uhr-Lauten ter-
miniert. Zu dieser Beisetzung im aller-




Carte Blanche | 81

engsten Kreis gehort es oft, erst im Nach-
hinein iiber den Tod dieses Menschen zu
informieren.

Es ist haufig der Wunsch des oder der
Verstorbenen selber, ohne Aufhebens
aus dieser Welt zu gehen. Der Wunsch
ist seelsorgerlich-psychologisch gut nach-
vollziehbar als Ausdruck der seelischen
Entfaltung im Prozess des Sterbens, in
dem ein Mensch sozusagen immer mehr
in das eigene Verschwinden einwilligt
und sich aus dieser Welt zuriicknimmt.
Trotzdem habe ich bei diesem Trend
meine Fragezeichen. Was benétigen die
Angehorigen? Fiir sie ist der Verlust die-
ses Menschen meist eine grosse Zisur,
auch wenn der oder die Verstorbene im
hohen Alter verstorben ist und/oder der
Tod eher wie eine Erlésung gekommen
ist. Fiir die Angehorigen geht eine Epo-
che zu Ende; eine ganze Welt, von der sie
ein Teil waren, ist nicht mehr. Ausserdem
lebte ein Mensch - Gott sei Dank — nicht
nur in der Kleinfamilie, sondern in einer
Nachbarschaft, in einer weiteren Ver-
wandtschaft, in einem Freundes- und Be-
kanntenkreis, in beruflichen, sportlichen,
kulturellen, religiosen, politischen Bezie-

hungen. Da gibt es Menschen, denen es

nahe geht, dass dieser Mensch nicht mehr
ist. Sie mochten Anteil nehmen und diese
Anteilnahme zeigen kénnen. Unzihlige
Male schon horte ich das grosse Bedau-
ern und gar die Bestiirzung von solchen
Angehorigen im weiteren Sinn, wenn sie
erst Wochen oder gar Monate spater vom
Tod eines Menschen erfahren haben.

Idealerweise sprechen Menschen noch
zu Lebzeiten miteinander iiber solche
Dinge. Dann konnen diejenigen, die zu-
riickbleiben werden, demjenigen, der so
in aller Stille gehen will, sagen, dass es
fiir sie wichtig wire, diesem Abschied
mehr Gewicht zu geben. Und wenn es fiir
dieses Gesprach zu spit ist, dann vertre-
te ich die Ansicht, dass die Wiinsche des
Verstorbenen gut abzuwdgen sind mit
den Bediirfnissen der Trauernden und
dass im Zweifelsfall das Vorrang hat, was
den Trauernden gut tut. Das bedeutet
nicht, dass es keine guten Griinde geben
kann fiir eine stille Bestattung. Auch sie
ermoglicht einen personlichen und wiir-
devollen Abschied. Zum Modell fiir alle
allerdings taugt sie meines Erachtens
nicht.



82

Trend zur Bestattung ausserhalb des
Friedhofs

Seit einigen Jahren bestehen bei einer Ein-
dscherung Alternativen zur Bestattung
auf einem Friedhof. Es gibt das Angebot
einer kommerziellen Firma, in einem
Friedwald beigesetzt zu werden, es gibt
Bestattungen auf privatem Geldnde und
in Gewdssern. Diese Formen entsprechen
dem Megatrend der Individualisierung
und den verdnderten Hoffnungsbildern
fiir die Verstorbenen. Fiir viele ist es der
grosste Trost, sich nach dem Tod als Teil
des Sterbens und Werdens der Natur zu
sehen und dies unter einem Baum oder
im Wasser verwirklicht zu wissen. Die
Pfarrschaft der evangelisch-reformierten
Landeskirche des Kantons Ziirich ist of-
fen dafiir, auch bei solchen Beisetzungen
mitzuwirken. Auch in Meilen ist das der
Fall. Mir scheint, dass diese Moglichkeit
nicht sehr bekannt ist. Denn immer 6fter

benachrichtigt uns das Bestattungsamt
iber den Tod eines Kirchenmitglieds mit
der Mitteilung, es gibe keine Beisetzung

vor Ort, sondern die Urne werde den An-
gehorigen «zur freien Verfiigung» iiber-
geben. Im Ubrigen gilt, dass - wie bei der
Beisetzung auf dem Friedhof - auch an
einem anderen Ort im Anschluss oder zu
einem anderen Zeitpunkt eine 6ffentliche
Abdankung méglich ist.

Gegeniiber dem einzelnen betroffenen
Menschen und den Angehoérigen ist mein
Verstandnis fiir diese neue Bestattungs-
form in der freien Natur durchaus vor-
handen. Fiir uns als Gesamtgesellschaft
frage ich allerdings, was wiére, wenn aus
diesem noch nicht sehr grossen Trend das
fiir alle Giiltige wiirde. Ganz zu Ende ge-
dacht, wiirde es keine allgemein erkenn-
baren Orte mehr fiir die Toten geben. Der
Friedhof als gesonderter, 6ffentlicher Ort
des Erinnerns, Trauerns, Hoflens und
auch der Besinnung auf die eigene End-
lichkeit, das «memento mori» fiir alle,
wire verschwunden. Kein Ort mehr fiir
die Toten? Oder jeder Ort als Ort auch
der Toten? Bei jedem Waldspaziergang




wiirde ich wissen und denken konnen,
dass da auch Verstorbene liegen, und erst
recht bei jedem sommerlichen Schwim-
men im See. Wire das nun Verlust oder
Bereicherung fiir uns als Sterbliche? Ei-
nen Ausweg aus diesem Dilemma finden
einige Gemeinden neu darin, den klassi-
schen Friedhof mit einem ebenfalls von
der offentlichen Hand betriebenen Fried-
wald zu erginzen.

Die dffentliche Abdankung wird
vielfaltiger

Auch bei der offentlichen Abdankung
mit einem Abschiedsgottesdienst in
der Kirche hat sich in den vergangenen
Jahren in Meilen vieles verandert. Dabei
kann ich nur von meinen Erfahrungen
als reformierte Pfarrerin reden. Wie ge-
sagt: Die offentliche Abdankung gehort
nicht mehr einfach selbstverstandlich
dazu. Todesanzeigen mit Einladung
zum Trauergottesdienst, Orgelspiel, Le-
benslauf, Predigt, gemeinsam gesunge-
nen Liedern, Leidmahl - das alles gibt es
noch, doch ist die Vielfalt und individu-
elle Gestaltung sehr gewachsen, und das
ist gut so.

Worum geht es denn bei einem Trau-
ergottesdienst? In meinen Augen sind
es drei Aspekte: die Wiirdigung des
verstorbenen Menschen, die Erfahrung
von Gemeinschaft in der Trauer und die
Zuwendung zu einer Tradition, die mit
ihrer christlichen Hoffnung tber das
einzelne Leben hinausgeht. Wesentlich
sind dabei ein Ton der Wahrhaftigkeit,
in dem benannt wird, was ist und was
die Menschen bewegt, und: Schonheit.

Carte Blanche | 83

Schonheit in der Sprache, der Musik,
der Blumen, der Ruhe und Klarheit im
Verlauf.

Das Wie von alledem kann sehr unter-
schiedlich sein. Die Vergegenwirtigung
eines verstorbenen Menschen nimmt
heute meist mehr Raum ein als friiher.
Nicht selten sprechen Angehorige selber.
Erinnerungen, Briefe, Dankesworte er-
halten Raum. Dazu kommen Fotografien
oder fiir die verstorbene Person typische
Gegenstinde. Auch musikalisch passt
sich die Feier der Eigenart des oder der
Verstorbenen an. Unsere Organistin kann
fast jedem Wunsch gerecht werden, auf
der Orgel, dem Klavier, mit und ohne wei-
teren Musizierenden, und schliesslich gibt
es die Moglichkeit, eine CD zu spielen.

Die Erfahrung, beim Abschied von einem
geliebten Menschen den Riickhalt einer
Gemeinschaft zu erleben, hat zumeist
eine weit grossere stirkende Kraft, als



Angehorige zundchst annehmen. Man-
che scheuen davor zuriick, sich 6ffentlich
zu exponieren als Leidleute, und moch-
ten das Kondolieren im Anschluss an
die Feier am liebsten iiberspringen. Doch
genau hier erfahren sie bei jedem Hénde-
druck und freundlichen Wort, dass ihre
Ausnahmesituation auch tatsichlich als
solche wahrgenommen und anerkannt
wird. Die bisherige Ehefrau wird genau
hier zur Witwe, und dieses Ritual hilft,
dass es nachher auf der Strasse leichter
wird, sie anzusprechen und nach ihrem
Ergehen zu fragen.

Eine (Feld)-Meilemer Besonderheit gibt
es, die mich jedes Mal anriihrt und die
hoffentlich dem iiberall gegenwirtigen
Traditionsabbruch nicht zum Opfer fal-
len wird. Wenn ich zum Schluss einer
Abdankung jeweils mit den nichsten
Angehorigen durch den Mittelgang zur
Ausgangstiir gehe, erheben sich alle Teil-
nehmenden und erweisen durch diese
sicht- und horbare Geste den Trauernden
und dem Verstorbenen auf eindriickliche
Weise die Ehre.

Manchmal sagen mir Angehorige, sie
hdtten sich fiir eine stille Beisetzung ent-
schieden, weil der oder die Verstorbene
ja zu Lebzeiten auch nie in die Kirche
gegangen sei. Fast so, als hitte dieser
Mensch sich dadurch das Recht auf eine
Abdankung in der Kirche verwirkt. Dazu
ist zu sagen, dass jedes Mitglied der Kir-
che dieses Recht hat, unabhédngig davon,
wie sehr er oder sie am Sonntagsgottes-
dienst teilgenommen hat. Insgesamt
stelle ich fest, dass Abdankungen in der
Kirche tendenziell inniger, schoner, in-
dividueller und liebevoller werden. Die
Anzahl der Menschen, die daran teilneh-
men, spielt dabei keine Rolle. Denn trotz
ihrer Grosse hat die reformierte Kirche in
Meilen etwas Bergendes.

Hoffnung iiber den Tod hinaus

Wie ist es mit dem dritten Aspekt, der zu
einer Abdankung gehort, der christlichen
Hoftnung? Fiir viele Menschen ist unklar,
was damit gemeint ist, und nicht selten

gibt es Angehorige, die darum bitten, dass
«dann nicht so viel von Gott» die Rede
sein solle. Und wie ist es, wenn jemand




gar nicht mehr geglaubt hat? An Gott,
an die Auferstehung, an eine Seele? Oder
wenn die Angehorigen von sich sagen,
dass sie nicht glauben. Sollte man dann
besser auf eine kirchliche Abdankung
verzichten, selbst wenn man Mitglied
der Kirche ist oder der/die Verstorbene es
war? Oder sollte man dann im Gegenteil
als zahlendes Mitglied der Landeskirche
verlangen und erwarten diirfen, dass die-
ser Aspekt nicht vorkommt?

Fir mich ist klar, dass ich als Pfarrerin
beauftragt bin und auch persénlich da-
fiir einstehe, in jeder Abdankung von der
christlichen Hoffnung fiir unsere Ver-
storbenen zu reden. Pastorales Gesiilze
ist damit nicht gemeint. Und ich fande es
schade, wenn Mitglieder der Kirche we-
gen dem, was sie fiir Unglauben halten,
auf eine kirchliche Abdankung verzich-
ten wiirden. Es ist keine Heuchelei, das
Unservater mitzubeten, auch wenn man
es seit Jahrzehnten nicht mehr getan hat.
Es ist keine Heuchelei, sich vorzustellen,
dass das Leben des geliebten Menschen
mit dem Tod nicht endet, sondern auf
eine neue Weise beginnt und sich erfiillt,

Carte Blanche | 85

V4

auch wenn man sonst von solchen Ideen
nicht viel halt.

Die traditionellen Worte und Erzéhlun-
gen des Glaubens, die Gebete, die religi-
Osen Lieder bieten das, was die Dichterin
Nelly Sachs fiir die Psalmen sagt: «Nacht-
herbergen fiir die Wegwunden». Auch
wenn es nicht die Weise ist, wie man im
Alltag spricht — es kann eine Wahrheit
darin aufscheinen und ein wunderbarer
Trost. Auch wer eigentlich nicht daran
glaubt, kann fiir einen Moment aufatmen
und sich den Horizont des Lebens weiter-
denken.

So hoffe ich, dass der grosse Schatz der
kirchlichen Dienste und Rituale in Mei-
len - selbstverstindlich denke ich hier
auch an die katholische Schwesterkirche
- gerade beim Abschied von geliebten
Menschen und im Prozess des Trauerns
weiterhin wahrgenommen und genutzt
wird und dass eine Kultur des Abschieds
auch in ihrer Veranderung einiges zur
Lebendigkeit, Echtheit und spiirbaren
Mitmenschlichkeit im Dorf beitragt.

* Jacqueline Sonego Mettner ist reformierte Pfarrerin in Meilen.



	"Ich hätte nicht gedacht, dass es so schön wird"

