
Zeitschrift: Heimatbuch Meilen

Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 33 (1993)

Artikel: Bräuche und Feiern im Lebenslauf

Autor: Kummer, Peter / Büttner-Brucker, Ursula / Berz-Demarco, Inès

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Kummer
Ursula Büttner-
Brucker

V Liebe und Hochzeit:
Theo Gantner 1972.

Bräuche und Feiern im Lebenslauf

Geburt; Taufe, Konfirmation, Heirat, Tod und Bestattung sind
Ereignisse, bei denen der Mensch wie durch ein Tor in einen
anderen Lebensabschnitt schreitet Nicht nur seine Nächsten
nehmen Anteil, nein, sein ganzes Umfeld, welches von der
Verwandtschaft über Freunde zu Nachbarn und Dorfgenossen
führt, begleitet ihn bei diesem Schritt. Dieser wird der Umgebung

kundgetan, welche ihrerseits wiederum aktiv an diesem
Geschehen teilnimmt, sich mit dem Betroffenen freut oder
trauert und ihm dabei durch verbale Anteilnahme oder materielle

Gaben unterstützt, sind doch diese Übergangssituationen
für alle Beteiligten kritische Zeitabschnitte.1
Den Bräuchen, welche in Meilen diese Anlässe begleitet
haben, spürten wir auf verschiedenen Wegen nach. Aus dem
Lokalblatt und amtlichen Anzeiger (zuerst «Volksblatt des Bezirkes

Meilen», von September 1945 an «Meilener Anzeiger»),
welches derartige Mitteilungen veröffentlicht; haben wir drei
Jahrgänge gewählt: 1891, 1924 und 1957 und diese nach
entsprechenden Angaben und Hinweisen durchgekämmt. Den
nächsten Schritt von 33 Jahren bis zum Jahrgang 1990 möge
der Leser selber machen und dabei sicher interessante Vergleiche

anstellen...
Daneben haben wir betagte Meilemer nach ihren Erinnerungen
an solche «Meilensteine» befragt Die Fülle der Antworten
beweist; wie gut sich diese besonderen Tage ins Gedächtnis der
Betroffenen eingeprägt haben und welche Wichtigkeit man
ihnen zeitlebens beigemessen hat.
Weiter hat Ffr. Karl Baumann als ältester Pfarrer von Meilen (im
Amt von 1940-1975) in einer Rückschau zusätzliche Angaben
über den Wandel in den kirchlichen Handlungen vermittelt.
Schliesslich haben wir die allgemeine Brauchtumsliteratur und
die einschlägigen Meilemer Akten konsultiert.

Geburt
Die Geburt, seit Menschengedenken im Schosse der Familie zu
Hause erfolgt, erfuhr diesbezüglich in unserem Jahrhundert
einen entscheidenden Wandel. Aus der Überzeugung heraus,
dass in der Klinik die medizinische Betreuung am besten
gewährleistet sei und nach dem entsprechenden Bau von Spitälern

mit Geburtsabteilungen, verlagerten sich die Geburten
mehr und mehr ins Spital.
Bis 1956 hatten Frauen, die im Spital gebären wollten, die Wahl
zwischen der Entbindungsstation «Obstgarten» in Herrliberg
und dem «Inselhof» oder der «Pflegerinnenschule» in Zürich.
Die Entscheidung zwischen Haus- oder Spitalgeburt war von
vielen Faktoren abhängig: Pflege von Mutter und Kind zu Hau-

5 se, Betreuung von allfälligen älteren Geschwistern während



des Spitalaufenthaltes der Mutter,; Gesundheitszustand der
Frau und sicher auch die finanzielle Lage der Familie. Zudem
war der Transport nach Zürich ein grösseres Problem als heute.
So hat eine Meilemerin 1920 und 1923 zu Flause geboren,
betreut von Flebamme Frau Guggenbühl vom Hüniweg, ihr drittes
Kind jedoch 1929 in der Pflegerinnenschule zur Welt gebracht.
Eine andere Familie entschied sich 1936 für den Inselhof, 1938
aber für eine Flausgeburt.
Wie wichtig die Person der Flebamme für die Frauen war, zeigt
ein Abschnitt aus der in Arbeit befindlichen Ortsgeschichte:
Mindestens für besondere frauliche Angelegenheiten gab es
schon im 19. Jahrhundert ein Frauenstimmrecht und zwar zur
Wahl einer neuen Flebamme. Stimmberechtigt waren gemäss
Hebammenverordnung von 1837 - und schon früher - in der
«Weibergemeinde», wie sie im Volk etwa genannt wurde, die in
hiesiger Gemeinde verbürgerten und niedergelassenen
geheirateten Frauenspersonen, konkret sowohl die verheirateten
und verheiratet gewesenen; nicht weniger als deren 261
erschienen 1858 zur Hebammenwahl, mehr als bei den meisten
Männerversammlungen.2 Erforderlich war zudem die
Anwesenheit des Kirchenpflegepräsidenten und des Bezirksarztes.
Trotzdem beschloss 1875 die Männer-Gemeindeversammlung
auf Antrag des Gemeinderates, diese Kompetenz dem
Gemeinderat zu übertragen, ohne dass dabei die Gründe zu erfahren

wären;3 in anderen Seegemeinden, so zum Beispiel Erlenbach

und Küsnacht,4 existierten sie noch längere Zeit weiter.
Immerhin konsultierte die Gesundheitskommission, an die der
Gemeinderat dieses Thema delegiert hatte, jeweils über den
Frauenkrankenverein die Frauen von Meilen.5

Die
«Weibergemeinde»

2) PGV25.8. 1858/
26.6.1862; vgl.
Anm. 4.

3) PGV 19. 12. 1875.
4) VB 24.6.1893 und

27. 1. 1896.
51 Vgl. PGK,

4./21.3.1889.

Frau Flanni Meier, die letzte Flebamme von Meilen, die dieses
Jahr ihren 80. Geburtstag feiern konnte und freundlicherweise
folgende Auskünfte gab, kam 1952 nach Meilen. In den ersten
Jahren betreute sie noch 30 bis 40 Hausgeburten pro Jahr. Ihre
Aufgabe umfasste nicht nur die Hilfe bei der Geburt selbst, zu
der sie neben der eigentlichen Hebammenausrüstung oft ein
eigenes grosses Waschbecken mitbrachte, sondern einen
Besuch vor der Geburt und mehrere Visiten nachher, meist zwei in
den ersten fünf Tagen, denen noch ein Besuch in den zweiten
fünf Tagen folgte. Dabei wurden Mutter und Kind besorgt und
deren Gesundheitszustand geprüft. Besonders wichtig waren
die Ratschläge der erfahrenen Hebamme beim Stillen. Ergaben
sich Komplikationen, so war eine Weiterführung der Betreuung
selbstverständlich. Eine Geburtsvorbereitung im heutigen Sinne

von Schwangerschaftsgymnastik und Atemtraining sowie
ein Rückbildungsturnen nach der Geburt wurden erst in der
zweiten Hälfte dieses Jahrhunderts populär. So besuchte eine
Frau 1959/60 erst bei ihrem dritten Kind einen solchen Kurs.
Fehlalarme kamen besonders bei jungen Paaren oft vor, und so
erinnert sich Schwester Hanni an einen zwanzigjährigen
zukünftigen Vater, der sie mehrmals zwischen ein und zwei Uhr
morgens hatte kommen lassen, weil er glaubte, «es sei so-

Die letzte
Hebamme von
Meilen



weit». War eine ärztliche
Behandlung nötig; gelangten die
Eltern wiederum an die
Hebamme.

Pro Geburt erhielt Schwester
Hanni anfänglich 70 Franken
zusätzlich zum «Wartgeld»,
dem Grundlohn, den die
Gemeinde zahlte. Der deckte bloss
das Existenzminimum. So lebte
denn Frau Meier zunächst sehr
bescheiden in einer 1-Zimmer-
Wohnung im Höchlig, ohne Bad,
mit WC im Gang und einem
Kachelofen als Heizung.
Ärzte wirkten ebenfalls als
Geburtshelfer. 1891 empfahl sich
Dr. med. G. Wild als Nachfolger
von Dr. med. Th. Bolleter, wohnhaft

im «Seehof», als Arzt,
Schwester Hanni Wundarzt und Geburtshelfer. Aber oft waren die Leute zu arm,
Meier, 1953. um sich einen Arzt leisten zu können, und riefen lieber die He¬

bamme. Bei abnormaler Lage des Kindes war die Hebamme
jedoch verpflichtet, den Arzt beizuziehen. So konnten Arzt und
Hebamme zu einem sich ideal ergänzenden Team werden.
Arm waren zu jener Zeit mehr Leute, als wir uns das heute
vorstellen können. Neben vielen guten Erinnerungen sind Schwester

Hanni auch die traurigen Verhältnisse mancher junger
Familien im Gedächtnis haften geblieben. Auch wenn der Frauenverein

durch Vermittlung der Hebamme mit Essen, Kleidern
und Windeln aushalf, sah die Zukunft solcher Familien düster
aus, da es nicht nur am Geld, sondern oft an der Fähigkeit
damit umzugehen fehlte. So wurden die Kinder in unerfreuliche
Verhältnisse hineingeboren, sahen nichts als häusliche Not und
hatten es schwer, aus diesem Teufelskreis herauszukommen.
Das vom Frauenverein gestiftete Tragkissen für die Taufe und
der von einer Privatfamilie zur Verfügung gestellte Stubenwagen

konnte die Hebamme ausleihen, damit auch in den ärmsten

Familien der neue Erdenbürger recht gebettet war.
1956 waren die zwei Jahre vorher begonnenen Gebärsäle im

Spital Männedorf bereit Wichtig war die Bestimmung, die
mehrmals im Meilener Anzeiger publiziert wurde, dass die
Dorfhebammen «ihre» Frauen im Spital selbst entbinden durften.

Dadurch erfuhren diese eine optimale Betreuung - vor und
nach der Geburt zu Hause und während der Entbindung im Spital

war die gleiche, erfahrene Frau um sie besorgt. Diese Neuerung

zwang allerdings Schwester Hanni, von ihrer bis dahin
gefahrenen Lambretta auf einen VW zu wechseln.
Vom Beginn ihrer Tätigkeit als Hebamme an war es Schwester
Hanni ein Anliegen, die Familie das Wunder der Geburt erleben

zu lassen. Sie setzte alles daran, jeden Vater dazu zu bewegen,
7 bei der Geburt dabei zu sein, zu Hause wie auch im Spital.



il
Jk\-

ntf tfrl îhtr Knùïïnn zu mir" lumumm
">

<J "
'

' \V: *':- un à îuchrri ihnen ntirl^l { bcnn \ \

èjolrfjpr tfi bai OTTES
/

Titelseite aus
einem Taufbüchlein,

1895.

Ende 1969 waren die Hausgeburten so stark zurückgegangen,
dass Schwester Hanni als Hebamme ans Spital Männedorf
übertrat
Auch heute ist eine Hausgeburt möglich>, wie Frau Erika Geier;
freischaffende Hebamme in Stäfa, erklärte. Allerdings gibt es
wenige Hebammen mehr und noch viel weniger Ärzte, die
bereit sind, eine Hausgeburt zu betreuen. Trotzdem ist die Zahl
der von Frau Geier jährlich begleiteten Geburten in den letzten
10 Jahren von 1 auf 23 gestiegen. Sie machen heute im Kanton

Zürich 1,5% aller Geburten aus. Noch beliebter sind die
ambulanten Geburten geworden, bei denen die Mutter zwar im
Spital entbunden wird, aber bereits nach 6 bis 8 Stunden nach
Hause zurückkehrt und dort von der Hebamme weiter betreut
wird. In Frau Geiers Kreis - rechtes Zürichseeufer und Teile des
Zürcher Oberlandes - machten im letzten Jahr 40 Frauen von
diesem neuen Konzept Gebrauch.
Was aber zu allen Zeiten den Geburten gemeinsam war: Sie
spielten sich im engsten Familienkreis ab. Das «freudige Ereignis»

verlangte den Nächsten so viel zusätzliche Arbeit ab, dass
wenig Raum für ein Familienfest blieb. Gerne jedoch stiess man
(Mann) auf das Neugeborene an, besonders dann, wenn es
sich um den lang ersehnten Stammhalter handelte...
Wie heute immernoch erschienen amtlich keine Geburtsanzeigen.

Die Geburten wurden dort bis 1956 vierteljährlich, nachher

monatlich publiziert. Der Verwandten- und Bekanntenkreis
wurde zuerst mündlich, später mit hübschen Geburtskarten
informiert. Neben vielfältigsten Druckerzeugnissen hat sich in
den letzten Jahrzehnten der Brauch verbreitet, solche Karten 8



selber zu gestalten, und es entstehen so oft Ideine Kunstwerke,
welche an Originalität und liebevoller Ausführung keinen
Vergleich scheuen müssen. Ob man diese einmal in späterer Zeit
als Volkskunst sammeln wird?

Taufe

Mit frischen
Blumen
geschmücktes
Taufkissen, 1960.

Die Taufe war der erste Tag im Leben eines jungen Menschen,
an dem er im Mittelpunkt nicht nur der Familie, sondern eines
viel grösseren Kreises stand, vor allem dann, wenn die Taufe
nicht zu Hause, sondern in der Kirche im Beisein der Kirchen
besucherstattfand - also das erste öffentliche Fest
Schon bei der Wahl des Vornamens mussten die Eltern oft
neben den eigenen Wünschen jene von Verwandten und Taufpaten

berücksichtigen, und viele befragten Meilemer konnten
genau angeben, welchen Überlegungen sie ihren Namen verdanken.

(Vgl. auch Umschlagbild und S. 45)
Von grösster Wichtigkeit war aber die Wahl der Paten, sollten
sie doch das Kind während eineinhalb Jahrzehnten begleiten
und unterstützen. Ihre guten Wünsche für den zukünftigen
Lebensweg hielten die Paten gerne auf dem Taufzettel fest, der
gleichzeitig auch den «Taufbatzen» aufnahm und meist reich
verziert war. (Vgl. Taufbrief S. 45) So entstanden ganze
Taufbüchlein in überaus aufwendiger Ausstattung, wie zum
Beispiel mit verzierter Schutzhülle, stoffbespanntem, besticktem
Deckel, Spruch und Wünschen und zuhinterst einem Miniatur-
couvert für die Patengabe. (S. 11)

Gelockert hat sich, wohl unter der Ägide der Ökumene, die
Patenwahl in bezug auf die konfessionelle Zugehörigkeit. War es
früher auf reformierter Seite nicht gestattet, katholische Paten
beizuziehen, so erleben wir
es heute hin und wieder,
dass Katholiken mitbeteiligt
sind.
Früher wurde der Täufling
auf ein Tragkissen gelegt; er
trug ein langes, weisses
Taufkleid, das oft über
Generationen vererbt wurde.
Tüll, Bänder und Blümchen
schmückten Kissen und
Kleid, während das weisse
Häubchen entweder überaus

fein und kompliziert
gestrickt oder aus feinstem
Baumwollstoff genäht und
mit Spitzenrüschen besetzt
war. Wie wichtig die
Ausstattung des Täuflings war,
beweisen Inserate im Volks-



blatt des Jahres 1891, in denen Spitzen u.a. für Taufkissen und
Tragkleidchen angeboten wurden.
Als die Säuglingssterblichkeit noch recht hoch war, erfolgte die
Taufe wenige Tage nach der Geburt Mit derZeit wurden Kinder
immer später getauft Gemäss einer Statistik6 waren die Täuflinge

im Kanton Zürich im Jahre 1967 im Durchschnitt drei
Monate alt. Nun konnte das Kind - meist durch die Patin - auf dem
Arm getragen werden, und der Gebrauch des Taufkissens
nahm rasch ab.

Traditionell traf man nach der Kirche bei den Eltern zum Essen
zusammen - allerdings nur im engsten Familienkreis, meist nur
Taufleute und Paten.
Beliebte Taufgeschenke, vor allem der Paten, waren neben dem
Taufbatzen, der auch in Form eines Goldvrenelis oder eines
Kassenbüchleins gegeben werden konnte, ein silberner Becher
oder ein silberner Serviettenring. Mädchen erhielten oft die
ersten Teile eines Silberbestecks, das dann an Geburtstagen und
Weihnachten ergänzt wurde - wertbeständige, aber nicht
unbedingt kindergerechte Gaben...

Kinder liess man jahrhundertelang auch bei den Reformierten
bereits wenige Tage oder zwei bis drei Wochen nach der Geburt
taufen; die Mutter fehlte dabei ursprünglich meistens.1 Während

in Meilen 1863 zwischen Geburt und Taufe zwei Tage bis
ein Monat verstrichen und ein bis zwei Wochen die Regel waren,

betrug 1891 das Minimum eine Woche, das Maximum lag
bei elf Wochen, und die Norm war ein Monat. 1924 war der
älteste Täufling dreijährig; bei den meisten Täuflingen betrug der
Abstand zur Geburt einige Monate.2
Der Brauch, die Kinder im Gottesdienst zu taufen, setzte sich
erst einige Jahrzehnte nach der Reformation durch, in Meilen
1658.3 Dabei wurden die ersten Taufen am Ende des
Gottesdienstes, vor dem Schlussgesang, vollzogen. Ursprünglich bot
die Hebamme dem Pfarrer das Kind zur Taufe dar, seit dem letzten

Drittel des 18. Jahrhunderts die Patin. Als Taufzeuge wurde
nur anerkannt, wer zum Abendmahl zugelassen war.4
Die Einführung des staatlichen Zivilstandswesens von 1876
brachte vorübergehend einen starken Rückgang der Taufen
überhaupt.5 Viele schoben sie auch hinaus oder warteten, bis
mehrere Kinder beisammen waren, oder sie begnügten sich
mit einer Haustaufe. Dabei spielte die Furcht vor den Kosten
des Taufmahles wie der vielerorts bei Kirchentaufen für uner-
lässlich gehaltenen Droschkenfahrt eine wesentliche Rolle.6
Auch die Taufe in der Kirche unterzog sich einem Wandel. Ein
Beschluss der Meilemer Kirchenpflege von 1876, die bisher
geltende, uns aber nicht bekannte Rangordnung der Täuflinge
aufzuheben,7 deutet auf eine öffentlich vollzogene Taufe hin.
(Solche Rangordnungen enthielten gewöhnlich Vorrang der
Knaben über die Mädchen, einzelner Gemeindeteile oder
Geschlechter über andere.) Gegen Ende des 19. Jahrhunderts
drang nun im Kanton Zürich, zuerst in städtischem Umfeld,
dann auch auf dem Lande, allgemein die Sitte vor, die Taufe, 10

6> E. Welti
Taufbräuche im Kanton
Zürich, 1967.



Reich verziertes
Tauf-Andenken mit
Extra-Umschlag
auf der Rückseite
für den Taufbrief
und den Patenbatzen.

ftßTTPseimit^

11



Federzeichnung
mit Goldrahmen
aus einem Götti-
Brief, 1925.

wenn sie in der Kirche erfolgte, erst nach dem Gottesdienst
vorzunehmen. Höchstens wurde der Gottesdienst durch ein
Tauflied bereichert.9 Diese Welle hat zu unbekannter Zeit auch
Meilen erreicht; jedenfalls erfolgten Taufen hier jahrzehntelang
zwischen Gottesdienst und Kinderlehre, nach entlassener
Gemeinde, wenn auch mit Einladung zur Teilnahme. Es fehlte auch
ein verpflichtendes Gelöbnis der Eltern, ja die Mutter war
vielfach abwesend.9 1936 beschloss die Kirchenpflege auf Anregung

des Kirchenrates, wenn auch vorerst nur probeweise,
Taufen künftig zu Beginn des Gottesdienstes durchzuführen,
was am ersten Aprilsonntag 1937 erstmals der Fall war.
Entsprechend der traditionellen, geschlechtergetrennten Sitzordnung

im Gottesdienst sassen bei der Taufe die Angehörigen,
Eltern inbegriffen, nach Geschlecht getrennt in den Seitenchören,

und Pate und Patin, diese auf einem Stuhl, befanden sich
die ganze Zeit nahe beim Taufstein. Erst 1965 hob die Kirchenpflege,

auf Antrag des Pfarrkonvents, diese Geschlechtertrennung

auf, und neben den Paten wurden jetzt auch die Eltern
nach vorn gebeten, beide allerdings nur zum Taufakt selbst, so
dass seitdem auf die bisher für die Patinnen aufgestellten Stühle

verzichtet werden kann.10

1) Stauber, S. 6. Anmerkungen
2> Pfarrbuch Meilen («Confirmanden»), RPAM
3Ï Jakob Stelzer, S. 138

Schmid, S. 79-81
5> Schmid, S. 82
6> VisBer 1898, S. 19; 1913, S. 43/44
7> PKP17.10.1876
8> VisBer 1889, S. 100; 1907
9> BKP 12/23, S. 3, BKP 36, S. 6; PKP 6.11. 1936/4. 5.1937

10> PKP 16.12.1965 12



Konfirmation

Konfirmanden aus
dem Jahr 1916
mit Pfr. Johannes
Marty

Sie war das nächste grosse Fest; das über den Familienkreis
hinaus ging. Wie sehr aber neben dem religiösen Hauptgewicht
auch schon früher Äusserlichkeiten eine Rolle spielteni, zeigen
die auffallend vielen Inserate, welche Kleider und Geschenke
zu diesem Fest anpreisen. Schon 1891 wurde für Stoffe, Kleider

und Hüte zur Konfirmation geworben. Im nächsten Stichjahr

(1924) gesellen sich Anzeigen für Schuhe, Stiefel und
Geschenke dazu. Beliebte Gaben waren vor allem:
Kirchengesangbücher, Vergissmeinnicht, Bibeln, Poesie- und Tagebücher,
Schul- und Musikmappen, Schirme, Taschentücher, Portemonnaies,

Brief- und Handtaschen.
1957 wurden die Geschenke immer weltlicher: Zu den schon
früher üblichen Geschenken traten Füllhalter, Papeterien,
Reisszeuge, Rechenschieber und Nippes. Auffällig sind die
zahlreichen Uhrenreklamen in dieser Jahreszeit durch Galli
(Zürich) und Heusser (Meilen).
Was in den Inseraten noch nicht deutlich wurde, erfuhren wir in
unserer Befragung. Zur Konfirmation brauchten die jungen Leute

zwei Garderoben: die eine schwarz oder mindestens dunkel
für die Kirche und die zweite - die Mädchen nannten ihn den
«Ostermontagrock» - für die Konfirmandenreise. Das galt



etwa von den Zwanziger- bis zu den Sechzigerjahren. Für den
Ausflug; als dessen Ziele u.a. Einsiedeln und Zugerberg
genannt wurden, wählten die Mädchen vorzugsweise ein
Frühlingskostüm (Strassen: Costumes-Tailleurs von 98 bis 194
Franken), oft das erste in ihrem Leben, und kombinierten eine
hübsche Bluse dazu. Die Burschen kamen im dunkeln Anzug
(Strassen: Modell-Massanzug ab 178 Franken) mit langen
Hosen zur Kirche, und jener junge Mann, der unbedingt kurze
Hosen haben wollte, unterlag nach einem erbitterten Kampf dem
elterlichen Wunsch, dass ihr Sohn so gekleidet sein sollte, wie
«man» es eben damals für passend hielt. (Diese Episode
erinnerte mich an ähnliche Diskussionen mit meinen eigenen
Kindern ziemlich genau 50 Jahre später...) Die dunkle Krawatte
musste in den Fünfzigerjahren einer silbergrauen weichen,
während das weisse Hemd nur teilweise und erst in den
Sechzigerjahren durch einen weissen Rollkragenpullover ersetzt
werden konnte.
Jahrzehntelang trugen die Mädchen über dem schwarzen Kleid
einen grossen, schwarzen Schal. Dieser Brauch war aus dem
Bestreben heraus entstanden, Unterschiede in der Kleidung
und damit soziale Unterschiede auzuschalten. 1968 wurde mit
dieser Tradition gebrochen, obwohl sich interessanterweise in
einer vorgängigen Umfrage nur die Eltern, nicht aber die
Konfirmanden selbst gegen den Schal ausgesprochen hatten.
Hochinteressant empfand ich eine Bemerkung aus ländlichen

Konfirmations-Ausweis, 1871, 1/s verkleinert.

Bit C. JtuBor-J, i£/i in MnUrthur



he reliefer)

Segenswunsct]
zur ffonfirmaNon.

Kreisen zum Konfirmandenunterricht. Sie
hätten diese Stunde überaus positiv
empfunden1, weil sie Abwechslung in den
arbeitsreichen Alltag brachte und sie sich
mit gutem Gewissen dadurch für eine
Weile von den häuslichen Pflichten befreien

konnten.
Allen war es selbstverständlich, dass vor
der Konfirmation weder ein Tanzkurs noch
ein Tanzanlass besucht werden durfte.
Nirgends; so scheint mir, habe sich der
äussere Rahmen eines traditionellen
Festes so grundlegend geändert wie bei der
Konfirmation. Seit den Siebzigerjahren
verdrängen «normale» Kleiderdas traditionelle

Schwarz; die Jungen nehmen aktiv
an der Konfirmationsfeier teil, der
Konfirmationsausflug ist verschwunden, teils
gibt es Konfirmationslager oder
Konfirmationswochenenden, und die wertbeständigen

Gaben haben Geschenken Platz
gemacht, die den augenblicklichen
Wünschen der jungen Leute entgegenkommen:

Fotoapparat, Stereoanlage, Computer
oder ein Reisegutschein. Im Gespräch

wurde allerdings immer wieder der Wandel

der kirchlichen Feier zu einem doch

H s
gl

m
mmmmm
m
mM
m

g®
m
m

VU -y/*v'' /. A i' » i....y. ./£--t
t."~ .4 / //;v

j,u.z. ißu.

j

H



Konfirmandinnen im einheitlichen Schal, Pfr. Karl Baumann,
1942.

recht kommerzialisierten Fest bedauert, während den schwarzen

Kleidern niemand eine Träne nachzuweinen scheint.

Konfirmation als Brauch im Übergang von der Kindheit ins rei- Herkunft
fere Jugendalter, von der Oberstufe der Volksschule zu weiteren

Ausbildungsgängen,1 «hinaus ins Leben», traditionellerweise

ausgedrückt durch dunkle Kleidung, lange Hosen der
Burschen und als Überwurf fürs Abendmahl gedachten Schal
der Mädchen2 - man könnte meinen, der Brauch sei uralt.
Dem ist aber nicht so. Zwar hatte schon Zwingli die Idee der
Konfirmation, wörtl. Bestätigung, Bekräftigung, gemeint der
Taufe bzw. des Glaubens nach einem Zulassungsunterricht
zum Abendmahl; aber es blieb im Stande Zürich beim Unterricht

selbst. Erst im Verlauf der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

wurde in unseren Gemeinden die Konfirmation als eigene
Feier eingeführt.3

Zu Zeiten des Frühlingschuljahresbeginns fand die Konfirmation

auf Ostern hin statt, und zwar am Palmsonntag (und wei-
Zeitpunkt

16



Konfirmanden aus dem Jahr 1941, mit Pfr. Karl Baumann,

teren Sonntagen vorher), bzw. bei zu grosser Zahl ursprünglich
die Mädchen an Pfingsten.4 Einige Jahre lang hatte man auch
an Karfreitag konfirmiert, bis die Kirchenpflege 1954 be-
schloss, zum ursprünglichen Termin zurückzukehren - «der
höchste und stillste Feiertag sollte nicht durch Familienanlässe
gestört werden».5 Karfreitag war der Tag, wo die Konfirmanden

am Nachmittag das erste Abendmahl nahmen.6 (Heute
finden die Konfirmationen im Juni statt, und das erste Abendmahl

wird bereits im Drittklassunterricht genommen.)
1919 hatte die Kirchenpflege eine zeitlich getrennte Konfirmation

- Mädchen an Ostern, Knaben an Weihnachten - erwogen,

aber abgelehnt; zur Diskussion Anlass gegeben hatten die
zahlreichen Gesuche um vorgezogene («verfrühte») Konfirmation

wegen Lehrbeginns der Knaben; darüber hinaus waren
getrennte Termine vielerorts Brauch7 - so wurde Gottfried Kellers
«Grüner Heinrich»8 an Weihnachten konfirmiert, ebenso noch
1886 in Zürich der spätere Meilemer Nationalrat Hans Wunder-
ly-von Muralt,9 während die Synode um jene Zeit Ostern zum

17 Unterrichtsschluss bestimmte.10 Die Meilemer Kirchenpflege



Konfirmationsklasse, die Mädchen zum erstenmal ohne
Schulterschal und auch ohne Zopffrisur, 1968, mit Pfr. Karl
Baumann.

beschloss bei Gelegenheit der erwähnten Diskussion immerhin
Geschlechtertrennung für den Unterricht, da so «mehr auf das
sittliche Leben eingewirkt werden» könne.11 Dies wurde dann
wieder aufgegeben zugunsten gemeinsamen Unterrichts,12
später - im Turnus - nochmals so geregelt, als Meilen 1940
einen zweiten Pfarrer bekam.

Es war der Pfarrer, der 1921 wünschte, die in Meilen anschei- Das Gelübde
nend «alte Sitte, den Konfirmanden ein Gelübde abzunehmen»,
abzuschaffen, da sich «die wenigsten inne sind, was sie
geloben», und die meisten das Gelübde «nur der äusseren Form

wegen» ablegten, «viele im Gedanken, es sei ja das letztemal,
nachher seien sie frei». Bei allem Respekt vor dem Wunsch
nach Ehrlichkeit mochte die Kirchenpflege dem nicht folgen,
nicht zuletzt aus Furcht vor Abwanderung vieler Kirchgenossen

zu christlichen Gemeinschaften.13 Zur Diskussion stand
das Gelübde auch anderwärts.14 Die Meilemer Kirchenpflege
betonte mehrmals, es handle sich um ein blosses Treuegelübde,

um «ein Sich-Bekennen zu Gott, zu Christus und zu der 18



Konfirmandengruppe von Pfr. Karl Baumann im Chor der
Kirche, 1975.

christlichen Kirche», das Apostolikum mute sie den Konfirmanden

«aus Gründen der inneren Wahrhaftigkeit» nicht zu.15

Konfirmationsversprechen konnten sehr unterschiedlich
formuliert sein: als Bestätigung, den Weg des Glaubens zu gehen,
Jesus Christus nachzufolgen, die nötige Unterweisung
empfangen zu haben und selber die Verantwortung zu übernehmen,

oder zu versuchen, den gezeigten Weg zu gehen. Dies
wurde mit einfachem «Ja» oder «Ja, mit Gottes Hilfe»
beantwortet, womit die Aufnahme in die Gemeinde, die Zulassung
zum Abendmahl und die Erlaubnis zur Übernahme des Patenamtes

erworben wurde.
1960 stellte der eher evangelikal denkende Kirchenpräsident
den Antrag, das Gelöbnis abzuschaffen, wobei er Gewissensgründe

anführte. Eine einzige Stimme sprach in gleichem Sinne,

mit Hinweis darauf, die Jugend sei «ehrlicher als früher und
habe eine feine Nase für kirchliche Verbrämungen aus
Tradition». Beide Pfarrer aber - auch der liberal Gesinnte, unterstützt
vom Rest der Pflege -, fanden, ein «Ja, mit Gottes Hilfe» zum

19 vorgelesenen Bekenntnis im oben erwähnten Sinne bedeute



keinen Zwang; man dürfe den künftigen Gemeindegliedern
«diese ernste Handlung auch nicht einfach zu leicht machen».
Und so wurde beschlossen, den Pfarrern freie Hand zu
lassen.16

Heute wird an Konfirmationen eher das Ja der Gemeinde oder
Gottes zum Konfirmanden zum Ausdruck gebracht und
ausdrücklich betont, es gehe im Glauben nicht um einen einmaligen

Entscheid, sondern um eine Lebensaufgabe. Häufig wird
die Konfirmationsfeier heute mit den Jungen zusammen
geplant (an einem Wochenende oder im «Konf-Lager») und in
ihrem Stil dargeboten, musikalisch als Spiritual oder in popigen
Klängen, verbunden mit oft bewegter optischer Veranschaulichung

oder Inszenierung zentraler Begriffe.

Lange wurde die Konfirmation mit «evangelischer Schlichtheit, Form
jedoch angemessener Feierlichkeit unter Mitwirkung des
Kirchenchores und unter grosser Anteilnahme der Gemeinde»
gefeiert.17 Feierlichkeit und Strenge überwogen bei dieser «heiligen

und ernsten Angelegenheit».18 Die Kirchenpflege war in

corpore anwesend, und nach Überreichung des Spruchs und
dem Gelübde der Konfirmanden sprach vielleicht noch der
Kirchenpräsident mahnende oder aufmunternde Worte.19 1913
beklagte man sich über zuviel «Äusserlichkeiten in bezug auf
Kleidung und Putz» (dies wurde durch den später eingeführten
Schal neutralisiert); «selbst Parfum», so hiess es kritisch, gehöre

«nachgerade zu dem, was einer Konfirmandin als notwendig
angepriesen» werde.20
Zur Zeit der grossen Jahrgänge anfangs sechziger Jahre war
die Gemeinde wegen der grossen Zahl von Angehörigen von
der Feier ausgeschlossen und diese ausdrücklich «für die
Angehörigen reserviert», wie in der Presse mitgeteilt wurde; für
die Gemeinde fand ersatzweise ein Abendgottesdienst statt.21
Heute ist es für viele Konfirmanden ein selbstgewähltes Muss,
an der Feier ihrer Kolleginnen und Kollegen aus anderen Wachten

teilzunehmen.

1> Die Meilemer Kirchenpflege wollte
gelegentlich Gesuchssteller nicht
konfirmieren, «bevor sie die Schulzeit

an der hiesigen Volksschule
beendet haben» - als ob die
Konfirmation eine Feier zum Ab-
schluss der Volksschule wäre. Vgl.
PKP 9. 7.1953/23.11.1954
Schmid, S. 135, Stauber, S. 9

3) Schmid, S. 133/134. Die erste
gesamtkantonale Liturgie stammt
von 1855

4> Jakob Stelzer, S. 138
5> PKP 9. 7. 1953/23.11.1954
6> Vgl. PKP 1.5.1964
7) Schmid, S. 136

2)

8) II. Band, 12. Kap.

9) Gemäss erhalten gebliebener
Bestätigung erhielt er auf das
Weihnachtsfest den Zutritt zum
Abendmahl. Privatarchiv Wun-
derly, Meilen

10> Schmid, S. 136
11> PKP 30. 5./1. 7.1919
12> Bericht 1936, S. 11

13> PKP 16.3.1921
14> Schmid, S. 135
15> Berichte von 1912/13 und 1936
16> PKP 10.3. 1960
17> Bericht 1936
18> PKP 25. 1.1962
19> PKP 25. 3. 1965
20> Bericht 1912/13
21> PKP 16.2./16.3. 1961

Anmerkungen

20



Inès Berz-Demarco Kommunion

Pfr. G. Rogowski
mit den
Erstkommunionkindern

vor der Kirche
St. Martin, 1991.

Auch in der katholischen Kirche hat sich hauptsächlich bezüglich

Tenue ein Wandel vollzogen. Die erste wichtige kirchliche
Feier im Leben eines katholischen Kindes ist nach der Taufe die
hl. Erstkommunion, ein Fest, dem über alle Zeiten in Kirche und
Familie ein wichtiger Platz eingeräumt wurde. Die 9- bis
10jährigen Knaben und Mädchen dürfen am Weissen Sonntag,
dem ersten Sonntag nach Ostern, zum erstenmal die hl.
Kommunion empfangen. Weisser Sonntag, lateinisch Dominica

in albis, heisst er, weil in der Urkirche die in der Osternacht
Getauften zum letzten Mal ihre weisse Taufkleidung trugen.
Dementsprechend kamen auch die Erstkommunionkinder neu
eingekleidet. Die Mädchen in hübschen weissen, langen
Kleidern mit Kränzlein auf dem Haar, fast wie kleine Bräute. Die
Knaben erhielten für diesen Anlass meistens den ersten dunklen

Anzug, mit kurzen oder sogar langen Hosen, und eine
Krawatte, also wie kleine Bräutigame. Eigentlich war es ein schöner

Anblick, und die Herzen von Müttern und Vätern schlugen
höher beim Anblick ihrer Jungmannschaft. Vor allem unsere
südländischen Mitchristen Hessen es an keinem Prunk fehlen.
Dies war dann vielleicht mit ein Grund, dass man auf den
Gedanken kam, dieser kleinen «Modeschau» ein Ende zu setzen
und alle Kinder gleich, in schlichte albenähnliche Gewänder zu
kleiden, wie sie auch heute noch von den Ministranten und
Ministrantinnen getragen werden. In Meilen wurde dieser Tenue-
wechsel im Jahre 1959 vollzogen, als ein Vater eines damaligen

Erstkommunionkindes für alle Kinder solche Kleider
spendierte. Diese wurden im Laufe der Jahre durch andere ersetzt,
aber die Einheitskleidung blieb. Die Gewänder werden den
Erstkommunikanten von der Pfarrei gratis zur Verfügung gestellt.
Heute fragt man sich, ob nicht schlichte Blumenkränzchen für
die Mädchen die «Uniformität» etwas auflockern könnten.
Was die Firmung betrifft, welche ja heutzutage parallel zur Kon-



firmation stattfindet so hat sich hier vor allem das Alter und
dementsprechend natürlich auch die Kleidung geändert. Früher

wurde die Firmung bald nach der Erstkommunion gespendet.

Die extra angeschafften weissen Kleider und dunklen
Anzüge konnten meistens nochmals aus dem Schrank geholt
werden. Heute wird die Firmung mit 16 Jahren empfangen,
und die jungen Damen und Herren kommen festlich modisch
angezogen daher. Eine einheitliche Kleidung wäre hier wohl
nicht mehr denkbar. Sogar die heissgeliebten Jeans, auch eine
Art Uniformität werden für diesen Tag abgelegt; die Mädchen
kommen in sehr kurzen oder sehr langen Röcken, die Knaben in

Kittel und Krawatte.
Was die Gestaltung des Gottesdienstes betrifft, so ist es heute
selbstverständlich, dass er von den Jugendlichen mitgestaltet
wird, indem sie ihre Gedanken, Sorgen und Wünsche, auch
«ihre Musik», einbringen.

Verlobung
Das Meilemer Pfarrbuch, Band «Eheversprechen, Ehescheidungen»,

gibt Einblick in die Sitten Mitte des vergangenen
Jahrhunderts. Die «Entlobung» konnte damals so formell
verlaufen wie die Verlobung: Am 13. Januar 1855 erschienen auf
dem Pfarramt ein Zweiundzwanzigjähriger und eine Zwanzigjährige.

Sie hatten sich im Verlaufe des vergangenen Sommers
die Ehe versprochen, «und zwar in Form eines schriftlichen,
jedoch dem Pfarramte nicht angezeigten Vertrages», was
vielleicht schon nicht ganz in Ordnung war. Die «bezüglichen
Akten» waren nach Aussage des Bräutigams bereits verbrannt.
Auf Verlangen der Braut und im Einverständnis des Bräutigams
wurde nun das Eheversprechen für ungültig erklärt und
unterschrieben.

Am 3. Dezember desselben Jahres findet sich eine besonders
feierliche Form der Verlobung, die sich von einer Vermählung
nur wenig unterschied: Beim Pfarrer meldete sich ein Paar, das
schriftlich erklärte, sich schon vorher gegenseitig die Ehe

versprochen zu haben, «demgemäss» die beiden «gesonnen
seien, Freud und Leid miteinander zu tragen und ein solches
Leben zu führen, wie es Gott wohlgefällig und vor den Menschen
ehrbar ist». Folgen zwei Unterschriften.
Als einer unehrenhafterweise bereits mit seiner Braut
zusammenwohnte, musste ersieh am 15. Februar 1856 vor dem Pfarrer

verpflichten, «innert 8 Tagen ihre Wohnung zu verlassen».
Folgt die Unterschrift des Fehlbaren. Auch das Umgekehrte,
eine Scheinehe (oder was wie eine Scheinehe schien), wurde
nicht geduldet: Am 20. Februar musste einer «hiemit» versprechen

und mit seiner Unterschrift bestätigen, innert zehn
Wochen seine aus dem Schaffhausischen stammende, aber
anscheinend in Meilen wohnende Braut zu heiraten, «widrigenfalls

sie nicht mehr hier geduldet würde». Strenge Sitten!



Anzeige im
Wochenblatt des
Bezirks Meilen,
16. Januar 1858.

lödjorben
:entbalt3-
\ erfud)t,
îtlung flu
t feie Oer*

[Cbe ftor*
t mürben
bcn 3cit*
Ijl foldbe
ben mot*

3mitfi:

[üttd).

JUrdjlidje «Stijeijjen.
©emoitibc üfteücn*

Verlobte:
3oï?anne3 <5d)Ultbe§ »on ©täfa, rnoÇnÇ. in

bet untern 5Jtü£le, unb ffatfj. 9Jîen^i/ bet*
mittroetc ©^nccli bon Jteren$en, fft. ©la*
rué, wo^nfc. in ÜJtariatyalben, Öemrinbe
(StUnbadj.

53erftorbene:
@lifabet& ganger, cî)I. $od?tetlein be3 £3.

3af. 3°Üinget bon (Sgg, auf bet Söutg,
alt 1 3. K 3Ä. 23 %.

<SIifabetî> $un$, £ocf>terlein be£ 3a?ob ffun$
bon (Sgg, alt 2 3- 1 3W. 28 £.

«

C'll/w*
(Sonntag
SBormittag

grau 2tr
«

911tet

3<V
gel. 6ö^n

Vermählung
Am lebhaftesten wurden die Berichte aus früheren Zeiten,
wenn die Rede auf das Hochzeitsfest kam. Fotografien begleiteten

meist die Erzählungen, Alben wurden aufgeschlagen,
und in einer Familie konnte gar noch ein Hochzeitskleid samt
Schleier aus dem Jahre 1924 vorgezeigt werden.
Von allen Feiern scheinen die Hochzeitsbräuche am wenigsten
grundlegende Veränderungen erfahren zu haben.
Während viele befragte Paare Verlobungsanzeigen verschickt
hatten, wurde zur Hochzeit mündlich eingeladen. Die publizierte

Eheverkündigung; bei der bis 1977 der Beruf des Bräutigams
genannt wurde, informierte ja die übrigen Bekannten.
Die zivile Trauung konnte am Vortag oder am Morgen der
kirchlichen Trauung stattfinden. Ein sympathischer Brauch war die
Einladung zur «Morgensuppe», eine Stärkung vor der Trauung,
besonders für die auswärtigen Gäste, die schon eine längere



Hochzeitsbild
vor dem gemalten

Hintergrund
«Schloss Rap-
perswil», 1902.

Fahrt hinter sich hatten. Der erste Höhepunkt war sicherlich die
Fahrt zur Kirche. Beliebt waren vier Kutschen, welche die engere

Hochzeitsgesellschaft zur Trauung führten. Ein Obermeile-
mer Paar fuhr 1917 mit der Wetzikon-Meilen-Bahn zur Kirche,
während in den Fünfzigerjähren der Car bevorzugt wurde. Vor
der Kirche formierte sich der Zug, wenn möglich angeführt von
blumenstreuenden Kindern. Manchmal standen die Gäste Spalier

und schlössen sich hinter dem Brautpaar dem Zug an.
Bis anfangs der Zwanzigerjähre trug die Braut ein meist
schwarzes, zuerst boden-, dann wadenlanges Kleid mit einem
oft längeren weissen Schleier, der von einem Blumenkranz
gehalten wurde, dazu schwarze Strümpfe und Schuhe. Interessant

ist die Feststellung; dass das weisse Brautkleid schon früh
möglich war, aber sich erst langsam als die Farbe durchsetzte,
so dass schon 1917 in Weiss (jedoch schwarze Strümpfe und
Schuhe!), aber noch 1924 in Schwarz geheiratet werden konnte.

In der «Schweizerischen Moden Zeitung», eine in Zürich
vierteljährlich erscheinende Zeitschrift; hiess es zum Beispiel in
der Märznummer 1895: «In vielen Fällen erweist sich ein
schwarzes Brautkleid als praktischer für die Zukunft als ein
weisses und sollte alsdann ohne Scheu gewählt werden.» 24





Der Bräutigam trug Schwarz; meist
einen Frack mit Zylinder, und ein
weisses Hemd mit weisser Fliege.
Anfangs des Jahrhunderts waren die
älteren Gäste schwarz gekleidet,
während die jüngeren Frauen mehr
und mehr Pastellfarben bevorzugten.
In bäuerlichen Kreisen war es auch
beliebt, vor allem bei den Frauen, in
der Tracht zu heiraten. Wenn dann die
weiblichen Gäste ebenfalls in der
Tracht erschienen, wirkte diese
Kleidung überaus festlich, (s. S. 23)
Wie auch immer die Braut gekleidet
war - im Arm hielt sie stets einen
frischen Blumenstrauss in zarten Farben.
Schmuck7 wurde sehr zurückhaltend
getragen. Nur wenige, immer aber
echte Stücke waren neben dem Trauring,

der seit der Verlobung am Finger
steckte, zu sehen.
Vor der Kirche standen oft Freunde
des Brautpaares Spalier, so etwa Vereinskollegen entsprechend

gekleidet und ausgerüstet oder eine ganze Schulklasse,
die mit Forsythienzweigen ihren frischverheirateten Lehrer
erwartete, oder eine Trachtengruppe, welche den malerischen
Rahmen für das Brautpaar bildete.
Wo immer sich das Brautpaar zeigte, ertönte der Ruf: «Füürstei,
Füürsteil». Glücklich jene Kinder, welche solch ein «Täfeli», in
buntleuchtendes Papier verpackt, erhascht hatten, den süssen
Inhalt geniessen konnten und schliesslich das beigelegte
Spruchzettelchen zu entziffern versuchten.
Nachdem das Brautpaar gebührend bewundert und fotografiert

worden war und es unzählige Glückwünsche in Empfang
genommen hatte, machte sich die Hochzeitsgesellschaft bereit
zur Ausfahrt - zum Beispiel mit den Kutschen auf der Seestrasse

nach Rapperswil zu einem kalten Teller, wobei vorher in Stä-
fa zu einem Trunk gehalten wurde, und zurück in den «Raben»,
wo sich noch weitere Gäste, vor allem Freunde, einfanden, um
den Festtag mit einem siebengängigen Menü zu beschliessen

- oder: nach einem kleinen Essen zu Hause per Tram nach Wet-
zikon und zurück zum grossen Nachtessen in den «Hirschen»
Obermeilen - oder: in Kutschen zum «Seehof» Uerikon zum
Kaffee und weiter nach Hürden zum Nachtessen - oder: per
Car zum Zvieri ins Zürcher Oberland und zurück nach Meilen
zum Nachtessen im «Löwen». Reden, Schnitzelbänke und
Gedichte überbrachten in oft launiger Verpackung Glückwünsche
für die Zukunft oder Erinnerungen aus der ledigen Zeit, wobei
mit Spässen, Scherzen und Anspielungen nicht gespart wurde
- ein «beeindruckender Aufwand an schöpferischen
Energien».8

In einer Familie wurde der Brautschleier stückweise an Freun-

7) Mensch, Kultur,
Umwelt; Kleidung
und Schmuck
1988.

8> Liebe und Hochzeit
Theo Gantner
1972.



Die Familie Zoro, Feldmeilen - Spezial-Couture von 1987 bis
1992 an der Dorfstrasse 214, Meilen, jetzt in Zürich - bestätigt,
dass solche extravaganten Flochzeitskleider heute sehr gefragt
sind.

dinner) verteilt - ob ihnen das wohl hall den Mann fürs Leben
zu finden?
Bei Unterhaltung und Tanz ging das Fest seinem Ende entgegen.

Auf die Gäste wartete wieder der Alltag; auf das
Jungverheiratete Paar jedoch in den meisten Fällen die Hochzeitsreise,
wobei das Tessin das beliebteste Ziel für die Flitterwochen war.
Erst nach dem Krieg reisten Neuvermählte häufiger ins Ausland.

Wie bei den anderen Übergangsriten - Taufe, Konfirmation und
Tod - ist auch bei der Hochzeit eine Auflösung der ehemals
strengeren Kleidervorschriften festzustellen. Heute ist alles
möglich: Hosen, Mini, Schleier, Hut, Blumengesteck im Haar,
die Männer in Weiss oder Pastellfarben, schlicht, üppig, streng
oder romantisch - der Modephantasie sind keine Grenzen
gesetzt. Weiss ist jedoch die Farbe der Braut geblieben.
Zur Bedeutung der Trauung bemerkt Pfr. Karl Baumann:
Auch sie ist heute anders geworden. Das kommt davon her,
dass die heutigen Brautpaare schon kürzere oder längere Zeit
als Konkubinierende zusammen gelebt haben. Die Trauung ist
nicht mehr zwingend der Ort und Zeitpunkt, da zwei
Menschen aus dem ledigen Stand in den Ehestand übertreten und

27 damit etwas grundsätzlich Neues geschieht. Sie lassen ihr Zu-



Eine Hochzeitsgesellschaft im Jahr 1927 auf ihrem Ausflug,
hier in Rapperswil.

sammensein noch vor Staat und Kirche in Ordnung bringen.
Auffällig sind heute die vielen ökumenischen Trauungen. Sie
kommen davon her, dass junge Menschen bei ihrer Eheanbahnung

nicht mehr auf die Konfession des andern achten. Die
Ökumene hat da den Weg geöffnet Beide Brautleute wollen
bei der Trauung ihre Kirche bei sich haben. Die Folge sind dann
Ehen, in denen die Eheleute in beide Kirchen gehen und
dadurch in keiner mehr zu Hause sind, oder aber, was mehr
geschieht, ins kirchliche Niemandsland zwischen den beiden
Kirchen hinauswandern.

Diese Frage handelte anno 1858 ein Artikelschreiber in einer Was kostet das
kurzen Serie des «Wochenblatts des Bezirkes Meilen» in Form Heiraten?
eines Dialogs zwischen einem Pfarrer und einem Heiratslustigen

ab.1 Neben den auch heute üblichen und nötigen Auslagen
sind folgende erwähnenswert: Jedes Hochzeitspaar, «sei die
Braut, woher sie wolle», hatte zunächst einen Betrag in das
Schulgut zu bezahlen. «Wenn nun die Braut keine Gemeindsbürgerin

ist, so muss sie eingekauft werden.» Im Kanton Zürich
betrug die Gebühr zwanzig Franken, in anderen Kantonen das
Mehrfache; zudem war da und dort noch ein Vermögensausweis

beizubringen. Kosten und Reisen verursachte die Verkündigung,

wenn Bürgerort und Wohnort nicht zusammenfielen.
So musste die Ehe allenfalls in vier Kirchen verkündet werden,
und das Brautpaar hatte anscheinend dabei zu sein. Die
Schützengaben (siehe unten) haben wir noch gar nicht erwähnt. Der 28



Pfarrer jedenfalls riet dem Bewerber, zuerst nach Hause zu
gehen, sich an den steinernen Tisch zu setzen und die Beträge mit
Kreide zusammenzurechnen, bevor er wieder komme.
Und als er wieder erschien, erklärte er ihm, was das Heiraten an
Immateriellem koste: «Es braucht dazu Verstand und Vernunft,
einen häuslichen Sinn und unermüdlichen Fleiss; es kostet
Überwindung der jugendlichen Torheit und Büberei und
Verzichtleistung auf viele Liebhabereien, Neigungen, Gewohnheiten,

Vergnügungen und Genüsse, es fordert ein treues christliches

Herz, eine zarte Liebe und einen weisen Ernst, eine feste
Geduld und einen guten fröhlichen Muth; es verlangt die Kunst,
Alles zur rechten Zeit, am rechten Ort und auf die rechte Art zu
thun: Arbeiten und Ruhen, Reden und Schweigen, Loben und
Tadeln, Beten und Lachen.» Man sollte daher jedem Hochzeitspaar

neben der Bibel und einem Rechenbuch folgendes schenken:

«einen Polstersessel, damit man nirgends lieber sitze als
daheim, einen Radschuh für die Gelüste, ein Mahlenschlößlein
für die Zunge, ein Drücklein Brauspulver gegen die Hitze, einen
Barometer, um Sturm und Wetter ausweichen zu können, und
einen rosenfarbenen Augenspiegel, wenn man sein Ehgemal
oder sein Lebensloos betrachten will».

Hochzeits- Am Hochzeitstag wurde noch anfangs der zwanziger Jahre
schiessen dieses Jahrhunderts vielerorts der einst allgemein geübte

Brauch des Schiessens vollzogen, z.T. mit Mörsern. Verschiedene

Unglücksfälle hatten aber verschiedenenorts entweder
zum gänzlichen Verbot geführt, oder es durfte nur noch mit
polizeilicher Bewilligung gefeuert werden.2
In Meilen beschloss der Gemeinderat «auf die eingegangene
Zuschrift des l[öblichen] Statthalteramtes» 1844, dem bereits
in der Polizeiverordnung von 1840 festgehaltenen Verbot
nächtlichen Schiessens bei Hochzeiten durch entsprechende
Publikation die gehörige Nachachtung zu verschaffen.3 1858
wurde das Hochzeitsschiessen folgendermassen ins Recht
verfasst: Zuerst war ein Verzeichnis der Schützen aufzunehmen

und der entsprechenden Kommission zu meiden. Sodann
mussten die Gewehre und die Stärke der Pulverladung überprüft

werden. Eine Schiessaufsicht hatte speziell dafür zu
sorgen, dass «an der einmal bestimmten Pulverladung festgehalten»

und diese «nicht etwa bei grösserer Begeisterung verdoppelt

oder gar verdreifacht» wurde. Allgemein war nächtliches
Schiessen, konkret solches nach dem Betzeitläuten, «gänzlich
untersagt» - wohl hauptsächlich wegen der Nachtruhe.4 Von
dieser Sitte war ein halbes Jahrhundert später in Meilen wie
überhaupt am See nichts mehr bekannt. Geschossen wurde
bei Hochzeiten höchstens noch für Freunde, und zwar mit der
Wetter- bzw. Hagelkanone.5 Hingegen bestand in Meilen bis
1970 die Sitte des Hochzeits- und Ehrengabenschiessens. Die
vor der Hochzeit stehenden Einwohner und auswärts lebenden
Bürger wurden von der Schützengesellschaft um eine Gabe
angesprochen, die dann einmal im Jahr unter Beteiligung auch

29 unroutinierter Schützen verschossen wurde.6



1916 missbilligte die Kirchenpflege in einer Stellungnahme an Termin
die Bezirkskirchenpflege die Samstaghochzeiten, die man nur
in Notfällen dulden solle, «um der Kirchenflucht nicht Vorschub
zu leisten».7 1924 waren Montag, Dienstag, Donnerstag und
Samstagvormittag (am Nachmittag nur gegen besondere
Gebühr) offizielle Trautage.8 Noch 1941 sollten sie, wenn am
Samstag, wenigstens nicht 13-15 Uhr geduldet werden, da
diese Zeit für Beerdigungen reserviert war.9
Was die Jahreszeiten anbelangt, so ist zu Beginn der «Moderne»,

d. h. der Zeit obligatorischer Zivilehe ab 1876, kein eigentlicher

Schwerpunkt auszumachen; geheiratet wurde ziemlich
regelmässig das ganze Jahr über - auch am 3. Januar und am
24. Dezember.

«Wochenblatt des Bezirkes Meilen», 16./30. Januar 1858
2> Stauber, S. 17
31 PGR, 9.11.1844

PGR, 22.5. 1858
5) Gesprächsrunde Dr. A. Brupbacher/J. Schneider 22. 2. 1993
6) Stauber, S. 19. Für Meilen vgl. Werner Bürkli im HB 1972, S. 52
7> PKP, 17.3.1916
8> Volksblatt 1924, Nr. 131
9> PKP, 28.8. 1939/15.5. 1941

Auch wenn viele Informationen und vor allem alle Illustrationen Dank
nur unter Wahrung der Anonymität veröffentlicht werden dürfen,

so möchten wir doch allen Beteiligten für die wertvolle
Unterstützung einen herzlichen Dank abstatteni, vor allem:
Herrn Ffr. Karl Baumann, Frau Vreni Bolleter, Herrn Dr. Adolf
Brupbacher, Frau Eva Gallmann, Herrn Dr. Hans Haab, Frau Se-
line Haab, Frau Hedy Kleiner, Herrn und Frau Robert und Gerlinde

Lang-Portier, Frau Rösy Portier, Frau Gret Pfenninger, Frau
Margrit Pfenninger, Frau Margrit Roth, Herrn und Frau Hans
und Emmy Wiederkehr.

Tod und Begräbnis
Ursprünglich starb man in den allermeisten Fällen zu Hause.1 Tod und Todes-
Der oder die Tote wurde gewaschen, früher von den Angehöri- anzeige
gen, später von der Gemeindeschwester, und angezogen, im
19. Jahrhundert oft mit papierenen Leichenkleidern, die in Meilen

bei der Papeterie erhältlich waren,2 später mit Totenhemden,

von denen Wettstein eine Auswahl hatte, und dann zu
Hause aufgebahrt. Freunde und Bekannte hielten anfänglich
die Toten- oder Ehrenwache, eine Sitte, die allerdings in Meilen
bereits um die letzte Jahrhundertwende erloschen war,3 und
man bat Verwandte und Nachbarn auf das Leichengeleite. In

grösseren Dörfern und Städten war es die Leidansagerin, die 30



Erste Meilemer
Todesanzeige im
Wochenblatt,
Dezember 1858.

diese Pflicht zu erfüllen hatte. In Meilen wurde die Sitte des
«Umsagens bei Leichenanlässen» 1858 formell abgeschafft
und stattdessen auf Publikation im «Wochenblatt» (seit 1852
amtliches Publikationsorgan) oder Anzeigen «durch besondere
gedruckte Zeddel» verwiesen.4 Von da weg finden sich denn
auch im Wochenblatt Todesanzeigen aus Meilen, 1858 selber
allerdings erst deren zwei (siehe Abb.)5 Vom wohl letzten Mei-

Sokêimjdge.
(Ükindnk JMcn.

*

i
l

6onntagé ten 19. 3)ej. 1858,
S3ormittag3 9 Utjr, werben beerbet :

(£l)cgatte ber SRegula 2licber

im @vüt*
5Uter; 65 3. 10 %.

(Sfycgcitte ber 51. Utfula Süijg

auf feer Stfifu
51 Iter : 59 3. 8 ÜN. 2 I.

A^etitt. 2ßtif)rinaim
im 2&tn¥cl.

9111er: 56 3. 9 (Di. If SE.

ft 9llter ; 65 3. 10 SE.

| »§#. Jjjettwt# Sßuitfcerli, |

(ßtmeink Stäfn.

£ ©onntagê ben 19. 1858, ^
^ (Bormittngä 9 lît>r, wirb beerbigt: ^

(1 iniugft gel. ©cfjnl. beä 3. Jf. •Çottinger

gl im (Scäubel.

f* Ullter: 11 läge.

(tötmeink Jlflännekrf.

^ ©onnfagö ben 19. ©ej. 1858, ^
£ #ormUtagä 9 Ufer, wirb beerbigt:

* Äafyar ÎSiiibftyâ&lev
auf ©Dtf,

& Hilter: 42 3fl&te.

SDion bittet um gütige îfeeilttaljmeî ^

Leichengeleite und
Leichenwagen

31

lemer Leichenansager «Landvogt Schaaggi», im Hauptberuf
Seidenweber, dazu auch Orgeldreher und Oberzeiger, hat
seinerzeit Jakob Widmer berichtet.6

Lange Zeit geleiteten Anverwandte, Nachbarn und Freunde die
Toten zum Friedhof. Vor dem Abgang beim Trauerhaus erhielten

sie gelegentlich Wein und Weggli offeriert. Dann setzte sich
der Zug in Bewegung, hinter dem Sarg zuerst die Angehörigen,
dann die übrigen Trauergäste, nach Geschlecht getrennt. Nach
einer nicht datierbaren Erinnerung war der Zug sogar noch
strenger formiert: zuerst die Männer im Leid, dann die übrigen
Männer, weiter die Frauen im Leid und am Schluss die übrigen
Frauen. Beim Geleit wurde der Sarg ursprünglich, auch wenn
die Strecke lang war, wie heute noch in Bergdörfern von
Freiwilligen auf einer Bahre getragen, und zwar ausschliesslich von
Männern, oder im Winter vom Berg hinunter auf Schlitten
gefahren.7 Erschien der Leichenzug an einer bestimmten Stelle,
erscholl das Glockengeläute. Nachdem zum Beispiel Zürich
1853 und Stäfa 1874 auf den Leichenwagen umgestellt hatte,
unternahm die Mittwochgesellschaft Meilen einen entspre-



chenden Vorstoss: Bei schlechter Witterung, zur Winterszeit
und speziell bei längerem Weg sei «die Althergebrachte Sitte
des Tragens der Leiche» beschwerlich. Die MGM verlangte
keinen obligatorischen Leichenwagen, sondern nur auf Wunsch,
wurde aber im Detail sehr konkret: So sollte der Leichenwagenführer

«schwarz gekleidet erscheinen», von «anständigem
Benehmen» sein wenigstens «während seinen Verrichtungen»;
das Pferd musste «reinlich gehalten» sein, und «unsichere
Pferde» durften nicht verwendet werden.8
Die Gemeinde übernahm die Idee und schloss ein Jahr darauf
nach gemeinsamer Sitzung mit der Kirchenpflege einen
Vertrag über den Bau eines einspännigen Leichenwagens mit
Doppelfedern und eisernem Vorgestell, die Reifen von geschmiedetem

Eisen, die Säulen gedreht, und zwar nicht mit dem «ersten
besten Wagenbauer», sondern, nach entsprechenden
Erkundigungen, mit einem Schmid in Bischofszell. Laut sehr detailliertem

Vertrag sollte der Wagen «schön schwarz lackiert, mit
feiner weißer Silbereinfaßung & inwendig weißer Decke» ausgeführt

werden. Mitte November 1875 erfolgte die Ablieferung
mit Garantieleistung für ein Jahr,9 und am 27. Januar 1876
wurde er laut Pfarrbuch zum erstenmal verwendet. Für die
Benutzung hatte man sich «bis auf weiteres» beim Pfarrer
anzumelden (die Verstaatlichung des Zivilstandswesens war eben
beschlossen worden), gegen eine zum voraus zu entrichtende
Gebühr. Wurden gleichentags mehrere Beerdigungen für den
gleichen Tag angemeldet, so hatten «Anmeldungen der
Ortschaften Berg-, Feld- und Obermeilen das Vorrecht vor denjenigen

aus dem Dorfe». Für das «Auflegen des Sarges und das
Abheben desselben beim Friedhofe» mussten die Angehörigen
dem Leichenwärter die «nöthige Hülfe» leisten10 - ganz waren
sie also aus der früher selbstverständlichen Tragpflicht noch
nicht entlassen. Als makaber für Kranke würden wir heute den
Umstand bezeichnen, dass die ehemalige «Schiessstätte» im
Dorf (beim «Schützenhaus») seit 1885 als Remise sowohl für
Kranken- als auch Totenwagen diente.11 Karl Klenk erinnert
sich aus seiner Kindheit, dass auch das Pferd einen schwarzen
Überwurf trug. «Konnten wir dem Leichenzug nicht ausweichen,

zogen wir unsere Kappen und Zipfelmützen vom Kopf
und blieben mit ernster, trauriger Miene am Strassenrand
stehen, bis der Zug vorbeimarschiert war.»12

Der Verfasser selbst erinnert sich an ein Leichengeleite, an dem
ihm seinerzeit als Jugendlicher das Folgende besonders
beeindruckte hat. Herangefahren, ja -gebraust kam ein Kleinwagen,
der den Leichenzug trotz alier Enge ohne Mühe hätte kreuzen
können. Würde dies in normalem oder gedrosseltem Tempo der
Fall sein, oder würde der Fahrer allenfalls wenden? Nichts
davon: Der Fahrer lenkte das Auto auf die Seite, hielt an, entstieg
dem Wagen, stellte sich, den Hut in der Hand, am Strassenrand
auf und wartete geduldig die ganze Zeit, bis der Tote im
Leichenwagen und der darauffolgende lange, lange Zug an ihm
vorbeigezogen war. Erst dann setzte er seine Fahrt fort.



Leichengeleit für Oberstkorpskommandant Ulrich Wille, 1959,
beim «Plätzli», Feldmeilen.

Von den fünfziger Jahren an wurde der Leichenwagen13 wegen

des wachsenden Verkehrs und der häufiger werdenden
Aufbahrung der Toten im Leichenhaus immer weniger und in
den sechziger Jahren nur noch vereinzelt gebraucht,14 weshalb

ihn die Gesundheitskommission «definitiv beseitigen»,
bzw. ihn einer «Berg- oder Landgemeinde» überlassen wollte.
Schlatt bei Winterthur, das sich dafür «gerne geneigt» zeigte,
erhielt ihn denn auch und holte ihn im August 1970 durch
seinen Gemeindepräsidenten persönlich in Meilen ab.15 Aber
auch dort wurde er nur bis zum Tod des letzten Leichenwagenführers

1975 gebraucht; vorhanden ist er noch.16

Das Leichenhaus Wenigstens in Einzelfällen kam es bereits im 19. Jahrhundert
vor, dass ausserhalb des eigenen Familienkreises gestorben
wurde, und so kamen ab Ende des 18. Jahrhunderts, speziell in

Städten, Leichenhäuser auf. Im Meilemer Bauerndorf datiert
die erste Forderung nach einem «Todtenhaus» erstaunlicherweise

bereits von 1838; beschlossen wurde die Errichtung
«auf einem von der Kommission zu errichtenden Platz»
allerdings erst 1858 im Zusammenhang mit einer Friedhoferweiterung.17

Pläne dieses Leichenhauses sind erhalten,18 aber es
scheint nicht gebaut worden zu sein, jedenfalls wurden gegen
Ende des 19. Jh. sogar sezierte Leichen und sogar im Sommer

33 bis zu vier Tagen im Gerichtshaus untergebracht - für die Straf-



gefangenen, die nebenan arbeiten und oben schlafen mussten,
«gesundheitsschädlich» und «furchterregend».19 1911 kündigte

die Kirchenpflege der Gesundheitskommission wegen
Eigengebrauchs «den kleinen Anbau bei der Kirche», den diese
«bis jetzt zur Unterbringung von Leichen benötigte»,20 und
man musste sich weiterhin mit Provisorien behelfen.21
Erst mit dem Friedhofgebäude auf der neuen Anlage von 1927
verfügte Meilen über eine architektonisch würdige Aufbah-
rungsstätte wenigstens für besondere Fälle von Verstorbenen:
für solche von auswärts, wo Hinterlassene es wünschten oder
«zum Schutz gegen gesundheitsnachteilige Einflüsse».22
Normalfall war immer noch die Aufbahrung zu Hause. 1965 wurde
im Leichenhaus eine Kühlung eingebaut, als, angeblich
«bedingt durch die heute relativ engen Wohnverhältnisse», die
Angehörigen bereits in rund achtzig Prozent der Fälle den Verstorbenen

dorthin überführen Hessen. Mit der Kühlung war nicht
nur dem Personal, sondern auch den Angehörigen gedient,
denen oftmals, speziell im Sommer, der letzte Anblick hatte
verwehrt werden müssen.23

Geplantes
Leichenhaus
Meilen,
Südfassade,
um 1858.

Es gibt anscheinend kaum eine Tageszeit, zu der in Meilen nicht
schon beerdigt worden ist. Im 17./18. Jahrhundert fanden
Abdankungen «abends» statt.24 Im 19. Jahrhundert wurde in
unseren Gegenden am Vormittag beerdigt, in Meilen vorwiegend
am Sonntag vor dem Gottesdienst.25 1907 beschloss die
Kirchenpflege einstimmig, Abdankungen versuchsweise werktags

auf nachmittags zwei Uhr zu verlegen, wobei für einen
Mann mit der grossen, für eine Frau mit der zweiten, für ein
Kind mit der dritten Glocke geläutet werden sollte, was heute
noch gilt.26 Sie folgte mit dem Zeitpunkt dem allgemeinen
Trend, der zum einen mit der Möglichkeit der Anreise am selben
Tag begründet wird, zum Teil damit, dass man sich so ein
grösseres Leichenmahl ersparen konnte.27 1925 waren Beerdigungen

am Sonntag die Ausnahme, als «übliche Zeit» galt werktags

um 14 Uhr, auch für die jetzt häufiger gewordenen Stillen

Die Abdankung

34



Bestattungen (s.u.).28 Beerdigungen an Samstagnachmittagen
waren bis mindestens in die Zeit des Zweiten Weltkrieges
möglich.29

Einblick in die Liturgie gewährt uns für 1880 eine Auskunft an
die Bezirkskirchenpflege: «Bei Beerdigungen von Erwachsenen
wird zweimal gesungen, eine kurze Leichenrede gehalten und
ein Gebet gesprochen, letzteres mit Abwechslung zwischen
etwa sechs Formularen. Die Leichenrede berührt, soweit es
passend und erbaulich erscheint, die Personalien des Verstorbenen,

aus denselben besonders das hervorhebend, was
geeignet ist, ein freundliches Andenken zu bewahren. Die persönlichen

Verhältnisse, die Todesart, die Jahreszeit und andere
besondere Umstände geben Anlass zu einer allgemeinen
Betrachtung. An Sonntagen wird jedoch letztere gewöhnlich bei
Seite gelassen. Kürzer ist die Leichenfeier bei Kindern. Dabei
wird nicht gesungen, es wäre denn von Schülern. Sind solche
da, richtet der Geistliche an sie gewöhnlich einige Worte. Sonst
werden nur ins Gebet einige passende Bemerkungen oder Verse

eingeflochten.»30
Sogenannt Stille Bestattungeni, ohne allgemeine Teilnahme
und vorerst auch ohne Orgelspiel und Geläut, gab es ursprünglich

nur selten, am ehesten, aber nicht zwingend, bei Suizid, so
nachweislich erstmals 1883 als «einfache Abdankung ohne
Publikum» oder, bei einem Kleinkind 1884, «ohne Geläut und
Publikum». (1877 bis 1891 waren in Meilen nicht weniger als
12 Selbsttötungen zu verzeichnen, dabei zweimal deren drei im

gleichen Jahr.)31 Seit der Jahrhundertwende nahm die Zahl der
Stillen Bestattungen zu, in der zweiten Jahreshälfte 1918 gab
es wegen der Grippewelle nichts anderes. 1924 waren 20 der
51 Bestattungen «stille». Man hatte deshalb längst Orgelspiel
und Geläut eingeführt, wenn die Angehörigen es wünschten.
Es wurde allerdings nur mit der grossen Glocke statt mit allen

geläutet, und das Vorzeichen unterblieb.32 1923 schien es
«nach mehrfacher Beobachtung» nicht mehr jedermann
bekannt zu sein, «welches die Leidbänke sind, was besonders bei

Beerdigungen am Sonntag störend wirkt». Die Kirchenpflege
liess deshalb, die betreffenden Bänke anschreiben.33 (Man
weinte bei der Beerdigung ursprünglich nicht still in sich hinein,
sondern vor versammelter Trauergemeinde auch am nachfolgenden

Sonntag, was uns heute eher archaisch vorkommt.)
Sanitarische Gründe waren es unter anderem, die zur Stellung
von Trauerurnen führten. 1890 noch als Privatsache bezeichnet,

wurden von der Gemeinde 1896 (samt schwarzen
Tüchern) deren zwei angeschafft, die bei Beerdigungen
unentgeltlich zur Verfügung standen34 und vor Abgang vom Trauerhaus

bei diesem aufgestellt wurden.35 «Bei Beerdigungen von
an infectuosen Krankheiten Verstorbenen» konnte die
Gesundheitskommission deren Aufstellung von sich aus anordnen.36

Ursprünglich waren nur Särge Ledigverstorbener bekränzt, erst
ab etwa 1900 gab es Kränze auch für Verheiratete. Blumen und
Kränze hatten ursprünglich den Sinn, gewissermassen die
Hochzeit nachzuholen. Bei besonders grosser Zahl an Kränzen



musste ein zweiter Leichenwagen verwendet werden. Solange
es Leichenzüge gab, wurden die Kränze nach Ankunft des
Leichenwagens aufs Grab gelegt. Mit Abschaffung des öffentlichen

Geleits zeigte sich das Problem, wo der Kranzschmuck
aufgebaut werden sollte. Dies in der Kirche zu tun, erregte An-
stoss, da es als Demonstration dafür wirkte, ob ein Reicherer
oder Ärmerer abgedankt wurde. Die Kirchenpflege erwog,
entweder symbolisch nur einen Kranz in der Kirche beim Taufstein
aufzulegen oder dann das Begräbnis vor dem Abdankungsgottesdienst

anzusetzen, ohne vorerst einen Beschluss zu
fassen.37 Heute gilt für den Kirchenraum eine Beschränkung auf
in der Regel drei Kränze.38

Eine Liturgie am Grabe ist in der reformierten Kirche eine junge Friedhof
Erscheinung. Als Angebot der Pfarrer an die Trauerfamilien,
abzuhalten vor oder nach der Abdankung in der Kirche, wurde sie
in den sechziger Jahren zuerst probeweise auf ein Jahr
beschlossen39 und ist heute auch anstelle der Abdankung in
der Kirche möglich.
Der Kirch- oder Friedhof befand sich in Meilen, wie in Mitteleuropa

üblich, bei der Kirche, dort, wo sich heute die grosse
Rasenfläche erstreckt. Selbstverständlich ist diese Lage trotzdem
nicht: Bei den Römern hatte noch ein Verbot der Bestattung
innerhalb der Stadtmauern bestanden; in der Aufklärung machte
sich aus vorgeblich sanitarischen Gründen (verwesende
Leichen wurden als Wurzel von Epidemien betrachtet) der
Wunsch nach Aussiedlung breit, und im 19. Jahrhundert wurde

diese Tendenz durch die Verstaatlichung des Zivilstandswesens
unterstützt. So übertrug der Kanton Zürich im Gefolge der

neuen Bundesverfassung von 1874 das Bestattungswesen
von den Kirchgemeinden auf die politischen Gemeinden, welche

die Abtretung der Friedhöfe verlangen konnten; 1877
entstand im Sihlfeld der erste bürgerliche Zentralfriedhof samt
Dienstgebäude, Abdankungshalle und Leichenhaus. In Meilen
wurde 1875 eine gemeinsame Kommission von Gemeinderat
und Kirchenpflege zur «Aufsicht über den Kirchhof incl. Gärtner,

Sigrist mit Bezug auf dessen Funktion als Todtengräber»
gebildet, aber eine Ausscheidung der Eigentumsrechte auch
noch 1890 nicht vorgenommen, da Kirchgemeinde und politische

Gemeinde ohnehin «das nämliche Gebiet» und angeblich
«die gleiche Einwohnerschaft» umfassten, was doch für die
rund 6% Katholiken nicht stimmte.40

Der Friedhof verblieb deshalb am alten Ort, bis er sich
angesichts der wachsenden Bevölkerung als zu klein erwies. Dies
hatte nicht allein mit der begrenzten Fläche zu tun, sondern
auch mit schlechter Bodenqualität Wiederholt wurden nämlich

«sog. Wachsleichen zutage gefördert»,41 weil die Verwesung

innerhalb der gesetzlichen Frist nicht genügend stattgefunden

hatte. Man diskutierte eine Erweiterung an neuem Ort.
Die Gemeindeversammlung genehmigte den Landkauf von
7000 m2, und 1927 konnte der neue, heutige Standort bezo- 36



Bestattungsfeier bei der Kirche Meilen am 22. September
1917.

gen werden (1950/51 unter Auflassung des alten und 1971
nochmals erweitert). Interessant ist, dass 1924 bei der Abstimmung

ein bäuerlicher Gemeinderat für die Förderung der
Kremation eintrat, womit seines Erachtens der alte Friedhof «für
absehbare Zeit» genügt hätte.42 (Bereits im vergangenen
Jahrhundert hatte Pfr. Heinrich Lang, in Meilen tätig 1863-1871, zu
den Befürwortern der Kremation gehört,43 und 1887 war in

Zürich das erste Krematorium in Betrieb genommen worden.)
Im Meilemer Pfarrbuch ist die erste Kremation für 1909
erwähnt. Feuerbestattungen blieben noch für Jahre eine Seltenheit,

bis sie dann um die Mitte unseres Jahrhunderts etwa
einen Viertel der Abdankungen ausmachten.

Grabkultur Generell versuchte die zwinglianische Reformation den als
heidnisch geltenden Totenkult möglichst aus dem kirchlichen
Leben zu entfernen. Am liebsten hätte sie die Friedhöfe aus
dem Weichbild der Städte verbannt, sie begnügte sich dann
aber damit, ihnen den Charakter als Treffpunkte des täglichen
Lebens zu nehmen, den sie das ganze Mittelalter hindurch
gehabt hatten. 1525 ordnete der Zürcher Rat an, sie innert Mo-

37 natsfrist von allen Grabsteinen zu räumen; Grabbesuch war



eher unerwünscht. So waren die Gräber während Jahrhunderten

nur durch ein schlichtes Täfelchen gekennzeichnet, das
Name und die Daten von Geburt und Tod trug, und nach der
Senkung des individuellen Grabhügels kaum mehr auszumachen.

Grabbepflanzung war weitgehend unbekannt, und die
Friedhöfe wirkten ungepflegt; der Grasnutzen kam dem
Totengräber zu. Als Blumen kamen höchstens Rosen oder Nelken
vor, allenfalls künstliche. Dieses Verbot individueller
Grabgestaltung muss zumindest für Vornehmere gelockert worden
sein, ansonsten die weitere Entwicklung nicht denkbar wäre.
1839 fand in Meilen (wie andernorts oft auch) ein doppelter
revolutionärer Schub in Richtung Gleichheit und Einfachheit
statt, beschloss doch die Gemeindeversammlung auf Antrag
von Gemeinderat und Stillstand, «auf dem Kirchhof künftighin
keine Denkmäler von Metall oder Steini, sondern lediglich ein
schwarzes Steckchen mit einer No. oder dem Nahmen des
Verstorbenen» zu dulden und «alle jetzt stehenden Denkmäler
wegzunehmen und auch künftighin durchaus nicht mehr kei-
nerley Denkmäler anzubringen». Ebenso sollten besondere
Plazierungswünsche solcher, «welche in irgend ein öffentliches
Gut legatierten und in eine besondere Ecke oder Reihe beerdigt

werden möchten», ausnahmslos unberücksichtigt gelassen

und künftighin überall «der Reihenfolge nach» beerdigt
werden. Das scheint aber nachher ein Rumoren bewirkt zu
haben, wer weiss, vielleicht sogar Drohungen, keine Legate mehr
zu spenden, jedenfalls kam die Gemeindeversammlung vier
Jahre später auf den Entscheid zurück und beschloss, Entsprechende

auf Wunsch «wie früher auf dem obern Kirchhof»,
wenn auch immerhin der Reihe nach, zu beerdigen.44
Meilen war da kein Einzelfall; noch 1886 untersagten im Kanton

Zürich sieben Kirchgemeinden das Aufstellen von Grabsteinen.

Die lückenhafte Aktenlage gestattet keine genaue Angabe,

wann dies Meilen wieder zuliess. Die Formulierung in den
Friedhofordnungen von 1884 und 1890,45 «das Aufstellen von
Denkmälern (Grabsteinen, Einfassungen etc.» sei «nach
vorheriger Anzeige und unter Aufsicht des Friedhofvorstehers»
gestattet, wirkt liberal, lässt aber doch das Unübliche solchen
Tuns noch etwas durchschimmern, deutlicher noch bei der
«Schmückung der Gräber mit Pflanzen», die «ausnahmsweise»

über das Immergrün des Friedhofgärtners hinaus gestattet
ist, aber nur durch den Friedhofgärtner oder, wenn eigenhändig,

unter dessen Aufsicht am Samstagnachmittag. Immerhin
muss es Blumen schon vorher gegeben haben, sonst hätte
man 1876 nicht verbieten müssen, sie zu pflücken.46
Überhaupt waren ausserhalb von Gottesdiensten, Hochzeiten und
Beerdigungen «sämtliche Friedhofportale mit Ausnahme
desjenigen an der Kirchgasse ob dem Löwen fortwährend
geschlossen zu halten» - auf dem Friedhof sollte möglichst
niemand etwas zu suchen haben. 1912 erhielten die Gräber den
damals neu gekiesten Wegen entlang Zementriemen als
Einfassung,47 was wohl einen eher strengen Eindruck ergab. Das
für Meilen erstmals 1890 nachweisbare Gebot, «nie zwei Sär-



ge aufeinander» in ein Grab zu legen - also auch nicht von
Ehepaaren -, ist die Nachwirkung einer Reform, die laut Arriès um
1800 von Frankreich ausgegangen ist; vorher soll das Überein-
anderschichten gang und gäbe gewesen sein.
Kannte die Ordnung von 1890 noch keine Vorschriften über
Auswahl und Beschaffenheit der Grabsteine, so wurden 1927
weisser Marmor und Verzierungen, zum Beispiel Fotografien,
untersagt. Der Gemeinderat hatte zusätzlich Privatgräber,
schwarzen Marmor sowie alle polierten Steine verbieten
wollen-48 Auch die Verordnung von 1970 galt im Vergleich zu
anderen Gemeinden als «äusserst streng», so dass Rekurse vor
dem Bezirksrat Erfolg hatten. Den Friedhof «vor Kitsch zu
bewahren», unterstützte auch ein bekannter Meilemer Bildhauer,
immerhin setzte er sich dorf für Ausnahmen ein, wo damit
künstlerisch ein besseres Resultat erreicht wird. Die revidierte
Fassung von 1975 trägt diesem Anliegen Rechnung.49 Das
grundsätzliche Problem, eher nach eigener Façon leben als tot
auf dem Friedhof liegen zu können, wird in der Praxis
statistisch dadurch entschärft, dass heute ohnehin immer mehr
Menschen die Bestattung im Gemeinschaftsgrab wünschen.

Leid tragen Heisst es heute zuweilen in Todesanzeigen, auf ausdrücklichen
Wunsch des oder der Verstorbenen werde keine Trauerkleidung
getragen, so ist dies eigentlich - gewiss jedenfalls für die Zeit
nach der Trauerfeier - bereits zur Regel geworden, während
Leid zu tragen in den fünfziger und sechziger Jahren noch
selbstverständlich war - bei den Frauen beim Tod von Nahestehenden

bis zu einem Jahr in Form vollständig oder teilweise
schwarzer Kleidung, bei den Männern zumindest einer schwarzen

Krawatte oder eines Trauerknopfes.
Der Tod waltet heute grossenteils im Verborgenen und ist nur
noch am Rande eine öffentliche Angelegenheit. Arriès sagt, es
sei heute so schamlos, von ihm zu sprechen (Geoffrey Gorer

sogar: so «pornographisch»), wie früher von der Sexualität.

1> Allgemeine Ausführungen nach Walter Uli: Wohin die Toten gingen.
Begräbnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt. Zürich 1992, S.

135-156, ergänzt durch Philippe Arriès: Geschichte des Todes, dt. München

1976, Ausg. dtv. SS. 44, 70, 83, 90, 92, 511, 658, 709; ders.: Studien

zur Geschichte des Todes, dt. München 1980, SS. 142/144, 155,
173, 178; Albert Hauser: Das Neue kommt. Zürich 1989; S. 426-430;
Gotthard Schmid: Die evangelisch-reformierte Landeskirche des
Kantons Zürich. Zürich 1954; S. 100 ff. Nicht belegte Details von Meilen
stammen aus mündlichen Auskünften, die Ursula Büttner-Brucker
eingeholt hat.

2) Vgl. P. Kummer: Kleine Papeteriegeschichte, in: HB 1989, S. 110.

Aus Platzgründen muss der Text der restlichen Anmerkungen entfallen.
Quellennachweise - fast ausnahmslos Protokolle und Akten der Meilemer
Gemeindeversammlung, der Gesundheitsbehörde und der reformierten
Kirchenpflege - können beim Autor angefordert oder im Ortsmuseum eingesehen

werden. Ein Verweis: Anmerkung 6 bezieht sich auf «Noch nicht so
39 lang, lang ist's her!» im HB 1960, S. 42.


	Bräuche und Feiern im Lebenslauf

