Zeitschrift: Heimatbuch Meilen
Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 33 (1993)

Artikel: Brauche und Feiern im Lebenslauf

Autor: Kummer, Peter / Bittner-Brucker, Ursula / Berz-Demarco, Inés
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-954067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-954067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Kummer
Ursula Bittner-
Brucker

) Liebe und Hochzeit:
Theo Gantner 1972.

Brauche und Feiern im Lebenslauf

Geburt, Taufe, Konfirmation, Heirat, Tod und Bestattung sind
Ereignisse, bei denen der Mensch wie durch ein Tor in einen an-
deren Lebensabschnitt schreitet. Nicht nur seine Néchsten
nehmen Anteil, nein, sein ganzes Umfeld, welches von der Ver-
wandtschaft (ber Freunde zu Nachbarn und Dorfgenossen
flihrt, begleitet ihn bei diesem Schritt. Dieser wird der Umge-
bung kundgetan, welche ihrerseits wiederum aktiv an diesem
Geschehen teilnimmt, sich mit dem Betroffenen freut oder
trauert und ihm dabei durch verbale Anteilnahme oder mate-
rielle Gaben unterstlitzt, sind doch diese Ubergangssituationen
fiir alle Beteiligten kritische Zeitabschnitte.’

Den Brduchen, welche in Meilen diese Anldsse begleitet ha-
ben, sptirten wir auf verschiedenen Wegen nach. Aus dem Lo-
kalblatt und amtlichen Anzeiger (zuerst «\Volksblatt des Bezir-
kes Meilen», von September 1945 an «Meilener Anzeiger»),
welches derartige Mitteilungen veroffentlicht, haben wir drei
Jahrgénge gewéhlt: 1891, 1924 und 1957 und diese nach ent-
sprechenden Angaben und Hinweisen durchgekdmmt. Den
ndchsten Schritt von 33 Jahren bis zum Jahrgang 1990 mdge
der Leser selber machen und dabei sicher interessante Verglei-
che anstellen. ..

Daneben haben wir betagte Meilemer nach ihren Erinnerungen
an solche «Meilensteine» befragt. Die Fille der Antworten be-
weist, wie gut sich diese besonderen Tage ins Gedé&chtnis der
Betroffenen eingepragt haben und welche Wichtigkeit man ih-
nen zeitlebens beigemessen hat.

Weiter hat Pfr. Karl Baumann als éltester Pfarrer von Meilen (im
Amt von 1940-1975) in einer Rlickschau zusétzliche Angaben
liber den Wandel in den kirchlichen Handlungen vermittelt.
Schliesslich haben wir die allgemeine Brauchtumsliteratur und
die einschldgigen Meilemer Akten konsultiert.

Geburt

Die Geburt, seit Menschengedenken im Schosse der Familie zu
Hause erfolgt, erfuhr diesbeziiglich in unserem Jahrhundert ei-
nen entscheidenden Wandel. Aus der Uberzeugung heraus,
dass in der Klinik die medizinische Betreuung am besten ge-
wéhrleistet sei und nach dem entsprechenden Bau von Spité-
lern mit Geburtsabteilungen, verlagerten sich die Geburten
mehr und mehr ins Spital.

Bis 1956 hatten Frauen, die im Spital gebaren wollten, die \Wahl
zwischen der Entbindungsstation «Obstgarten» in Herrliberg
und dem «Inselhof» oder der «Pflegerinnenschule» in Zlirich.
Die Entscheidung zwischen Haus- oder Spitalgeburt war von
vielen Faktoren abhéngig: Pflege von Mutter und Kind zu Hau-
se Betreuung von allfalligen &lteren Geschwistern wéhrend



des Spitalaufenthaltes der Mutter, Gesundheitszustand der
Frau und sicher auch die finanzielle Lage der Familie. Zudem
war der Transport nach Zlirich ein grésseres Problem als heute.
So hat eine Meilemerin 1920 und 1923 zu Hause geboren, be-
treut von Hebamme Frau Guggenblihl vom Hiiniweg, ihr drittes
Kind jedoch 1929 in der Pflegerinnenschule zur Welt gebracht.
Eine andere Familie entschied sich 1936 flir den Inselhof, 1938
aber flr eine Hausgeburt.

Wie wichtig die Person der Hebamme flir die Frauen war, zeigt
ein Abschnitt aus der in Arbeit befindlichen Ortsgeschichte:
Mindestens flr besondere frauliche Angelegenheiten gab es
schon im 19. Jahrhundert ein Frauenstimmrecht, und zwar zur
Wahl einer neuen Hebamme. Stimmberechtigt waren gemass
Hebammenverordnung von 1837 — und schon friher — in der
«\Weibergemeinde», wie sie im Volk etwa genannt wurde, die in
hiesiger Gemeinde verblirgerten und niedergelassenen gehei-
rateten (!) Frauenspersonen, konkret sowohl die verheirateten
und verheiratet gewesenen; nicht weniger als deren 261 er-
schienen 1858 zur Hebammenwahl, mehr als bei den meisten
Mannerversammlungen.? Erforderlich war zudem die Anwe-
senheit des Kirchenpflegeprasidenten und des Bezirksarztes.
Trotzdem beschloss 1875 die Manner-Gemeindeversammlung
auf Antrag des Gemeinderates, diese Kompetenz dem Ge-
meinderat zu Ubertragen, ohne dass dabei die Griinde zu erfah-
ren waren;? in anderen Seegemeinden, so zum Beispiel Erlen-
bach und Kisnacht,* existierten sie noch langere Zeit weiter.
Immerhin konsultierte die Gesundheitskommission, an die der
Gemeinderat dieses Thema delegiert hatte, jeweils tber den
Frauenkrankenverein die Frauen von Meilen.®

Frau Hanni Meier, die letzte Hebamme von Meilen, die dieses
Jahr ihren 80. Geburtstag feiern konnte und freundlicherweise
folgende Ausklinfte gab, kam 1952 nach Meilen. In den ersten
Jahren betreute sie noch 30 bis 40 Hausgeburten pro Jahr. Ihre
Aufgabe umfasste nicht nur die Hilfe bei der Geburt selbst, zu
der sie neben der eigentlichen Hebammenausriistung oft ein
eigenes grosses Waschbecken mitbrachte, sondern einen Be-
such vor der Geburt und mehrere Visiten nachher, meist zwei in
den ersten flinf Tagen, denen noch ein Besuch in den zweiten
funf Tagen folgte. Dabei wurden Mutter und Kind besorgt und
deren Gesundheitszustand geprtift. Besonders wichtig waren
die Ratschlége der erfahrenen Hebamme beim Stillen. Ergaben
sich Komplikationen, so war eine Weiterflihrung der Betreuung
selbstverstandlich. Eine Geburtsvorbereitung im heutigen Sin-
ne von Schwangerschaftsgymnastik und Atemtraining sowie
ein Ruckbildungsturnen nach der Geburt wurden erst in der
zweiten Hélfte dieses Jahrhunderts populédr. So besuchte eine
Frau 1959/60 erst bei ihrem dritten Kind einen solchen Kurs.
Fehlalarme kamen besonders bei jungen Paaren oft vor, und so
erinnert sich Schwester Hanni an einen zwanzigjéhrigen zu-
kinftigen Vater, der sie mehrmals zwischen ein und zwei Uhr
morgens hatte kommen lassen, weil er glaubte, «es sei so-

Die «Weiber-
gemeinde»

2) PGV 25.8.1858/
26.6.1862; vgl.
Anm. 4.

3) PGV 19.12.1875.

4 VB 24.6. 1893 und
27.1.1896.

5 vgl. PGK,
4./21.3.18809.

Die letzte
Hebamme von
Meilen



Schwester Hanni
Meier, 1953.

weit». War eine é&rztliche Be-
handlung nétig, gelangten die
Eltern wiederum an die He-
bamme.

Pro Geburt erhielt Schwester
Hanni anfanglich 70 Franken
zuséatzlich zum  «Wartgeld»,
dem Grundlohn, den die Ge-
meinde zahlte. Der deckte bloss
das Existenzminimum. So lebte
denn Frau Meier zunéchst sehr
bescheiden in einer T1-Zimmer-
Wohnung im Héchlig, ohne Bad,
mit WC im Gang und einem Ka-
chelofen als Heizung.

Arzte wirkten ebenfalls als Ge-
burtshelfer. 1891 empfahl sich
Dr. med. G. Wild als Nachfolger
von Dr. med. Th. Bolleter, wohn-
haft im «Seehof», als Arzt,
Wundarzt und Geburtshelfer. Aber oft waren die Leute zu arm,
um sich einen Arzt leisten zu kénnen, und riefen lieber die He-
bamme. Bei abnormaler Lage des Kindes war die Hebamme je-
doch verpflichtet, den Arzt beizuziehen. So konnten Arzt und
Hebamme zu einem sich ideal ergdnzenden Team werden.
Arm waren zu jener Zeit mehr Leute, als wir uns das heute vor-
stellen kénnen. Neben vielen guten Erinnerungen sind Schwe-
ster Hanni auch die traurigen Verhéltnisse mancher junger Fa-
milien im Gedé&chtnis haften geblieben. Auch wenn der Frauen-
verein durch Vermittlung der Hebamme mit Essen, Kleidern
und Windeln aushalf, sah die Zukunft solcher Familien dlster
aus, da es nicht nur am Geld, sondern oft an der Féhigkeit da-
mit umzugehen fehlte. So wurden die Kinder in unerfreuliche
Verhéiltnisse hineingeboren, sahen nichts als hdusliche Not und
hatten es schwer, aus diesem Teufelskreis herauszukommen.
Das vom Frauenverein gestiftete Tragkissen flir die Taufe und
der von einer Privatfamilie zur Verfligung gestellte Stubenwa-
gen konnte die Hebamme ausleihen, damit auch in den arm-
sten Familien der neue Erdenblirger recht gebettet war.

1956 waren die zwei Jahre vorher begonnenen Gebérséle im
Spital Ménnedorf bereit. Wichtig war die Bestimmung, die
mehrmals im Meilener Anzeiger publiziert wurde, dass die
Dorfhebammen «ihre» Frauen im Spital selbst entbinden durf-
ten. Dadurch erfuhren diese eine optimale Betreuung — vor und
nach der Geburt zu Hause und wéhrend der Entbindung im Spi-
tal war die gleiche, erfahrene Frau um sie besorgt. Diese Neue-
rung zwang allerdings Schwester Hanni, von ihrer bis dahin ge-
fahrenen Lambretta auf einen VW zu wechseln.

Vom Beginn ihrer Tétigkeit als Hebamme an war es Schwester
Hanni ein Anliegen, die Familie das Wunder der Geburt erleben
zu lassen. Sie setzte alles daran, jeden Vater dazu zu bewegen,
bei der Geburt dabei zu sein, zu Hause wie auch im Spital.



) : y B
R e [ | \

W e e g N

A -

,;!.;_;_j agdet die 5""‘;&%1&10&” TSR IT f.ex::aw1t'§\n\1;[ =

\
\
\

TS 2 ung el i{‘%nt‘ﬂ _Hil?h’i Yern | %

5. i Nk g SN ; ,»-;y/ 7 ! | Y
)iulrfsw il dab |t ricly ?(.h) OTTES,
£y g : o) g

Marve. 10,14,

Ende 1969 waren die Hausgeburten so stark zuriickgegangen,
dass Schwester Hanni als Hebamme ans Spital Ménnedorf
Ubertrat.

Auch heute ist eine Hausgeburt méglich, wie Frau Erika Geier,
freischaffende Hebamme in Stéfa, erklérte. Allerdings gibt es
wenige Hebammen mehr und noch viel weniger Arzte, die be-
reit sind, eine Hausgeburt zu betreuen. Trotzdem ist die Zahl
der von Frau Geier jéhrlich begleiteten Geburten in den letzten
10 Jahren von 1 auf 23 gestiegen. Sie machen heute im Kan-
ton Zirich 1,5 % aller Geburten aus. Noch beliebter sind die am-
bulanten Geburten geworden, bei denen die Mutter zwar im
Spital entbunden wird, aber bereits nach 6 bis 8 Stunden nach
Hause zuriickkehrt und dort von der Hebamme weiter betreut
wird. In Frau Geiers Kreis — rechtes Ziirichseeufer und Teile des
Zlrcher Oberlandes — machten im letzten Jahr 40 Frauen von
diesem neuen Konzept Gebrauch.

Was aber zu allen Zeiten den Geburten gemeinsam war: Sie
spielten sich im engsten Familienkreis ab. Das «freudige Ereig-
nis» verlangte den Néchsten so viel zusétzliche Arbeit ab, dass
wenig Raum flir ein Familienfest blieb. Gerne jedoch stiess man
(Mann) auf das Neugeborene an, besonders dann, wenn es
sich um den lang ersehnten Stammbhalter handelte. . .

Wie heute immer noch erschienen amtlich keine Geburtsanzei-
gen. Die Geburten wurden dort bis 1956 vierteljahrlich, nach-
her monatlich publiziert. Der Verwandten- und Bekanntenkreis
wurde zuerst muindlich, spater mit hiibschen Geburtskarten in-
formiert. Neben vielféltigsten Druckerzeugnissen hat sich in
den letzten Jahrzehnten der Brauch verbreitet, solche Karten

Titelseite aus
einem Taufbulch-
lein, 1895.



Mit frischen
Blumen

geschmucktes
Taufkissen, 1960.

selber zu gestalten, und es entstehen so oft kleine Kunstwerke,
welche an Originalitdt und liebevoller Ausfiihrung keinen Ver-
gleich scheuen miissen. Ob man diese einmal in spéterer Zeit
als Vlolkskunst sammeln wird?

Taufe

Die Taufe war der erste Tag im Leben eines jungen Menschen,
an dem er im Mittelpunkt nicht nur der Familie, sondern eines
viel grésseren Kreises stand, vor allem dann, wenn die Taufe
nicht zu Hause, sondern in der Kirche im Beisein der Kirchenbe-
sucher stattfand — also das erste éffentliche Fest.

Schon bei der Wahl des Vornamens mussten die Eltern oft ne-
ben den eigenen Wiinschen jene von Verwandten und Taufpa-
ten berticksichtigen, und viele befragten Meilemer konnten ge-
nau angeben, welchen Uberlegungen sie ihren Namen verdan-
ken. (Vgl. auch Umschlagbild und S. 45)

Von grésster Wichtigkeit war aber die Wahl der Paten, sollten
sie doch das Kind wéhrend eineinhalb Jahrzehnten begleiten
und untersttitzen. Ihre guten Wiinsche ftir den zukdinftigen Le-
bensweg hielten die Paten gerne auf dem Taufzettel fest, der
gleichzeitig auch den «laufbatzen» aufnahm und meist reich
verziert war. (Vgl. Taufbrief S. 45) So entstanden ganze Tauf-
blichlein in tberaus aufwendiger Ausstattung, wie zum Bei-
spiel mit verzierter Schutzhlille, stoffbespanntem, besticktem
Deckel, Spruch und Wiinschen und zuhinterst einem Miniatur-
couvert fiir die Patengabe. (S. 11) )

Gelockert hat sich, wohl unter der Agide der Okumene, die Pa-
tenwahl in bezug auf die konfessionelle Zugehdrigkeit. War es
friiher auf reformierter Seite nicht gestattet, katholische Paten
beizuziehen, so erleben wir : -

es heute hin und wieder,
dass Katholiken mitbeteiligt
sind.

Friiher wurde der Téaufling
auf ein Tragkissen gelegt; er
trug ein langes, weisses
Taufkleid, das oft tber Ge-
nerationen vererbt wurde.
Tull, Bander und Bliimchen
schmltickten Kissen und
Kleid, wéhrend das weisse
Haubchen entweder Uber-
aus fein und kompliziert ge-
strickt oder aus feinstem
Baumwollstoff gendht und
mit Spitzenrtischen besetzt
war. Wie wichtig die Aus-
stattung des Té&uflings war,
beweisen Inserate im Volks-




blatt des Jahres 1891, in denen Spitzen u.a. fiir Taufkissen und
Tragkleidchen angeboten wurden.

Als die Sduglingssterblichkeit noch recht hoch war, erfolgte die
Taufe wenige Tage nach der Geburt. Mit der Zeit wurden Kinder
immer spéter getauft. Gemdéss einer Statistik® waren die Tauf-
linge im Kanton Zdrich im Jahre 1967 im Durchschnitt drei Mo-
nate alt. Nun konnte das Kind — meist durch die Patin — auf dem
Arm getragen werden, und der Gebrauch des Taufkissens
nahm rasch ab.

Traditionell traf man nach der Kirche bei den Eltern zum Essen
zusammen — allerdings nur im engsten Familienkreis, meist nur
Taufleute und Paten.

Beliebte Taufgeschenke, vor allem der Paten, waren neben dem
Taufbatzen, der auch in Form eines Goldvrenelis oder eines
Kassenbtichleins gegeben werden konnte, ein silberner Becher
oder ein silberner Serviettenring. Méadchen erhielten oft die er-
sten Teile eines Silberbestecks, das dann an Geburtstagen und
Weihnachten erganzt wurde — wertbestandige, aber nicht un-
bedingt kindergerechte Gaben. ..

Kinder liess man jahrhundertelang auch bei den Reformierten
bereits wenige Tage oder zwei bis drei Wochen nach der Geburt
taufen; die Mutter fehlte dabei urspriinglich meistens.” Wah-
rend in Meilen 1863 zwischen Geburt und Taufe zwei Tage bis
ein Monat verstrichen und ein bis zwei Wochen die Regel wa-
ren, betrug 1891 das Minimum eine Woche, das Maximum lag
bei elf Wochen, und die Norm war ein Monat. 1924 war der al-
teste Taufling dreijahrig; bei den meisten Tauflingen betrug der
Abstand zur Geburt einige Monate.?

Der Brauch, die Kinder im Gottesdienst zu taufen, setzte sich
erst einige Jahrzehnte nach der Reformation durch, in Meilen
1658.2 Dabei wurden die ersten Taufen am Ende des Gottes-
dienstes, vor dem Schlussgesang, vollzogen. Urspriinglich bot
die Hebamme dem Pfarrer das Kind zur Taufe dar, seit dem letz-
ten Drittel des 18. Jahrhunderts die Patin. Als Taufzeuge wurde
nur anerkannt, wer zum Abendmahl zugelassen war.*

Die EinfUhrung des staatlichen Zivilstandswesens von 1876
brachte vorUbergehend einen starken Rlckgang der Taufen
Uberhaupt.® Viele schoben sie auch hinaus oder warteten, bis
mehrere Kinder beisammen waren, oder sie begnlgten sich
mit einer Haustaufe. Dabei spielte die Furcht vor den Kosten
des Taufmahles wie der vielerorts bei Kirchentaufen flr uner-
lasslich gehaltenen Droschkenfahrt eine wesentliche Rolle.®
Auch die Taufe in der Kirche unterzog sich einem Wandel. Ein
Beschluss der Meilemer Kirchenpflege von 1876, die bisher
geltende, uns aber nicht bekannte Rangordnung der Tauflinge
aufzuheben,’ deutet auf eine 6ffentlich vollzogene Taufe hin.
(Solche Rangordnungen enthielten gewodhnlich Vorrang der
Knaben Uber die Madchen, einzelner Gemeindeteile oder Ge-
schlechter Uber andere.) Gegen Ende des 19. Jahrhunderts
drang nun im Kanton Zurich, zuerst in stadtischem Umfeld,
dann auch auf dem Lande, allgemein die Sitte vor, die Taufe,

6) E. Welti Tauf-

brduche im Kanton

Zlirich, 1967.

10



14 oo ot
1i¢-¢~t-t.-<4-¢-a-f» ~ B o _g.a '“L.

o

YO LY 8 gt ) Wy

b A YA G

Ao kg

Reich verziertes
Tauf-Andenken mit
Extra-Umschlag
auf der Rlckseite
flr den Taufbrief
und den Patenbat-
zen.

11



wenn sie in der Kirche erfolgte, erst nach dem Gottesdienst
vorzunehmen. Hochstens wurde der Gottesdienst durch ein
Tauflied bereichert.® Diese Welle hat zu unbekannter Zeit auch
Meilen erreicht; jedenfalls erfolgten Taufen hier jahrzehntelang
zwischen Gottesdienst und Kinderlehre, nach entlassener Ge-
meinde, wenn auch mit Einladung zur Teilnahme. Es fehlte auch
ein verpflichtendes Gelobnis der Eltern, ja die Mutter war viel-
fach abwesend.® 1936 beschloss die Kirchenpflege auf Anre-
gung des Kirchenrates, wenn auch vorerst nur probeweise,
Taufen kinftig zu Beginn des Gottesdienstes durchzuflihren,
was am ersten Aprilsonntag 1937 erstmals der Fall war. Ent-
sprechend der traditionellen, geschlechtergetrennten Sitzord-
nung im Gottesdienst sassen bei der Taufe die Angehdrigen, El-
tern inbegriffen, nach Geschlecht getrennt in den Seitencho-
ren, und Pate und Patin, diese auf einem Stuhl, befanden sich
die ganze Zeit nahe beim Taufstein. Erst 1965 hob die Kirchen-
pflege, auf Antrag des Pfarrkonvents, diese Geschlechtertren-
nung auf, und neben den Paten wurden jetzt auch die Eltern
nach vorn gebeten, beide allerdings nur zum Taufakt selbst, so
dass seitdem auf die bisher fiir die Patinnen aufgestellten Stiih-
le verzichtet werden kann.™

1) Stauber, S. 6.

2) Pfarrbuch Meilen («Confirmanden»), RPAM

3) Jakob Stelzer, S. 138

4) Schmid, S. 79-81

5 Schmid, S. 82

6) VisBer 1898, S. 19; 1913, S. 43/44

7) PKP 17.10.1876

8) VisBer 1889, S. 100; 1907

9 BKP 12/23, S. 3, BKP 36, S. 6; PKP 6. 11. 1936/4.5.1937
100 PKP 16.12. 1965

Federzeichnung
mit Goldrahmen
aus einem Gotti-

Brief, 1925.

Anmerkungen

12



Konfirmanden aus
dem Jahr 1916
mit Pfr. Johannes
Marty

Konfirmation

Sie war das ndchste grosse Fest, das (ber den Familienkreis
hinaus ging. Wie sehr aber neben dem religiosen Hauptgewicht
auch schon friiher Ausserlichkeiten eine Rolle spielten, zeigen
die auffallend vielen Inserate, welche Kleider und Geschenke
zu diesem Fest anpreisen. Schon 1891 wurde fiir Stoffe, Klei-
der und Hte zur Konfirmation geworben. Im nédchsten Stich-
jahr (1924) gesellen sich Anzeigen ftir Schuhe, Stiefel und Ge-
schenke dazu. Beliebte Gaben waren vor allem: Kirchenge-
sangblcher, Vlergissmeinnicht, Bibeln, Poesie- und Tageblicher,
Schul- und Musikmappen, Schirme, Taschentticher, Portemon-
naies, Brief- und Handtaschen.

1957 wurden die Geschenke immer weltlicher: Zu den schon
friiher (blichen Geschenken traten Flllhalter, Papeterien,
Reisszeuge, Rechenschieber und Nippes. Aufféllig sind die
zahlreichen Uhrenreklamen in dieser Jahreszeit durch Galli (Z(i-
rich) und Heusser (Meilen).

Was in den Inseraten noch nicht deutlich wurde, erfuhren wir in
unserer Befragung. Zur Konfirmation brauchten die jungen Leu-
te zwei Garderoben: die eine schwarz oder mindestens dunkel
flir die Kirche und die zweite — die Méddchen nannten ihn den
«Ostermontagrock» — ftr die Konfirmandenreise. Das galt




etwa von den Zwanziger- bis zu den Sechzigerjahren. Flir den
Ausflug, als dessen Ziele u.a. Einsiedeln und Zugerberg ge-
nannt wurden, wahlten die Méadchen vorzugsweise ein Friih-
lingskostim (Strassen: Costumes-Tailleurs von 98 bis 194
Franken), oft das erste in ihrem Leben, und kombinierten eine
hiibsche Bluse dazu. Die Burschen kamen im dunkeln Anzug
(Strassen: Modell-Massanzug ab 178 Franken) mit langen Ho-
sen zur Kirche, und jener junge Mann, der unbedingt kurze Ho-
sen haben wollte, unterlag nach einem erbitterten Kampf dem
elterlichen Wunsch, dass ihr Sohn so gekleidet sein sollte, wie
«man» es eben damals fiir passend hielt. (Diese Episode erin-
nerte mich an dhnliche Diskussionen mit meinen eigenen Kin-
dern ziemlich genau 50 Jahre spéter...) Die dunkle Krawatte
musste in den Funfzigerjahren einer silbergrauen weichen,
wéhrend das weisse Hemd nur teilweise und erst in den Sech-
zigerjahren durch einen weissen Rollkragenpullover ersetzt
werden konnte.

Jahrzehntelang trugen die Médchen (iber dem schwarzen Kleid
einen grossen, schwarzen Schal. Dieser Brauch war aus dem
Bestreben heraus entstanden, Unterschiede in der Kleidung
und damit soziale Unterschiede auzuschalten. 1968 wurde mit
dieser Tradition gebrochen, obwohl sich interessanterweise in
einer vorgangigen Umfrage nur die Eltern, nicht aber die Konfir-
manden selbst gegen den Schal ausgesprochen hatten.
Hochinteressant empfand ich eine Bemerkung aus léndlichen

Konfirmations-Ausweis, 1871, /s verkleinert.

X!
YRR

\

%ZZ://////”F/ s A O P &

A T W ’

—2 e /4l~l'r /,4—'4 //" 3

7 At 7E 7.

.';, vy g | ‘ h"‘; \ 6 \ ){1

Ber € Surdor Lith. in Minterthur



Kreisen zum Konfirmandenunterricht. Sie
hétten diese Stunde (iberaus positiv emp-
funden, weil sie Abwechslung in den ar-
beitsreichen Alltag brachte und sie sich
mit gutem Gewissen dadurch fiir eine
Weile von den hauslichen Pflichten befrei-
en konnten.
Allen war es selbstverstandlich, dass vor
der Konfirmation weder ein Tanzkurs noch
ein Tanzanlass besucht werden durfte.
Nirgends, so scheint mir, habe sich der
aussere Rahmen eines traditionellen Fe-
stes so grundlegend geandert wie bei der
Konfirmation. Seit den Siebzigerjahren
verdrdngen «normale» Kleider das traditio-
nelle Schwarz, die Jungen nehmen aktiv
an der Konfirmationsfeier teil, der Konfir-
mationsausflug ist verschwunden, teils
gibt es Konfirmationslager oder Konfirma-
tionswochenenden, und die wertbestandi-
gen Gaben haben Geschenken Platz ge-
macht, die den augenblicklichen Win-
schen der jungen Leute entgegenkom-
_ LAl men: Fotoapparat, Stereoanlage, Compu-
Q‘%’ff VS??*’ ter oder ein Reisegutschein. Im Gespréch
wurde allerdings immer wieder der Wan-
del der kirchlichen Feier zu einem doch

Herzlichen
Segenswunsc

aur Konfirmation. |

LT, WS

Mol Foi Dbl gpiinenfailpne Ol
& reoowis 27 7

v lonsfobis il i .%%/_f’//
/ S T

MWAA@W Mm 7’/;.7




P

Konfirmandinnen im einheitlichen Schal, Pfr. Karl Baumann,
194 2.

recht kommerzialisierten Fest bedauert, wahrend den schwar-
zen Kleidern niemand eine Trane nachzuweinen scheint.

Konfirmation als Brauch im Ubergang von der Kindheit ins rei-
fere Jugendalter, von der Oberstufe der Volksschule zu weite-
ren Ausbildungsgéngen,’ «hinaus ins Leben», traditioneller-
weise ausgedrickt durch dunkle Kleidung, lange Hosen der
Burschen und als Uberwurf firs Abendmahl gedachten Schal
der Méadchen? — man konnte meinen, der Brauch sei uralt.
Dem ist aber nicht so. Zwar hatte schon Zwingli die Idee der
Konfirmation, wortl. Bestatigung, Bekraftigung, gemeint der
Taufe bzw. des Glaubens nach einem Zulassungsunterricht
zum Abendmahl; aber es blieb im Stande Zirich beim Unter-
richt selbst. Erst im Verlauf der ersten Halfte des 19. Jahrhun-
derts wurde in unseren Gemeinden die Konfirmation als eigene
Feier eingefuhrt.3

Zu Zeiten des Fruhlingschuljahresbeginns fand die Konfirma-
tion auf Ostern hin statt, und zwar am Palmsonntag (und wei-

Herkunft

Zeitpunkt

16



17

KKonfirmanden aus dem Jahr 1941, mit Pfr. Karl Baumann.

teren Sonntagen vorher), bzw. bei zu grosser Zahl urspriinglich
die Madchen an Pfingsten.* Einige Jahre lang hatte man auch
an Karfreitag konfirmiert, bis die Kirchenpflege 1954 be-
schloss, zum urspringlichen Termin zurlickzukehren — «der
hochste und stillste Feiertag sollte nicht durch Familienanlasse
gestort werden».® Karfreitag war der Tag, wo die Konfirman-
den am Nachmittag das erste Abendmahl nahmen.® (Heute
finden die Konfirmationen im Juni statt, und das erste Abend-
mahl wird bereits im Drittklassunterricht genommen.)

1919 hatte die Kirchenpflege eine zeitlich getrennte Konfirma-
tion — Madchen an Ostern, Knaben an Weihnachten — erwo-
gen, aber abgelehnt; zur Diskussion Anlass gegeben hatten die
zahlreichen Gesuche um vorgezogene («verfriihte») Konfirma-
tion wegen Lehrbeginns der Knaben; darliber hinaus waren ge-
trennte Termine vielerorts Brauch’ — so wurde Gottfried Kellers
«Grliner Heinrich»® an Weihnachten konfirmiert, ebenso noch
1886 in Zlrich der spatere Meilemer Nationalrat Hans Wunder-
ly-von Muralt,® wéhrend die Synode um jene Zeit Ostern zum
Unterrichtsschluss bestimmte.”® Die Meilemer Kirchenpflege



Konfirmationsklasse, die Madchen zum erstenmal ohne Schul-
terschal und auch ohne Zopffrisur, 1968, mit Pfr. Karl Bau-
mann.

beschloss bei Gelegenheit der erwahnten Diskussion immerhin
Geschlechtertrennung fir den Unterricht, da so «mehr auf das
sittliche Leben eingewirkt werden» konne." Dies wurde dann
wieder aufgegeben zugunsten gemeinsamen Unterrichts,"?
spater — im Turnus — nochmals so geregelt, als Meilen 1940 ei-
nen zweiten Pfarrer bekam.

Es war der Pfarrer, der 1921 wunschte, die in Meilen anschei-
nend «alte Sitte, den Konfirmanden ein Gellibde abzunehmen»,
abzuschaffen, da sich «die wenigsten inne sind, was sie gelo-
ben», und die meisten das Gellbde «nur der dusseren Form
wegen» ablegten, «viele im Gedanken, es sei ja das letztemal,
nachher seien sie frei». Bei allem Respekt vor dem Wunsch
nach Ehrlichkeit mochte die Kirchenpflege dem nicht folgen,
nicht zuletzt aus Furcht vor Abwanderung vieler Kirchgenos-
sen zu christlichen Gemeinschaften.’® Zur Diskussion stand
das Gellibde auch anderwarts.’ Die Meilemer Kirchenpflege
betonte mehrmals, es handle sich um ein blosses Treuegeliib-
de, um «ein Sich-Bekennen zu Gott, zu Christus und zu der

Das Gellibde

18



19

Konfirmandengruppe von Pfr. Karl Baumann im Chor der Kir-
che, 1975.

christlichen Kirche», das Apostolikum mute sie den Konfirman-
den «aus Grinden der inneren Wahrhaftigkeit» nicht zu.'
Konfirmationsversprechen konnten sehr unterschiedlich for-
muliert sein: als Bestatigung, den Weg des Glaubens zu gehen,
Jesus Christus nachzufolgen, die notige Unterweisung emp-
fangen zu haben und selber die Verantwortung zu Uberneh-
men, oder zu versuchen, den gezeigten Weg zu gehen. Dies
wurde mit einfachem «Ja» oder «Ja, mit Gottes Hilfe» beant-
wortet, womit die Aufnahme in die Gemeinde, die Zulassung
zum Abendmahl und die Erlaubnis zur Ubernahme des Paten-
amtes erworben wurde.

1960 stellte der eher evangelikal denkende Kirchenprasident
den Antrag, das Gelobnis abzuschaffen, wobei er Gewissens-
grinde anfihrte. Eine einzige Stimme sprach in gleichem Sin-
ne, mit Hinweis darauf, die Jugend sei «ehrlicher als friiher und
habe eine feine Nase flir kirchliche Verbramungen aus Tradi-
tion». Beide Pfarrer aber — auch der liberal Gesinnte, unterstutzt
vom Rest der Pflege —, fanden, ein «Ja, mit Gottes Hilfe» zum
vorgelesenen Bekenntnis im oben erwéhnten Sinne bedeute



keinen Zwang; man durfe den kinftigen Gemeindegliedern
«diese ernste Handlung auch nicht einfach zu leicht machen».
Und so wurde beschlossen, den Pfarrern freie Hand zu las-
sen.'®

Heute wird an Konfirmationen eher das Ja der Gemeinde oder
Gottes zum Konfirmanden zum Ausdruck gebracht und aus-
drlcklich betont, es gehe im Glauben nicht um einen einmali-
gen Entscheid, sondern um eine Lebensaufgabe. Haufig wird
die Konfirmationsfeier heute mit den Jungen zusammen ge-
plant (an einem Wochenende oder im «Konf-Lager») und in ih-
rem Stil dargeboten, musikalisch als Spiritual oder in popigen
Klangen, verbunden mit oft bewegter optischer Veranschauli-
chung oder Inszenierung zentraler Begriffe.

Lange wurde die Konfirmation mit «evangelischer Schlichtheit,
jedoch angemessener Feierlichkeit unter Mitwirkung des Kir-
chenchores und unter grosser Anteilnahme der Gemeinde» ge-
feiert.’” Feierlichkeit und Strenge Gberwogen bei dieser «heili-
gen und ernsten Angelegenheit».”™ Die Kirchenpflege war in
corpore anwesend, und nach Uberreichung des Spruchs und
dem Gellibde der Konfirmanden sprach vielleicht noch der Kii-
chenprésident mahnende oder aufmunternde Worte.™ 1913
beklagte man sich Uber zuviel «Ausserlichkeiten in bezug auf
Kleidung und Putz» (dies wurde durch den spéter eingefiihrten
Schal neutralisiert); «selbst Parfum», so hiess es kritisch, geho-
re «nachgerade zu dem, was einer Konfirmandin als notwendig
angepriesen» werde.?°

Zur Zeit der grossen Jahrgange anfangs sechziger Jahre war
die Gemeinde wegen der grossen Zahl von Angehdrigen von
der Feier ausgeschlossen und diese ausdrlicklich «flr die An-
gehorigen reserviert», wie in der Presse mitgeteilt wurde; fir
die Gemeinde fand ersatzweise ein Abendgottesdienst statt.?'
Heute ist es fir viele Konfirmanden ein selbstgewahltes Muss,
an der Feier ihrer Kolleginnen und Kollegen aus anderen Wach-
ten teilzunehmen.

1) Die Meilemer Kirchenpflege wollte 9 Geméss erhalten gebliebener

gelegentlich Gesuchssteller nicht Bestatigung erhielt er auf das
konfirmieren, «bevor sie die Schul- Weihnachtsfest den Zutritt zum
zeit an der hiesigen Volksschule Abendmabhl. Privatarchiv Wun-
beendet haben» — als ob die Kon- derly, Meilen

firmation eine Feier zum Ab- 19 Schmid, S. 136
schluss der Volksschule wiare. Vgl. 1" PKP 30.5./1.7.1919
PKP 9.7.1953/23. 11. 1954 12) Bericht 1936, S. 11
2) Schmid, S. 135, Stauber, S. 9 13) PKP 16.3. 1921
3) Schmid, S. 133/134. Die erste ge- 4 Schmid, S. 135
samtkantonale Liturgie stammt 19 Berichte von 1912/13 und 1936

von 1855 16) PKP 10.3.1960
4) Jakob Stelzer, S. 138 17) Bericht 1936
5 PKP 9.7.1953/23. 11. 1954 18) PKP 25.1.1962
6 Vgl. PKP 1.5. 1964 19) PKP 25. 3. 1965
7) Schmid, S. 136 20) Bericht 1912/13

8) |I. Band, 12. Kap. 21} PKP 16.2./16. 3. 1961

Form

Anmerkungen

20



Inés Berz-Demarco  IKOMIMUNIoON

Pfr. G. Rogowski
mit den Erstkom-
munionkindern
vor der Kirche

St. Martin, 1991.

Auch in der katholischen Kirche hat sich hauptsachlich bezlig-
lich Tenue ein Wandel vollzogen. Die erste wichtige kirchliche
Feier im Leben eines katholischen Kindes ist nach der Taufe die
hl. Erstkommmunion, ein Fest, dem Uber alle Zeiten in Kirche und
Familie ein wichtiger Platz eingerdumt wurde. Die 9- bis
10jahrigen Knaben und Méadchen dirfen am Weissen Sonntag,
dem ersten Sonntag nach Ostern, zum erstenmal die hl.
Kommunion empfangen. Weisser Sonntag, lateinisch Domini-
ca in albis, heisst er, weil in der Urkirche die in der Osternacht
Getauften zum letzten Mal ihre weisse Taufkleidung trugen.
Dementsprechend kamen auch die Erstkommunionkinder neu
eingekleidet. Die Madchen in hiilbschen weissen, langen Klei-
dern mit Kranzlein auf dem Haar, fast wie kleine Braute. Die
Knaben erhielten flir diesen Anlass meistens den ersten dunk-
len Anzug, mit kurzen oder sogar langen Hosen, und eine Kra-
watte, also wie kleine Brautigame. Eigentlich war es ein scho-
ner Anblick, und die Herzen von Muttern und Vatern schlugen
hoher beim Anblick ihrer Jungmannschaft. Vor allem unsere
sudlandischen Mitchristen liessen es an keinem Prunk fehlen.
Dies war dann vielleicht mit ein Grund, dass man auf den Ge-
danken kam, dieser kleinen «Modeschau» ein Ende zu setzen
und alle Kinder gleich, in schlichte albenahnliche Gewéander zu
kleiden, wie sie auch heute noch von den Ministranten und Mi-
nistrantinnen getragen werden. In Meilen wurde dieser Tenue-
wechsel im Jahre 1959 vollzogen, als ein Vater eines damali-
gen Erstkommunionkindes fur alle Kinder solche Kleider spen-
dierte. Diese wurden im Laufe der Jahre durch andere ersetzt,
aber die Einheitskleidung blieb. Die Gewéander werden den Erst-
kommunikanten von der Pfarrei gratis zur Verfligung gestellt.
Heute fragt man sich, ob nicht schlichte Blumenkranzchen flir
die Madchen die «Uniformitat» etwas auflockern kdonnten.

Was die Firmung betrifft, welche ja heutzutage parallel zur Kon-




firmation stattfindet, so hat sich hier vor allem das Alter und
dementsprechend natirlich auch die Kleidung geandert. Fru-
her wurde die Firmung bald nach der Erstkommunion gespen-
det. Die extra angeschafften weissen Kleider und dunklen An-
ziige konnten meistens nochmals aus dem Schrank geholt
werden. Heute wird die Firmung mit 16 Jahren empfangen,
und die jungen Damen und Herren kommen festlich modisch
angezogen daher. Eine einheitliche Kleidung ware hier wohl
nicht mehr denkbar. Sogar die heissgeliebten Jeans, auch eine
Art Uniformitat, werden fir diesen Tag abgelegt; die Madchen
kommen in sehr kurzen oder sehr langen Rocken, die Knaben in
Kittel und Krawatte.

Was die Gestaltung des Gottesdienstes betrifft, so ist es heute
selbstverstandlich, dass er von den Jugendlichen mitgestaltet
wird, indem sie ihre Gedanken, Sorgen und Winsche, auch
«ihre Musik», einbringen.

Verlobung

Das Meilemer Pfarrbuch, Band «Eheversprechen, Eheschei-
dungen», gibt Einblick in die Sitten Mitte des vergangenen
Jahrhunderts. Die «Entlobung» konnte damals so formell ver-
laufen wie die Verlobung: Am 13. Januar 1855 erschienen auf
dem Pfarramt ein Zweiundzwanzigjahriger und eine Zwanzig-
jahrige. Sie hatten sich im Verlaufe des vergangenen Sommers
die Ehe versprochen, «und zwar in Form eines schriftlichen, je-
doch dem Pfarramte nicht angezeigten Vertrages», was viel-
leicht schon nicht ganz in Ordnung war. Die «bezuglichen Ak-
ten» waren nach Aussage des Brautigams bereits verbrannt.
Auf Verlangen der Braut und im Einverstandnis des Brautigams
wurde nun das Eheversprechen fir ungultig erklart und unter-
schrieben.

Am 3. Dezember desselben Jahres findet sich eine besonders
feierliche Form der Verlobung, die sich von einer Vermahlung
nur wenig unterschied: Beim Pfarrer meldete sich ein Paar, das
schriftlich erklarte, sich schon vorher gegenseitig die Ehe ver-
sprochen zu haben. «demgemass» die beiden «gesonnen
seien, Freud und Leid miteinander zu tragen und ein solches Le-
ben zu fuhren, wie es Gott wohlgefallig und vor den Menschen
ehrbar ist». Folgen zwei Unterschriften.

Als einer unehrenhafterweise bereits mit seiner Braut zusam-
menwohnte, musste er sich am 15. Februar 1856 vor dem Pfar-
rer verpflichten, «innert 8 Tagen ihre Wohnung zu verlassen».
Folgt die Unterschrift des Fehlbaren. Auch das Umgekehrte,
eine Scheinehe (oder was wie eine Scheinehe schien), wurde
nicht geduldet: Am 20. Februar musste einer «hiemit» verspre-
chen und mit seiner Unterschrift bestatigen, innert zehn Wo-
chen seine aus dem Schaffhausischen stammende, aber an-
scheinend in Meilen wohnende Braut zu heiraten, «widrigen-
falls sie nicht mehr hier geduldet wiirde». Strenge Sitten!

22



Anzeige im
Wochenblatt des
Bezirks Meilen,
16. Januar 1858.

Hochzeitspaar und
Gaste feiern in der
Tracht, hier 194 3.

23

Behorven | = oo - el
enthalts Kirdhliche  Anseigen. ]
U erfudht, Gemeinde Wieilen. ow/R/BW,
ilung 4u Bevlobte: %
t die &r= | Johanned Shulthef von Stdfa, wohnh. in ©onntag
[ede "%DV der untern Piihle, und Kath. DMensi, ver= ! Bormittag
t riitden | witiwete Schneeli von Kerengen, K. Gla- | B
e Beit= | rug, wobhnh. in Dariahalden, Gemeinde ¢ %mu Ay
bl folde |  Grlenbady. ;
ben wors Berftorbene: ¢
.| Glifabeth Bollinger, ehl. Todyterlein ded H3. | @ Alter
. Bwidi: | Saf. Bollinger von Egg, auf der Burg, &
- alt 173, 4 M. 23 3. Jal
jivid). | @lifabett Rung, Todyterlein bed Jalob Kung | & ;
von Ggg, alt 2 5. 1 M. 28 I. @ gel. Sohn

Vermahlung

Am lebhaftesten wurden die Berichte aus friiheren Zeiten,
wenn die Rede auf das Hochzeitsfest kam. Fotografien beglei-
teten meist die Erzdhlungen, Alben wurden aufgeschlagen,
und in einer Familie konnte gar noch ein Hochzeitskleid samt
Schleier aus dem Jahre 1924 vorgezeigt werden.

Von allen Feiern scheinen die Hochzeitsbrduche am wenigsten
grundlegende Verdnderungen erfahren zu haben.

Wéhrend viele befragte Paare Verlobungsanzeigen verschickt
hatten, wurde zur Hochzeit mdindlich eingeladen. Die publizier-
te Eheverkiindigung, bei der bis 1977 der Beruf des Brautigams
genannt wurde, informierte ja die librigen Bekannten.

Die zivile Trauung konnte am Vortag oder am Morgen der kirch-
lichen Trauung stattfinden. Ein sympathischer Brauch war die
Einladung zur «Morgensuppe», eine Starkung vor der Trauung,
besonders fir die auswdrtigen Géste, die schon eine ldngere




Fahrt hinter sich hatten. Der erste Héhepunkt war sicherlich die
Fahrt zur Kirche. Beliebt waren vier Kutschen, welche die enge-
re Hochzeitsgesellschaft zur Trauung flhrten. Ein Obermeile-
mer Paar fuhr 1917 mit der Wetzikon—Meilen-Bahn zur Kirche,
wéhrend in den Fiinfzigerjahren der Car bevorzugt wurde. Vor
der Kirche formierte sich der Zug, wenn maéglich angeftihrt von
blumenstreuenden Kindern. Manchmal standen die Géste Spa-
lier und schlossen sich hinter dem Brautpaar dem Zug an.

Bis anfangs der Zwanzigerjahre trug die Braut ein meist
schwarzes, zuerst boden-, dann wadenlanges Kleid mit einem
oft ldngeren weissen Schleier, der von einem Blumenkranz ge-
halten wurde, dazu schwarze Striimpfe und Schuhe. Interes-
sant ist die Feststellung, dass das weisse Brautkleid schon frih
mdglich war, aber sich erst langsam als die Farbe durchsetzte,
so dass schon 1917 in Weiss (jedoch schwarze Strimpfe und
Schuhe!), aber noch 1924 in Schwarz geheiratet werden konn-
te. In der «Schweizerischen Moden Zeitung», eine in Zirich
vierteljahrlich erscheinende Zeitschrift, hiess es zum Beispiel in
der Méarznummer 1895: «In vielen Féllen erweist sich ein
schwarzes Brautkleid als praktischer flir die Zukunft als ein
weisses und sollte alsdann ohne Scheu gewéhlt werden.»

Hochzeitsbild
vor dem gemal-
ten Hintergrund
«Schloss Rap-
perswil», 1902.

24



Hochzeitspaar aus dem
Jahr 1924, die Braut ganz
in Schwarz gekleidet.

Doppelhochzeit, 1917,
die Braute in Weiss aber
noch mit schwarzen
Schuhen und Strimpfen.



Der Bréutigam trug Schwarz, meist
einen Frack mit Zylinder, und ein
weisses Hemd mit weisser Fliege.
Anfangs des Jahrhunderts waren die
dlteren Gaste schwarz gekleidet,
wéhrend die jliingeren Frauen mehr
und mehr Pastellfarben bevorzugten.

In bauerlichen Kreisen war es auch
beliebt, vor allem bei den Frauen, in
der Tracht zu heiraten. Wenn dann die
weiblichen Géste ebenfalls in der
Tracht erschienen, wirkte diese Klei-
dung liberaus festlich. (s.S. 23)

Wie auch immer die Braut gekleidet
war — im Arm hielt sie stets einen fri-
schen Blumenstrauss in zarten Farben.
Schmuck” wurde sehr zurlickhaltend
getragen. Nur wenige, immer aber
echte Stticke waren neben dem Trau-
ring, der seit der Verlobung am Finger
steckte, zu sehen.

Vor der Kirche standen oft Freunde
des Brautpaares Spalier, so etwa Vereinskollegen entspre-
chend gekleidet und ausgertistet oder eine ganze Schulklasse,
die mit Forsythienzweigen ihren frischverheirateten Lehrer er-
wartete, oder eine Trachtengruppe, welche den malerischen
Rahmen flir das Brautpaar bildete.

Wo immer sich das Brautpaar zeigte, ertonte der Ruf: «Fddirstel,
Flidrsteil». Gliicklich jene Kinder, welche solch ein «T&feli», in
buntleuchtendes Papier verpackt, erhascht hatten, den siissen
Inhalt geniessen konnten und schliesslich das beigelegte
Spruchzettelchen zu entziffern versuchten.

Nachdem das Brautpaar geblihrend bewundert und fotogra-
fiert worden war und es unzéhlige Gliickwiinsche in Empfang
genommen hatte, machte sich die Hochzeitsgesellschaft bereit
zur Ausfahrt — zum Beispiel mit den Kutschen auf der Seestras-
se nach Rapperswil zu einem kalten Teller, wobei vorher in Sta-
fa zu einem Trunk gehalten wurde, und zurtick in den «Raben»,
wo sich noch weitere Géste, vor allem Freunde, einfanden, um
den Festtag mit einem siebengédngigen Meni zu beschliessen
— oder: nach einem kleinen Essen zu Hause per Tram nach Wet-
zikon und zurtick zum grossen Nachtessen in den «Hirschen»
Obermeilen — oder: in Kutschen zum «Seehof» Uerikon zum
Kaffee und weiter nach Hurden zum Nachtessen — oder: per
Car zum Zvieri ins Ziircher Oberland und zurlick nach Meilen
zum Nachtessen im «Léwen». Reden, Schnitzelbdnke und Ge-
dichte liberbrachten in oft launiger Verpackung Gllickwtinsche
fur die Zukunft oder Erinnerungen aus der ledigen Zeit, wobei
mit Spassen, Scherzen und Anspielungen nicht gespart wurde
— ein «beeindruckender Aufwand an schopferischen Ener-
gien».8

In einer Familie wurde der Brautschleier stlickweise an Freun-

7 Mensch, Kultur,
Umwelt; Kleidung
und Schmuck
1988.

8) Liebe und Hochzeit
Theo Gantner
1972,



27

Die Familie Zoro, Feldmeilen — Spezial-Couture von 1987 bis
1992 an der Dorfstrasse 214, Meilen, jetzt in Zlrich — bestatigt,
dass solche extravaganten Hochzeitskleider heute sehr gefragt
sind.

dinnen verteilt — ob ihnen das wohl half, den Mann ftirs Leben
zu finden?

Bei Unterhaltung und Tanz ging das Fest seinem Ende entge-
gen. Auf die Géaste wartete wieder der Alltag, auf das jungver-
heiratete Paar jedoch in den meisten Féllen die Hochzeitsreise,
wobei das Tessin das beliebteste Ziel fir die Flitterwochen war.
Erst nach dem Krieg reisten Neuverméhlte héufiger ins Aus-
land.

Wie bei den anderen Ubergangsriten — Taufe, Konfirmation und
Tod — ist auch bei der Hochzeit eine Auflésung der ehemals
strengeren Kleidervorschriften festzustellen. Heute ist alles
mdglich: Hosen, Mini, Schleier, Hut, Blumengesteck im Haar,
die Méanner in Weiss oder Pastellfarben, schlicht, (ppig, streng
oder romantisch — der Modephantasie sind keine Grenzen ge-
setzt. Weiss ist jedoch die Farbe der Braut geblieben.

Zur Bedeutung der Trauung bemerkt Pfr. Karl Baumann:

Auch sie ist heute anders geworden. Das kommt davon her,
dass die heutigen Brautpaare schon kiirzere oder ldngere Zeit
als Konkubinierende zusammen gelebt haben. Die Trauung ist
nicht mehr zwingend der Ort und Zeitpunkt, da zwei Men-
schen aus dem ledigen Stand in den Ehestand Ubertreten und
damit etwas grundséatzlich Neues geschieht. Sie lassen ihr Zu-



Eine Hochzeitsgesellschaft im Jahr 1927 auf ihrem Ausflug,
hier in Rapperswil.

sammensein noch vor Staat und Kirche in Ordnung bringen.
Aufféllig sind heute die vielen 6kumenischen Trauungen. Sie
kommen davon her, dass junge Menschen bei ihrer Eheanbah-
nung nicht mehr auf die Konfession des andern achten. Die
Okumene hat da den Weg gedffnet. Beide Brautleute wollen
bei der Trauung ihre Kirche bei sich haben. Die Folge sind dann
Ehen, in denen die Eheleute in beide Kirchen gehen und da-
durch in keiner mehr zu Hause sind, oder aber, was mehr ge-
schieht, ins kirchliche Niemandsland zwischen den beiden Kir-
chen hinauswandern.

Diese Frage handelte anno 1858 ein Artikelschreiber in einer
kurzen Serie des «Wochenblatts des Bezirkes Meilen» in Form
eines Dialogs zwischen einem Pfarrer und einem Heiratslusti-
gen ab.” Neben den auch heute Ublichen und nétigen Auslagen
sind folgende erwahnenswert: Jedes Hochzeitspaar, «sei die
Braut, woher sie wolle», hatte zunachst einen Betrag in das
Schulgut zu bezahlen. «Wenn nun die Braut keine Gemeinds-
blrgerin ist, so muss sie eingekauft werden.» Im Kanton Zurich
betrug die Geblhr zwanzig Franken, in anderen Kantonen das
Mehrfache; zudem war da und dort noch ein Vermdgensaus-
weis beizubringen. Kosten und Reisen verursachte die Verkin-
digung, wenn Burgerort und Wohnort nicht zusammenfielen.
So musste die Ehe allenfalls in vier Kirchen verkiindet werden,
und das Brautpaar hatte anscheinend dabei zu sein. Die Schut-
zengaben (siehe unten) haben wir noch gar nicht erwahnt. Der

Was kostet das
Heiraten?

28



Hochzeits-
schiessen

29

Pfarrer jedenfalls riet dem Bewerber, zuerst nach Hause zu ge-
hen, sich an den steinernen Tisch zu setzen und die Betréage mit
Kreide zusammenzurechnen, bevor er wieder komme.

Und als er wieder erschien, erklarte erihm, was das Heiraten an
Immateriellem koste: «Es braucht dazu Verstand und Vernunft,
einen hauslichen Sinn und unermuidlichen Fleiss; es kostet
Uberwindung der jugendlichen Torheit und Blberei und Ver-
zichtleistung auf viele Liebhabereien, Neigungen, Gewohnhei-
ten, Vergnigungen und Genlisse, es fordert ein treues christli-
ches Herz, eine zarte Liebe und einen weisen Ernst, eine feste
Geduld und einen guten fréhlichen Muth; es verlangt die Kunst,
Alles zur rechten Zeit, am rechten Ort und auf die rechte Art zu
thun: Arbeiten und Ruhen, Reden und Schweigen, Loben und
Tadeln, Beten und Lachen.» Man sollte daher jedem Hochzeits-
paar neben der Bibel und einem Rechenbuch folgendes schen-
ken: «einen Polstersessel, damit man nirgends lieber sitze als
daheim, einen Radschuh fir die Gellste, ein MahlenschloRlein
fur die Zunge, ein Drlicklein Brauspulver gegen die Hitze, einen
Barometer, um Sturm und Wetter ausweichen zu konnen, und
einen rosenfarbenen Augenspiegel, wenn man sein Ehgemal
oder sein Lebensloos betrachten will».

Am Hochzeitstag wurde noch anfangs der zwanziger Jahre
dieses Jahrhunderts vielerorts der einst allgemein gelibte
Brauch des Schiessens vollzogen, z.T. mit Morsern. Verschie-
dene Ungllcksféalle hatten aber verschiedenenorts entweder
zum ganzlichen Verbot geflihrt, oder es durfte nur noch mit po-
lizeilicher Bewilligung gefeuert werden.?

In Meilen beschloss der Gemeinderat «auf die eingegangene
Zuschrift des I[0blichen] Statthalteramtes» 1844, dem bereits
in der Polizeiverordnung von 1840 festgehaltenen Verbot
nachtlichen Schiessens bei Hochzeiten durch entsprechende
Publikation die gehorige Nachachtung zu verschaffen.® 1858
wurde das Hochzeitsschiessen folgendermassen ins Recht
verfasst: Zuerst war ein Verzeichnis der Schiitzen aufzuneh-
men und der entsprechenden Kommission zu melden. Sodann
mussten die Gewehre und die Starke der Pulverladung Uber-
pruft werden. Eine Schiessaufsicht hatte speziell daflir zu sor-
gen, dass «an der einmal bestimmten Pulverladung festgehal-
ten» und diese «nicht etwa bei grosserer Begeisterung verdop-
pelt oder gar verdreifacht» wurde. Allgemein war nachtliches
Schiessen, konkret solches nach dem Betzeitlauten, «ganzlich
untersagt» — wohl hauptsachlich wegen der Nachtruhe.* Von
dieser Sitte war ein halbes Jahrhundert spater in Meilen wie
Uberhaupt am See nichts mehr bekannt. Geschossen wurde
bei Hochzeiten hochstens noch fir Freunde, und zwar mit der
Wetter- bzw. Hagelkanone.® Hingegen bestand in Meilen bis
1970 die Sitte des Hochzeits- und Ehrengabenschiessens. Die
vor der Hochzeit stehenden Einwohner und auswarts lebenden
BUrger wurden von der Schitzengesellschaft um eine Gabe
angesprochen, die dann einmal im Jahr unter Beteiligung auch
unroutinierter Schiitzen verschossen wurde.®



1916 missbilligte die Kirchenpflege in einer Stellungnahme an
die Bezirkskirchenpflege die Samstaghochzeiten, die man nur
in Notfallen dulden solle, «um der Kirchenflucht nicht Vorschub
zu leisten».” 1924 waren Montag, Dienstag, Donnerstag und
Samstagvormittag (am Nachmittag nur gegen besondere Ge-
buhr) offizielle Trautage.® Noch 1941 sollten sie, wenn am
Samstag, wenigstens nicht 13-15 Uhr geduldet werden, da
diese Zeit fir Beerdigungen reserviert war.®

Was die Jahreszeiten anbelangt, so ist zu Beginn der «Moder-
ne», d. h. der Zeit obligatorischer Zivilehe ab 1876, kein eigent-
licher Schwerpunkt auszumachen; geheiratet wurde ziemlich
regelmassig das ganze Jahr Uber — auch am 3. Januar und am
24. Dezember.

1 «Wochenblatt des Bezirkes Meilen», 16./30. Januar 1858

2) Stauber, S. 17

3) PGR, 9.11.1844

4) PGR, 22.5.1858

5 Gesprachsrunde Dr. A. Brupbacher/J. Schneider 22. 2. 1993
6) Stauber, S. 19. Fir Meilen vgl. Werner Burkliim HB 1972, S. 52
7V PKP, 17.3.1916

8) \olksblatt 1924, Nr. 131

9 PKP, 28.8.1939/15.5. 1941

Auch wenn viele Informationen und vor allem alle lllustrationen
nur unter Wahrung der Anonymitét veréffentlicht werden dir-
fen, so méchten wir doch allen Beteiligten fiir die wertvolle Un-
terstlitzung einen herzlichen Dank abstatten, vor allem:

Herrn Pfr. Karl Baumann, Frau Vreni Bolleter, Herrn Dr. Adolf
Brupbacher, Frau Eva Gallmann, Herrn Dr. Hans Haab, Frau Se-
line Haab, Frau Hedy Kleiner, Herrn und Frau Robert und Gerlin-
de Lang-Portier, Frau Résy Portier, Frau Gret Pfenninger, Frau
Margrit Pfenninger, Frau Margrit Roth, Herrn und Frau Hans
und Emmy Wiederkehr.

Tod und Begrabnis

Urspriinglich starb man in den allermeisten Fallen zu Hause.'
Der oder die Tote wurde gewaschen, friiher von den Angehori-
gen, spater von der Gemeindeschwester, und angezogen, im
19. Jahrhundert oft mit papierenen Leichenkleidern, die in Mei-
len bei der Papeterie erhaltlich waren,? spater mit Totenhem-
den, von denen Wettstein eine Auswahl hatte, und dann zu
Hause aufgebahrt. Freunde und Bekannte hielten anfanglich
die Toten- oder Ehrenwache, eine Sitte, die allerdings in Meilen
bereits um die letzte Jahrhundertwende erloschen war,? und
man bat Verwandte und Nachbarn auf das Leichengeleite. In
grosseren Dorfern und Stadten war es die Leidansagerin, die

Termin

Dank

Tod und Todes-
anzeige

30



Erste Meilemer
Todesanzeige im
Wochenblatt,
Dezember 1858.

diese Pflicht zu erflllen hatte. In Meilen wurde die Sitte des
«Umsagens bei Leichenanlassen» 1858 formell abgeschafft
und stattdessen auf Publikation im «Wochenblatt» (seit 1852
amtliches Publikationsorgan) oder Anzeigen «durch besondere
gedruckte Zeddel» verwiesen.* Von da weg finden sich denn
auch im Wochenblatt Todesanzeigen aus Meilen, 1858 selber
allerdings erst deren zwei (siehe Abb.)® Vom wohl letzten Mei-

Topegangeige.
@emeinde JMleilen.

%A YA YA VA Va YA YA WA YA YA YA YA YA Y
©onntagd den 19. Dej. 1858,
Bormittagd 9 Ubhr, werden beerdigt:

[ofob BVrdaudli,
Ghegatte der Regula Weber
im Guit,

Alter: 65 5. 10 L.

8. Heinvich Wunderli,

Ghegatte der A. Urjula Wy
anf der Mifi,
Wltex: 59 §. 8 M. 2 T.

Ha. Heine. Wuhrmann
im Winkel.

b3

Bemeinde Stdfa.

<A YA YA YA VAVA Y /\/\/\/\/I/\/\'#
©onntagd den 19. Deg. 1858,
Bormittagd 9 Uhr, wird beerbigt:

Iobh. Kafp. Hottinger,
innigft gel. ©dhnl. bed §. K. Hottinger ¢
im FTrdaubel,
Alter: 11 Tage.
74 Va Va VA VA YA Va Wa Ya Ya Ya Ya Va VU

@emeinde Mannedorf.

-).:/\/\/\/‘/\/\ Y % % %% Y% %
©Gonntagd den 19. Deg. 1858,

Pormittagd 9 Whr, witd beerdigt:
Kafpar %ittbfd)c’t’bler

anf Dorf.
AUlter: 42 Sabre.

/I/‘/‘/‘/\/‘/\

A\ Y

A YA Va Va Va Va Va Va Va4 VA V4 V4 V4 V4 V4

Niter :

¥*¥/%

Leichengeleite und
Leichenwagen

31

56 3. 9 M. 11 g,
ANA AL AV VA VAVAVAVAVA V2D

A Va Ya Ya Va N\ %

4 YA Y4

#/‘/‘/‘/‘/‘/\/‘/‘/‘/‘/\/‘/‘/\/\/\

Man bittet nm gittige Theilnahme! §
%A VA Ya Va Va Va Va W Va Vo Va Va\ V2

lemer Leichenansager «Landvogt Schaaggi», im Hauptberuf
Seidenweber, dazu auch Orgeldreher und Oberzeiger, hat sei-
nerzeit Jakob Widmer berichtet.®

Lange Zeit geleiteten Anverwandte, Nachbarn und Freunde die
Toten zum Friedhof. Vor dem Abgang beim Trauerhaus erhiel-
ten sie gelegentlich Wein und Weggli offeriert. Dann setzte sich
der Zug in Bewegung, hinter dem Sarg zuerst die Angehdorigen,
dann die Ubrigen Trauergaste, nach Geschlecht getrennt. Nach
einer nicht datierbaren Erinnerung war der Zug sogar noch
strenger formiert: zuerst die Manner im Leid, dann die Ubrigen
Manner, weiter die Frauen im Leid und am Schluss die tbrigen
Frauen. Beim Geleit wurde der Sarg urspriinglich, auch wenn
die Strecke lang war, wie heute noch in Bergdorfern von Frei-
willigen auf einer Bahre getragen, und zwar ausschliesslich von
Mannern, oder im Winter vom Berg hinunter auf Schlitten ge-
fahren.” Erschien der Leichenzug an einer bestimmten Stelle,
erscholl das Glockengelaute. Nachdem zum Beispiel Zlrich
1853 und Stafa 1874 auf den Leichenwagen umgestellt hatte,
unternahm die Mittwochgesellschaft Meilen einen entspre-



chenden Vorstoss: Bei schlechter Witterung, zur Winterszeit
und speziell bei langerem Weg sei «die Althergebrachte Sitte
des Tragens der Leiche» beschwerlich. Die MGM verlangte kei-
nen obligatorischen Leichenwagen, sondern nur auf Wunsch,
wurde aber im Detail sehr konkret: So sollte der Leichenwagen-
fUhrer «schwarz gekleidet erscheinen», von «anstandigem Be-
nehmen» sein wenigstens «wahrend seinen Verrichtungen»;
das Pferd musste «reinlich gehalten» sein, und «unsichere
Pferde» durften nicht verwendet werden.®

Die Gemeinde Ubernahm die Idee und schloss ein Jahr darauf
nach gemeinsamer Sitzung mit der Kirchenpflege einen Ver-
trag Uber den Bau eines einspannigen Leichenwagens mit Dop-
pelfedern und eisernem Vorgestell, die Reifen von geschmiede-
tem Eisen, die Saulen gedreht, und zwar nicht mit dem «ersten
besten Wagenbauer», sondern, nach entsprechenden Erkundi-
gungen, mit einem Schmid in Bischofszell. Laut sehr detaillier-
tem Vertrag sollte der Wagen «schdn schwarz lackiert, mit fei-
ner weilder Silbereinfaldung & inwendig weilder Decke» ausge-
fuhrt werden. Mitte November 1875 erfolgte die Ablieferung
mit Garantieleistung fir ein Jahr,® und am 27. Januar 1876
wurde er laut Pfarrbuch zum erstenmal verwendet. Fir die Be-
nutzung hatte man sich «bis auf weiteres» beim Pfarrer anzu-
melden (die Verstaatlichung des Zivilstandswesens war eben
beschlossen worden), gegen eine zum voraus zu entrichtende
GebUhr. Wurden gleichentags mehrere Beerdigungen fir den
gleichen Tag angemeldet, so hatten «Anmeldungen der Ort-
schaften Berg-, Feld- und Obermeilen das Vorrecht vor denjeni-
gen aus dem Dorfe». Flr das «Auflegen des Sarges und das
Abheben desselben beim Friedhofe» mussten die Angehdorigen
dem Leichenwarter die «nothige Hulfe» leisten™ — ganz waren
sie also aus der friher selbstverstandlichen Tragpflicht noch
nicht entlassen. Als makaber flr Kranke wirden wir heute den
Umstand bezeichnen, dass die ehemalige «Schiessstatte» im
Dorf (beim «Schitzenhaus») seit 1885 als Remise sowohl fur
Kranken- als auch Totenwagen diente." Karl Klenk erinnert
sich aus seiner Kindheit, dass auch das Pferd einen schwarzen
Uberwurf trug. «Konnten wir dem Leichenzug nicht auswei-
chen, zogen wir unsere Kappen und Zipfelmiitzen vom Kopf
und blieben mit ernster, trauriger Miene am Strassenrand ste-
hen, bis der Zug vorbeimarschiert war.» 12

Der Verfasser selbst erinnert sich an ein Leichengeleite, an dem
ihm seinerzeit als Jugendlicher das Folgende besonders beein-
druckte hat. Herangefahren, ja -gebraust kam ein Kleinwagen,
der den Leichenzug trotz aller Enge ohne Mihe hatte kreuzen
konnen. Wirde dies in normalem oder gedrosseltem Tempo der
Fall sein, oder wiirde der Fahrer allenfalls wenden? Nichts da-
von: Der Fahrer lenkte das Auto auf die Seite, hielt an, entstieg
dem Wagen, stellte sich, den Hut in der Hand, am Strassenrand
auf und wartete geduldig die ganze Zeit, bis der Tote im Lei-
chenwagen und der darauffolgende lange, lange Zug an ihm
vorbeigezogen war. Erst dann setzte er seine Fahrt fort.

32



Das Leichenhaus

33

Leichengeleit fur Oberstkorpskommandant Ulrich Wille, 1959,
beim «Platzli», Feldmeilen.

Von den funfziger Jahren an wurde der Leichenwagen™ we-
gen des wachsenden Verkehrs und der haufiger werdenden
Aufbahrung der Toten im Leichenhaus immer weniger und in
den sechziger Jahren nur noch vereinzelt gebraucht, wes-
halb ihn die Gesundheitskommission «definitiv beseitigen»,
bzw. ihn einer «Berg- oder Landgemeinde» Uberlassen wollte.
Schlatt bei Winterthur, das sich dafur «gerne geneigt» zeigte,
erhielt ihn denn auch und holte ihn im August 1970 durch sei-
nen Gemeindeprasidenten personlich in Meilen ab.™ Aber
auch dort wurde er nur bis zum Tod des letzten Leichenwagen-
fUhrers 1975 gebraucht; vorhanden ist er noch.®

Wenigstens in Einzelfallen kam es bereits im 19. Jahrhundert
vor, dass ausserhalb des eigenen Familienkreises gestorben
wurde, und so kamen ab Ende des 18. Jahrhunderts, speziell in
Stadten, Leichenhauser auf. Im Meilemer Bauerndorf datiert
die erste Forderung nach einem «lodtenhaus» erstaunlicher-
weise bereits von 1838; beschlossen wurde die Errichtung
«auf einem von der Kommission zu errichtenden Platz» aller-
dings erst 1858 im Zusammenhang mit einer Friedhoferweite-
rung."” Plane dieses Leichenhauses sind erhalten,’® aber es
scheint nicht gebaut worden zu sein, jedenfalls wurden gegen
Ende des 19. Jh. sogar sezierte Leichen und sogar im Sommer
bis zu vier Tagen im Gerichtshaus untergebracht — fur die Straf-



=

) @ o) [| B

N N N Y VY P Ve

g
=
AT
N T

|L|i

I‘

gefangenen, die nebenan arbeiten und oben schlafen mussten,
«gesundheitsschadlich» und «furchterregend».’® 1911 kiindig-
te die Kirchenpflege der Gesundheitskommission wegen Ei-
gengebrauchs «den kleinen Anbau bei der Kirche», den diese
«bis jetzt zur Unterbringung von Leichen benétigte»,?° und
man musste sich weiterhin mit Provisorien behelfen.?'

Erst mit dem Friedhofgebédude auf der neuen Anlage von 1927
verfligte Meilen Uber eine architektonisch wiirdige Aufbah-
rungsstatte wenigstens flr besondere Falle von Verstorbenen:
fur solche von auswaérts, wo Hinterlassene es wiinschten oder
«zum Schutz gegen gesundheitsnachteilige Einflisse».?? Nor-
malfall war immer noch die Aufbahrung zu Hause. 1965 wurde
im Leichenhaus eine Kihlung eingebaut, als, angeblich «be-
dingt durch die heute relativ engen Wohnverhaltnisse», die An-
gehorigen bereits in rund achtzig Prozent der Falle den Verstor-
benen dorthin Uberfihren liessen. Mit der Klihlung war nicht
nur dem Personal, sondern auch den Angehdrigen gedient, de-
nen oftmals, speziell im Sommer, der letzte Anblick hatte ver-
wehrt werden missen.??

Es gibt anscheinend kaum eine Tageszeit, zu der in Meilen nicht
schon beerdigt worden ist. Im 17./18. Jahrhundert fanden Ab-
dankungen «abends» statt.?* Im 19. Jahrhundert wurde in un-
seren Gegenden am Vormittag beerdigt, in Meilen vorwiegend
am Sonntag vor dem Gottesdienst.?® 1907 beschloss die Kir-
chenpflege einstimmig, Abdankungen versuchsweise werk-
tags auf nachmittags zwei Uhr zu verlegen, wobei flir einen
Mann mit der grossen, fur eine Frau mit der zweiten, flir ein
Kind mit der dritten Glocke gelautet werden sollte, was heute
noch gilt.?¢ Sie folgte mit dem Zeitpunkt dem allgemeinen
Trend, der zum einen mit der Moglichkeit der Anreise am selben
Tag begrindet wird, zum Teil damit, dass man sich so ein gros-
seres Leichenmahl ersparen konnte.?” 1925 waren Beerdigun-
gen am Sonntag die Ausnahme, als «Ubliche Zeit» galt werk-
tags um 14 Uhr, auch fir die jetzt haufiger gewordenen Stillen

Geplantes
Leichenhaus
Meilen,
Sudfassade,
um 1858.

Die Abdankung

34



35

Bestattungen (s.u.).?® Beerdigungen an Samstagnachmittagen
waren bis mindestens in die Zeit des Zweiten Weltkrieges mog-
lich.?®

Einblick in die Liturgie gewahrt uns flr 1880 eine Auskunft an
die Bezirkskirchenpflege: «Bei Beerdigungen von Erwachsenen
wird zweimal gesungen, eine kurze Leichenrede gehalten und
ein Gebet gesprochen, letzteres mit Abwechslung zwischen
etwa sechs Formularen. Die Leichenrede beruUhrt, soweit es
passend und erbaulich erscheint, die Personalien des Verstor-
benen, aus denselben besonders das hervorhebend, was ge-
eignet ist, ein freundliches Andenken zu bewahren. Die person-
lichen Verhaltnisse, die Todesart, die Jahreszeit und andere be-
sondere Umstdnde geben Anlass zu einer allgemeinen Be-
trachtung. An Sonntagen wird jedoch letztere gewohnlich bei
Seite gelassen. Klrzer ist die Leichenfeier bei Kindern. Dabei
wird nicht gesungen, es wére denn von Schulern. Sind solche
da, richtet der Geistliche an sie gewohnlich einige Worte. Sonst
werden nur ins Gebet einige passende Bemerkungen oder Ver-
se eingeflochten.»*

Sogenannt Stille Bestattungen, ohne allgemeine Teilnahme
und vorerst auch ohne Orgelspiel und Gelaut, gab es urspring-
lich nur selten, am ehesten, aber nicht zwingend, bei Suizid, so
nachweislich erstmals 1883 als «einfache Abdankung ohne
Publikum» oder, bei einem Kleinkind 1884, «ohne Geldut und
Publikum». (1877 bis 1891 waren in Meilen nicht weniger als
12 Selbsttotungen zu verzeichnen, dabei zweimal deren dreiim
gleichen Jahr.)®' Seit der Jahrhundertwende nahm die Zahl der
Stillen Bestattungen zu, in der zweiten Jahreshélfte 1918 gab
es wegen der Grippewelle nichts anderes. 1924 waren 20 der
51 Bestattungen «stille». Man hatte deshalb langst Orgelspiel
und Gelaut eingefihrt, wenn die Angehdrigen es winschten.
Es wurde allerdings nur mit der grossen Glocke statt mit allen
geldutet, und das Vorzeichen unterblieb.?? 1923 schien es
«nach mehrfacher Beobachtung» nicht mehr jedermann be-
kannt zu sein, «welches die Leidbédnke sind, was besonders bei
Beerdigungen am Sonntag storend wirkt». Die Kirchenpflege
liess deshalb, die betreffenden Banke anschreiben.®?® (Man
weinte bei der Beerdigung urspriinglich nicht still in sich hinein,
sondern vor versammelter Trauergemeinde auch am nachfol-
genden Sonntag, was uns heute eher archaisch vorkommt.)
Sanitarische Griinde waren es unter anderem, die zur Stellung
von Trauerurnen fahrten. 1890 noch als Privatsache bezeich-
net, wurden von der Gemeinde 1896 (samt schwarzen TU-
chern) deren zwei angeschafft, die bei Beerdigungen unent-
geltlich zur Verfligung standen®* und vor Abgang vom Trauer-
haus bei diesem aufgestellt wurden.*® «Bei Beerdigungen von
an infectuosen Krankheiten Verstorbenen» konnte die Gesund-
heitskommission deren Aufstellung von sich aus anordnen.3¢
Urspriinglich waren nur Sarge Ledigverstorbener bekranzt, erst
ab etwa 1900 gab es Krdnze auch fur Verheiratete. Blumen und
Kranze hatten urspringlich den Sinn, gewissermassen die
Hochzeit nachzuholen. Bei besonders grosser Zahl an Kranzen



musste ein zweiter Leichenwagen verwendet werden. Solange
es Leichenzlige gab, wurden die Kranze nach Ankunft des Lei-
chenwagens aufs Grab gelegt. Mit Abschaffung des 6ffentli-
chen Geleits zeigte sich das Problem, wo der Kranzschmuck
aufgebaut werden sollte. Dies in der Kirche zu tun, erregte An-
stoss, da es als Demonstration dafiir wirkte, ob ein Reicherer
oder Armerer abgedankt wurde. Die Kirchenpflege erwog, ent-
weder symbolisch nur einen Kranz in der Kirche beim Taufstein
aufzulegen oder dann das Begrébnis vor dem Abdankungsgot-
tesdienst anzusetzen, ohne vorerst einen Beschluss zu fas-
sen.®’ Heute gilt fir den Kirchenraum eine Beschrankung auf
in der Regel drei Krénze.38

Eine Liturgie am Grabe ist in der reformierten Kirche eine junge
Erscheinung. Als Angebot der Pfarrer an die Trauerfamilien, ab-
zuhalten vor oder nach der Abdankung in der Kirche, wurde sie
in den sechziger Jahren zuerst probeweise auf ein Jahr
beschlossen®® und ist heute auch anstelle der Abdankung in
der Kirche méglich.

Der Kirch- oder Friedhof befand sich in Meilen, wie in Mitteleu-
ropa Ublich, bei der Kirche, dort, wo sich heute die grosse Ra-
senflache erstreckt. Selbstverstandlich ist diese Lage trotzdem
nicht: Bei den Rdmern hatte noch ein Verbot der Bestattung in-
nerhalb der Stadtmauern bestanden; in der Aufkldrung machte
sich aus vorgeblich sanitarischen Griinden (verwesende Lei-
chen wurden als Wurzel von Epidemien betrachtet) der
Wunsch nach Aussiedlung breit, und im 19. Jahrhundert wur-
de diese Tendenz durch die Verstaatlichung des Zivilstandswe-
sens unterstutzt. So Ubertrug der Kanton Zirich im Gefolge der
neuen Bundesverfassung von 1874 das Bestattungswesen
von den Kirchgemeinden auf die politischen Gemeinden, wel-
che die Abtretung der Friedhofe verlangen konnten; 1877 ent-
stand im Sihlfeld der erste blrgerliche Zentralfriedhof samt
Dienstgebaude, Abdankungshalle und Leichenhaus. In Meilen
wurde 1875 eine gemeinsame Kommission von Gemeinderat
und Kirchenpflege zur «Aufsicht Gber den Kirchhof incl. Gart-
ner, Sigrist mit Bezug auf dessen Funktion als Todtengraber»
gebildet, aber eine Ausscheidung der Eigentumsrechte auch
noch 1890 nicht vorgenommen, da Kirchgemeinde und politi-
sche Gemeinde ohnehin «das ndmliche Gebiet» und angeblich
«die gleiche Einwohnerschaft» umfassten, was doch fur die
rund 6% Katholiken nicht stimmte.*°

Der Friedhof verblieb deshalb am alten Ort, bis er sich ange-
sichts der wachsenden Bevolkerung als zu klein erwies. Dies
hatte nicht allein mit der begrenzten Flache zu tun, sondern
auch mit schlechter Bodenqualitédt. Wiederholt wurden nam-
lich «sog. Wachsleichen zutage gefordert»,*' weil die Verwe-
sung innerhalb der gesetzlichen Frist nicht genligend stattge-
funden hatte. Man diskutierte eine Erweiterung an neuem Ort.
Die Gemeindeversammlung genehmigte den Landkauf von
7000 m?, und 1927 konnte der neue, heutige Standort bezo-

Friedhof

36



Grabkultur

37

Bestattungsfeier bei der Kirche Meilen am 22. September
1917.

gen werden (1950/51 unter Auflassung des alten und 1971
nochmals erweitert). Interessant ist, dass 1924 bei der Abstim-
mung ein bauerlicher Gemeinderat fur die Forderung der Kre-
mation eintrat, womit seines Erachtens der alte Friedhof «flr
absehbare Zeit» genligt hatte.*? (Bereits im vergangenen Jahr-
hundert hatte Pfr. Heinrich Lang, in Meilen tatig 1863-1871, zu
den Beflirwortern der Kremation gehort,*® und 1887 war in
ZUrich das erste Krematorium in Betrieb genommen worden.)
Im Meilemer Pfarrbuch ist die erste Kremation fir 1909 er-
wahnt. Feuerbestattungen blieben noch fir Jahre eine Selten-
heit, bis sie dann um die Mitte unseres Jahrhunderts etwa ei-
nen Viertel der Abdankungen ausmachten.

Generell versuchte die zwinglianische Reformation den als
heidnisch geltenden Totenkult moglichst aus dem kirchlichen
Leben zu entfernen. Am liebsten hatte sie die Friedhofe aus
dem Weichbild der Stadte verbannt, sie begnugte sich dann
aber damit, ihnen den Charakter als Treffpunkte des taglichen
Lebens zu nehmen, den sie das ganze Mittelalter hindurch ge-
habt hatten. 1525 ordnete der Zlrcher Rat an, sie innert Mo-
natsfrist von allen Grabsteinen zu rdaumen; Grabbesuch war



eher unerwlinscht. So waren die Graber wahrend Jahrhunder-
ten nur durch ein schlichtes Téfelchen gekennzeichnet, das
Name und die Daten von Geburt und Tod trug, und nach der
Senkung des individuellen Grabhigels kaum mehr auszuma-
chen. Grabbepflanzung war weitgehend unbekannt, und die
Friedhofe wirkten ungepflegt; der Grasnutzen kam dem Toten-
graber zu. Als Blumen kamen hochstens Rosen oder Nelken
vor, allenfalls klinstliche. Dieses Verbot individueller Grabge-
staltung muss zumindest fir Vornehmere gelockert worden
sein, ansonsten die weitere Entwicklung nicht denkbar ware.
1839 fand in Meilen (wie andernorts oft auch) ein doppelter re-
volutionarer Schub in Richtung Gleichheit und Einfachheit
statt, beschloss doch die Gemeindeversammlung auf Antrag
von Gemeinderat und Stillstand, «auf dem Kirchhof kiinftighin
keine Denkmadler von Metall oder Stein, sondern lediglich ein
schwarzes Steckchen mit einer No. oder dem Nahmen des Ver-
storbenen» zu dulden und «alle jetzt stehenden Denkmaler
wegzunehmen und auch klinftighin durchaus nicht mehr kei-
nerley Denkmaler anzubringen». Ebenso sollten besondere Pla-
zierungswiinsche solcher, «welche in irgend ein 6ffentliches
Gut legatierten und () in eine besondere Ecke oder Reihe beer-
digt werden mochten», ausnahmslos unberticksichtigt gelas-
sen und kinftighin Uberall «der Reihenfolge nach» beerdigt
werden. Das scheint aber nachher ein Rumoren bewirkt zu ha-
ben, wer weiss, vielleicht sogar Drohungen, keine Legate mehr
zu spenden, jedenfalls kam die Gemeindeversammlung vier
Jahre spater auf den Entscheid zurtick und beschloss, Entspre-
chende auf Wunsch «wie friher auf dem obern Kirchhof»,
wenn auch immerhin der Reihe nach, zu beerdigen.**

Meilen war da kein Einzelfall; noch 1886 untersagten im Kan-
ton Zirich sieben Kirchgemeinden das Aufstellen von Grabstei-
nen. Die llickenhafte Aktenlage gestattet keine genaue Anga-
be, wann dies Meilen wieder zuliess. Die Formulierung in den
Friedhofordnungen von 1884 und 1890,*° «das Aufstellen von
Denkmalern (Grabsteinen, Einfassungen etc.» sei «nach vor-
heriger Anzeige und unter Aufsicht des Friedhofvorstehers»
gestattet, wirkt liberal, lasst aber doch das Unubliche solchen
Tuns noch etwas durchschimmern, deutlicher noch bei der
«Schmdiickung der Grdber mit Pflanzen», die «ausnahmswei-
se» Uber das Immergriin des Friedhofgartners hinaus gestattet
ist, aber nur durch den Friedhofgartner oder, wenn eigenhan-
dig, unter dessen Aufsicht am Samstagnachmittag. Immerhin
muss es Blumen schon vorher gegeben haben, sonst hatte
man 1876 nicht verbieten mUssen, sie zu pflicken.*® Uber-
haupt waren ausserhalb von Gottesdiensten, Hochzeiten und
Beerdigungen «samtliche Friedhofportale mit Ausnahme des-
jenigen an der Kirchgasse ob dem Lowen fortwahrend ge-
schlossen zu halten» — auf dem Friedhof sollte moglichst nie-
mand etwas zu suchen haben. 1912 erhielten die Graber den
damals neu gekiesten Wegen entlang Zementriemen als Ein-
fassung,*” was wohl einen eher strengen Eindruck ergab. Das
far Meilen erstmals 1890 nachweisbare Gebot, «nie zwei Sar-




Leid tragen

39

ge aufeinander» in ein Grab zu legen — also auch nicht von Ehe-
paaren —, ist die Nachwirkung einer Reform, die laut Arries um
1800 von Frankreich ausgegangen ist; vorher soll das Uberein-
anderschichten gang und gabe gewesen sein.

Kannte die Ordnung von 1890 noch keine Vorschriften tber
Auswahl und Beschaffenheit der Grabsteine, so wurden 1927
weisser Marmor und Verzierungen, zum Beispiel Fotografien,
untersagt. Der Gemeinderat hatte zusatzlich Privatgraber,
schwarzen Marmor sowie alle polierten Steine verbieten wol-
len.*® Auch die Verordnung von 1970 galt im Vergleich zu an-
deren Gemeinden als «dusserst streng», so dass Rekurse vor
dem Bezirksrat Erfolg hatten. Den Friedhof «vor Kitsch zu be-
wahren», unterstitzte auch ein bekannter Meilemer Bildhauer,
immerhin setzte er sich dorf fir Ausnahmen ein, wo damit
kiinstlerisch ein besseres Resultat erreicht wird. Die revidierte
Fassung von 1975 tragt diesem Anliegen Rechnung.*® Das
grundsétzliche Problem, eher nach eigener Facon leben als tot
auf dem Friedhof liegen zu konnen, wird in der Praxis stati-
stisch dadurch entscharft, dass heute ohnehin immer mehr
Menschen die Bestattung im Gemeinschaftsgrab winschen.

Heisst es heute zuweilen in Todesanzeigen, auf ausdricklichen
Wunsch des oder der Verstorbenen werde keine Trauerkleidung
getragen, so ist dies eigentlich — gewiss jedenfalls fur die Zeit
nach der Trauerfeier — bereits zur Regel geworden, wahrend
Leid zu tragen in den flinfziger und sechziger Jahren noch
selbstverstandlich war — bei den Frauen beim Tod von Naheste-
henden bis zu einem Jahr in Form vollstandig oder teilweise
schwarzer Kleidung, bei den Mannern zumindest einer schwar-
zen Krawatte oder eines Trauerknopfes.

Der Tod waltet heute grossenteils im Verborgenen und ist nur
noch am Rande eine 6ffentliche Angelegenheit. Arriés sagt, es
sei heute so schamlos, von ihm zu sprechen (Geoffrey Gorer
sogar: so «pornographisch»), wie friher von der Sexualitat.

1) Allgemeine Ausflihrungen nach Walter llli: Wohin die Toten gingen. Be-
grébnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt. Zlrich 1992, S.
135-166, ergéanzt durch Philippe Arriés: Geschichte des Todes, dt. Mun-
chen 1976, Ausg. dtv. SS. 44, 70, 83, 90, 92, 511, 658, 709; ders.: Stu-
dien zur Geschichte des Todes, dt. Mlnchen 1980, SS. 142/144, 155,
173, 178; Albert Hauser: Das Neue kommt. Zlirich 1989; S. 426-430;
Gotthard Schmid: Die evangelisch-reformierte Landeskirche des Kan-
tons Zlrich. Zirich 1954; S. 100 ff. Nicht belegte Details von Meilen
stammen aus mundlichen Ausklnften, die Ursula Bittner-Brucker ein-
geholt hat.

2) Vgl. P. Kummer: Kleine Papeteriegeschichte, in: HB 1989, S. 110.

Aus Platzgriinden muss der Text der restlichen Anmerkungen entfallen.
Quellennachweise — fast ausnahmslos Protokolle und Akten der Meilemer
Gemeindeversammlung, der Gesundheitsbehdrde und der reformierten Kir-
chenpflege — kénnen beim Autor angefordert oder im Ortsmuseum eingese-
hen werden. Ein Verweis: Anmerkung 6 bezieht sich auf «Noch nicht so
lang, lang ist’s her!» im HB 1960, S. 42.



	Bräuche und Feiern im Lebenslauf

