Zeitschrift: Heimatbuch Meilen
Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 2 (1961)

Artikel: Wandel und Bestandigkeit der Meilener Fasnachtsbrauche im 19. und
20. Jahrhundert

Autor: Grissemann, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-953843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-953843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WANDEL UND BESTANDIGKEIT DER MEILENER FASTNACHTS-
BRAUCHE IM 19. UND 20. JAHRHUNDERT

Von Hans Grissemann

Ein Vorkommnis an der Fastnacht 1961 liess deutlich die typischen
Haltungen und Krifte erkennen, auf Grund derer sich das Fastnachts-
brauchtum unserer Gemeinde aufbaut und wandelt. Am Nachmittag
des «Schiiblig-Zyschtign, dem Dienstag zwischen dem siebten und
sechsten Sonntag vor Ostern, zwischen Herren- und Bauernfastnacht,
erdffnen jeweils bei uns die Kinder mit ihrem Maskentreiben die Fast-
nachtszeit. Dieses Jahr hatte aber die Schulpflege beschlossen, den
Nachmittag nicht mehr schulfrei zu erkldaren, um dafiir die Winter-
sportwoche auf den ihr vorangehenden Samstag ausdehnen zu kénnen.
Diesem Beschluss folgten etliche Reaktionen. Einige Lehrer suchten
Losungen, um der Fastnachtsfreudigkeit der Schiiler doch noch ein
Ventil zu verschaffen, Losungen, die sich aber mit dem Beschluss der
Behorde in Einklang bringen lassen mussten. Sekundarlehrer hatten
mit ihren Klassen ein Méarchentheater eingeiibt und luden am Nach-
mittag des «Schiiblig-Zyschtig» die Schiiler aller Wachten zur Vor-
stellung ein. Die Primarlehrer im Dorfe regten ihre Schiiler zu einem
Fastnachtsumzuge an, der nach Schulschluss auch stattfand und rasch
dichte Reihen erfreuter Zuschauer anzog. Die radikale Losung aber
versuchten, wie der «Meilener Anzeiger» berichtet, «einige wahrschafte
fastnachtsfreudige Meilener Mannen». «Mit iibergestiilpten maéachtigen
Fastnachtsképfen zogen sie von Schulhaus zu Schulhaus, um den dazu
natiirlich verstdndnisvoll schmunzelnden Schulmeistern nun ihrerseits
den Meister zu zeigen und die jubelnden Kinder aus den Klassen-
zimmern in die fastndchtliche Freiheit zu entlassen.» Die Zeitungs-
meldung ist nur teilweise richtig. Die Aktion verlief nicht zur vollen
Zufriedenheit der traditionsgeleiteten Schulstorer; denn die Klassen,
die gerade die Theatervorstellung besuchten, wurden nicht angetroffen,
und einige Lehrer wagten es, dem Narrenrecht entgegenzutreten und
dem Beschlusse der Schulpflege Nachachtung zu verschaffen. Ein «vei-
standnisvolles Schmunzeln» der Schulmeister mag sich wohl da und
dort gezeigt haben; wir wissen aber auch, dass einige junge Lehre-
rinnen dem angekiindigten Zusammenstoss mit den «wé&hrschaften,
fastnachtsfreudigen Meilener Mannen» mit gemischten Gefiihlen ent-
gegensahen. Ein Konflikt zwischen fastnachisfreundlichen und fast-
nachisfeindlichen Kriften hat sich dabei abgezeichnet, ein Konflikt,

58



der in verschiedensten Erscheinungsformen fiir die ziircherische Fast-
nacht seit Jahrhunderten typisch ist. Er verdient eine Erklarung und
Zergliederung.

Die Krifte, die dieses Jahr am «Schiiblig-Zyschtig» aufeinander-
prallten, sind vielfaltig. Hinter der Bejahung der Kinderfastnacht steht
wohl ein Anteil an iiberliefertem Verhalten, an Traditionsgebunden-
heit, welche gewisse Handlungen deshalb fiir wertvoll und richtig
hilt, weil sie herkémmlich und {iberliefert sind. Diese Haltung griindet
in der Furcht und Ehrfurcht vor den Vorfahren, welchen es nach-
zuleben gilt. Die bisherige Ordnung soll nicht gestort werden, auf dass
sich nicht, wie die Redensart sagt, «die Toten im Grabe umdrehen».
Das volkstiimliche traditionelle Verharren ist wohl manchmal Schutz
und Bremse gegen forschen Fortschrittseifer, kann sich aber auch,
wenn die Autoritiat der Vorfahren hoher als die Autoritat der Vernunft
steht, fortschrittshindernd auswirken und den Blick auf die «gute alte
Zeit» fixieren. Da die Kinderfastnacht am «Schiiblig-Zyschtig» zweifel-
los einer sehr alten Tradition entspricht, ist es verstandlich, dass dieses
Jahr die traditionsverpflichteten Fastnachtskrafte durch die Traditions-
stdrung mobilisiert worden sind. Allein, traditionelles Verharren, mehr
oder minder blindes Geleitetwerden durch die Tradition und die Be-
reitschaft, auf Storungen der Tradition mit Rettungsversuchen zu re-
agieren, erklirt den fastnachtsfreundlichen Vorstoss am «Schiiblig-
Zyschtigr noch ungeniigend. Bemiithungen zur Erweckung der Fast-
nachtsfreude zeichneten sich nidmlich schon ab, bevor der Schulpflege-
beschluss bekannt wurde. Die im letzten Winter gegriindete Wacht-
vereinigung Obermeilen hat sich nicht nur dorf- und quartierpoliti-
schen Interessen unterstellt, sondern macht es sich zum Anliegen, die
ethischen und #sthetischen Werte des alten Volkstums wieder zu An-
sehen zu bringen und unter anderem das Brauchtum wieder zu pfle-
gen. Schon eine Woche vor der Publikation des Schulpflegebeschlusses
war der folgende, kulturell-pddagogisch orientierte Aufruf im «Meile-
ner Anzeiger» zu lesen:

«Einen vergessenen Brauch will die neugegriindete Wachtvereini-
gung Obermeilen wieder einfithren: den Fastnachtsfunken. Friiher
sammelten die Buben der Wacht in ihrer freien Zeit gemeinsam das
notige Holz zu einem méchtigen Haufen: Geschnittene Dornen vom
Bahnbord, Respi aus den Reben, Astholz von Obstbdumen. Im Landeli
wurde dann dhnlich wie am Sechselduten der Boogg verbrannt als
Symbol der Vertreibung des Winters. — Ob wohl die Buben von heute
solch gemeinsames Tun auch noch fertigbringen? Es ist zu hoffen. Ein
ziinftiger Bo6gg mit knallendem Inhalt wiirde von Erwachsenen be-

59



schafft. Auch fiir eine Ueberraschung fiir junge B66ggli und fiir die
mitwirkenden Buben wiirde gesorgt. Als Brandplatz ist das fiir die
Klaranlage vorgesehene Gelinde in Aussicht genommen. Also ihr
Buben von Obermeilen, schart euch zusammen und macht einen Fun-
ken, der in den halben Kanton ziindet!»

Diese Ansdtze zu einer Volkstumspflege stehen in einem grossen
Gegensatz zum wertblinden traditionsverpflichteten Verhalten. Der
Traditionsgeleitete verhédlt sich gemdass der Ueberlieferung ohne Wert-
und Zweckiiberlegungen, er riskiert der Beibehaltung der bisherigen
Ordnung zuliebe keine Neuerung — hinter dem zitierten Aufruf steht
aber eine ethische, padagogische Bemiihung, eine Haltung, welche be-
wusst gegen das modische, verflachende Bildungsangebot und gegen
die Vermassungserscheinungen im kulturellen Feld vorgeht, eine Hal-
tung, die heute in der Volkskunde als ethisch-zweckhafter Traditiona-
lismus bezeichnet wird. Besonders fiir die stadtnahen Gemeinden, die
in den Sog der Grosstadt zu gelangen drohen, ist das Erwachen dieser
Form des Traditionalismus hdufig. Fortschrittsgldubigkeit, ein Ueber-
angebot an populdr gemachten Wissenschaftserkenntnissen, ein modi-
scher Bildungstaumel, das warenhausdhnliche Angbot an Bildungs-
gilitern durch Zeitschriften, Radio, Zeitungen und Fernsehen haben das
Volk nicht selten in eine Art geistige Verdauungsstorung gefiihrt. Dar-
um wird der Traditionalismus eingesetzt: die Heerstrasse der Massen-
kultur soll verlassen werden, das alte Volksleben soll die dem Volk
gemdssen Bildungsmoglichkeiten und die ihm entsprechenden Felder
kultureller Betdtigung aufleuchten lassen. Seit dem Ersten Weltkrieg
zeichnet sich diese Bewegung deutlich ab und kristallisiert sich zum
Beispiel in den Bemiihungen der Schweizerischen Vereinigung fiir Hei-
matschutz, welche die Erhaltung und Pflege der heimischen Ge-
brauche, Trachten, Mundarten, des Volksliedes und Volkstheaters zu
ihren Aufgaben z&dhlt. Wir diirfen sicher die ethisch-traditionalisti-
schen Kréfte zum Kréafteverband zédhlen, welcher sich die Erhaltung
des Brauches der Kinderfastnacht zum Ziele macht.

Aber es zeichnet sich in diesem Kréftefeld eine weitere Komponente
ab, der wir die pddagogische Verpflichtung ebenfalls zusprechen
miuissen.

Es wird immer wieder festgestellt, die Kinder von heute hitten kei-
nen natiirlichen Auslauf mehr, ihrem Entfaltungsdrang seien tiberall
Schranken gesetzt. Der Strassenverkehr habe ihnen die Spielpldtze um
das Haus geraubt. Auch das Wohnen inmitten der schénen Mé&bel und
der larmempfindlichen Nachbarn verunmégliche oft die Verwirk-
lichung ihrer Spielbediirfnisse. Die heutige intellektualisierte Welt for-

60



dere vom Kinde schon vermehrt Leistung und Ueberwindung und ver-
suche, es einseitig zum Existenzkampfe auszuriisten, wobei die fiir die
Vertiefung des Gemiites notwendige Hingabe an das Spiel und das ge-
miithafte Empfangen in der Spielfreude verunmoglicht werden. Es sei
deshalb nétig, dass die Mdglichkeiten des Ueberbordens der kindlichen
Krafte und des Aussetzens der Autoritidtsanspriiche, die Moglichkeiten
des freien Gestaltens nicht weiter beschnitten wiirden, um Stauungs-
reaktionen zu verhindern. Neben Lirm und iiberbordender Bewegung
stecken aber in den fastnichtlichen Gestaltungen so viele Mdglich-
keiten echten Kinderspiels, dass die Kinderfastnacht nicht nur psycho-
hygienisch gerechtfertigt, sondern auch padagogisch begriindbar sei.
Hinter solchen scheinbar modern anmutenden Begriindungen stecken
Ansichten, die teilweise schon im Altertum geherrscht haben mdogen.
Die heutige Volkskunde fasst die Fastnacht zum Teil als Ventilbrauch
auf. Schon die Saturnalien der Romer hatten ihre Ventilbedeutung; es
waren Festtage, an denen die Standesunterschiede aufgehoben und
Spiele und Lustbarkeiten veranstaltet wurden. Im katholischen Kir-
chenjahr schaffte sich dann das Ventilbediirfnis — das Bediirfnis nach
einer Zeit der Lockerung und der Entlastung vom stédndigen Entschei-
dungs- und Verpflichtungsdruck — zwischen den beiden Festzyklen der
Weihnacht und der Ostern Raum. Erstens bestand dort eine festleere
Zeit und zweitens konnte sich das Ventilbediirfnis mit dem Vorholbe-
darf der Vorfastentage vereinigen. So sind denn die Argumente, die
heute fiir die Kinderfastnacht oder immer wieder fiir den Schulsilvester
vorgebracht wurden, keineswegs neu. Oft ist es echte Anerkennung des
kindlichen Ventilbediirfnisses; manchmal steht die Ventilbediirftigkeit
der Erwachsenen dahinter, welche diese den Kindern zuschreiben.
Traditionsgebundenheit, ethisch-zweckhafter Traditionalismus, mehr
oder weniger psychologisch begriindete padagogische Bestrebungen sind
in dem fastnachtsfreundlichen Kriftekomplex, der dieses Jahr das Fast-
nachtsrecht der Kinder in Erinnerung rufen wollte, gefunden worden.
Auch die fastnachtsfeindlichen Krafte, welche sich in Meilen immer
wieder gedussert und dieses Jahr gegen die Kinderfastnacht gerichtet
haben, sind vielfiltig. Auch unter ihnen lédsst sich vorerst eine tradi-
tionelle Komponente feststellen. Im Mittelpunkt des fastnachtsfeind-
lichen Kriftekomplexes steht die protestantische Tradition, welche
ganz allgemein der ziircherischen Fastnacht ihr eigenes Geprige ge-
geben hat. Die fastnachtsfeindlichen Vorstdsse der Reformatoren waren
natiirlich einst ein Traditionsbruch; aber auch aus der damaligen
neuen Haltung ist wieder Tradition geworden. Die Ablehnung der
Fastnacht durch den Protestantismus richtete sich gegen den ihr durch

61



die katholische Lehre aufgepriagten Gehalt und gegen ihre vorchrist-
lich-heidnischen Wurzeln. Das «papistische und heidnische Fastnachts-
treiben» war den Reformatoren ein Dorn im Auge und wurde seit
der Reformation in unzihligen Sittenmandaten bekdmpft. Ausgerech-
net in einem Basler Mandat aus dem Jahre 1546 lesen wir: «Dieweil
man aus Gotteswort die vierzigtdgigen Fasten abgestellt, so soll man
auch kiinftigs keine Fassnacht noch Aescher Mittwoch mehr haben.»
Eine Ziircher Fastnachtspredigt von 1601 tritt gegen die «unmaéssigen
Gastmailer und seuwischen Zechen» zur Fastnachtszeit auf, «die sich
etwan bis um Mitnacht, ja gar bis in hellen Morgen hinein erstrecken».
Im folgenden Mandat aus dem Jahre 1655 wird nach eingehenden
Abhandlungen iiber einzelne andere Missbrauche auch die Fastnacht
mit ihren Essbrduchen und ihrem allgemeinen Ventilbrauchcharakter
angegriffen: «Allerhand ander unwdisen, missbriich und laster zu-
sammengezogen: das mutwillig butzen- und boggenwerck an den Fass-
nachten und sonsten sampt dem Kiiechliholen, die Fassnacht — und
Mertzenfiiwr.» Die angegriffenen Fastnachtsbrdauche werden im glei-
chen Zuge genannt mit «ndchtlichem spatzieren und unwaesen uff der
gassen vom jungen volck Knaben und Téchteren, Liechtstubeten und
andere derglychen lychtfertige zusammenkiinfte». Der Erfolg des jahr-
hundertelangen Druckes ist nicht ausgeblieben: Viele Fastnachts-
brdauche sind verschwunden oder haben eine sublimierte, «wiirdige»
ziircherische Form gefunden. Dies gilt vor allem fiir das Gebiet der
Stadt, wo die Fastnacht ein von den Erzfastndchtlern vielbeldcheltes
Kiimmerdasein fristet, wo sich dafiir aber im Sechselduten ein Subli-
mationsprodukt eingestellt hat; dann fiir das Unterland und die nérd-
lichen Kantonsteile, aber weniger — wie noch zu zeigen sein wird —
fiir unser an das katholische Brauchgebiet angrenzendes Ziirichsee-
gebiet. Aber der Einschlag an protestantischer Tradition ist auch bei
uns unverkennbar.

Auch die entsprechende padagogische, ethisch-wertverpflichtete
Komponente ist neben den Traditionskraften im fastnachtsfeindlichen
Kréaftefeld zu erkennen. Angesichts der unverkennbaren Missbrauche,
welche das Fastnachtswesen immer wieder begleiten, kommt es zu
standigen Erneuerungen des einstigen protestantischen Ansatzes der
Fastnachtsablehnung. Neben die mehr unbewusste traditionelle Zu-
riickhaltung stellt sich die bewusste ethisch begriindete pddagogische
Bemiihung. Wir wissen zum Beispiel, dass gewisse Auftritte an der
Kinderfastnacht 1960, zum Beispiel Beldstigung alter Leute, auch das
Fastnachtsmass iiberschritten, was dann 1961 prompt zu den Bestre-
bungen fiihrte, denen der schulfreie Nachmittag zum Opfer fiel.

62



Fine schéne Illustration der fiir den Kanton Ziirich typischen Be-
mithungen um eine veredelte Fastnacht l4sst sich am Beispiel der Fasi-
nachisspiele vornehmen. Gottfried Keller schreibt in seinem autobio-
graphischen Roman «Der griine Heinrich» (2.Bd. 13.Kap.): «Einige
Wochen nach Neujahr, als ich eben den Friihling hereinwiinschte, er-
hielt ich vom Dorfe aus die Kunde, dass mehrere Ortschaften jener
Gegend sich verbunden hitten, dieses Mal zusammen die Fastnachts-
belustigungen durch eine grossartige dramatische Schaustellung zu
verherrlichen. Die einstige katholische Faschingslust hat sich als allge-
meine Friihlingsfeier bei uns erhalten und seit einer Reihe von Jahren
die derbe Volksmummerei nach und nach in vaterldndische Auffiih-
rungen unter freiem Himmel verwandelt, an welchen erst nur die
Jugend, dann aber auch fréhliche Ménner teilnahmen; bald wurde
eine Schweizerschlacht dargestellt, bald eine Handlung aus dem Leben
beriithmter Helden.» «Mein Heimatdorf war nebst ein paar andern
Dérfern von einem benachbarten Marktflecken eingeladen worden zu
einer grossen Darstellung des Wilhelm Tells, und infolge dessen war
ich wieder durch meine Verwandten aufgefordert worden, hinauszu-
kommen und an den Vorbereitungen teilzunehmen.» Der «Tell» wurde
in Kellers Darstellung nicht auf einer Biihne gespielt, sondern auf ver-
schiedene passende Punkte der Landschaft verteilt. Wir haben es also
mit der Form eines Umzugsspieles zu tun. Es liegen geniigend Beweise
vor, dass solche Fastnachtsspiele nicht eine Ausgeburt von Kellers
dichterischer Phantasie sind, sondern dass solche Spiele zu Kellers Zeit
sogar ziemlich hiufig durchgefiihrt wurden und ihm als Vorlage fiir
seine Darstellung gedient haben konnen.

Auch in Meilen haben im letzten Jahrhundert solche Fastnachts-
spiele stattgefunden, Spiele, in denen einerseits das protestantische
Sublimationsstreben der Fastnacht gegeniiber verwirklicht wurde und
in denen der historische Patriotismus der Regenerationszeit zum Aus-
druck kommt. Wir finden zwar auch Beispiele von ins Ernste und
Lehrhafte gewendeten Fastnachtsspielen in katholischen Gegenden —
das auch als Umzugsstiick konzipierte alte «Urner Tellenspiel» sei er-
wiahnt, ferner gewisse umzugsmadssige kirchliche Moralstiicke, die den
Kampf zwischen Weltlust und Gottseligkeit, zwischen Bacchus und
Bussprediger, zwischen Fastnacht und Fasten darstellen — aber der
ethisch verpflichtete Protestantismus gepaart mit Patriotismus hat diese
Moglichkeit gern aufgegriffen und eingehend gepflegt. Thomas Scherr,
der ziircherische Schulmann der Regenerationszeit, der Begriinder des
modernen ziircherischen Schulwesens, verdffentlichte 1837 in seinem
«Pddagogischen Beobachter» einen Bericht, welcher ein Meilener Bei-

63



spiel fiir die damals fiir Ziirich typischen Fastnachtsspiele liefert: «In
den letzten Jahren versuchten titige Volksfreunde die Fastnachtstage,
die durch tolles Schiessen und niedriges Gebettel von scheusslichen
Larven jedem Gebildeten zum Ekel wurden, durch geschichtliche und
ergotzliche Darstellungen zu Tagen edlerer Volksfreude zu erheben.
Solche Freude bereitete am Montag, dem 13. Hornung, die Singgesell-
schaft Meilen viel Tausend Menschen durch die Darstellung der
Schlacht bei Sempach und der Ereignisse vor und nach dieser glor-
reichen Tat. An verschiedenen 6ffentlichen Plidtzen im Flecken Meilen
sah man: Die Besatzung von Ziirich; den Aufbruch der Eidgenossen
nach Luzern; die Besatzung von Sempach; den Empfang der Eidgenos-
sen; das Osterreichische Lager; die Schlacht; Winkelrieds Leichenzug.»
Die Auffiihrung erhilt in Scherrs Zeitung eine gute Kritik. «Selbst die
Schlacht wurde unvergleichbar treffender gegeben als je dergleichen
auf der Biithne der Hauptstadt geschah. Kurz das Ganze ist in dem
Masse gelungen, als man es unter solchen Umstidnden nur je erwarten
durfte, und von den 6000 Gésten sind gewiss nur wenige ohne wahren
Genuss und ohne dankbare Anerkennung vom Festplatze geschieden.»
Insbesondere verdient erwdhnt zu werden, dass selbst von den ange-
sehensten Minnern der Gemeinde zur Ausfithrung und zur Hand-
habung der Ordnung, die iibrigens nicht im mindesten gestdrt wurde,
thatig mitgewirkt wurde. Hauptsichlich beférderte Sekundarlehrer
Wild das Unternehmen. Mehrere Gemeindebiirger lieferten dankens-
werte Beitrdge; zum Beispiel 40 Fl. an barem Geld, 15 Eimer 34ger,
18 Schinken u. dgl. Gewiss, von dem Volksfeste in Meilen werden noch
lange Zeit viele Gaste mit Freude und dankbarer Erinnerung sprechen!
Wie wir vernehmen, wurden in Riischlikon, Wetzikon und andern
Orten am ndmlichen Tage dhnliche Darstellungen gegeben.» Der an-
schauliche Quellenbericht zeigt uns, dass die Veredlungsbestrebungen
von Erfolg gekront waren, aber wahrscheinlich wurde doch noch —
wie die Wein- und Schinkenspenden vermuten lassen — den urtiim-
lichen fastndchtlichen Bediirfnissen ein gewisser Raum gelassen. Der
initiative Sekundarlehrer Wild war der zweite Lehrer an der 1834 ge-
griindeten und bis 1860 im «Bau» an der Kirchgasse untergebrachten
Sekundarschule.

Anfang 1841 bildete sich ein Komitee, das Wild ersuchte, ein ge-
schichtliches Drama zu bearbeiten und die Leitung der Ausfiihrung
zu libernehmen. Wild bearbeitete St. Jakob an der Birs und brachte
das Stiick am Dienstag, dem 23. Februar — dem «Schiiblig-Zyschtigr —
und am Montag, dem 1. Midrz — damals noch Hirsmontag genannt —
mit ca. 250 Darstellern zur Auffithrung. Das Textbiichlein — auf seinem

64



Umschlag steht bezeichnenderweise «von J. Wild, Erzieher» — gibt uns
einen schonen Einblick in die damalige umzugsmassige Auffiihrungs-
technik.,

«Das Signal zum Anfange wird um 9 Uhr vormittags durch sechs
Kanonenschiisse gegeben, worauf beim Gasthof zum Léwen vom Prasi-
denten des festleitenden Komitees eine Festrede gehalten wird.

Dann finden sich, von verschiedenen Seiten heranziehend, die Kriegs-
scharen der Eidgenossen in einer Matte oben im Dorf zusammen, und
werden daselbst von den Zuziigern von Basel und einer Anzahl dasiger
Einwohnerinnen mit Gesang empfangen, womit die Darstellung des
ersten Aktes beginnt.

In der Ortschaft Feld sammeln sich die Franzosen, und ziehen um
2 11 nach Meilen, wo sie hinten im Dorfe in einer Wiese lagern. Dar-
auf Darstellung des zweiten Akts.

Nachmittag "2 2 Uhr brechen die Franzosen truppweise aus ihrem
Lager auf und riicken gegen den Dorfbach (der die Birs vorstellt). Nun
Sturmgelédut, und dann Vorstellung des dritten Akts im Lager der Eid-
genossen.

Der vierte Akt beginnt unmittelbar nach dem dritten mit dem Auf-
bruche der Eidgenossen. Die Gefechte fallen zuerst diesseits, dann jen-
seits des Baches, und endlich bei der Kapelle (St. Jakob) vor — die auf
einer erhabenen Stelle nicht weit vom Bache errichtet ist und gegen
das Ende des Aktes angeziindet wird.

Nach kurzer Pause folgt der fiinfte Akt, welcher auf dem Schlacht-
felde nahe bei der abgebrannten Kapelle dargestellt wird. Der feier-
liche Zug der Monche, welcher gegen das Ende des Aktes Statt findet,
geht durch die Kirchgasse hinauf, und vom Schlachtfelde wieder die
gleiche Gasse hinunter, bis vor den Gasthof zum Léwen, wo nach An-
kunft desselben von einem Mitgliede des festleitenden Komitees eine
der Feier des Tages wiirdige Schlussrede gehalten wird.» Die «Neue
Zircher Zeitung» kommentierte die Auffithrung in der Ausgabe vom
3.Marz 1841 folgendermassen: «Die Ausfithrung gelang vorziiglich,
und es wird der beabsichtigte Zweck, auch die Fastnacht edleren
Volksvergniigungen zu 6ffnen, erreicht werden.»

Zur Zeit der beiden Meilener Auffiihrungen war Gottfried Keller 18
resp. 22 Jahre alt. Es ist nicht ausgeschlossen, dass auch die weitherum
beachteten Meilener Fastnachtsspiele eine Anregung fiir seine Darstel-
lungen im «Griinen Heinrich» lieferten. Er kann aber nur das erste

der beiden Spiele miterlebt haben, da er von 1840 bis 1842 in Miinchen
weilte.

65



Als letzten Ausldufer der historischen Freiluft-Fastnachtsspiele am
See fanden wir bei der Durchsicht der Lokalpresse ein Stafner Fast-
nachtsspiel aus dem Jahre 1891, das auf die Bauernfastnacht festge-
setzt worden war, dann aber wegen grosser Kilte und Seegfrorni auf
den 5. April verschoben wurde. Das Spiel behandelte das Stdfner Me-
morial, den Sturz der alten Eidgenossenschaft und das Entstehen des
helvetischen Einheitsstaates. Der Berichterstatter weist vor allem auf
die Darstellung der Kampfe der Berner gegen die Franzosen hin:
«Grosse Freude bei dem zahlreich herbeigestromten Publikum er-
regten die dussert lebhaft gehaltenen Gefechtsmomente; das Donnern
der Kanonen und das Knallen der Musketen wollte kein Ende nehmen.
Fiir 2700 Fr. Munition soll da verpiilvert worden sein.» Diese Stelle
zeigt deutlich die Tendenz zum Ausweichen aus dem Sublimations-
druck; das Lirmen, ein urspriingliches Fastnachtsbediirfnis, wird wie-
der zugelassen.

Den Veredlungsbestrebungen war wenigstens im Ziirichseegebiet
kein durchschlagender Erfolg beschieden, die alten Fastnachtsbrduche
waren nicht auszurotten, sonst hitte die Polizeikommission Meilen
1893 nicht ausschreiben miissen: «Der Bettel unter Maske ist fiir Er-
wachsene strengstens verboten.» Das Verbot zeigt, dass Offentliches
Maskentreiben und Heischebrduche um die Jahrhundertwende immer
noch Elemente der Fastnacht waren. Das historisch-patriotische Fast-
nachtsspiel verschwand aber mit jenem Jahr. Eine auf der Biihne im
Lowen aufgefiihrte Tellvorstellung fand zum siebtenmal am Fast-
nachtsmontag 1893 statt. Seither blieb die Meilener Fastnacht frei von
historischen Auffithrungen.

Die allgemeine Feststellung, die Ziircher Fastnacht sei nicht sehr
lebensfihig, trifft fiir die Ziirichsee-Fastnacht viel weniger zu. Wohl
kénnen wir die Veredlungsbemiihungen und die Ausrottungsversuche,
welche der protestantischen ziircherischen Tradition entsprechen, auch
bei uns feststellen, anderseits hat sich bei der Durchsicht der Berichte
iiber die Fastnacht in der Lokalpresse («Volksblatt des Bezirkes Meilen»
1891—1945 und «Meilener Anzeiger» 1945—1961) gezeigt, dass Bedro-
hung und zeitweisem Riickgang immer wieder Regenerationsperioden
folgten. Den Grund der zu erkennden Wellenkurve der Fastnachts-
freudigkeit und der Fastnachtsdusserungen sehen wir zu einem grossen
Teil darin, dass das Ziirichseegebiet fiir dieses Brauchtum eine Grenz-
landschaft ist, in der katholische und protestantische Tradition aufein-
anderprallen. Kommt es zum Konflikt zwischen traditionellen Haltun-
gen, so sind folgende Losungsmuster moglich:

1. Eine Haltung wird siegen, und es kommt zur Ueberwindung der

66



anderen. Dieser Ausgang trifft in verschiedenen Graden fiir die Stadt,
das Unterland und das Weinland zu.

2. Der Konflikt wird chronisch; bald iiberwiegt die eine, bald die
andere Haltung; nach Niederlagen kommt es zu vermehrter Anstren-
gung der Unterlegenen, welche ihre Haltung wieder zur Herrschaft
bringen. Der Ausdruck des standigen Konfliktes ist ein hiufiger Wech-
sel. Dieser Ausgang ist nur moglich, wenn die Unterlegenen im nahen
Hinterland, «im Kerngebiet» ihres Brauchtums, wieder Anregung und
Bestarkung ihrer Haltung finden. Es ist eine Tatsache, dass die Fast-
nédchtler vom Ziirichsee gerne die «urtiimlichen» Fastnachtsgefilde der
March und der Hoéfe aufsuchen, wo sie sich unkontrolliert und unkriti-
siert der Fastnachtsfreude hingeben konnen. Die dort empfangenen
Anregungen wurden aber immer wieder am Ziirichsee fruchtbar ge-
macht.

3. Ein weiteres Losungsmuster des Traditionszusammenstosses ist die
Vereinigung von Haltungen zu einem neuen Brauchelement. Auch
solche Vermischungen finden wir in unserem Grenzgebiet. Beispiele
dafiir sind die vorher erwdhnten Fastnachtsspiele oder die Kinder-
umziige am «Schiiblig-Zyschtig», die vor und nach dem Ersten Welt-
krieg stattfanden und zu einem Teil fastnichtliches, zum andern Teil
sechseldutenhaftes Geprage hatten.

Zum Beweise fiir die gegensdtzlichen Haltungen, fiir das Wechsel-
spiel und die Vermischungen seien einige Berichte iiber die Fastnacht
der letzten 70 Jahre, welche wir in der Lokalpresse fanden, wieder-
gegeben.

Zuerst einige Stellen zur Dokumentation der Fastnachtsfeindlichkeit
und der Veredelungsbestrebungen.

1891 schrieb der Meilener Berichterstatter: «Horgen hat brave Kna-
ben. Statt fiir ein Fastnachtsfeuer sammelten dieselben fiir die Armen
der Gemeinde und brachten die schéne Summe von 310 Fr. zusammen.
Respekt vor einer solchen Fastnachtsfreude!»

Der Bericht von 1899 zeigt, dass beide Haltungen sich sogar am
Pressemann ablesen lassen, der zwischen Zustimmung und Ablehnung
der Fastnacht schwankt: «Zweier wahrer Friihlingstage hatte sich die
heurige Fastnacht zu erfreuen. Die Faschingsfrohlichkeit kam denn
auch in erhdhtem Masse zum Ausdruck. Mehr als andere Jahre wur-
den namentlich hiibsche Frauenmasken bemerkt, die es trefflich ver-
standen, dem einen oder andern mit gewandtem Ziinglein einen wohl-
gezielten Hieb zu versetzen, aber immer alles in anstindiger Weise
nach dem Grundsatze: Eine Freude in Ehren, wer will’s verwehren.
Auch das stdrkere Geschlecht, welches sich der B66ggerei hingab, trat

67



durchwegs in anstindigem, teilweise sogar in prachtvollem Gewande
auf und befliss sich im allgemeinen einer guten Auffithrung. So diirfte
sich die Fastnacht wohl gewiss von jedermann hinnehmen lassen.»

1900 wird von einem Riickgang des Maskentreibens und von einer
weiteren Verlagerung berichtet und der Befriedigung iiber die Massi-
gung Ausdruck gegeben. «Das schwache Geschlecht huldigt jetzt dem
Maskenvergniigen mehr als das starke, und dies mag mit der Grund
sein, dass das Fastnachtsleben in etwas angenehmere Bahnen gelenkt
worden ist.»

1913 hielt ein Friulein Rahn aus Ziirich am Samstag vor der Herren-
fastnacht fiir Frauen und Téchter im Primarschulhaus folgendes Refe-
rat: «Welches sind die Bestrebungen des Frauenbundes zur Hebung der
Sittlickeit, und was hat er an Arbeit schon geleistet?» Gleichzeitig fand
im Hotel Bellevue eines der damals sich immer mehr verbreitenden
Bockfeste statt, und iiber den allgemeinen Fastnachtsverlauf musste der
Berichterstatter melden: «Die Fastnacht gestaltete sich heuer etwas
lebhafter als seit einigen Jahren. Wohl mag die giinstige Witterung
auch das ihrige hiezu beigetragen haben.»

Das Bild einer Fastnachtsgruppe von 1934 (Seite . . . ) mag als weite-
res Beispiel fiir die typisch ziircherischen Fastnachts-Veredelungs-
bemiihungen gelten. Wie uns erzahlt wird, wollten die «Blirgler» die
Fastnacht auf ihre Art beleben und wahlten als Thema die Altersstufen
des Menschen, wie sie friiher als Bilderbogen (Einblattdrucke) verkauft
wurden und sehr beliebt waren.

Wir wahlen jetzt einige Stellen aus, welche Spiegel der Fastnachts-
freundlichkeit der Bevolkerung sind und Reaktionen gegen die Fast-
nachtsunterdriickung zeigen. Typisch sind die Schulstorungen, die wir
dreimal, namlich fiir die Jahre 1921, 1946 und 1961 nachweisen kon-
nen. Die Schulstérung von 1961 bildete den Ausgangspunkt unserer
Ueberlegungen.

1921 begann die durch die Kriegsjahre und die Grippewellen von
1919 und 1920 hinangehaltene Fastnacht wieder kraftig aufzuleben.
Die damals noch weitgehend selbstindig handelnde Sekundarschul-
kommission der Schulpflege hatte sich der anbahnenden Entwicklung
noch nicht angepasst und wie in den Vorjahren verfiigt, dass am Fast-
nachtmontag Schule gehalten wurde. Dariiber lesen wir: «Einen ge-
lungenen Morgenstreich verfiigten am Montag friih 8 Uhr sauber ge-
kleidete, aber kithn veranlagte Bodggen, welche den bereits begonne-
nen Unterricht der Sekundarschule aufhoben und zwei der Lehrer ab-
fithrten zum Verhor beim gemeinderétlichen Polizeiprdsidenten, indem
sie wider alten Brauch und Sitte gehandelt hitten.» Aehnlich verlief

68



der Fastnachtmontag 1946. Etwas geschmacklos wurde vor Fastnachts-
beginn ein Aufruf erlassen, in dem auf mehrere Fastnachtsveranstal-
tungen, unter anderem auf einen Umzug hingewiesen wurde: «Jetzt
kann’s losgehen! Die Fastnacht ist in vollem Umfange freigegeben
worden, nachdem sie sechs Jahre lang im schweizerischen Konzen-
trationslager geschmachtet hat.» Die Schulpflege hatte diese Freigabe
aber unterlassen. Darum konnen wir in der Zeitung lesen: «Am
11. Mérz zwang um 9 Uhr morgens ein Gegenbefehl der Bédggen samt-
liche Lehrer und Schiiler unseres Dorfes zum Verlassen der Schul-
zimmer.» Die Installation des Narrenrechts mit der Ausserkraftsetzung
des biirgerlichen Rechts und der Ausschaltung der behordlichen Be-
fugnisse ist in den traditionellen Fastnachtsgebieten eine Selbstver-
standlichkeit und wird von den Behdrden meist schmunzelnd toleriert.
Unser Gemeinderat hat in den letzten Jahren auch schon einige Be-
weise seiner fastndchtlichen Begabung abgelegt: Seit einigen Jahren
erscheint eine humoristisch-satirische Variante eines Berichtes iiber
Gemeinderatsverhandlungen, in welchem ein Gemeinderat seine Kol-
legen aufs Korn nimmt, und der Besuch des Kudiballs durch den Ge-
meinderat in corpore scheint sich traditionell zu verfestigen. Zum
Troste der Schulpfleger, welche sich durch die Reaktion der traditions-
geleiteten Schulstorer angegriffen fiihlten, sei auf eine Schulstérung
hingewiesen, die noch um die Jahrhundertwende im aargauischen
Klingnau zum festen Bestand an Fastnachtsbrauch-Elementen gehorte.
Der «Rdbe-Hegel», eine zerlumpte Schreckgestalt, erschien jedes Jahr
am «schmutzigen Donnerstag» an der Schultiire und bat den Lehrer,
der Jugend freizugeben. Mit einer ausgelassenen Verfolgung des Hegels
durch die Schulkinder wurde das Fastnachtstreiben eingeleitet.

Ein typischer Reprasentant der Fastnachtsfreunde schilderte 1926 im
«Volksblatt des Bezirkes Meilen» den Kinderfastnachtsumzug, der da-
mals allerdings mit seinen Beduinen, Chinesen, Tessinern, Sennen,
einer Hochzeitsgesellschaft und einer rollenden Schlittenpartie ein
eindeutiges Veredelungsprodukt war, und endete damit: «Und nun
ihr hypochondrischen Kritiker, denen Fastnachtsscherz in jeder Form
ein Greuel ist, habt ihr nicht vielleicht doch das muntere Spiel der
Jugend verstohlen mitgenossen und daran ein bisschen Freude er-
lebt? Fastnacht braucht nicht unbedingt der Inbegriff toller Ausge-
lassenheit zu sein. In dieser Auffassung sehen wir die Briicke, die es
euch ermoglichen konnte, euch mit uns Narren zu verséhnen.» Die
Kinderumziige an der Kinderfastnacht am «Schiiblig-Zyschtig» nah-
men im Jahre 1904 ihren Anfang, wurden wadhrend dem Ersten Welt-
krieg nicht durchgefiihrt und 1922 wieder aufgenommen. 1928 erlosch

69



dann der Brauch, bis ihn dieses Jahr einige Lehrer — ohne von der
fritheren Tradition etwas zu wissen — wieder aufnahmen, in der Mei-
nung und Hoffnung, dass sich die Kinderfastnacht in dieser Sublima-
tionsform retten lasse. Damit bewegt sie sich in alten Geleisen. 1922
wurde nimlich zur Einfiithrung des Vorkriegsbrauches in der Zeitung
geschrieben: «Man wollte damals dem wiisten Kuditreiben einen
Damm entgegensetzen. Nachdem dieses nun wieder iippig ins Kraut
geschossen ist, so haben sich ein paar Frauen zusammengetan, um
den schoénen alten Brauch wieder zum Leben zu erwecken.»

Ein Beispiel fiir die grossere Widerstandsfahigkeit der Fastnacht im
Grenzgebiet ist die Tatsache, dass der urspriinglich zur katholischen
Vorfastenzeit gehorende «Schiiblig-Zyschtig» ohne Vorfastenbedtirf-
nisse sich in unserer Gegend erhalten konnte. Ein Blick auf die ent-
sprechende Karte des Atlasses der Schweizerischen Volkskunde zeigt,
dass hauptsichlich in katholischen Gebieten Tagesbezeichnungen be-
stehen, die sich aus fastnichtlichen Essbrdauchen ableiten lassen. Es ge-
hort zum Merkmal der Vorfastenzeit, dass man sich vor Beginn der
vierzigtigigen Fasten noch einmal tiichtig an fetten Speisen giitlich
tut. Am weitesten verbreitet in allen katholischen Gebieten der
Schweiz ist der «schmutzige (fette) Donnerstag». Im franzdsischen und
italienischen Sprachgebiet findet man gelegentlich den mardi gras
resp. den martedi grasso. Im St. Gallischen, besonders zwischen Wa-
len- und Ziirichsee, besteht als Lokalvariante des «schmutzigen Don-
nerstags» der «Schiiblig-Donnerstag», aus dem im benachbarten Zii-
richseegebiet und im Ziircher Oberland ein «Schiiblig-Zyschtig» ge-
worden ist. Der Brauch lebt bei uns sinnentleert weiter. Auch ohne
eine in Aussicht stehende Fastenzeit ist das Schiibligmahl am «Schiib-
lig-Zyschtig» in unserer Gemeinde fest verwurzelt. Stichproben haben
ergeben, dass zum Beispiel in diesem Jahr in etwa achtzig Prozent
der Haushaltungen an diesem Tag Spezialschiiblinge gegessen wurden.

Eine deutliche Stimme aus dem fastnachtsfreundlichen Kraftefeld
war 1933 zu vernehmen. Unter dem Titel «Kein Fastnachtsfeuer in.
Meilen?» lesen wir: «In der vorfastnidchtlichen Zeit ist es vielen Ein-
wohnern aufgefallen, dass nicht wie iiblich die Fastnachtsbuben von
Haus zu Haus zogen, um brennende oder klingende Beitrédge fiirs Fast-
nachtfeuer zu sammeln. Nachforschungen haben ergeben, dass die
Sammlung von den zustindigen Behordestellen abgelehnt worden ist
mit dem Hinweis, dass das Fastnachtsfeuer auf dem neu hergerichte-
ten Gemeindeplatz am See nicht mehr gestattet werden koénne. Ver-
schiedene waschechte Meilener kénnen nun aber nicht begreifen, dass
mit dieser alten Tradition so still aufgerdumt werden und der letzte

70



Rest der Fastnacht im Freien verschwinden soll. — Also her mit dem
Fastnachtsfeuer und dem zu verbrennenden Bddgg!» Trotz dem Auf-
rufe kam aber im Dorfe kein Fastnachtsfeuer mehr zustande, dafiir er-
hielt das Obermeilener Feuer vermehrten Besuch. 1935 lesen wir: «In
Obermeilen, wo man die Tradition des Fastnachtsfeuers iibernommen
hat, ist am Sonntagabend Stavisky (ein Riesenbetriiger aus jenen
Tagen) dem Feuertode iibergeben worden.» 1936 wurde fiir die Bevol-
kerung des Dorfes nochmals ein Bo0gg mit Feuerwerk an der Kreu-
zung Allmendstrasse-Ormisstrasse verbrannt, dann erlosch der Brauch
und wurde erst dieses Jahr durch die Wachtvereinigung Obermeilen
wieder eingefiihrt.

Das Feuer ist ein fastnichtliches Brauchelement, das den zircheri-
schen Fastnachts-Unterdriickungs-Bemiihungen sehr starken Wider-
stand entgegengesetzt hat, besonders in den sonst eher unfastnécht-
lichen Gebieten des Unterlandes und der ndérdlichen Kantonsgebiete
noch weit verbreitet ist und dem Sonntag der Bauernfastnacht vieler-
orts die Bezeichnung «Funkesunntig» gebracht hat. Was hat aber die-
ser Brauch iiberhaupt mit der Fastnacht zu tun? Die Erkldrung ge-
lingt uns nur, wenn wir auf die der Fastnacht zugrundeliegenden vor-
christlichen Sinnkomplexe, auf den Toten- und den Vegetationskult
zuriickgreifen, womit wir unsere Betrachtung abrunden wollen.

Beide Brauchkomplexe sind in der Fastnacht ineinandergeschoben.
Der Maskenbrauch wurzelt im Totenkult, im vorchristlichen Glauben,
dass zur Zeit der langen Nichte der Mittwinterzeit die toten Ahnen
als richende und riigende Totenddmonen zu den Lebenden zuriick-
kehren. Die ehrfiirchtige Verkdrperung der Totenddmonen in den Mas-
kengestalten hatte wohl eine doppelte Funktion: in der Verehrung
identifizierte man sich mit den Toten und iibernahm deren Aufgaben,
die in der Riige und der Strafe bestehen. Daraus entwickelte sich die
Maskensatire, die heute in den Fastnachtsbrduchen hervortritt. Da-
hinter mag aber auch der Gedanke gestanden haben, dass der Damon,
vor seinem eigenen Gesichte, das er in der Maske finde, fliehe; der
Maskenbrauch galt damit der Fernhaltung der boésen Ddmonen. Ur-
spriingliches Maskendatum war die Zeit der ldngsten Néchte, die Neu-
jahrszeit. Neben dem Lirmen und Riigen gehorte zum Maskenrecht
das Heischen, welches sich aus dem Recht ableitet, an Stelle der stra-
fenden Toten Opfergaben zum Zwecke der Siithne einzuziehen. Als
dann der Maskenbrauch in den katholischen Ventilbrauch der Vor-
fastentage hineingezogen wurde und die Maskerade immer mehr dem
Bediirfnis des Volkes nach Ausiibung ihm sonst nicht zugéinglicher
Rollen entgegenkam und in iibermiitiges Rollenexperimentieren tiber-

71



ging, wurden die alten Formen des Totenkultes, die Riige und das
Heischen sinnentleert weitergefiithrt. Der Lirm hingegen — urspriing-
lich zur Illustration des Gebarens der Ddmonen oder zur Fernhaltung
boser Ddmonen erzeugt — drangte sich natiirlich zur Einbettung in die
Uebermutsform des Ventilbrauches auf, vermochte aber auch von der
Seite des Fruchtbarkeitskultes her in den Fastnachtsbrauch einzudrin-
gen. Larm ist ein urspriingliches Element des Fruchtbarkeitskultes und
wurde vielerorts erzeugt, um am Vorabend des Friihlings die Frucht-
barkeit «aufzuwecken», was zum Beispiel beim Chalanda Marz im
Engadin heute noch als Grund angegeben wird. Da der Vorfasten-
termin mit dem Ventilbrauch in Friihlingsndhe angesetzt wurde, ist
es verstdndlich, dass weitere vegetationskultische Formen in die Fast-
nachtsbrauche einflossen. Dazu gehoren auch die Feuerbrauche. Feuer
am Anfang der Vegetationszeit sollten die Warme der Sonne wecken
und unterstiitzen und die Fruchtbarkeit garantieren. Hinter dem Ver-
brennen eines B&0ggs als Symbol des Winters steht die Verbrennung
des altgewordenen, die Fruchtbarkeit nicht mehr fordernden Vegeta-
tionsddmons, der meist als Strohpuppe verbrannt wurde. Das Um-
ziehen zum Heischen von Gaben fiir das Fastnachtsfeuer, wie wir es
fiir unsere Gemeinde noch bis in die dreissiger Jahre bezeugt haben,
hat damit seine Wurzeln im Toten- und im Vegetationskult. Seit der
Reformation hat die Geistlichkeit in unserem Kanton immer wieder
die «heidnischen Fassnacht- und Mertzenfiiwr» bekdmpft. 1601 stellte
ein Ziircher Predigter fest: «Man kneuwet vor dem Fassnachtsfeuer
als vor einem Gotzen nider zu betten; wie und mit was Andacht, ist
wol zu denken.» Auch eine Stelle aus Heinrich Bullingers handschrift-
licher Chronik weist uns auf ein vegetationskultisches Element hin.
Der Zwinglinachfolger riigt den Fastnachtsumzug der Metzgerzunft
als ein «unrein fassnacht spil». Er schildert ein Brautpaar, «umb
welche alles volk laufft narren und butzen. Und wirfft man endlich
die brutt mit dem briitgam in den brunnen». Das Brautpaar als sym-
bolisches Vegetationspaar sollte auch die allgemeine Fruchtbarkeit in
der Natur, welche erweckt werden sollte, darstellen und das Ein-
tauchen in Wasser sollte die symbolische Darstellung der Beriihrung
durch das Fruchtbarkeit spendende Element sein. Dies wurde durch
einen andern kirchlichen Kritiker als «iippige, hiierische tdnz» be-
zeichnet. Was hat die Meilener Fastnacht mit all dem zu tun? 1952
— die Kurve der Meilener Fastnachtsbetriebsamkeit war wieder einmal
nach dem Kriegsende in steilem Anstieg bis zu einem jidhen Abfall
nach 1955 — schrieb ein Berichterstatter in der Lokalpresse: «Dass die
Fastnachtsgesellschaft Wert darauf legte, dem diesjdhrigen Umzuge

72



ein friihlingshaftes Geprage zu geben, bezeugten die prachtigen Wagen
der Madame Pompadour, der iiberaus lieblichen Springbrunnen und der
Storchenwagen mit seinen unzédhligen Babies. Wollte der Storch den
Meilenern einen Einblick in seinen unversieglichen Segen geben?»
Neben der gewohnten Satire finden sich deutliche Anklidnge an die
alten fruchtbarkeitskultischen Fastnachtstendenzen. Auch an der mo-
dernen Meilener Fastnacht leuchtet zuweilen das archaische Erbgut
auf.

Das Wechselspiel der gegensdtzlichen Haltungen, das fiir die Fast-
nacht unserer Gemeinde typisch ist, tritt deutlich hervor, wenn wir
versuchen, die Meilener Fastnachtsfreude und -betriebsamkeit auf
Grund der Zeitungsberichte und Inserate in einer Kurve darzustellen.
Es ergibt sich eine Wellenkurve, deren Gipfel die immer wieder neu
ansetzenden Bemiihungen um eine «ventilhafte», betriebsame, humo-
ristisch-satirische Fastnacht anzeigen. In einer solchen Kurve miissten
wir die Jahre der beiden Weltkriege und die Krisenzeit der dreissiger
Jahre als Wellentéler einzeichnen und ein kréftiges Wiederansteigen
der Fastnachtsbetriebsamkeit nach den beiden Kriegen angeben. Wir
finden aber auch Schwankungen, die nicht mit Krieg und Konjunktur
und auch nicht mit der Ueberhandnahme der sportlichen Betitigung
erklart werden koénnen, sondern Schwankungen, die auf dem chroni-
schen Traditionskonflikt beruhen. Wir stellen zum Beispiel ein Ab-
sinken und einen Wiederaufstieg vor dem Ersten Weltkriege und
einen deutlichen Gipfel in den Krisenjahren fest. Besonders typisch
ist die Entwicklung nach dem Zweiten Weltkriege: Kriftiger Anstieg
nach Kriegsende, Abflauen seit 1955, neues Aufleben 1961.

Vergegenwartigen wir uns zum Schlusse die Fastnachtsdusserungen
dieser letzten Epoche! Von der Schulstérung im Jahre 1961 war schon
weiter oben die Rede. In jenem Jahre hatten sich zwei Vereine kraftig
fiir die Fastnacht eingesetzt. Der Turnverein organisierte einen Fast-
nachtsumzug und durch den Musikverein Frohsinn wurde der Kudi-
Kehrausball am Dienstag nach der Bauernfastnacht wieder aufge-
zogen. 1939 hatte dieser zum ersten Male stattgefunden und blieb dann
kriegshalber aus. Im Jahre 1947 verlief die Fastnacht in dhnlichem
Rahmen wie im Vorjahre, und in der Zeitung konnte man lesen: «Die
Fastnacht ist ein uralter Volksbrauch, und wenn sie insbesondere von
den Dorfvereinen wieder in die richtigen Bahnen gelenkt wird, wird
man auch in allen Volkskreisen nicht viel dagegen einwenden kénnen.
Auswiichse kommen {iiberall vor, und diese zu bekdmpfen, muss das
Ziel aller Gutgesinnten sein.» Im Umzuge traten neben den wieder-
auferstandenen Bajazzos, Lachnern und Dominos ein Giftpilz mit

73



einer lokalen Schnitzelbankdarbietung und eine Waggisclique hervor.
Im Jahre 1949 zeigte sich dann erstmals die neugegriindete Fastnachts-
zunft Narrhalla, eine Fastnachtsgesellschaft nach dem Vorbilde ent-
sprechender Ziinfte in der March und in den Hofen. Diese Tatsache
unterstreicht die Bedeutung unseres Gebietes als Grenzlandschaft in
bezug auf das Fastnachtsbrauchtum. Der Zeitungsschreiber meldet:
«Wie wir erfahren, hat sich zur Einfithrung der alten Sitten und
Briuche eine Zunft gegriindet, welche sich Narrhalla getauft hat. Sie
beabsichtigt, in kommenden Jahren grossere Umziige durchzufiihren
unter Beteiligung aller Ortsvereine.» Und ein wenig wehmiitig fahrt
er weiter: «Ein Fastnachtsfeuer, ja vielleicht auch das kommt wieder,
wo am See die riesige Glut, umtanzt von aller Gattung Booggen, des
Winters letzte Kilte versengt.» Das Maskentreiben wurde in diesem
Jahre wahrscheinlich schon durch die Initiative der Narrhalla intensi-
viert. «Wie man vernimmt, wurde die Fastnacht von etlichen Lachnern
schon am Samstagabend, dem 5. Marz, erdfinet, und es wurden Be-
suche in Privathiusern und Gaststitten gemacht.» 1950 organisierte
die junge Fastnachtszunft einen Maskenball im Lowen. Ein Umzug in
grosserem Rahmen, wie er den Narrhalla-Leuten vorschwebte, kam
noch nicht zustande. Der Beginn der alljahrlichen Narrhalla-Umziige
f4llt in das Jahr 1951. 1953 schreibt ein Einsender in der Lokalpresse:
«Ja, er scheint langsam in Erfiillung zu gehen, der langgehegte
Wunsch, es mochte sich doch jemand der Sache annehmen, um unse-
rer im Grunde ja noch immer fastnachtsfreundlichen Bevolkerung
etwas zu bieten.» Die Sublimationsbemiihungen sind auch in diesen
Jahren der Narrhalla-Initiative unverkennbar. Der Erlos des Abzei-
chenverkaufs diente jeweils zur Bescherung kinderreicher Familien
am Klaustage, und 1953 wurde ein Betrag zur Katastrophenhilfe in
den hollindischen Ueberschwemmungsgebieten iiberwiesen. Hohe-
punkt und Ende der Narrhalla-Bemiihungen fallen ins Jahr 1954. Die
Fastnachtsgesellschaft hatte diesmal sogar ein Anmeldungs-, Aus-
kunfts- und Beratungsbiiro eingerichtet und zum Umzuge die Bericht-
erstatter mehrerer grosser Tageszeitungen, der Depeschenagentur und
der Fotopress eingeladen. Rund 500 Teilnehmer wirkten am Umzuge
mit. Gross war das Interesse der Bevolkerung, die Pressekommentare
lauteten wohlwollend; aber durch den Abzeichenverkauf konnten die
grossen Unkosten kaum gedeckt werden, so dass es in den néchsten
Jahren still um die Narrhalla wurde. 1955 beschrédnkte sie sich auf die
Durchfithrung eines Maskenballs, zu welchem die Rollizunft Siebnen
und die Humoria Feusisberg, zwei Fastnachtsgesellschaften aus den
urtiimlichen und vorbildlichen Fastnachtsgefilden, eingeladen wurden.

74



Seither unterblieben Aktionen der Narrhalla, und die allgemeine Fast-
nachtsbetriebsamkeit ging zuriick.

Wir haben versucht, einen Ueberblick iiber die Krafte zu geben,
welche die Meilener Fastnacht formten und wandelten. Die Gescheh-
nisse am diesjdhrigen «Schiiblig-Zyschtig» fithrten zu dieser Besin-
nung. Mit Interesse sehen wir dem Schicksal der Kinderfastnacht und
dem weiteren Verlauf des chronischen Konfliktes entgegen.

Literatur. E.Hofmann-Krayer: «Die Fastnachtsbrduche in der Schweiz»
(Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 1897). Richard Weiss: «Volkskunde
der Schweiz». Atlas der Schweizerischen Volkskunde mit Kommentar. Gott-
fried Keller: «Griiner Heinrich». Emil Stauber: «Sitten und Brduche im
Kanton Ziirich». Eduard Striibin: «Baselbieter Volksleben»; Sitte und Brauch
im Kulturwandel der Gegenwart.

75



	Wandel und Beständigkeit der Meilener Fasnachtsbräuche im 19. und 20. Jahrhundert

