
Zeitschrift: Heimatbuch Meilen

Herausgeber: Vereinigung Heimatbuch Meilen

Band: 2 (1961)

Artikel: Wandel und Beständigkeit der Meilener Fasnachtsbräuche im 19. und
20. Jahrhundert

Autor: Grissemann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-953843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-953843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WANDEL UND BESTÄNDIGKEIT DER MEILENER FASTNACHTS¬
BRÄUCHE IM 19. UND 20. JAHRHUNDERT

Von Hans Grissemann

Ein Vorkommnis an der Fastnacht 1961 liess deutlich die typischen
Haltungen und Kräfte erkennen, auf Grund derer sich das Fastnachtsbrauchtum

unserer Gemeinde aufbaut und wandelt. Am Nachmittag
des «Schüblig-Zyschtig», dem Dienstag zwischen dem siebten und
sechsten Sonntag vor Ostern, zwischen Herren- und Bauernfastnacht,
eröffnen jeweils bei uns die Kinder mit ihrem Maskentreiben die
Fastnachtszeit. Dieses Jahr hatte aber die Schulpflege beschlossen, den
Nachmittag nicht mehr schulfrei zu erklären, um dafür die
Wintersportwoche auf den ihr vorangehenden Samstag ausdehnen zu können.
Diesem Beschluss folgten etliche Reaktionen. Einige Lehrer suchten
Lösungen, um der Fastnachtsfreudigkeit der Schüler doch noch ein
Ventil zu verschaffen, Lösungen, die sich aber mit dem Beschluss der
Behörde in Einklang bringen lassen mussten. Sekundarlehrer hatten
mit ihren Klassen ein Märchentheater eingeübt und luden am
Nachmittag des «Schüblig-Zyschtig» die Schüler aller Wachten zur
Vorstellung ein. Die Primarlehrer im Dorfe regten ihre Schüler zu einem
Fastnachtsumzuge an, der nach Schulschluss auch stattfand und rasch
dichte Reihen erfreuter Zuschauer anzog. Die radikale Lösung aber
versuchten, wie der «Meilener Anzeiger» berichtet, «einige währschafte
fastnachtsfreudige Meilener Mannen». «Mit übergestülpten mächtigen
Fastnachtsköpfen zogen sie von Schulhaus zu Schulhaus, um den dazu
natürlich verständnisvoll schmunzelnden Schulmeistern nun ihrerseits
den Meister zu zeigen und die jubelnden Kinder aus den
Klassenzimmern in die fastnächtliche Freiheit zu entlassen.» Die Zeitungsmeldung

ist nur teilweise richtig. Die Aktion verlief nicht zur vollen
Zufriedenheit der traditionsgeleiteten Schulstörer; denn die Klassen,
die gerade die Theatervorstellung besuchten, wurden nicht angetroffen,
und einige Lehrer wagten es, dem Narrenrecht entgegenzutreten und
dem Beschlüsse der Schulpflege Nachachtung zu verschaffen. Ein
«verständnisvolles Schmunzeln» der Schulmeister mag sich wohl da und
dort gezeigt haben; wir wissen aber auch, dass einige junge
Lehrerinnen dem angekündigten Zusammenstoss mit den «währschaften,
fastnachtsfreudigen Meilener Mannen» mit gemischten Gefühlen
entgegensahen. Ein Konflikt zwischen fastnachtsfreundlichen und fast-
nachtsfeindlichen Kräften hat sich dabei abgezeichnet, ein Konflikt,

58



der in verschiedensten Erscheinungsformen für die zürcherische
Fastnacht seit Jahrhunderten typisch ist. Er verdient eine Erklärung und

Zergliederung.
Die Kräfte, die dieses Jahr am «Schüblig-Zyschtig» aufeinanderprallten,

sind vielfältig. Hinter der Bejahung der Kinderfastnacht steht

wohl ein Anteil an überliefertem Verhalten, an Traditionsgebunden-
heit, welche gewisse Handlungen deshalb für wertvoll und richtig
hält, weil sie herkömmlich und überliefert sind. Diese Haltung gründet
in der Furcht und Ehrfurcht vor den Vorfahren, welchen es

nachzuleben gilt. Die bisherige Ordnung soll nicht gestört werden, auf dass

sich nicht, wie die Redensart sagt, «die Toten im Grabe umdrehen ».

Das volkstümliche traditionelle Verharren ist wohl manchmal Schutz

und Bremse gegen forschen Fortschrittseifer, kann sich aber auch,

wenn die Autorität der Vorfahren höher als die Autorität der Vernunft
steht, fortschrittshindernd auswirken und den Blick auf die «gute alte

Zeit» fixieren. Da die Kinderfastnacht am «Schüblig-Zyschtig» zweifellos

einer sehr alten Tradition entspricht, ist es verständlich, dass dieses

Jahr die traditionsverpflichteten Fastnachtskräfte durch die Traditionsstörung

mobilisiert worden sind. Allein, traditionelles Verharren, mehr
oder minder blindes Geleitetwerden durch die Tradition und die
Bereitschaft, auf Störungen der Tradition mit Rettungsversuchen zu
reagieren, erklärt den fastnachtsfreundlichen Vorstoss am «Schüblig-
Zyschtig» noch ungenügend. Bemühungen zur Erweckung der
Fastnachtsfreude zeichneten sich nämlich schon ab, bevor der Schulpflege-
beschluss bekannt wurde. Die im letzten Winter gegründete Wacht-
vereinigung Obermeilen hat sich nicht nur dorf- und quartierpoliti-
schen Interessen unterstellt, sondern macht es sich zum Anliegen, die
ethischen und ästhetischen Werte des alten Volkstums wieder zu
Ansehen zu bringen und unter anderem das Brauchtum wieder zu pflegen.

Schon eine Woche vor der Publikation des Schulpflegebeschlusses

war der folgende, kulturell-pädagogisch orientierte Aufruf im «Meile-

ner Anzeiger» zu lesen:
«Einen vergessenen Brauch will die neugegründete Wachtvereini-

gung Obermeilen wieder einführen: den Fastnachtsfunken. Früher
sammelten die Buben der Wacht in ihrer freien Zeit gemeinsam das

nötige Holz zu einem mächtigen Haufen: Geschnittene Dornen vom
Bahnbord, Respi aus den Reben, Astholz von Obstbäumen. Im Ländeli
wurde dann ähnlich wie am Sechseläuten der Böögg verbrannt als

Symbol der Vertreibung des Winters. - Ob wohl die Buben von heute
solch gemeinsames Tun auch noch fertigbringen? Es ist zu hoffen. Ein
zünftiger Böögg mit knallendem Inhalt würde von Erwachsenen be-

59



schafft. Auch für eine Ueberraschung für junge Bööggli und für die
mitwirkenden Buben würde gesorgt. Als Brandplatz ist das für die
Kläranlage vorgesehene Gelände in Aussicht genommen. Also ihr
Buben von Obermeilen, schart euch zusammen und macht einen Funken,

der in den halben Kanton zündet!»
Diese Ansätze zu einer Volkstumspflege stehen in einem grossen

Gegensatz zum wertblinden traditionsverpflichteten Verhalten. Der
Traditionsgeleitete verhält sich gemäss der Ueberlieferung ohne Wert-
und Zwecküberlegungen, er riskiert der Beibehaltung der bisherigen
Ordnung zuliebe keine Neuerung — hinter dem zitierten Aufruf steht
aber eine ethische, pädagogische Bemühung, eine Haltung, welche be-
wusst gegen das modische, verflachende Bildungsangebot und gegen
die Vermassungserscheinungen im kulturellen Feld vorgeht, eine
Haltung, die heute in der Volkskunde als ethisch-zweckhafter Traditionalismus

bezeichnet wird. Besonders für die stadtnahen Gemeinden, die
in den Sog der Grosstadt zu gelangen drohen, ist das Erwachen dieser
Form des Traditionalismus häufig. Fortschrittsgläubigkeit, ein Ueber-
angebot an populär gemachten Wissenschaftserkenntnissen, ein modischer

Bildungstaumel, das warenhausähnliche Angbot an Bildungsgütern

durch Zeitschriften, Radio, Zeitungen und Fernsehen haben das
Volk nicht selten in eine Art geistige Verdauungsstörung geführt. Darum

wird der Traditionalismus eingesetzt: die Heerstrasse der Massenkultur

soll verlassen werden, das alte Volksleben soll die dem Volk
gemässen Bildungsmöglichkeiten und die ihm entsprechenden Felder
kultureller Betätigung aufleuchten lassen. Seit dem Ersten Weltkrieg
zeichnet sich diese Bewegung deutlich ab und kristallisiert sich zum
Beispiel in den Bemühungen der Schweizerischen Vereinigung für
Heimatschutz, welche die Erhaltung und Pflege der heimischen
Gebräuche, Trachten, Mundarten, des Volksliedes und Volkstheaters zu
ihren Aufgaben zählt. Wir dürfen sicher die ethisch-traditionalistischen

Kräfte zum Kräfteverband zählen, welcher sich die Erhaltung
des Brauches der Kinderfastnacht zum Ziele macht.

Aber es zeichnet sich in diesem Kräftefeld eine weitere Komponente
ab, der wir die pädagogische Verpflichtung ebenfalls zusprechen
müssen.

Es wird immer wieder festgestellt, die Kinder von heute hätten
keinen natürlichen Auslauf mehr, ihrem Entfaltungsdrang seien überall
Schranken gesetzt. Der Strassenverkehr habe ihnen die Spielplätze um
das Haus geraubt. Auch das Wohnen inmitten der schönen Möbel und
der lärmempfindlichen Nachbarn verunmögliche oft die Verwirklichung

ihrer Spielbedürfnisse. Die heutige intellektualisierte Welt for-

60



dere vom Kinde schon vermehrt Leistung und Ueberwindung und
versuche, es einseitig zum Existenzkampfe auszurüsten, wobei die für die

Vertiefung des Gemütes notwendige Hingabe an das Spiel und das

gemüthafte Empfangen in der Spielfreude verunmöglicht werden. Es sei

deshalb nötig, dass die Möglichkeiten des Ueberbordens der kindlichen
Kräfte und des Aussetzens der Autoritätsansprüche, die Möglichkeiten
des freien Gestaltens nicht weiter beschnitten würden, um
Stauungsreaktionen zu verhindern. Neben Lärm und überbordender Bewegung
stecken aber in den fastnächtlichen Gestaltungen so viele Möglichkeiten

echten Kinderspiels, dass die Kinderfastnacht nicht nur psycho-
hygienisch gerechtfertigt, sondern auch pädagogisch begründbar sei.

Hinter solchen scheinbar modern anmutenden Begründungen stecken
Ansichten, die teilweise schon im Altertum geherrscht haben mögen.
Die heutige Volkskunde fasst die Fastnacht zum Teil als Ventilbrauch
auf. Schon die Saturnalien der Römer hatten ihre Ventilbedeutung; es

waren Festtage, an denen die Standesunterschiede aufgehoben und
Spiele und Lustbarkeiten veranstaltet wurden. Im katholischen
Kirchenjahr schaffte sich dann das Ventilbedürfnis — das Bedürfnis nach
einer Zeit der Lockerung und der Entlastung vom ständigen Entschei-
dungs- und Verpflichtungsdruck - zwischen den beiden Festzyklen der
Weihnacht und der Ostern Raum. Erstens bestand dort eine festleere
Zeit und zweitens konnte sich das Ventilbedürfnis mit dem Vorholbedarf

der Vorfastentage vereinigen. So sind denn die Argumente, die
heute für die Kinderfastnacht oder immer wieder für den Schulsilvester
vorgebracht wurden, keineswegs neu. Oft ist es echte Anerkennung des

kindlichen Ventilbedürfnisses; manchmal steht die Ventilbedürftigkeit
der Erwachsenen dahinter, welche diese den Kindern zuschreiben.

Traditionsgebundenheit, ethisch-zweckhafter Traditionalismus, mehr
oder weniger psychologisch begründete pädagogische Bestrebungen sind
in dem fastnachtsfreundlichen Kräftekomplex, der dieses Jahr das
Fastnachtsrecht der Kinder in Erinnerung rufen wollte, gefunden worden.

Auch die fastnachtsfeindlichen Kräfte, welche sich in Meilen immer
wieder geäussert und dieses Jahr gegen die Kinderfastnacht gerichtet
haben, sind vielfältig. Auch unter ihnen lässt sich vorerst eine
traditionelle Komponente feststellen. Im Mittelpunkt des fastnachtsfeindlichen

Kräftekomplexes steht die protestantische Tradition, welche
ganz allgemein der zürcherischen Fastnacht ihr eigenes Gepräge
gegeben hat. Die fastnachtsfeindlichen Vorstösse der Reformatoren waren
natürlich einst ein Traditionsbruch; aber auch aus der damaligen
neuen Haltung ist wieder Tradition geworden. Die Ablehnung der
Fastnacht durch den Protestantismus richtete sich gegen den ihr durch

61



die katholische Lehre aufgeprägten Gehalt und gegen ihre
vorchristlich-heidnischen Wurzeln. Das «papistische und heidnische Fastnachtstreiben»

war den Reformatoren ein Dorn im Auge und wurde seit
der Reformation in unzähligen Sittenmandaten bekämpft. Ausgerechnet

in einem Basler Mandat aus dem Jahre 1546 lesen wir: «Dieweil
man aus Gotteswort die vierzigtägigen Fasten abgestellt, so soll man
auch künftigs keine Fassnacht noch Aescher Mittwoch mehr haben.»
Eine Zürcher Fastnachtspredigt von 1601 tritt gegen die «unmässigen
Gastmäler und seuwischen Zechen» zur Fastnachtszeit auf, «die sich
etwan bis um Mitnacht, ja gar bis in hellen Morgen hinein erstrecken».
Im folgenden Mandat aus dem Jahre 1655 wird nach eingehenden
Abhandlungen über einzelne andere Missbräuche auch die Fastnacht
mit ihren Essbräuchen und ihrem allgemeinen Ventilbrauchcharakter
angegriffen: «Allerhand ander unwäsen, missbrüch und laster
zusammengezogen: das mutwillig butzen- und böggenwerck an den
Fassnachten und sonsten sampt dem Küechliholen, die Fassnacht — und
Mertzenfüwr. » Die angegriffenen Fastnachtsbräuche werden im
gleichen Zuge genannt mit «nächtlichem spatzieren und unwaesen uff der
gassen vom jungen volclc Knaben und Töchteren, Liechtstubeten und
andere derglychen lychtfertige Zusammenkünfte». Der Erfolg des
jahrhundertelangen Druckes ist nicht ausgeblieben: Viele Fastnachtsbräuche

sind verschwunden oder haben eine sublimierte, «würdige»
zürcherische Form gefunden. Dies gilt vor allem für das Gebiet der
Stadt, wo die Fastnacht ein von den Erzfastnächtlern vielbelächeltes
Kümmerdasein fristet, wo sich dafür aber im Sechseläuten ein
Sublimationsprodukt eingestellt hat; dann für das Unterland und die
nördlichen Kantonsteile, aber weniger — wie noch zu zeigen sein wird —

für unser an das katholische Brauchgebiet angrenzendes Zürichseegebiet.

Aber der Einschlag an protestantischer Tradition ist auch bei
uns unverkennbar.

Auch die entsprechende pädagogische, ethisch-wertverpflichtete
Komponente ist neben den Traditionskräften im fastnachtsfeindlichen
Kräftefeld zu erkennen. Angesichts der unverkennbaren Missbräuche,
welche das Fastnachtswesen immer wieder begleiten, kommt es zu
ständigen Erneuerungen des einstigen protestantischen Ansatzes der
Fastnachtsablehnung. Neben die mehr unbewusste traditionelle
Zurückhaltung stellt sich die bewusste ethisch begründete pädagogische
Bemühung. Wir wissen zum Beispiel, dass gewisse Auftritte an der
Kinderfastnacht 1960, zum Beispiel Belästigung alter Leute, auch das
Fastnachtsmass überschritten, was dann 1961 prompt zu den
Bestrebungen führte, denen der schulfreie Nachmittag zum Opfer fiel.

62



Eine schöne Illustration der für den Kanton Zürich typischen
Bemühungen um eine veredelte Fastnacht lässt sich am Beispiel der
Fastnachtsspiele vornehmen. Gottfried Keller schreibt in seinem
autobiographischen Roman «Der grüne Heinrich» (2. Bd. 13. Kap.): «Einige
Wochen nach Neujahr, als ich eben den Frühling hereinwünschte,
erhielt ich vom Dorfe aus die Kunde, dass mehrere Ortschaften jener
Gegend sich verbunden hätten, dieses Mal zusammen die
Fastnachtsbelustigungen durch eine grossartige dramatische Schaustellung zu
verherrlichen. Die einstige katholische Faschingslust hat sich als
allgemeine Frühlingsfeier bei uns erhalten und seit einer Reihe von Jahren
die derbe Volksmummerei nach und nach in vaterländische Aufführungen

unter freiem Himmel verwandelt, an welchen erst nur die

Jugend, dann aber auch fröhliche Männer teilnahmen; bald wurde
eine Schweizerschlacht dargestellt, bald eine Handlung aus dem Leben
berühmter Helden.» «Mein Heimatdorf war nebst ein paar andern
Dörfern von einem benachbarten Marktflecken eingeladen worden zu
einer grossen Darstellung des Wilhelm Teils, und infolge dessen war
ich wieder durch meine Verwandten aufgefordert worden, hinauszukommen

und an den Vorbereitungen teilzunehmen.» Der «Teil» wurde
in Kellers Darstellung nicht auf einer Bühne gespielt, sondern auf
verschiedene passende Punkte der Landschaft verteilt. Wir haben es also

mit der Form eines Umzugsspieles zu tun. Es liegen genügend Beweise

vor, dass solche Fastnachtsspiele nicht eine Ausgeburt von Kellers
dichterischer Phantasie sind, sondern dass solche Spiele zu Kellers Zeit
sogar ziemlich häufig durchgeführt wurden und ihm als Vorlage für
seine Darstellung gedient haben können.

Auch in Meilen haben im letzten Jahrhundert solche Fastnachtsspiele

stattgefunden, Spiele, in denen einerseits das protestantische
Sublimationsstreben der Fastnacht gegenüber verwirklicht wurde und
in denen der historische Patriotismus der Regenerationszeit zum
Ausdruck kommt. Wir finden zwar auch Beispiele von ins Ernste und
Lehrhafte gewendeten Fastnachtsspielen in katholischen Gegenden —

das auch als Umzugsstück konzipierte alte «Urner Teilenspiel» sei
erwähnt, ferner gewisse umzugsmässige kirchliche Moralstücke, die den

Kampf zwischen Weltlust und Gottseligkeit, zwischen Bacchus und
Bussprediger, zwischen Fastnacht und Fasten darstellen — aber der
ethisch verpflichtete Protestantismus gepaart mit Patriotismus hat diese
Möglichkeit gern aufgegriffen und eingehend gepflegt. Thomas Scherr,
der zürcherische Schulmann der Regenerationszeit, der Begründer des
modernen zürcherischen Schulwesens, veröffentlichte 1837 in seinem
«Pädagogischen Beobachter» einen Bericht, welcher ein Meilener Bei-

63



spiel für die damals für Zürich typischen Fastnachtsspiele liefert: «In
den letzten Jahren versuchten tätige Volksfreunde die Fastnachtstage,
die durch tolles Schiessen und niedriges Gebettel von scheusslichen
Larven jedem Gebildeten zum Ekel wurden, durch geschichtliche und
ergötzliche Darstellungen zu Tagen edlerer Volksfreude zu erheben.
Solche Freude bereitete am Montag, dem 13. Hornung, die Singgesell-
schaft Meilen viel Tausend Menschen durch die Darstellung der
Schlacht bei Sempach und der Ereignisse vor und nach dieser
glorreichen Tat. An verschiedenen öffentlichen Plätzen im Flecken Meilen
sah man: Die Besatzung von Zürich; den Aufbruch der Eidgenossen
nach Luzern; die Besatzung von Sempach; den Empfang der Eidgenossen;

das österreichische Lager; die Schlacht; Winkelrieds Leichenzug.»
Die Aufführung erhält in Scherrs Zeitung eine gute Kritik. «Selbst die
Schlacht wurde unvergleichbar treffender gegeben als je dergleichen
auf der Bühne der Hauptstadt geschah. Kurz das Ganze ist in dem
Masse gelungen, als man es unter solchen Umständen nur je erwarten
durfte, und von den 6000 Gästen sind gewiss nur wenige ohne wahren
Genuss und ohne dankbare Anerkennung vom Festplatze geschieden.»
Insbesondere verdient erwähnt zu werden, dass selbst von den
angesehensten Männern der Gemeinde zur Ausführung und zur
Handhabung der Ordnung, die übrigens nicht im mindesten gestört wurde,
thätig mitgewirkt wurde. Hauptsächlich beförderte Sekundarlehrer
Wild das Unternehmen. Mehrere Gemeindebürger lieferten dankenswerte

Beiträge; zum Beispiel 40 Fl. an barem Geld, 15 Eimer 34ger,
18 Schinken u. dgl. Gewiss, von dem Volksfeste in Meilen werden noch
lange Zeit viele Gäste mit Freude und dankbarer Erinnerung sprechen!
Wie wir vernehmen, wurden in Rüschlilcon, Wetzikon und andern
Orten am nämlichen Tage ähnliche Darstellungen gegeben.» Der
anschauliche Quellenbericht zeigt uns, dass die Veredlungsbestrebungen
von Erfolg gekrönt waren, aber wahrscheinlich wurde doch noch —

wie die Wein- und Schinkenspenden vermuten lassen — den urtümlichen

fastnächtlichen Bedürfnissen ein gewisser Raum gelassen. Der
initiative Sekundarlehrer Wild war der zweite Lehrer an der 1834
gegründeten und bis 1860 im «Bau» an der Kirchgasse untergebrachten
Sekundärschule.

Anfang 1841 bildete sich ein Komitee, das Wild ersuchte, ein
geschichtliches Drama zu bearbeiten und die Leitung der Ausführung
zu übernehmen. Wild bearbeitete St. Jakob an der Birs und brachte
das Stück am Dienstag, dem 23. Februar — dem «Schüblig-Zyschtig» —

und am Montag, dem 1. März — damals noch Hirsmontag genannt —

mit ca. 250 Darstellern zur Aufführung. Das Textbüchlein — auf seinem

64



Umschlag steht bezeichnenderweise «von J. Wild, Erzieher» — gibt uns
einen schönen Einblick in die damalige umzugsmässige Aufführungstechnik.

«Das Signal zum Anfange wird um 9 Uhr vormittags durch sechs
Kanonenschüsse gegeben, worauf beim Gasthof zum Löwen vom
Präsidenten des festleitenden Komitees eine Festrede gehalten wird.

Dann finden sich, von verschiedenen Seiten heranziehend, die
Kriegsscharen der Eidgenossen in einer Matte oben im Dorf zusammen, und
werden daselbst von den Zuzügern von Basel und einer Anzahl dasiger
Einwohnerinnen mit Gesang empfangen, womit die Darstellung des
ersten Aktes beginnt.

In der Ortschaft Feld sammeln sich die Franzosen, und ziehen um
y2 11 nach Meilen, wo sie hinten im Dorfe in einer Wiese lagern. Darauf

Darstellung des zweiten Akts.
Nachmittag V2 2 Uhr brechen die Franzosen truppweise aus ihrem

Lager auf und rücken gegen den Dorfbach (der die Birs vorstellt). Nun
Sturmgeläut, und dann Vorstellung des dritten Akts im Lager der
Eidgenossen.

Der vierte Akt beginnt unmittelbar nach dem dritten mit dem
Aufbruche der Eidgenossen. Die Gefechte fallen zuerst diesseits, dann
jenseits des Baches, und endlich bei der Kapelle (St. Jakob) vor — die auf
einer erhabenen Stelle nicht weit vom Bache errichtet ist und gegen
das Ende des Aktes angezündet wird.

Nach kurzer Pause folgt der fünfte Akt, welcher auf dem Schlachtfelde

nahe bei der abgebrannten Kapelle dargestellt wird. Der feierliche

Zug der Mönche, welcher gegen das Ende des Aktes Statt findet,
geht durch die Kirchgasse hinauf, und vom Schlachtfelde wieder die
gleiche Gasse hinunter, bis vor den Gasthof zum Löwen, wo nach
Ankunft desselben von einem Mitgliede des festleitenden Komitees eine
der Feier des Tages würdige Schlussrede gehalten wird.» Die «Neue
Zürcher Zeitung» kommentierte die Aufführung in der Ausgabe vom
3. März 1841 folgendermassen: «Die Ausführung gelang vorzüglich,
und es wird der beabsichtigte Zweck, auch die Fastnacht edleren
Volksvergnügungen zu öffnen, erreicht werden.»

*

Zur Zeit der beiden Meilener Aufführungen war Gottfried Keller 18
resp. 22 Jahre alt. Es ist nicht ausgeschlossen, dass auch die weitherum
beachteten Meilener Fastnachtsspiele eine Anregung für seine Darstellungen

im «Grünen Heinrich» lieferten. Er kann aber nur das erste
der beiden Spiele miterlebt haben, da er von 1840 bis 1842 in München
weilte.

65



Als letzten Ausläufer der historischen Freiluft-Fastnachtsspiele am
See fanden wir bei der Durchsicht der Lokalpresse ein Stäfner
Fastnachtsspiel aus dem Jahre 1891, das auf die Bauernfastnacht festgesetzt

worden war, dann aber wegen grosser Kälte und Seegfrörni auf
den 5. April verschoben wurde. Das Spiel behandelte das Stäfner
Memorial, den Sturz der alten Eidgenossenschaft und das Entstehen des

helvetischen Einheitsstaates. Der Berichterstatter weist vor allem auf
die Darstellung der Kämpfe der Berner gegen die Franzosen hin:
«Grosse Freude bei dem zahlreich herbeigeströmten Publikum
erregten die äussert lebhaft gehaltenen Gefechtsmomente; das Donnern
der Kanonen und das Knallen der Musketen wollte kein Ende nehmen.
Für 2700 Fr. Munition soll da verpülvert worden sein.» Diese Stelle

zeigt deutlich die Tendenz zum Ausweichen aus dem Sublimationsdruck;

das Lärmen, ein ursprüngliches Fastnachtsbedürfnis, wird wieder

zugelassen.
Den Veredlungsbestrebungen war wenigstens im Zürichseegebiet

kein durchschlagender Erfolg beschieden, die alten Fastnachtsbräuche

waren nicht auszurotten, sonst hätte die Polizeikommission Meilen
1893 nicht ausschreiben müssen: «Der Bettel unter Maske ist für
Erwachsene strengstens verboten.» Das Verbot zeigt, dass öffentliches
Maskentreiben und Heischebräuche um die Jahrhundertwende immer
noch Elemente der Fastnacht waren. Das historisch-patriotische
Fastnachtsspiel verschwand aber mit jenem Jahr. Eine auf der Bühne im
Löwen aufgeführte Tellvorstellung fand zum siebtenmal am
Fastnachtsmontag 1893 statt. Seither blieb die Meilener Fastnacht frei von
historischen Aufführungen.

Die allgemeine Feststellung, die Zürcher Fastnacht sei nicht sehr
lebensfähig, trifft für die Zürichsee-Fastnacht viel weniger zu. Wohl
können wir die Veredlungsbemühungen und die Ausrottungsversuche,
welche der protestantischen zürcherischen Tradition entsprechen, auch
bei uns feststellen, anderseits hat sich bei der Durchsicht der Berichte
über die Fastnacht in der Lokalpresse («Volksblatt des Bezirkes Meilen»
1891—1945 und «Meilener Anzeiger» 1945—1961) gezeigt, dass Bedrohung

und zeitweisem Rückgang immer wieder Regenerationsperioden
folgten. Den Grund der zu erkennden Wellenkurve der Fastnachtsfreudigkeit

und der Fastnachtsäusserungen sehen wir zu einem grossen
Teil darin, dass das Zürichseegebiet für dieses Brauchtum eine Grenz-
landschaft ist, in der katholische und protestantische Tradition
aufeinanderprallen. Kommt es zum Konflikt zwischen traditionellen Haltungen,

so sind folgende Lösungsmuster möglich:
1. Eine Haltung wird siegen, und es kommt zur Ueberwindung der

66



anderen. Dieser Ausgang trifft in verschiedenen Graden für die Stadt,
das Unterland und das Weinland zu.

2. Der Konflikt wird chronisch; bald überwiegt die eine, bald die
andere Haltung; nach Niederlagen kommt es zu vermehrter Anstrengung

der Unterlegenen, welche ihre Haltung wieder zur Herrschaft
bringen. Der Ausdruck des ständigen Konfliktes ist ein häufiger Wechsel.

Dieser Ausgang ist nur möglich, wenn die Unterlegenen im nahen
Hinterland, «im Kerngebiet» ihres Brauchtums, wieder Anregung und
Bestärkung ihrer Haltung finden. Es ist eine Tatsache, dass die
Fastnächtler vom Zürichsee gerne die «urtümlichen» Fastnachtsgefilde der
March und der Höfe aufsuchen, wo sie sich unkontrolliert und unkriti-
siert der Fastnachtsfreude hingeben können. Die dort empfangenen
Anregungen wurden aber immer wieder am Zürichsee fruchtbar
gemacht.

3. Ein weiteres Lösungsmuster des Traditionszusammenstosses ist die
Vereinigung von Haltungen zu einem neuen Brauchelement. Auch
solche Vermischungen finden wir in unserem Grenzgebiet. Beispiele
dafür sind die vorher erwähnten Fastnachtsspiele oder die
Kinderumzüge am « Schüblig-Zyschtig », die vor und nach dem Ersten Weltkrieg

stattfanden und zu einem Teil fastnächtliches, zum andern Teil
sechseläutenhaftes Gepräge hatten.

Zum Beweise für die gegensätzlichen Haltungen, für das Wechselspiel

und die Vermischungen seien einige Berichte über die Fastnacht
der letzten 70 Jahre, welche wir in der Lokalpresse fanden,
wiedergegeben.

Zuerst einige Stellen zur Dokumentation der Fastnachtsfeindlichkeit
und der Veredelungsbestrebungen.

1891 schrieb der Meilener Berichterstatter: «Horgen hat brave Knaben.

Statt für ein Fastnachtsfeuer sammelten dieselben für die Armen
der Gemeinde und brachten die schöne Summe von 310 Fr. zusammen.
Respekt vor einer solchen Fastnachtsfreude !»

Der Bericht von 1899 zeigt, dass beide Haltungen sich sogar am
Pressemann ablesen lassen, der zwischen Zustimmung und Ablehnung
der Fastnacht schwankt: «Zweier wahrer Frühlingstage hatte sich die
heurige Fastnacht zu erfreuen. Die Faschingsfröhlichkeit kam denn
auch in erhöhtem Masse zum Ausdruck. Mehr als andere Jahre wurden

namentlich hübsche Frauenmasken bemerkt, die es trefflich
verstanden, dem einen oder andern mit gewandtem Zünglein einen
wohlgezielten Hieb zu versetzen, aber immer alles in anständiger Weise
nach dem Grundsatze: Eine Freude in Ehren, wer will's verwehren.
Auch das stärkere Geschlecht, welches sich der Bööggerei hingab, trat

67



durchwegs in anständigem, teilweise sogar in prachtvollem Gewände

auf und befliss sich im allgemeinen einer guten Aufführung. So dürfte

sich die Fastnacht wohl gewiss von jedermann hinnehmen lassen.»

1900 wird von einem Rückgang des Maskentreibens und von einer

weiteren Verlagerung berichtet und der Befriedigung über die Mässi-

gung Ausdruck gegeben. «Das schwache Geschlecht huldigt jetzt dem

Maskenvergnügen mehr als das starke, und dies mag mit der Grund

sein, dass das Fastnachtsleben in etwas angenehmere Bahnen gelenkt
worden ist.»

1913 hielt ein Fräulein Rahn aus Zürich am Samstag vor der
Herrenfastnacht für Frauen und Töchter im Primarschulhaus folgendes Referat:

«Welches sind die Bestrebungen des Frauenbundes zur Hebung der

Sittlickeit, und was hat er an Arbeit schon geleistet?» Gleichzeitig fand

im Hotel Bellevue eines der damals sich immer mehr verbreitenden
Bockfeste statt, und über den allgemeinen Fastnachtsverlauf musste der

Berichterstatter melden: «Die Fastnacht gestaltete sich heuer etwas

lebhafter als seit einigen Jahren. Wohl mag die günstige Witterung
auch das ihrige hiezu beigetragen haben.»

Das Bild einer Fastnachtsgruppe von 1934 (Seite mag als weiteres

Beispiel für die typisch zürcherischen Fastnachts-Veredelungs-

bemühungen gelten. Wie uns erzählt wird, wollten die «Bürgler» die

Fastnacht auf ihre Art beleben und wählten als Thema die Altersstufen
des Menschen, wie sie früher als Bilderbogen (Einblattdrucke) verkauft
wurden und sehr beliebt waren.

Wir wählen jetzt einige Stellen aus, welche Spiegel der
Fastnachtsfreundlichkeit der Bevölkerung sind und Reaktionen gegen die
Fastnachtsunterdrückung zeigen. Typisch sind die Schulstörungen, die wir
dreimal, nämlich für die Jahre 1921, 1946 und 1961 nachweisen können.

Die Schulstörung von 1961 bildete den Ausgangspunkt unserer
Ueberlegungen.

1921 begann die durch die Kriegsjahre und die Grippewellen von
1919 und 1920 hinangehaltene Fastnacht wieder kräftig aufzuleben.

Die damals noch weitgehend selbständig handelnde Sekundarschul-
kommission der Schulpflege hatte sich der anbahnenden Entwicklung
noch nicht angepasst und wie in den Vorjahren verfügt, dass am
Fastnachtmontag Schule gehalten wurde. Darüber lesen wir: «Einen

gelungenen Morgenstreich verfügten am Montag früh 8 Uhr sauber
gekleidete, aber kühn veranlagte Bööggen, welche den bereits begonnenen

Unterricht der Sekundärschule aufhoben und zwei der Lehrer
abführten zum Verhör beim gemeinderätlichen Polizeipräsidenten, indem
sie wider alten Brauch und Sitte gehandelt hätten.» Aehnlich verlief

68



der Fastnachtmontag 1946. Etwas geschmacklos wurde vor Fastnachtsbeginn

ein Aufruf erlassen, in dem auf mehrere Fastnachtsveranstal-
tungen, unter anderem auf einen Umzug hingewiesen wurde: «Jetzt
kann's losgehen! Die Fastnacht ist in vollem Umfange freigegeben
worden, nachdem sie sechs Jahre lang im schweizerischen
Konzentrationslager geschmachtet hat.» Die Schulpflege hatte diese Freigabe
aber unterlassen. Darum können wir in der Zeitung lesen: «Am
11. März zwang um 9 Uhr morgens ein Gegenbefehl der Bööggen sämtliche

Lehrer und Schüler unseres Dorfes zum Verlassen der
Schulzimmer. » Die Installation des Narrenrechts mit der Ausserkraftsetzung
des bürgerlichen Rechts und der Ausschaltung der behördlichen
Befugnisse ist in den traditionellen Fastnachtsgebieten eine
Selbstverständlichkeit und wird von den Behörden meist schmunzelnd toleriert.
Unser Gemeinderat hat in den letzten Jahren auch schon einige
Beweise seiner fastnächtlichen Begabung abgelegt: Seit einigen Jahren
erscheint eine humoristisch-satirische Variante eines Berichtes über
Gemeinderatsverhandlungen, in welchem ein Gemeinderat seine
Kollegen aufs Korn nimmt, und der Besuch des Kudiballs durch den
Gemeinderat in corpore scheint sich traditionell zu verfestigen. Zum
Tröste der Schulpfleger, welche sich durch die Reaktion der traditions-
geleiteten Schulstörer angegriffen fühlten, sei auf eine Schulstörung
hingewiesen, die noch um die Jahrhundertwende im aargauischen
Klingnau zum festen Bestand an Fastnachtsbrauch-Elementen gehörte.
Der «Räbe-Hegel», eine zerlumpte Schreckgestalt, erschien jedes Jahr
am «schmutzigen Donnerstag» an der Schultüre und bat den Lehrer,
der Jugend freizugeben. Mit einer ausgelassenen Verfolgung des Hegels
durch die Schulkinder wurde das Fastnachtstreiben eingeleitet.

Ein typischer Repräsentant der Fastnachtsfreunde schilderte 1926 im
«Volksblatt des Bezirkes Meilen» den Kinderfastnachtsumzug, der
damals allerdings mit seinen Beduinen, Chinesen, Tessinern, Sennen,
einer Hochzeitsgesellschaft und einer rollenden Schlittenpartie ein
eindeutiges Veredelungsprodukt war, und endete damit: «Und nun
ihr hypochondrischen Kritiker, denen Fastnachtsscherz in jeder Form
ein Greuel ist, habt ihr nicht vielleicht doch das muntere Spiel der
Jugend verstohlen mitgenossen und daran ein bisschen Freude
erlebt? Fastnacht braucht nicht unbedingt der Inbegriff toller
Ausgelassenheit zu sein. In dieser Auffassung sehen wir die Brücke, die es
euch ermöglichen könnte, euch mit uns Narren zu versöhnen.» Die
Kinderumzüge an der Kinderfastnacht am «Schüblig-Zyschtig» nahmen

im Jahre 1904 ihren Anfang, wurden während dem Ersten Weltkrieg

nicht durchgeführt und 1922 wieder aufgenommen. 1928 erlosch

69



dann der Brauch, bis ihn dieses Jahr einige Lehrer - ohne von der

früheren Tradition etwas zu wissen — wieder aufnahmen, in der

Meinung und Hoffnung, dass sich die Kinderfastnacht in dieser
Sublimationsform retten lasse. Damit bewegt sie sich in alten Geleisen. 1922

wurde nämlich zur Einführung des Vorkriegsbrauches in der Zeitung
geschrieben: «Man wollte damals dem wüsten Kuditreiben einen

Damm entgegensetzen. Nachdem dieses nun wieder üppig ins Kraut
geschossen ist, so haben sich ein paar Frauen zusammengetan, um
den schönen alten Brauch wieder zum Leben zu erwecken.»

Ein Beispiel für die grössere Widerstandsfähigkeit der Fastnacht im
Grenzgebiet ist die Tatsache, dass der ursprünglich zur katholischen
Vorfastenzeit gehörende «Schüblig-Zyschtig» ohne Vorfastenbedürfnisse

sich in unserer Gegend erhalten konnte. Ein Blick auf die
entsprechende Karte des Atlasses der Schweizerischen Volkskunde zeigt,
dass hauptsächlich in katholischen Gebieten Tagesbezeichnungen
bestehen, die sich aus fastnächtlichen Essbräuchen ableiten lassen. Es

gehört zum Merkmal der Vorfastenzeit, dass man sich vor Beginn der

vierzigtägigen Fasten noch einmal tüchtig an fetten Speisen gütlich
tut. Am weitesten verbreitet in allen katholischen Gebieten der
Schweiz ist der «schmutzige (fette) Donnerstag». Im französischen und
italienischen Sprachgebiet findet man gelegentlich den mardi gras

resp. den martedi grasso. Im St. Gallischen, besonders zwischen Walen-

und Zürichsee, besteht als Lokalvariante des «schmutzigen
Donnerstags» der «Schüblig-Donnerstag», aus dem im benachbarten
Zürichseegebiet und im Zürcher Oberland ein «Schüblig-Zyschtig»
geworden ist. Der Brauch lebt bei uns sinnentleert weiter. Auch ohne
eine in Aussicht stehende Fastenzeit ist das Schübligmahl am
«Schüblig-Zyschtig» in unserer Gemeinde fest verwurzelt. Stichproben haben
ergeben, dass zum Beispiel in diesem Jahr in etwa achtzig Prozent
der Haushaltungen an diesem Tag SpezialSchüblinge gegessen wurden.

Eine deutliche Stimme aus dem fastnachtsfreundlichen Kräftefeld
war 1933 zu vernehmen. Unter dem Titel «Kein Fastnachtsfeuer in.
Meilen?» lesen wir: «In der vorfastnächtlichen Zeit ist es vielen
Einwohnern aufgefallen, dass nicht wie üblich die Fastnachtsbuben von
Haus zu Haus zogen, um brennende oder klingende Beiträge fürs
Fastnachtfeuer zu sammeln. Nachforschungen haben ergeben, dass die
Sammlung von den zuständigen Behördestellen abgelehnt worden ist
mit dem Hinweis, dass das Fastnachtsfeuer auf dem neu hergerichteten

Gemeindeplatz am See nicht mehr gestattet werden könne.
Verschiedene waschechte Meilener können nun aber nicht begreifen, dass

mit dieser alten Tradition so still aufgeräumt werden und der letzte

70



Rest der Fastnacht im Freien verschwinden soll. — Also her mit dem

Fastnachtsfeuer und dem zu verbrennenden Böögg!» Trotz dem Aufrufe

kam aber im Dorfe kein Fastnachtsfeuer mehr zustande, dafür
erhielt das Obermeilener Feuer vermehrten Besuch. 1935 lesen wir: «In

Obermeilen, wo man die Tradition des Fastnachtsfeuers übernommen
hat, ist am Sonntagabend Stavisky (ein Riesenbetrüger aus jenen
Tagen) dem Feuertode übergeben worden.» 1936 wurde für die
Bevölkerung des Dorfes nochmals ein Böögg mit Feuerwerk an der Kreuzung

Allmendstrasse-Ormisstrasse verbrannt, dann erlosch der Brauch

und wurde erst dieses Jahr durch die Wachtvereinigung Obermeilen
wieder eingeführt.

Das Feuer ist ein fastnächtliches Brauchelement, das den zürcherischen

Fastnachts-Unterdrückungs-Bemühungen sehr starken Widerstand

entgegengesetzt hat, besonders in den sonst eher unfastnächt-
lichen Gebieten des Unterlandes und der nördlichen Kantonsgebiete
noch weit verbreitet ist und dem Sonntag der Bauernfastnacht vielerorts

die Bezeichnung «Funkesunntig» gebracht hat. Was hat aber dieser

Brauch überhaupt mit der Fastnacht zu tun? Die Erklärung
gelingt uns nur, wenn wir auf die der Fastnacht zugrundeliegenden
vorchristlichen Sinnkomplexe, auf den Toten- und den Vegetationskult
zurückgreifen, womit wir unsere Betrachtung abrunden wollen.

Beide Brauchkomplexe sind in der Fastnacht ineinandergeschoben.
Der Maskenbrauch wurzelt im Totenkult, im vorchristlichen Glauben,
dass zur Zeit der langen Nächte der Mittwinterzeit die toten Ahnen
als rächende und rügende Totendämonen zu den Lebenden
zurückkehren. Die ehrfürchtige Verkörperung der Totendämonen in den
Maskengestalten hatte wohl eine doppelte Funktion: in der Verehrung
identifizierte man sich mit den Toten und übernahm deren Aufgaben,
die in der Rüge und der Strafe bestehen. Daraus entwickelte sich die

Maskensatire, die heute in den Fastnachtsbräuchen hervortritt.
Dahinter mag aber auch der Gedanke gestanden haben, dass der Dämon,
vor seinem eigenen Gesichte, das er in der Maske finde, fliehe; der
Maskenbrauch galt damit der Fernhaltung der bösen Dämonen.
Ursprüngliches Maskendatum war die Zeit der längsten Nächte, die
Neujahrszeit. Neben dem Lärmen und Rügen gehörte zum Maskenrecht
das Heischen, welches sich aus dem Recht ableitet, an Stelle der
strafenden Toten Opfergaben zum Zwecke der Sühne einzuziehen. Als
dann der Maskenbrauch in den katholischen Ventilbrauch der
Vorfastentage hineingezogen wurde und die Maskerade immer mehr dem
Bedürfnis des Volkes nach Ausübung ihm sonst nicht zugänglicher
Rollen entgegenkam und in übermütiges Rollenexperimentieren über-

71



ging, wurden die alten Formen des Totenkultes, die Rüge und das
Heischen sinnentleert weitergeführt. Der Lärm hingegen — ursprünglich

zur Illustration des Gebarens der Dämonen oder zur Fernhaltung
böser Dämonen erzeugt — drängte sich natürlich zur Einbettung in die
Uebermutsform des Ventilbrauches auf, vermochte aber auch von der
Seite des Fruchtbarkeitskultes her in den Fastnachtsbrauch einzudringen.

Lärm ist ein ursprüngliches Element des Fruchtbarkeitskultes und
wurde vielerorts erzeugt, um am Vorabend des Frühlings die Fruchtbarkeit

«aufzuwecken», was zum Beispiel beim Chalanda Marz im
Engadin heute noch als Grund angegeben wird. Da der Vorfastentermin

mit dem Ventilbrauch in Frühlingsnähe angesetzt wurde, ist
es verständlich, dass weitere vegetationskultische Formen in die
Fastnachtsbräuche einflössen. Dazu gehören auch die Feuerbräuche. Feuer
am Anfang der Vegetationszeit sollten die Wärme der Sonne wecken
und unterstützen und die Fruchtbarkeit garantieren. Hinter dem
Verbrennen eines Bööggs als Symbol des Winters steht die Verbrennung
des altgewordenen, die Fruchtbarkeit nicht mehr fördernden
Vegetationsdämons, der meist als Strohpuppe verbrannt wurde. Das
Umziehen zum Heischen von Gaben für das Fastnachtsfeuer, wie wir es
für unsere Gemeinde noch bis in die dreissiger Jahre bezeugt haben,
hat damit seine Wurzeln im Toten- und im Vegetationskult. Seit der
Reformation hat die Geistlichkeit in unserem Kanton immer wieder
die «heidnischen Fassnacht- und Mertzenfüwr» bekämpft. 1601 stellte
ein Zürcher Predigter fest: «Man kneuwet vor dem Fassnachtsfeuer
als vor einem Götzen nider zu betten; wie und mit was Andacht, ist
wol zu denken.» Auch eine Stelle aus Heinrich Bullingers handschriftlicher

Chronik weist uns auf ein vegetationskultisches Element hin.
Der Zwinglinachfolger rügt den Fastnachtsumzug der Metzgerzunft
als ein «unrein fassnacht spil». Er schildert ein Brautpaar, «umb
welche alles volk laufft narren und butzen. Und wirfft man endlich
die brutt mit dem brütgam in den brunnen». Das Brautpaar als
symbolisches Vegetationspaar sollte auch die allgemeine Fruchtbarkeit in
der Natur, welche erweckt werden sollte, darstellen und das
Eintauchen in Wasser sollte die symbolische Darstellung der Berührung
durch das Fruchtbarkeit spendende Element sein. Dies wurde durch
einen andern kirchlichen Kritiker als «üppige, hüerische tänz»
bezeichnet. Was hat die Meilener Fastnacht mit all dem zu tun? 1952
— die Kurve der Meilener Fastnachtsbetriebsamkeit war wieder einmal
nach dem Kriegsende in steilem Anstieg bis zu einem jähen Abfall
nach 1955 — schrieb ein Berichterstatter in der Lokalpresse: «Dass die
Fastnachtsgesellschaft Wert darauf legte, dem diesjährigen Umzüge

72



ein friihlingshaftes Gepräge zu geben, bezeugten die prächtigen Wagen
der Madame Pompadour, der überaus lieblichen Springbrunnen und der
Storchenwagen mit seinen unzähligen Babies. Wollte der Storch den
Meilenern einen Einblick in seinen unversieglichen Segen geben?»
Neben der gewohnten Satire finden sich deutliche Anklänge an die
alten fruchtbarkeitskultischen Fastnachtstendenzen. Auch an der
modernen Meilener Fastnacht leuchtet zuweilen das archaische Erbgut
auf.

Das Wechselspiel der gegensätzlichen Haltungen, das für die
Fastnacht unserer Gemeinde typisch ist, tritt deutlich hervor, wenn wir
versuchen, die Meilener Fastnachtsfreude und -betriebsamkeit auf
Grund der Zeitungsberichte und Inserate in einer Kurve darzustellen.
Es ergibt sich eine Wellenkurve, deren Gipfel die immer wieder neu
ansetzenden Bemühungen um eine «ventilhafte», betriebsame,
humoristisch-satirische Fastnacht anzeigen. In einer solchen Kurve müssten
wir die Jahre der beiden Weltkriege und die Krisenzeit der dreissiger
Jahre als Wellentäler einzeichnen und ein kräftiges Wiederansteigen
der Fastnachtsbetriebsamkeit nach den beiden Kriegen angeben. Wir
finden aber auch Schwankungen, die nicht mit Krieg und Konjunktur
und auch nicht mit der Ueberhandnahme der sportlichen Betätigung
erklärt werden können, sondern Schwankungen, die auf dem chronischen

Traditionskonflikt beruhen. Wir stellen zum Beispiel ein
Absinken und einen Wiederaufstieg vor dem Ersten Weltkriege und
einen deutlichen Gipfel in den Krisenjahren fest. Besonders typisch
ist die Entwicklung nach dem Zweiten Weltkriege: Kräftiger Anstieg
nach Kriegsende, Abflauen seit 1955, neues Aufleben 1961.

Vergegenwärtigen wir uns zum Schlüsse die Fastnachtsäusserungen
dieser letzten Epoche! Von der Schulstörung im Jahre 1961 war schon
weiter oben die Rede. In jenem Jahre hatten sich zwei Vereine kräftig
für die Fastnacht eingesetzt. Der Turnverein organisierte einen
Fastnachtsumzug und durch den Musikverein Frohsinn wurde der Kudi-
Kehrausball am Dienstag nach der Bauernfastnacht wieder
aufgezogen. 1939 hatte dieser zum ersten Male stattgefunden und blieb dann
kriegshalber aus. Im Jahre 1947 verlief die Fastnacht in ähnlichem
Rahmen wie im Vorjahre, und in der Zeitung konnte man lesen: «Die
Fastnacht ist ein uralter Volksbrauch, und wenn sie insbesondere von
den Dorfvereinen wieder in die richtigen Bahnen gelenkt wird, wird
man auch in allen Volkskreisen nicht viel dagegen einwenden können.
Auswüchse kommen überall vor, und diese zu bekämpfen, muss das
Ziel aller Gutgesinnten sein.» Im Umzüge traten neben den
wiederauferstandenen Bajazzos, Lachnern und Dominos ein Giftpilz mit

73



einer lokalen Schnitzelbankdarbietung und eine Waggisclique hervor.

Im Jahre 1949 zeigte sich dann erstmals die neugegründete Fastnachtszunft

Narrhalla, eine Fastnachtsgesellschaft nach dem Vorbilde
entsprechender Zünfte in der March und in den Höfen. Diese Tatsache

unterstreicht die Bedeutung unseres Gebietes als Grenzlandschaft in
bezug auf das Fastnachtsbrauchtum. Der Zeitungsschreiber meldet:

«Wie wir erfahren, hat sich zur Einführung der alten Sitten und
Bräuche eine Zunft gegründet, welche sich Narrhalla getauft hat. Sie

beabsichtigt, in kommenden Jahren grössere Umzüge durchzuführen
unter Beteiligung aller Ortsvereine.» Und ein wenig wehmütig fährt
er weiter: «Ein Fastnachtsfeuer, ja vielleicht auch das kommt wieder,

wo am See die riesige Glut, umtanzt von aller Gattung Bööggen, des

Winters letzte Kälte versengt.» Das Maskentreiben wurde in diesem

Jahre wahrscheinlich schon durch die Initiative der Narrhalla intensiviert.

«Wie man vernimmt, wurde die Fastnacht von etlichen Lachnern
schon am Samstagabend, dem 5. März, eröffnet, und es wurden
Besuche in Privathäusern und Gaststätten gemacht.» 1950 organisierte
die junge Fastnachtszunft einen Maskenball im Löwen. Ein Umzug in
grösserem Rahmen, wie er den Narrhalla-Leuten vorschwebte, kam
noch nicht zustande. Der Beginn der alljährlichen Narrhalla-Umzüge
fällt in das Jahr 1951. 1953 schreibt ein Einsender in der Lokalpresse:
«Ja, er scheint langsam in Erfüllung zu gehen, der langgehegte
Wunsch, es möchte sich doch jemand der Sache annehmen, um unserer

im Grunde ja noch immer fastnachtsfreundlichen Bevölkerung
etwas zu bieten.» Die Sublimationsbemühungen sind auch in diesen

Jahren der Narrhalla-Initiative unverkennbar. Der Erlös des

Abzeichenverkaufs diente jeweils zur Bescherung kinderreicher Familien
am Klaustage, und 1953 wurde ein Betrag zur Katastrophenhilfe in
den holländischen Ueberschwemmungsgebieten überwiesen. Höhepunkt

und Ende der Narrhalla-Bemühungen fallen ins Jahr 1954. Die

Fastnachtsgesellschaft hatte diesmal sogar ein Anmeldungs-, Aus-
kunfts- und Beratungsbüro eingerichtet und zum Umzüge die
Berichterstatter mehrerer grosser Tageszeitungen, der Depeschenagentur und
der Fotopress eingeladen. Rund 500 Teilnehmer wirkten am Umzüge
mit. Gross war das Interesse der Bevölkerung, die Pressekommentare
lauteten wohlwollend; aber durch den Abzeichenverkauf konnten die

grossen Unkosten kaum gedeckt werden, so dass es in den nächsten
Jahren still um die Narrhalla wurde. 1955 beschränkte sie sich auf die

Durchführung eines Maskenballs, zu welchem die Röllizunft Siebnen
und die Humoria Feusisberg, zwei Fastnachtsgesellschaften aus den
urtümlichen und vorbildlichen Fastnachtsgefilden, eingeladen wurden.

74



Seither unterblieben Aktionen der Narrhalla, und die allgemeine
Fastnachtsbetriebsamkeit ging zurück.

Wir haben versucht, einen Ueberblick über die Kräfte zu geben,
welche die Meilener Fastnacht formten und wandelten. Die Geschehnisse

am diesjährigen «Schüblig-Zyschtig» führten zu dieser Besinnung.

Mit Interesse sehen wir dem Schicksal der Kinderfastnacht und
dem weiteren Verlauf des chronischen Konfliktes entgegen.

Literatur. E. Hofmann-Krayer: «Die Fastnachtsbräuche in der Schweiz»
(Schweizerisches Archiv für Volkskunde 1897). Richard Weiss: «Volkskunde
der Schweiz». Atlas der Schweizerischen Volkskunde mit Kommentar. Gottfried

Keller: «Grüner Heinrich». Emil Stauber: «Sitten und Bräuche im
Kanton Zürich». Eduard Strübin: «Baselbieter Volksleben»; Sitte und Brauch
im Kulturwandel der Gegenwart.

75


	Wandel und Beständigkeit der Meilener Fasnachtsbräuche im 19. und 20. Jahrhundert

