
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen

Autor: Müller-Beck, Hansjürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


217

Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen

Hansjürgen Müller-Beck

Vor recht genau 150 Jahren wurden die ersten paläolithi-
schen bildlichen Darstellungen in der Literatur dokumentiert

(A. Leroi-Gourhan 1971, 25-26). Ihr wirkliches Alter

wurde zunächst noch nicht erkannt. Man wies sie daher
als kulturelle Randerscheinungen der in ihren Anfängen
noch verschwimmenden «keltischen Vergangenheit» zu.

Heute gibt es an der tatsächlichen Datierung derartiger Bilder

bis hinab in den Beginn des Jungpaläolithikums1 keine
Zweifel mehr. Ihre Dimensionen reichen von wenige
Zentimeter grossen Schnitzereien bis hin zu über Hunderte von
Metern Länge ausgemalten Höhlensystemen. Phaseolo-

gisch lassen sie sich zunächst als «vorneolithisch» 2

zusammenfassen, was etwa in vereinfachender ethnohistorischer

Analogie auch allgemein als «jägerisch»3 bezeichnet wird.
In weiten Teilen Europas endet ihre Blüte mit dem Ende
der Eiszeit und im Ubergang zur Neolithisierung4 (H.-G.
Bandi und J.Maringer 1952. - H.-G.Bandi, H.Breuil
u.a. i960). In Australien und auch in Teilen Amerikas
existieren ihre Nachklänge, naturgemäss unter Verarbeitung

von zunehmenden Ausseneinflüssen, bis auf den

heutigen Tag (P. J. Ucko 1977).

1 Das Jungpaläolithikum wird durch das Vorherrschen der Klingentechnik

bei der Grundproduktion von Steingeräten definiert (J. Hahn
1983). Es baut aber auf den technischen Erfahrungen des vorhergehenden

Alt- und Mittelpaläolithikums auf, in dem durchaus auch
Ansätze bildnerischer Konzeptionen auftreten könnten.

2 Das Neolithikum ist ursprünglich technologisch durch starke

funktionelle Gewichtung des Steinschliffs definiert, die schwerem
Holzverarbeiten entspricht. Heute wird das Neolithikum auch gerne
ökonomisch als Zeit steinzeitlichen Pflanzenbaus und Tierzucht
bestimmt. Beide Bezüge sind nicht deckungsgleich.

3 Jäger und Sammlerinnen bzw. Kürschnerinnen) werden phaseo-
logisch als ökonomische Definition den Pflanzern und Tierzüchtern

voran- bzw. parallelgestellt (K.J.Narr 1966).
4 Die Neolithisierung liegt regional teils vor dem Ende der letzten

Eiszeit, teils erheblich danach oder ist in manchen dafür weniger
geeigneten Regionen bis heute nicht erfolgt (Arktis, tropische
Regenwälder, Weltmeere und fast alle anderen grösseren Gewässer).

5 «Eiszeitkunst» ist in mittleren Breiten zeitlich definiert. Sie stellt

nur einen Ausschnitt aus der jägerischen Entwicklung dar. Zum
Begriff «Kunst» sei auf W. Worringer (1908/1959) verwiesen, wenn
auch heute die ansprechbaren Gruppen kleiner sind und mit sehr

unterschiedlichen Traditionen von oft geringer Dauer verbunden werden

können.

Auf die Eigenständigkeit dieser so zusammenschliess-

baren Phase bildlicher Darstellungen hat schon überraschend

früh mit kunsthistorischer Begründung W.
Worringer (1908/1959) aufmerksam gemacht. Die spezielle

prähistorische Forschung ist auf die dort angeführten

Argumente trotz ihres Gewichtes nicht eingegangen. Sie hat

es vorgezogen, ihre Interpretation über jene durch eine

gemeinsame Lebensstrategie definierte Phase auszudehnen

und geschichtsphilosophisch zu verallgemeinern.
Dadurch schien der grundsätzliche Bezug zur Magie (S.

Reinach 1903) interessanter, der die weitere Diskussion
entsprechend einengen musste. Es wurde dabei nicht genügend

beachtet, dass «Magie» zugleich eine Wertung
enthält, die sie niedriger einstuft als komplexere «Religiosität»

(K.Goldammer 1984, 49ff.). Historisch relevant

kann das aber doch wohl nur dort sein, wo neben einem
bereits normativ fixierten Religionssystem gleichzeitig
konkurrierende oder zumindest als konkurrierend
empfundene Praktiken als zweckgebundene Zauberei

abgewertet werden, wobei die jeweils Wertungen aussprechende

Religiosität sich naturgemäss als weniger
zweckgerichtet in Fragen alltäglicher Probleme empfindet oder

doch wenigstens in einer höheren, systematisch überlegenen

Form.
Es würde zu weit führen, hier die zahlreichen Ansätze

zur Interpretation allein schon der europäischen «Eiszeitkunst»

5 nur mit ihren wichtigsten Aspekten aufzuführen.
Dies haben wenigstens für die Parietalbilder P. J. Ucko und
A. Rosenfeld (1967) in übersichtlicher Form getan. Weniger

deutlich wird dort allerdings, wieweit diese Interpretationen

auch an geschichtsphilosophische Vorgaben gebunden

bleiben. Das ist keineswegs nur bei W. B. Mirimanow
(1973) der Fall, wo diese Vorgabe allerdings leichter
erkennbar ist als bei anderen Autoren. Auf anderer Basis gilt
das bei zwei grösseren Systemvorschlägen, die hier doch

zur besseren Erläuterung etwas eingehender angeführt
seien: Da ist zunächst für die Bilderhöhlen das grosse Werk
von A. Leroi-Gourhan (1971), der ihre Bestände gesichtet
und in ihrer Anordnung ausgezählt hat. Hier ergeben sich,

wie bei jeder Statistik, Häufigkeitsschwerpunkte, deren

Interpretation aber von der definitorischen Vorgabe der



2i8 Hansjürgen Müller-Beck

Grundgesamtheit abhängig bleibt. So mag der sexuelle Bezug

der Bildbestandteile als Postulat sogar berechtigt sein.

Aber damit ist noch keineswegs erklärt, in welcher Weise
dieser Bezug als Verhältnis zum geistigen Gesamtsystem zu
deuten ist. Die Vorgabe der Sexualität bleibt - wie auch

etwa die Beobachtungen von P. J.Ucko (1977) zeigen -
Ausschnitt aus der Gesamtbreite des dahinterstehenden
kulturellen Systems. Es ist aber sicher monokausal so nicht
fassbar, und selbst der Umfang der Bedeutung dieser sexuellen

Komponente bleibt unklar. Dabei wäre immer erst

vorauszusetzen, dass diese so auffallend gut passende

Gesamtinterpretation überhaupt richtig ist. Noch deutlicher
wird das bei den Versuchen von A. Marshack (1972). Er
leitet von den von ihm beobachteten und ausgezeichnet
dokumentierten Ornamenten auf geschnitzten
Ausstattungsobjekten verschiedenster Funktion Notationen ab,

die bereits komplexe kalendarische Fixierungen damaliger

Zeit belegen sollen. Auch hier ist das Gesamtsystem
in vielen Teilen nicht wirklich überzeugend nachvollziehbar

und betont nur eine Kausalität als normative Basis.

Neuerdings haben sich dazu anhand eines Wandbildes in
ähnlicher Hinsicht sehr viel konkreter bis hin zur genauen
Datierung F. Schmeidler (1984) und A. Weiss (1984)
geäussert. Es geht dabei um die Darstellung im Schacht von
Lascaux, deren religionshistorischer Bezug schon bald nach

ihrem Bekanntwerden eingehender vorgestellt worden ist

(H. Kirchner 1952). Allerdings basiert die neue Interpretation

zugleich als durch seine inneren Bezüge datierbares
Sternbild bisher lediglich auf Abbildungen. Eine Überprüfung

am Original, wie sie A. Marshack (1972) mit beachtlichem

technischen Aufwand durchgeführt hat, steht hier
noch aus. Selbstverständlich wäre es genau so unsinnig, wie
im Falle der Sexualität, jeden Bezug der «Eiszeitkunst» zu

Himmelskörpern und Sternbildern abzulehnen. Wir werden

das bei der Behandlung eines Beispiels selber darzutun
haben. Aber auch der Bezug zu Beobachtungen am
Himmelszelt kann, aus den schon bei der Interpretation von
A. Leroi-Gourhan genannten Gründen, ebenfalls nur ein
Ausschnitt aus dem dahinterstehenden Gesamtsystem sein.

Damit haben auch wir sicher prinzipiell den Argumenten

von P. J. Ucko und A. Rosenfeld (1967) zuzustimmen,
die als Gründe für die paläolithischen Felsbilder auf die
eher wahrscheinliche Vielzahl von Ableitungen hinweisen.
Dazu gehören offenbar einerseits Himmelsmarken,
andererseits aber auch Sexualbezüge. Funktional kann das Sternbild

einmal eher nur eine reine Orientierungsmarke sein,
ebenso aber auch das Symbol für eine wichtige und inhaltsreiche

Mythe. Das gilt vor allem wohl an einem schwer

zugänglichen Ort, der dadurch allein schon eine eigenständige

Bedeutung besitzen kann. Auf das Geschlechtsleben
weisende Bilder mögen einmal eine einfache erotisierende

Funktion, ein anderes Mal wieder mythisch überhöhte

Bezüge, bis hin zur Lebenssicherung über Generationen

hinweg, andeuten. Bedenkt man hierbei noch die bei jägerischen

Restvölkern dokumentierte individuelle Differenz
auch in religiösen Zusammenhängen6, die als Prinzip sicher

in die Eiszeit transponiert werden darf, dann mögen jene
frühen Darstellungen durchaus bei den zeitgenössischen
Betrachtern bereits unterschiedliche Reaktionen ausgelöst
haben. Auch bei der Herstellung jener Bilder, von denen ja
nur geringe Teile auf uns gekommen sind, ist gewiss mit
individuell unterschiedlichen Grundstimmungen zu rechnen.

Es spricht also alles dafür, dass wir der Dokumentation
einer vielfältigen kulturellen Welt gegenüberstehen, deren

Umfang schon W. Worringer besser erfasst hat als S.

Reinach. Mit W. Worringer müssen wir zugleich auch annehmen,

dass sich Stil und Inhalt in den rund 20 ooo Jahren, in
denen derartige Werke allein in Europa geschaffen worden
sind, verändert haben. J. Hahn (1980) ist der Nachweis
einer derartigen Stildifferenzierung im Laufe der Zeit für die
mobilen Tier- und Menschenfiguren gelungen. Es ist dabei
bezeichnend für die Breite der Möglichkeiten, dass die
Ablösung der Stile bei beiden Gruppen keineswegs im Gleichklang

erfolgt ist.

Problematisch bleibt auch die Vergleichbarkeit prähistorischer

Kunstäusserungen mit jenen, die ethnohistorisch
fassbar sind (P. J. Ucko 1977). Es besteht dabei unterdessen

Übereinstimmung, dass derartige Ansätze auf jene Bereiche

zu begrenzen sind, in denen die materielle Lebenssicherung

- neben der Jagd - auf Sammeln von Wildfrüchten

und Kleintieren gründet. Wie komplex alle diese historisch

bekannten Systeme sind und wie sehr sie sich auch

durch ihre jeweilige regionale Entwicklung unterscheiden,
ist ebenfalls weitgehend anerkannt (H. Müller-Beck
19 8 o). Und gerade wegen der Bezüge zum gesamten kulturellen

System werden Einzelanalogien riskant. Das gilt vor
allem dann, wenn man die jeweiligen Quellen über die in
ihr selbst begründeten Grenzen hinaus zu deuten sucht. Erst

durch eine Serie von Einzelanalysen wird das dahinterstehende

Bezugsgeflecht wenigstens in groben Zügen
rekonstruierbar werden. Dazu gehört Geduld, und man darfnicht

vergessen, dass auch die von P. J. Ucko beschriebenen

australischen Praktiken ihre eigene regionale Geschichte
haben. Wie die dortige Gliederung in sehr deutlich voneinander

getrennte Spracheinheiten vermuten lässt, mag diese

sogar ungewöhnlich störungsfrei gewesen sein. Das bedeutet

natürlich zugleich, dass wir innerhalb des Gesamtablau-

6 Als Beispiel seien die afrikanischen Waldjäger angeführt, deren

Kultur in Ägypten schon sehr früh bekannt war, später in Vergessenheit

geriet und eine der Basen der Zwergvorstellungen unserer eigenen

mythischen Vergangenheit ist (C. M. Turnbull 1962).



Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen 219

Abb. 1. Geissenklösterle bei Blaubeuren im Achtal

Plättchen aus Mammutelfenbein, mit anthropomorphem Relief auf der Vorder-

und mit Punktreihungen aufder Rückseite. Aurignacien. Höhe 3,8 cm,

Breite 1,0 cm.

fes über mindestens rund 30000 Jahre grundsätzlich mit
erheblichen regionalen und zeitlichen Differenzierungen
zu rechnen haben.

Wenden wir uns nach diesen notwendigen Vorbemerkungen

zwei konkreten Objekten zu, die bei Ausgrabungen

des Instituts für Urgeschichte der Universität Tübingen
geborgen wurden. Die hier für beide versuchte Interpretation

ist in Dankbarkeit dem Jubilar zugeeignet, dem der
Autor die erste Einführung in das so komplexe Gebiet der
«Eiszeitkunst» vor mehr als 30 Jahren verdankt. Wie
schwierig und anspruchsvoll dem Autor gerade diese

Probleme scheinen, die ja direkt zur Geistigkeit ferner Generationen

hinführen, mag die einfache Tatsache verdeutlichen,
dass er sich zum ersten Mal mit einem Beitrag dieser Art zu

Wort zu melden wagt.
Das erste Objekt ist eine kleine Mammutelfenbeinplatte

von 3,8 X 1,0 X 0,7 cm, die 1979 in der Aurignacien-

Abb. 2. Hohlenstein-Stadel im Lonetal >
Löwenköpßge Vollplastik aus Mammutelfenbein. Aurignacien. Rekonstruktionszustand

1982/83. Höhe 28,1 cm.



220 Hansjürgen Miiller-Beck

strate des Geissenklösterle im Achtal aus zweifelsfreiem

Zusammenhang geborgen wurde (J.Hahn 1980). Nach
den vorliegenden I4C-Datierungen ist das kleine Plättchen

vor etwa 3 0 OOO Jahren geschnitzt worden7. Auf der einen
Seite befindet sich eine Figur mit offensichtlich erhobenen

Armen, deren Gesamteindruck anthropomorph ist (Abb. 1

Ob auch zoomorphe Details vorhanden waren, ist wegen
der schlechten Erhaltung der abgesplitterten Oberfläche
nicht mehr zu entscheiden. Eine flach-breite Fortsetzung
zwischen den leicht gespreizten Beinen könnte als

Schwanzrelikt und damit als Zutat eines tierischen Merkmals

gedeutet werden. Sie könnte aber auch Teil eines

tiefhängenden Umhangs sein.
Dass derartige anthropo-zoomorphe Darstellungen in

j ener Zeit tatsächlich gefertigt wurden, zeigt die löwenköp-
fige, 28,1 cm hohe Vollplastikaus dem Hohlenstein-Stadel
im Lonetal, die ebenfalls in das südwestdeutsche Aurigna-
cien vor etwa 30000 Jahren gehört und aus Mammutelfenbein

gefertigt wurde (Ch. Seewald 1984). Ob es sich hier

um einen Löwen oder eine Löwin handelt, ist in jägerischen

Zusammenhängen von eher nachgeordneter Bedeutung

8. Die aufrechte, für Fehden insgesamt ungewöhnliche
Haltung (Abb. 2) ist sicher als menschlich zu verstehen.

Selbst ein in einer unter den Vorderläufen durchgehenden
Schlinge hängendes totes Tier wäre keinesfalls mehr derart

«gespannt». Unterstrichen wird dies noch durch Ausbildung

der Arme und Beine, deren Füsse aber nicht in
Normalstellung flach stehend den Boden berühren9. Auf die

Bedeutung der Felidenfiguren im südwestdeutschen Au-
rignacien (die unter den übrigen Tierfiguren weit häufiger
sind als die Knochenreste von Löwen in den zugehörigen
Beuteresten) als Symbole offensichtlicher Stärke und

Macht hat J. Hahn (1980) überzeugend hingewiesen. Dass

dies für den Fehden in menschlicher Haltung noch betonter

gelten wird, ist kaum zweifelhaft. Unklar bleiben aber

vorerst Rang und Bedeutung dieser Gestalt im zugehörigen
religiösen Weltbild.

Doch kehren wir zu unserem Plättchen zurück. Auf der

Rückseite (Abb. 1 sind in vier Reihen kurze Einschnitte

angebracht. Sie stehen überwiegend waagrecht, halten aber

diese Richtung nicht voll ein und weichen in der zweiten
Reihe von links sogar sehr stark von ihr ab. Ob diese

Anordnung mit den zunehmenden Abweichungen einer

Herstellungssequenz entspricht, muss offenbleiben. Sicher ist
aber oben rechts aussen kontrollierter gearbeitet worden als

in der erwähnten Spalte, deren Details insgesamt flüchtiger
wirken. Das könnte auf eine Erzählabsicht hinweisen, die

zu einer bildlich unterstrichenen Geschichte gehört. Dass

die Strichspalten auf der Rückseite des Täfelchens vollständig

sind, zeigt einmal die im Umriss ganz erhaltene Figur
aufder Schauseite, ausserdem aber auch betont die Kerbung

der Kantenflächen, die dadurch zugleich Vorder- und
Hinterseite, wie bei einer Münzrandsignatur, zusammenfasst.

Verblüffend ist die Auszählung der Strichspalten. In dreien
sind je 13 Strichlein angebracht, in der vierten, der flüchtigeren

zweiten von links, aber nur 10. Es fällt schwer, darin
einen reinen Zufall zu sehen. Auch die einfachste Interpretation

als Produkt der Flüchtigkeit wäre als Fehler gegenüber

dem vorgegebenen Gesamtschema zu werten. Damit
nähme aber die Wahrscheinlichkeit zu, dass ursprünglich
wirklich die Strichkombination 4x13 gemeint war. Ihre

Bedeutung wäre mindestens Eingeweihten so gut bekannt

gewesen, dass es auf Vollständigkeit nicht mehr ankam.

Denkbar wäre auch eine absichtliche Unvollständigkeit,
um so nicht die beobachtete Wirklichkeit oder die dahinter
vermutete Konstruktion im Bilde zu bannen. Doch das

würde bereits sehr komplexe Überlegungen erschliessen,
die anderweitig im gleichen Zeitniveau nicht abzusichern
sind. Möglich wäre aber auch die Störung des beobachteten

Rhythmus der Normalfolge durch ein besonderes Ereignis,
das dokumentiert werden sollte. Nehmen wir also die

eigentliche, hier gestörte Zählung mit 4x13 an, so ist eine

Kombination dieser Art auf eine einfache und auch leicht
nachvollziehbare astronomische Grundbeobachtung
zurückzuführen: die 4x13 52 Mondphasen im Sonnenjahr,

oder konkreter: jene Mondphasen, die abzählbar sind,
bis die Sonne wieder den gleichen Jahrespunkt erreicht.
Die Vierteilung entspräche dann den Jahreszeiten in unseren

Breiten. Man ginge wohl aber zu weit, wenn man der

Reduktion auf zehn Striche in der flüchtiger gekerbten
zweiten Reihe von links die Bedeutung als Dokumentation
einer Mondfinsternis zuordnen würde. Bleiben wir bei der

vorgeschlagenen Grundinterpretation, so wäre das Plättchen

eine vor 30 Jahrtausenden verfasste Botschaft, die

eindeutig die einfachsten Grundmerkmale der Erde-

Mond-Sonne-Bezüge als Himmelsmechanik beschreibt.

7 Die Serie der verfügbaren Daten streut nicht unerheblich, so dass

die hier angegebene grobe Datierung nur einen entsprechenden

Annäherungswert darstellt (J. Hahn 1983).
8 Bei den Tieren können männliche und weibliche Bezüge je nach

den Partnerverhältnissen zum Menschen in jägerischen Mythen
wechseln, ohne die Inhalte wesentlich zu ändern.

9 Die «schwimmenden» Bären des Dorset (H.-G. Bandi 1965)
könnten auch so gedeutet werden. Jedenfalls ähnelt ihre Haltung der

Figur vom Hohlenstein-Stadel im Körperbereich erheblich. Die

Kopfhaltung ist freilich anders und entspricht einem tatsächlich

schwimmenden Bären. Doch gerade das könnte im Sinne von
W.Worringer (1908/1959) eine späte Einfühlung in eine frühere

Abstraktion sein, und es ist durchaus denkbar, dass zukünftige Funde

hierzu weitere Informationen beibringen. Schon jetzt darf sicher

daraufhingewiesen werden, dass das Schweben in der Luft vom Schweben

im Wasser prinzipiell nicht allzu weit entfernt ist. Das gilt auch

beim Schweben im schwerelosen und luftleeren Raum.



Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen 221

Sie entspräche grundsätzlich jener Plakette, die die NASA
der Sonde «Pioneer 10» mitgegeben hat, die als erstes

menschliches Gerät vor kurzem unser Sonnensystem ver-
liessI0. Diese einfache Beobachtung wäre jedenfalls in ihrer
Kombination und Dokumentation die Basis für alle weiteren

astronomischen Ableitungen höherer Komplexität. Ist

unsere Deutung tatsächlich richtig, dokumentiert das Plättchen

eindrücklich den Grad der damaligen Weltkenntnis,
die damit datiert einen beachtlichen Rang erreicht, wobei
noch offenbliebe, ob sie nicht sogar schon über die uns bisher

bekannte Quelle hinausgegangen war. Im Alltag ist uns

heute der Rhythmus der 4 X 13-Mondphasen in der Regel
nicht einmal mehr geläufig. Eine Ausnahme sind allenfalls

in breiterer Nutzung die heute beim Sporttraining üblichen

Wochenpläne, die auf vier A4-Seiten je 13 Wochen als

Zeilen mit sieben Tagesspalten für das Jahr unterbringen 1 '.

Nach meiner Kenntnis darf es wohl als ausgeschlossen gelten,

den Rhythmus 4X13 in der Natur anders als aus der

Erde-Mond-Sonne-Korrelation abzuleiten, die damit die
auszählbare Abstraktionsebene abgibt. Als Hypothese
scheint damit der hier postulierte Zusammenhang so lange

erlaubt, bis ihre Ablehnung durch eine andere, eindeutigere

Ableitung aus einer Naturbeobachtung möglich wird.
Richtig wäre damit auch der Bezug im Sinne von W. Wor-
ringer (1908/1959), der von wirklicher Kunst die

Auseinandersetzung des Menschen mit der ihn umgebenden
Welt, hier also unmittelbar des Himmels, und dazu die

darin ausgedrückte allgemeinere Botschaft verlangt12.
Reflektiert wäre damit zugleich die Symbolik von Tag und
Nacht. Ob die Figur auf der Schauseite beide Flächen als

Einheit fasst, muss vorerst offenbleiben. Möglich ist dies

10 Auf dieser Platte sind unser Sonnensystem mit Pioneer-Flugbahn,

Mann und Frau im Grössenvergleich mit der Sonde, eine

Frequenzdarstellung des Wasserstoffmoleküls und die 14 deutlichsten
Pulsare in ihrer Situation zur Erde eingraviert. Die Platte ist in diesem

Falle aus Gold (J. Mitchell 1978).
11 Als Beispiel sei hier das von der Abteilung Sportmedizin am Zentrum

Innere Medizin der Universität Tübingen im Forschungsprogramm

«Sport über 40» 1982 benutzte Formular angeführt.
12 Diese Botschaft muss also von einer mit ihr ansprechbaren Gruppe

angenommen und verstanden werden (vgl. Anm. 5); diese kann heute

auch relativ klein sein und muss nicht mit anderen traditionellen
Bindungen übereinstimmen, was keine besondere neue Entwicklung ist,

wenn man etwa die Reichweite der Gültigkeit historischer Kunststile
betrachtet und die jeweils angesprochene Zahl von Individuen. FFeute

liegt der Unterschied in den Formen und den Möglichkeiten der

weiträumigen Kommunikation.
13 Hier kommen etwa Punktreihungen vor, die nur geringe

Regelmässigkeit zeigen, falls man sie nicht insgesamt als Monate in gebündelten

Reihen lesen will. Auch hier könnte die frühe konkrete und
bindende Abstraktion wieder zur symbolischen Einfühlung und

entsprechender lockerer dekorativer Verformung im Sinne von
W. WoRRiNGER (1908/1959) geführt haben.

durchaus, und zukünftige Funde könnten hier weiterhelfen.

Unklar bleibt aber auch die Gesamtfunktion des

Objektes.

Die Darstellungskombination gehört in die von uns
geforderten Zusammenhänge. Sie ist im Prinzip am ehesten

eine Erzählgrundlage, also eine bildliche Erinnerung von in
sich eigenständigem Wert. Diese Bedeutung postuliert
bereits auch W. Worringer als Eigenschaft des Hersteller und

Betrachter bewegenden Kunstwerkes. Er betont dabei diese

Eigenständigkeit gegenüber etwa dem religiösen Inhalt,
der hier nicht begrifflich vermengt werden sollte, wie das

neuerdings auch bei M. Chollot-Varagnac (1980) wieder

geschieht. Dabei handelt es sich freilich nicht etwa um
Gegensätze, sondern durchaus, je nach Situation, auch um

Ergänzungen. Das gilt natürlich als weitere Ebene auch für
den Symbolgehalt der Ornamente, mit denen sich

M. Chollot-Varagnac auseinanderzusetzen sucht13. Das

Plättchen kann Amulett im Versteckten, oder offen getragener

bzw. applizierter Zierart gewesen sein. Doch das ist

neben dem Sinngehalt von nachgeordneter Bedeutung.
Das gälte selbst für ein Duplikat des Originals - oder dessen

genaue und bewusste Wiederholung, dem die Bewegtheit
des Erstellers nicht mehr zugekommen ist. Denn der Inhalt
würde noch immer die ursprüngliche Konzeption spiegeln.
Auch bei grösster Zurückhaltung stehen wir also schon im
mitteleuropäischen Aurignacien vor drei Jahrzehntausenden

einer denkerischen und sich als Darstellung dokumentierenden

Konzeption gegenüber, die in den Himmel hinaus

reflektiert. Wie gross dabei die individuelle Bewegtheit
und Scheu vor dieser über den Einzelmenschen hinausweisenden

«mythischen» Welt war, wissen wir nicht. Sie war
gewiss schon differenziert und hing auch von der jeweiligen

Situation ab. Sie wird dort stärker gewesen sein, wo es

um Probleme ging, die über den alltäglichen Erfahrungsschatz

bei besonderer Belastung hinausgingen. Konkretere

Aussagen würden die Quellenlage überfordern. Immerhin
sei unterstrichen, dass neben den Bezügen zum Himmel
etwa gleichzeitige Bilder sowohl - mit den Figuren vom
Geissenklösterle und Vogelherd (J. Hahn 1983) - die Welt
der Tiere als auch - mit den Gravuren von La Ferrassie

(A. Leroi-Gourhan 1971, 344) - die Zone menschlicher
Sexualität berühren.

Das andere hier zu behandelnde Objekt stammt aus weit
jüngerer Zeit aus unseren Grabungen in der Pre-Dorset-
Station Umingmak in Nordkanada und wurde dort 1973
gefunden (H. Müller-Beck 1977). Es kann auf etwa 3200
Jahre vor heute datiert werden und ist ein sogenannter
«Flesher» aus Karibugeweih von noch 13,5 cm erhaltener

Länge (Abb. 3). Auch er ist auf beiden Flächen ornamentiert.

Hier sind die Hieroglyphen, die ohne Zögern im



222 Hansjürgen Müller-Beck

w

I rv

Ahl). 3. Umingmak auf Banks Island in Nordkanada

«Flesher» aus Karibugeweih, mit mythischer Bärengravierung auf der Aussen-

und Innenseite (rechts). Pre-Dorset. Erhaltene Länge 13,3 cm.

Wortsinne so bezeichnet werden können, derart eindeutig,
dass der Gesamtinhalt der sicher erzählenden Darstellung
lesbar und verständlich wird. Auf der äusseren, konvex

aufgewölbten Fläche werden die vier oberen Lochungen durch

Doppellinien mit einem zentralen Loch verbunden, bei

dem sie sich berühren, um danach wieder auseinanderzustreben.

Die sicher als Vorderende zu definierende Schmalseite

ist gezähnt, was der Funktion des «Fieshers» als krat-
zend-schabendes Gerät entsprechen würde. Diese Zähnung
ist in Amerika besonders als Merkmal von Bärendarstellungen

wichtig (W. Lindig i 972). Klar erkennbar sind drei

angewinkelte Extremitäten. Eine vierte ist mit einem Teil des

Objektes abgebrochen. Sie werden durch die Zugabe von
unzweifelhaften Tatzensignaturen, die Schlüsselfunktion

einnehmen, als Vorder- und Hinterläufe eines Bären
lesbar, zu dem die Frontzähnung ebenfalls passt. Die an die

Doppellinie beidseitig anschliessenden Winkelreihen,
kopfwärts zudem vom Zentralloch, sind damit schlüssig als

Rippensignets zu deuten. Wir kommen damit in die Nähe
der bekannten «schwimmenden» Bären des Dorset

(H.-G.Bandi 1965, ni), deren Symbolik und Funktion
ebenfalls eindeutig rituell-religiös sind. Das zentrale
geschlitzte Loch des hier zu behandelnden sehr abstrahierten

Bildes ist am ehesten als Unterleib mit Sexualzone und

Geburtsöffnung zu interpretieren. Einige flüchtigere Signaturen

sind offenbar von anderer Hand und passen nicht zur

Gesamtkonzeption. Sie sind wohl als spätere Zutaten zu
betrachten und wären allenfalls als Wiederholungsmarken zu
sehen. Das vordere zentrale fünfte Loch ist nicht sicher zu

deuten. Es mag das Foramen magnum als Hauptöffnung
des skelettierten Oberschädels gemeint sein.

Noch interessanter ist das Innenbild (Abb. 3). Hier ist

aus dem wieder in seinen Hauptzügen erkennbaren Bären

ein Geisterwesen geworden, das offensichtlich der mythischen

Welterklärung dient. Unterstrichen wird das

dadurch, dass jetzt an den Läufen die Tatzenabdrücke fehlen,
also die «Spurenorgane», die neben den schon erwähnten
Zähnen aussen als ein wichtiges weiteres Merkmal (W. Lindig

1972, 147) besonders hervorgehoben wurden. Aber
Geister schweben und hinterlassen, wie unsere Engel,
keine Spuren 14. Die doppelte Lebenslinie und die

Körperöffnungen entsprechen ganz dem Aussenbild, mit dem sie

an diesen Stellen ja identisch sind. Bedenkt man, dass die

Lebenslinie zugleich Seelenlinie zu sein pflegt, dann liegt
die Deutung der kleineren Lochungen als Nasen- und

Augenöffnungen im Schädel nahe, während mit der grösseren

Öffnung das Maul gemeint sein könnte. Aus den Rippen
aber sind eindeutig Karibus geworden, deren hier sehr

abstrakte Hieroglyphen in einfühlender Realität (auch dazu

sei auf W.Worringer verwiesen) später etwa bei den Samen

in Lappland auftauchen (E.Manker 1964, 10/11 und

214/215). Damit halten wir endgültig den Schlüssel zu

unserer Illustration und der ihr zugrunde liegenden Mythe in
Händen. Sie entspricht überlieferten oralen Traditionen an

der Nordwestküste Kanadas (nach freundlicher mündlicher

Mitteilung von G. MacDonald, Ottawa), die berichten,
dass die Entstehung der Rentiere auf den mächtigen Bären

zurückgeht, der einst im Tode seine Rippen zu Rentieren als

14 Auch bei Engeln fehlen anfangs die Flügel, die erst mit der

Notwendigkeit der vorstellbaren Einfühlung funktional nötig werden.

Dabei ist das Geschlecht von sehr nachgeordneter Bedeutung, obwohl
auch die Engel wechselnd als männlich oder weiblich gedacht werden

können, oft in Anlehnung an ihre Funktion. Sehr betont männlich
oder weiblich sind sie jedenfalls nicht.



Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen 223

Jagdbeute für den Menschen umgeschaffen habe. Es ist hier
nicht der Platz, um näher auf diese Mythe und ihre Bestandteile

einzugehen, die sich in vielerlei Kombinationen aus

entsprechenden Einzelteilen auch anderswo nachweisen
lassen und vor allem das Problem zwischen konkretem Tod
und geistigem Weiterleben behandeln15. Grundsätzlich
wird auch hier aus dem vollen oder partiellen Tod des Körpers

neues Leben. Auffallend sind die Kreuze, die an den

unteren Extremitäten (die für den Bären im Leben besonders

wichtig sind und ihn zugleich menschenartig scheinen

lassen, wenn er sich aufrichtet) im Innenbild die Tatzensignaturen

ersetzen. Es liegt nicht allzu fern, hierin ein
«Auskreuzen», betont als «nicht mehr leben», zu sehen. Dieses

Signet taucht als Nachzeichnung der zweiten Hand (oder
einer zweiten Darstellungssequenz in flüchtigerer Form

von gleicher Hand) auch aussen auf. Neben den sicher zur
Hauptillustration gehörenden sechs inneren Rentieren findet

sich als Nachgravur ein weiteres Ren in klar erkennbarer

Form, während ein zweites gegenüber unsicher bleibt. Die
übrigen Nachritzungen auf der Aussenseite sind schwer
deutbar.

Das Objekt aus Nordkanada ist erheblich jünger als

jenes aus dem Geissenklösterle, das uns zunächst beschäftigt
hat. Es gehört ebenfalls in den Bereich einer jägerischen
Kultur, deren Umwelt unter der langen Polarnacht der
hohen Breiten aber weit härter war als jene zur Zeit des Auri-
gnacien in Süddeutschland. Wir sind sicher, dass die Funde

aus einem Sommerlager stammen, in dem im kurzen Übergang

zum Winter vor allem Moschusochsen gejagt wurden

(H. Müller-Beck 1977 und 1979. - S. Münzel 1983). Das

ist nur eine scheinbare Diskrepanz. Denn die Mythe auf
dem beschriebenen Objekt war von zentraler Bedeutung,
da die Jagd aufden Moschusochsen nur in günstigen
klimatischen Epochen einigermassen sicher war, während der

Rückgriff auf das Karibu im Räume der südlicheren grossen
Herden immer relativ risikofrei blieb. Das gilt vor allem
dann, wenn damals die schon im späteren Dorset gut
entwickelte See-Eis-Jagd auf Robben noch von geringerer
Bedeutung gewesen sein sollte. Unsere zeitlich abgesicherte

archäologische Quelle belegt also unmittelbar eine

Verwandlung von Leben, die auch als Schöpfung durch den

opfernden Tod verstanden werden kann. Es ist eine Vorstellung,

die eigenständige Erfahrungen umsetzt und nicht auf
der Vorgabe einer Hochkultur fusst. Das Objekt ist immerhin

rund 1200 Jahre vor Christi Geburt zu datieren und

entspricht in seiner Aussage zugleich der zugehörigen Um-

15 Darüber besitzen wir auch heute noch keineswegs sichere

Vorstellungen. Hier ist vor allem die unterschiedliche Haltung der
Altersklassen beachtlich, wobei sich offenbar die Erfahrungen von Kindern
eher denen der Alten nähern.

weit und damit der damaligen dort erfahrbaren Wirklichkeit.

Es sind also Welterklärungen, die der Mensch kennen

musste, um seine Welt und ihre Geheimnisse zu begreifen,
die er aus Erfahrung nicht seiner eigenen Tätigkeit
zuschreiben kann. Sie sind zugleich Teil jenes Systems, in das

er sich eingebunden weiss.

Wir haben damit eine weitgehend lesbare Botschaft vor
uns, die als Offenbarungserzählung eine bedeutende Frage

löst: Woher kommen die Rentiere, von denen wir leben?

Es ist zugleich ein Verständnisversuch durch Rationalisierung,

die das Wesen der Religiosität ausmacht (K. Goldammer

1984). Die Darstellung wird aber erst durch die Mythe
und das darin gebundene Verständnis lebendig. Kunst und

Religion werden hier zur Einheit, die durch die noch
vorhandene mündliche Tradition in ihrer Lesung abgesichert
wird.

Unsere beiden Darstellungen aus vorneolithischen
Zusammenhängen reichen also tatsächlich von den Kräften
des Himmels bis zu denen der Erde und ihren lebenspendenden

Tieren. Diese müssen sich dem Menschen ausliefern

und schenken, damit er leben kann. Er seinerseits muss
sie mit Verständnis ehren und mit gebührender Behandlung

versöhnen und günstig stimmen. Beide Doppelbilder
sind, auch bei Anlegen hoher Massstäbe, wirklich Werke
der Kunst, nach W. Worringer (1908/1959) Manifestationen

der menschlichen Auseinandersetzung mit der
Umwelt, von grundsätzlicher und nachvollziehbarer Bedeutung.

Sie sind zudem auch Dokumente einer geistigen
Sphäre, die nur als j ene wirklicher Religiosität und tiefgreifender

Reflektionen betrachtet werden kann. Doch bei beiden

Objekten findet sich eine weitere, lebendige Komponente,

die Individualität betont: einmal die der unvollständigen

Strichreihe, zum anderen die der Nachzeichnungen
in flüchtigerer Form.

Gewiss sind die hier vorgeschlagenen Interpretationen
nur erste Ansätze, die durch weitere ähnliche und ergänzende

Funde abgesichert werden müssen. Doch gerade dies

ist bei der Fortsetzung der von uns geplanten archäologischen

Arbeiten in Süddeutschland und der Arktis zu erwarten.

Die Bildinhalte waren zugleich Sicherungen des

menschlichen Lebens. Und wir sollten nicht vergessen,
dass die Hersteller Menschen waren, die sich um ihre
Zukunft und die ihrer Kinder sorgten. Sie bemühten sich dabei

um ein Verstehen der sie umgebenden Welt, in und von
der sie lebten. Menschen in auch geistig verbundenen
Einheiten, die ihre Erfahrungen zu Traditionen umformten,
die ihnen halfen, mit alltäglichen und ungewöhnlichen
Ereignissen fertig zu werden. Einmal waren es die Bewohner
der Mammutsteppen an der oberen Donau, deren Schnitzereien

aus Elfenbein erhalten blieben und von ihren Vor-



224 Hansjürgen Miiller-Beck

Stellungen unmittelbar künden. Zum anderen waren es an
der äussersten Grenze der Ökumene menschlicher Nutzung

die Moschusochsenjäger eines sommerlichen Lagers

in den weiten Ebenen der grossen Banksinsel im arktischen

Kanada, die ihre Vorstellungen eingeritzt auf ein Karibuge-
weihgerät hinterliessen. Beide Darstellungen sind in höherem

Rang zweckgerichtete Reflektionen als Teil eines breiten

kulturellen Systems, das regional und zeitlich gebunden

war. Sie waren zugleich auch Objekte, die für die

Bewältigung der jeweiligen Umwelt durch den Menschen
konkret notwendig waren. Schliesslich sind sie - unabhängig

von der Zuverlässigkeit der hier versuchten Interpretationen

- für uns Zeugen, die uns Gelegenheit geben, die
Bahnen menschlicher Geschichte in umfassenderer Breite

zu verstehen: eine Aufgabe, die noch immer potentiell
geeignet ist, die Wege in die Zukunft auch fürderhin gangbarer

zu machen.

Literaturverzeichnis

Bandi, H.-G., Urgeschichte der Eskimo. Stuttgart 1965.
Bandi, H.-G., Breuil, H. u. a.. Die Steinzeit. VierzigtausendJahre Felsbil-

dcr. Baden-Baden i960.
Bandi, H.-G. und Maringer, J., Kunst der Eiszeit, Levantekunst, Arkti¬

sche Kunst. Basel 1952.
Chollot-Varagnac, M., Les Origines du Graphisme Symbolique. Essai

d'analyse des écritures primitives en Préhistoire. Paris 1980.
Goldammer, K. (Hrsg.), Die Religionen der Menschheit. Frankfurt a. M.

1984.

Hahn, J., Figürliche Darstellungen des Aurignacien Südwestdeutschlands im

Rahmen der jungpaläolitliischen Kleinkunst. Habilitation Universität
Tübingen. Tübingen 1980.

Hahn, J., Eiszeitliche Jäger zwischen 3 5 000 und 15 000 vor heute.

Urgeschichte in Baden-Württemberg. Hrsg. von H. Müller-Beck.
Stuttgart 1983, 273-330.

Kirchner, H., Ein archäologischer Beitrag zur Urgeschichte des Scha¬

manismus. Anthropos, Band 47. Freiburg i.Ue. 1952, 244-286.
Leroi-Gourhan, A., Prähistorische Kunst. Die Ursprünge der Kunst in

Europa. Freiburg i. Br. 1971.
Lindig, W., Die Kultur der Eskimo und Indianer Nordamerikas. Frankfurt

a.M. 1972.
Manker, E., Das Grosse Lappenbuch. München 1964.

Marshack, A., The Roots of Civilization. The Cognitive Beginnings of
Man's First Art, Symbol and Notation. New York 1972.

Mirimanow, W. B., Kunst der Urgesellschaft und traditionelle Kunst Afri¬
kas und Ozeaniens. Dresden 1973.

Mitchell, J., Neue Enzyklopädie des Wissens, Band 1. München 1978.

Müller-Beck, H. (Ed.), Excavations at Umingmak on Banks Island,

N.W.T., 1970 and 1973. Preliminary Report (Urgeschichtliche
Materialhefte, Nr. 1). Tübingen 1977.

Müller-Beck, H., Das Ökosystem der Moschusochsenjägerstation

Umingmak. Marburger Geographische Schriften, Heft 79. Marburg/
Lahn 1979, 97-112.

Müller-Beck, H., Klima und steinzeitlicher Mensch. Zum Problem
der Abhängigkeit und Anpassung. Veröffentlichungen der Joachim

Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Hamburg, Band 44. Göttingen

1980, 77-114.
Münzel, S., Seasonal activities at Umingmak, a muskox-hunting site

on Banks Island, N.W. T., Canada, with special reference to the

bird remains. Animals and Archaeoly: 1. Hunters and their Prey. Edited

by J. Clutton-Brock and C. Grigson (BAR International
Series 163). Oxford 1983, 249-257.

Narr, K. J. (Hrsg.), Handbuch der Urgeschichte. Band 1 : Altere und Mitt¬
lere Steinzeit. Jäger- und Sammlerkulturen. Bern 1966.

Reinach, S., L'art et la magie. A propos des peintures et des gravures de

l'âge du renne. L'Anthropologie, Tome xiv. Paris 1903, 257-266.
Schmeidler, F., Malereien in der Höhle von Lascaux. Beweis astrono¬

mischer Kenntnisse der Steinzeitmenschen. Naturwissenschaftliche

Rundschau, Nr. 6 (Juni). Stuttgart 1984, 218-222.
Seewald, Ch., Prähistorische Sammlungen Ulm. Menschliche Figur

mit Löwenkopf. Ulmer Stadtgeschichte. Beilage zum Geschäftsbericht

1983 der Ulmer Volksbank. Ulm 1984, 1-5.
Turnbull, C. M., The Forest People. A Study of the Pygmies of the Congo.

Garden City/New York 1962.

Ucko, P.J. (Ed.) Form in Indigenous Art. Schématisation in the Art ofAbo¬

riginal Australia and Prehistoric Europe. London 1977.
Ucko, P.J. und Rosenfeld, A., Felsbildkunst im Paläolithikum. München

1967.
Weiss, A., Orientierung der Wanderjäger im Paläolithikum. Natur¬

wissenschaftliche Rundschau, Nr. 8 (August). Stuttgart 1984,

3I2-3I9.
WoRRiNGER, W., Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsycho¬

logie. Diss. Bern. München 1908 / Neuausgabe München 1959.

Abbildungsnachweis

Abb. 1 : Foto Unrath, Institut für Urgeschichte der Universität Tübingen.

Abb. 2: Foto Siegel, Prähistorische Sammlungen Ulm.
Abb. 3 : Zeichnung Tambour, Institut für Urgeschichte der Universität

Tübingen.

Prof. Dr. Hansjürgen Müller-Beck
Institut für Urgeschichte
der Universität Tübingen
Schloss

D-7400 Tübingen 1 / BRD


	Überlegungen zur Interpretation früher bildlicher Darstellungen

