Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun
Autor: Graffenried, Charlotte von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

139

Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun

Charlotte von Graffenried

Der Klippschlieferist ein in den felsigen Gebieten des Vor-
dern Orients, der Sahara, der Sahelzone und im siidlichen
Afrika vorkommendes Tier der Ordnung Hyracoidea, Fami-
lie Procaviidae (U.RAHM 1964, 1), das dusserlich dem
Murmeltier dhnlich sieht (Abb. 1; Linge 40-50 cm, Ge-
wicht 2500-3 500 g). Um so erstaunlicher ist es, dass nach
H.HAHN (1959, 6) ein nicht niher bezeichnetes afrikani-
sches Volk die Klippschliefer «kleine Briider der Elefanten»
nennt, nicht ohne Grund, wie wir sehen werden. Bereits
die Phonizier erwihnen den in ihrer Heimat vorkommen-
den Klippschliefer, und zwar unter dem Namen shaphan
(«der sich Verbergende»). Anlisslich ihrer Entdeckungs-
fahrten auf die Iberische Halbinsel nannten sie dieselbe we-
gen der dort angetroffenen und von ihnen mit dem Klipp-
schliefer verwechselten Kaninchen filschlicherweise I-Sha-
phan, («Shaphan-Insel»), ein Name, der spiter unter den
Roémern zu «Hispania» wurde.

In rdmischer Zeit schreibt Alpinus vom Klippschliefer
als dem gamman oder daman Israel (H. HAHN 1959, 3). Wir
begegnen dem Klippschliefer auch in der Bibel an verschie-
denen Stellen, zum Beispiel in den Spriichen, wo er von
Martin Luther als Kaninchen, von Huldrych Zwingli aber
korrekt erwihnt wird: «Die Klippdachse sind ein Volk
ohne Stirke und bauen doch ihre Wohnung in den Fels»
(Spriiche 30, 26). An einer andern Stelle ist die Rede von un-
reiner Speise: «Doch diirft ihr von denen, die wiederkiuen
und von denen, die ganz gespaltene Klauen haben, fol-
gende nicht essen: das Kamel, den Hasen, den Klippdachs -
denn sie sind zwar Wiederkiuer, haben aber keine ganz ge-
spaltenen Klauen; als unrein sollen sie euch gelten»
(5. Buch Mose 14, 7; vgl. Huldrych Zwincii 193 1; Hinweis
von A. Linder).

Erst im 19. Jh. erkannte man schliesslich, dass die ver-
schiedenen Gattungen — Baumschliefer im Regenwald,
Buschschliefer in den Steppen und Klippschliefer in den
Felsregionen — nicht zu den Nagetieren, sondern zu den
«Dickhiutern» (Elefanten) gehdren. Nach U.RauMm (1972,
515) «zihlen sie als letzte Uberlebende einer einst viel ar-
tenreicheren Siugetiergruppe zu den «Fast-Huftiererv. Wie
ihre nichsten Verwandten, die Riisseltiere und die See-
kiihe, sind sie in Afrika entstanden.»

Angesichts der ausserordentlichen morphologischen
Heterogenitit der Vertreter dieser Gruppe ist es daher
hochst erstaunlich, dass die Afrikaner, wahrscheinlich auf-
grund von auf Vergleichen beruhenden Uberlegungen, zu
der eingangs erwihnten Feststellung gelangt sind.

Weitere Eigenschaften dieser Tiere sind aus ihrer Be-
zeichnung abzuleiten: «Schliefen» heisst: in den Bau
schliipfen, der in der Regel in felsigem Gelinde angelegt
ist. Die Klippschliefer sind ausserdem als hervorragende
Kletterer bekannt, die dank elastischen Sohlen selbst fast
senkrechte Felswinde begehen konnen. Schliesslich ist
noch als besonders auffallendes Merkmal ein heller gefirb-
tes, um eine Duftdriise angeordnetes Haarbiischel am Ende
des Riickens zu erwihnen, das bei Erregung des Tieres auf-
gerichtet wird.

Die Eigenarten des Klippschliefers haben vermutlich
dazu gefiihrt, dass dieses Tier bei verschiedenen Vélkern
Afrikas eine Rolle spielt. Eine zentrale Stellung kommt ihm
in Nordkamerun bei den Zulgo und ihren Nachbarn zu.

Charakterisieren wir kurz die Zulgo, eine etwa 7000
Personen umfassende Ethnie, welche kulturell zu den un-
gefihr 30 palionigritischen V&lkern des Mandaraberglan-
des gehort. Die Zulgo bewirtschaften als fleissige Hirse-
bauern zur Regenzeit ihre in Terrassen an den Berghingen
sich hinaufziehenden Felder. Als kirdi («Ungldubige» in der
Kanurisprache) erstmals von D. DENHAM et al. (1826, 117)
erwihnt, werden diese patrilinearen Volker des Mandara-
berglandes auch heute noch von den islamisierten Bewoh-
nern der Ebene so bezeichnet.

Sie gliedern sich in segmentire Gesellschaften, welche
keine zentralisierte Autoritit kennen, sondern deren Sy-
stem auf der Verwandtschaft der verschiedenen Linien in-
nerhalb des Klans basiert. Ein Senior, «Herr des Ber-
ges», steht mit einem Altestenrat in jeder Siedlung an der
Spitze der Verwandtschaftsgruppe. Die kleinste soziale
Einheit bildet der Hausherr mit seiner Familie, die ein aus
mehreren runden Hiusern bestehendes Gehoft bewohnt
(Abb. 2). Der Hausherr verkorpert die Autoritit innerhalb
der Gehoftegemeinschaft; er ist gleichzeitig auch das
religidse Haupt derselben und tibt priesterliche Funktionen
aus.



140  Charlotte von Graffenried

Die nachfolgende Beschreibung des seltenen Rituals,
welches die Schreibende 1980 in Mambeza, 60 km nord-
westlich von Maroua, an der Route Centre Massif, die Meri
mit Mora verbindet, beobachtet hat, kann ohne die zu-
grunde liegenden religitsen Vorstellungen kaum verstan-
den werden.

Im Mittelpunkt des religiésen Denkens und besonders
der rituellen Praxis steht die menschliche Existenz zwi-
schen Heil und Unheil, zwischen Leben und Tod. Unheil-
situationen werden als Sanktionen hdherer Michte gedeu-
tet. Verschiedene solche sakrale Michte sind wirksam; je-
der Bauer verehrt sie auf besonderen Altiren, die er in und
ausserhalb seines Gehoftes aus Steinen, Topfen oder Topf-
scherben aufgebaut hat. mbulom ist der Schopfergott im
Himmel, den man sich fern und vage vorstellt, der die Erde
und die Menschen erschaffen hat. Er ist auch der Schépfer
der zahlreichen Geister, die auf Berghthen, in Felsforma-
tionen, in Steinen, in Quellen und auf Biumen leben.
Wichtig sind schliesslich auch die Ahnengeister der Ver-
storbenen, die unter der Erde ein den Lebenden dhnliches
Dasein fithren sollen und als Vermittler zum Schépfergott
eine hervorragende Stellung einnehmen. Der Mensch fiihlt
sich von dieser Vielzahl iiber- und unterirdischer Michte,
guten und bosen, abhingig. Er erhofft von ihnen Wohler-
gehen und Abwendung von Ungliick. Durch Einhalten der
Normen und Gebote sucht er sich ihrer Assistenz in allen
Lebenslagen zu versichern.

Die Kommunikation zwischen Mensch und héheren
Michten wird bewerkstelligt durch den Kult, der als Repri-
sentation des kosmischen Geschehens betrachtet wird. Im
Kult manifestiert sich die durch Gebet, Opfer, zahlreiche
Riten und Symbole zum Ausdruck gebrachte Ehrfurcht des
Menschen vor den héheren Michten. Das Opfer ist das
wohl wichtigste Kultmittel. Bei V6lkern mit produzieren-
der Wirtschaft steht die Opferung von Haustieren an erster
Stelle. Je nach Wichtigkeit des Rituals werden Stier, Schaf,
Ziege, Hund oder Hahn als Opfertiere eingesetzt. Als wich-
tigstes Ritual bei den Zulgo und einer Anzahl von Ethnien
im nordgstlichen Teil des Mandaraberglandes kann das
Stierfest (C. vON GRAFFENRIED 1984) angesehen werden,
welches in einem drei- bzw. vierjihrigen Zyklus zu Ehren
der Ahnen durchgefiihrt wird. Daneben sind aber auch Ze-
remonien insbesondere mit Ziegen, seltener mit Schafen
verhiltnismissig hiufig.

Es ist aussergewohnlich, dass bei den Zulgo und ihren
Nachbarn auch ein Wildtier, der Klippschliefer, als Opfer-
tier dient, was moglicherweise auf ein sehr altes Relikt in
diesen Kulturen hinweist. Diese Vermutung wird erhirtet
durch das Vorhandensein einer bestimmten, mazam ge-
nannten Art von «Altar» (Abb. 3), der sich hinter den Ge-
hoften der Senioren befindet und dem Geist des Wildtieres

geweihtist. Bei den Zulgo sowie bei deren siidlichen Nach-
barn, den Gemjek, besteht diese Art von Altar — in ihrer
Form wesentlich weniger auffallend als die anderen vor-
handenen Kultstitten — meist aus einem grossen Felsblock,
an dessen Basis in einer ausgehobenen Grube eine Topf-
scherbe liegt, welche von einem flachen Stein bedeckt
wird. Bemerkenswert scheint ferner, dass dieser mazam
nach den Aussagen der Informanten neben dem Geist des
Wildtieres auch den Geist eines getdteten Menschen be-
herbergt. Den westlichen Nachbarn, den Mafa, ist mazam in
seiner Doppelfunktion, allerdings in Form eines ganzen
Tonkruges, auch bekannt: «Le chasseur sacrifierad la poterie
matsam pour que les animaux qu’il a tués ne le rendent pas
fou. De méme une personne en ayant tué une ou plusieurs
autres se fera faire la poterie madzagai pour ne plus avoir
a redouter I'esprit de ses victimes» (A.-M.PODLEWSKI
1966, 27).

Mit mazam wird auch das Reinigungsritual bezeichnet,
welches ausgefiihrt werden muss, wenn gefihrliche Un-
heilsituationen, madama genannt, entstanden sind. Solche
werden hervorgerufen z.B. durch den Mord an einem
Menschen, Ubertretung von sexuellen Geboten, das Erle-
gen cines gefiirchteten Tieres wie des Panthers, dessen
Geist sich richen konnte.

Fiir ein solches «sacrifice de purification», wie es auch
von J.-F. VINCENT (1971, 124) erwihnt wird, verwenden
die Zulgo sowie auch ihre stidlichen Nachbarn, die Gem-
jek, als Opfertier wenn immer moglich den Klippschliefer.
Die madama-Situation, welche ein Klippschliefer-Ritual
verlangt, war im hier zu beschreibenden Falle die Krankheit
des Sohnes des Chefs, dessen hochgeschwollener Arm
selbst im Missionsspital nicht geheilt werden konnte, was
als besonders gravierend erschien.

Zur Abklirung der Ursache der Krankheit wird als erstes
der Wahrsager (maharam) konsultiert, der mit Hilfe eines
Kieselorakels — wie es fiir das Stierfest ausfiihrlich beschrie-
ben worden ist (C. VON GRAFFENRIED 1984, 126) — die Si-
tuation untersucht. Nach einer mehrere Stunden dauern-
den Sitzung gibt der maharam das Resultat, welches er aus
der Konstellation der Steine liest, bekannt: «Der Geist ma-
zam, Geist eines getdteten Menschen, ist erziirnt, ein Opfer
muss gebracht werden.» Eine weitere Konsultation der
Steine gibt auch die dafiir zu verwendende Tierart an: kot-
chom, den Klippschliefer.

In der Folge gilt es, dieses fiir das Opfer benétigte Tier
zu beschaffen, was mit erheblichen Schwierigkeiten ver-
bunden ist, denn die Klippschliefer sind flinke Tiere, die
gut héren und bewegte Objekte auf mehr als einen Kilo-
meter Distanz sehen. Erschwerend ist auch der Umstand,
dass das Tier lebend gefangen werden muss. Die Wichtig-
keit des Klippschliefers im Kult ldsst sich daran abschitzen,



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 141

Abb. 1. Klippschliefer in den Hénden der Frau links.



142  Charlotte von Graffenried

Abb. 2. Gehift der Zulgo in Mambeza; rechts die Fundamente eines Hauses.

dass ein Spezialist fiir diesen Fang zustindig ist: Es handelt
sich um den ranghdchsten Senior, der fiir alle Zeremonien
als eine Art Hauptpriester titig ist. Gemiss seiner Schilde-
rung erfolgt die Jagd auf den Klippschliefer, wara kotchom,
frithmorgens. Der Jiger, bewaffnet mit Lanze und Pfeilen
und in Begleitung seiner Hunde (Abb. 4), sucht die von den
Tieren bewohnten Felsregionen auf. Er erzeugt durch
Steinwiirfe Lirm, worauf die erschreckten Klippschliefer
ihren Bau verlassen und von den Hunden erst gejagt und
dann geschnappt werden. Nur im Notfall wird der Jiger
von der Lanze oder den Pfeilen Gebrauch machen und dann
darauf achten, dass das Tier nur leicht verletzt wird. [st der
kotchom gefangen, werden Vorder- und Hinterbeine gefes-
selt und die Schnauze zugebunden; so trigt ihn der Jiger
auf besondere Art, indem er mit der rechten Hand die
Schnauze umfasst und den Leib unter den linken Arm
klemmt. Im Gehoft angekommen, wird der kotchom in ei-
nen grossen Topf, den man mit einem Stein verschliesst,
gesperrt. Bis zum Ritual wird das Tierim Topf an einer ganz
bestimmten Stelle im Speicherraum, nimlich neben den
Kultutensilien, aufbewahrt.

Verfolgen wir nun den Ablauf des Rituals, welches sich
in verschiedene Phasen gliedert, die teilweise auch fiir das
Stieropfer (C. vON GRAFFENRIED 1984, 125 ff.) festgestellt
worden sind. Als erstes fand die Konsekration oder Heili-
gung des Opfertieres statt, es folgte die Opferung und Zer-
legung; den Abschluss bildete die rituelle Mahlzeit.

Das Klippschliefer-Ritual begann frithmorgens. Die
Teilnehmer versammelten sich im Gehéft des Chefs. Die
beiden Leiter des Rituals waren der Chef selbst, mala ga,
und sein Assistent, der mala kuli, der selbst bei sich zu Hause
einen mazam besitzt, mit anderen Worten, auch schon ei-
nen Menschen getdtet hat. Beteiligt sein kann, in der Funk-
tion einer Assistentin, auch die erste Frau des Chefs, aller-
dings nur dann, wenn sie nicht mehr im fortpflanzungsfi-
higen Alter ist.

Weiter waren die Patienten anwesend: der Sohn des
Chefs und dessen zweijihriger Sohn, der zuviel schrie, fer-
ner die zweite Frau des Chefs, die an Nasenbluten litt, so-
wie seine dritte, junge Frau, die Kinder gebiren sollte, und
schliesslich des Chefs Schwiegertochter, die tiber Riicken-
schmerzen klagte. Es istaugenfillig, dass alle Mitglieder der



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 143

nichsten Verwandtschaft, die irgendwelche Probleme hat-
ten, aufgeboten wurden, um der Kraft des Rituals teilhaftig
zu werden. Die Tatsache, dass auch weibliche Teilnehmer
eingeschlossen wurden, erwirkte, dass neben dem Opfer-
tier zusitzlich auch der Fuss einer Ziege, die von einem frii-
heren Opfer stammte, in das Ritual einbezogen wurde.
Der mala kuliversammelte die anwesenden Leute hinter
dem Gehoft des Chefs, wo sich der mazam befand. Im Vor-
dergrund standen die zwei Ausfithrenden und der Sohn des
Chefs, etwas weiter hinten die Frauen mit dem Kind. Der
Chef holte im Speicherraum die Ritualutensilien, beste-
hend aus einer Lanze, einem Messer und zwei ovalen Kale-
bassen, eine davon gefiillt mit Mehl, auf dem der Ziegen-
fuss lag. Ferner brachte er zwei Scherben, welche als Behil-
ter fiir geriebene rote Baumrinde und ein graues Pulver un-
bekannter Provenienz, die eine Art «Medizin» darstellen,
dienten. Wihrend dieser Vorbereitungen war der mala kuli
damit beschiftigt, mit Hilfe des Strohhalmorakels den Aus-
gang des bevorstehenden Rituals vorauszusagen. Er warf
geknickte Strohhalme auf den Boden und las aus deren
Stellung eine giinstige oder ungiinstige Antwort ab. Das

Abb. 3. Unter dem Felsblock links des Baumes befindet sich ein mazam-Altar; links unten die Route Centre Massif.

Strohhalmorakel, von J.-F. VINCENT (1971, 79) ausfiihrlich
beschrieben, umfasst 16 verschiedene Positionen, welche
sich aus der Lage der Halme rechts oder links des Ausfiih-
renden ergeben und als gut oder schlecht gedeutet werden.
Im hier beschriebenen Fall bejahte diese mehrmals ausge-
fiihrte Handlung die Gesundung des Chefsohnes und gab
auch eine positive Antwort auf die Frage, ob dem Schopfer-
gott mbulom in derselben Angelegenheit ein Schaf zu op-
fern sei.

Nachdem ein giinstiger Verlauf auf diese Weise sicher-
gestellt war, streute der Chef etwas vom roten und grauen
Pulver ins Wasser der vorbereiteten Kalebasse, ging mit der
ersten Frau in den Speicherraum und brachte den Klipp-
schliefer in der bereits beschriebenen Art (unter den linken
Arm geklemmt) vor den mazam-Altar. Der mala kuli ver-
grosserte das Loch des Altars mit der Lanze und steckte
diese schliesslich neben dem Loch unter den Felsen. Dann
tibernahm er das Tier, riss thm an der Schnauze und auf dem
Riicken dreimal Haarbiischel aus. Auch vom Ziegenfuss
wurden Haare abgerissen, die zusammen mit denen des
Klippschliefers neben der Lanze in das Loch gestopft wur-



144  Charlotte von Graffenried

Abb. 4. Jagd- und Kriegsausriistung mit Hut, Lanze, Bogen und Pfeilen.

den. Diese Prozedur wurde wiederholt, nur dass diesmal
die ausgerissenen Haare in die mit Wasser geftillte und mit
den zwei Pulvern versetzte Kalebasse gegeben wurden.
Nachdem der mala kuli das Tier dem Hausherrn wieder
ibergeben hatte, nahm er aus der Kalebasse einen Schluck
und blies das Wasser aus seinem Mund ins Loch. Weiteres
Wasser aus der Kalebasse wurde nachgegossen. Nun ver-
sammelte er die Frauen in einiger Distanz vom mazam und
tibernahm das Tier wieder vom Hausherrn. Er hielt es hoch
und beschrieb damit zweimal tiber den Képfen der Frauen
kreisférmige Bewegungen, gefolgt vom Umfahren der
rechten Beine der Patientinnen. Anschliessend wiederholte
er diese Zeremonie mit dem Chef und dessen Sohn, wobei
aber mit dem Klippschliefer sechsmal tiber die Képfe und
ebenso oft um die linken Beine gefahren wurde. Nach die-
ser Aktion hielt der mala kuli den kotchom ins Loch des Altars
und bertihrte die Lanze mit dem Tier. Erneut spritzte der
Assistent Wasser aus seinem Mund erst auf das Tier, dann in
das Loch und schliesslich auch auf die Versammelten. Er riss
einmal mehr Haare aus dem Fell des Klippschliefers sowie
des Ziegenfusses und deponierte sie, mit rotem und grauem
Pulver vermischt, im Loch des Altars, welcher anschlies-

send mit Erde und einem grésseren Stein verschlossen
wurde.

Eine letzte Handlung, nimlich das Trinken von Wasser
aus der Ritualkalebasse, gefolgt vom Bertihren des Tieres
durch den Patienten sowie auch durch den Assistenten und
den Chef selbst, schloss die erste Phase, die der Konsekra-
tion, ab und deitete zur Opferung des Klippschliefers tiber.

Dazu setzten sich die beiden Hauptpersonen auf einen
flachen Felsen, in unmittelbarer Nihe des mazam-Altars.
Der mala kuli durchschnitt mit einem langen Messer die
Kehle des Tieres. Der mala ga fing das ausfliessende Blut in
einer Kalebasse auf. Es wird spiter, mit Hirsemehl ver-
mischt, gegessen. Der kotchom wurde dann vom Assistenten
zerlegt. Vom Darm erhielten die Ausfiihrenden je eine
Hilfte, das Herz ging an den Chef, das Fell an den mala kuli,
der sich in der Regel spiter daraus eine Kopfbedeckung
oder einen Tabakbehilter anfertigt.

Inzwischen war am Fuss des Altarfelsens ein Feuer ent-
facht worden, auf das die erste Frau des mala ga einen Koch-
topf mit Wasser setzte, in dem sie den zerlegten Klipp-
schliefer samt Kopf sowie den Ziegenfuss kochte. Die Zu-
bereitung der rituellen Mahlzeit dauerte einige Stunden.
Dann wurden die Stiicke des kotchom auf dem Felsen ausge-
breitet, derweil die erste Frau des Chefs in einer Kalebasse
angerichtete Hirsekldsse aus dem Hause holte. Die beiden
Hauptpersonen halbierten Ohren, Schnauze, Fiisse und Le-
ber des kotchom. Diese Stiicke, zusammen mit Teilen der
Hirsekldsse, wurden dann als Opfergaben, unter Murmeln
von Bitten um Wohlergehen an den mazam-Geist, in
die Richtung der verschiedenen Altire der Quartiere von
Mambeza geworfen. Der Hausherr wiederholte die Aktion
in Richtung seines eigenen, dem Schopfergott geweihten
Altars. Die tibrigen Fleischstiicke, Korper, Beine und Kopf
des kotchom und den Ziegenfuss fiillte der mala ga zusam-
men mit Hirsekldssen in eine Kalebasse. Mit dieser fuhr er
den versammelten Familienmitgliedern iiber den Kopf und
iiberreichte sie anschliessend dem mala kuli, der die Hand-
lung in selber Weise nochmals vornahm. Er wiederholte
diese Prozedur mit der Kalebasse, die Wasser nebst den bei-
den Pulvern und den verschiedenen Haaren enthielt, und
beendete sie mit dem Bespritzen der Versammelten mit
diesem Wasser aus seinem Mund. Die so vorbereiteten
Anwesenden nahmen dann teil an der Fleischverteilung
durch den mala kuli. Der Chef und sein Sohn erhielten je
drei Stiicke, das Kind deren zwei und die zwei alten Frauen
je drei Stiicke. Die zwei jungen Frauen waren von der Ver-
teilung ausgeschlossen, aber der mala kuli beriihrte ihre
K&pfe mit seiner Hand, in der er kleine Stiicke der Hirse-
kldsse und Fleisch hielt. Als nichstes streute der Chef
den Versammelten rotes und graues Pulver auf die Kopfe
(Abb. 5); sich selbst betupfte er damit Stirne und den linken



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 145

Abb. 5. «Medizinisches» Pulver wird auf den Kopf gestreut.

Arm. Weiter stopfte er den Anwesenden etwas von den
Hirsekldssen in die Nasenl6cher (der Schreibenden aller-
dings nicht, da die Prozedur schmerzhaft sei). Es folgte die
eigentliche Mahlzeit, an der die Hauptpersonen, der Chef-
sohn und die zwei alten Frauen, nicht aber die jungen
Frauen und das Kind, teilnahmen.

Nach Beendigung der Mahlzeit streute die erste Frau des
Chefs den Rest der roten geriebenen Baumrinde auf den
Verschlussstein des mazam. Die beiden Hauptpersonen be-
tupften sich damit erst gegenseitig die Stirne, dann diejeni-
gen der Anwesenden. Der Chef strich die Lanze mit dem
roten Pulver ein, zog sie dann heraus und schleuderte
dieselbe dreimal gegen den Verschlussstein des Altars.
Schliesslich wurde noch der zur Zubereitung der Mahlzeit
verwendete Hirsestengel unter den Felsen neben den ma-
zam gesteckt, womit die Zeremonie ihren Abschluss fand.

Die Seltenheit des Rituals und die Wahrscheinlichkeit,
dass es bei fortschreitendem Kulturwandel, von dem auch
dieses Gebiet kaum verschont bleiben wird, wohl bald
nicht mehr zur Ausfithrung gelangt, rechtfertigen dessen
detaillierte Beschreibung. Des weitern diirfte wohl zutref-
fen, dass afrikanische traditionelle Religion nach G.Par-
RINDER (1974, 79) nur dann verstanden werden kann, wenn
nicht nur der Glaube, sondern auch die Riten studiert wer-
den. Besonders in der Aktion zeigt sich die Religion.
K. GOLDAMMER (1960, 11 3) sprichtin «Auseinandersetzung
zwischen Mensch und Heilsmichten» vom Kult als keines-
wegs nur einer Anhiufung von interessanten Einzelheiten,
sondern er betont die Gesamtheit der Reaktionen des Men-
schen in der Begegnung mit der Macht, mit dem Heiligen.

Er fiihrt aus, dass der Mensch sich diese Macht in der Zere-
monie durch eine méglichst reichhaltige Handlung an-
zueignen versucht.

Auffallend an der Handlung des Rituals ist vor allem die
Symbolik, die in jeder Phase erneut zum Ausdruck kommt.
Besonders im ersten Teil, wo eine Konsekration des Klipp-
schliefers, d.h. eine Verbindung Mensch-Tier-hohere
Macht angestrebt wird, ist sie offensichtlich. V. TURNER
(1977, 183) hat sich eingehend mit der rituellen Symbolik
befasst und von «molecules of ritual», Einzelsymbolen, die
sich zu Symbolketten und Symbolgruppierungen zusam-
menfinden, gesprochen. In der Beschreibung des Stierritu-
als sind seine Theorien zu diesem Themenkreis eingehend
diskutiert worden (C. VON GRAFFENRIED 1984, 168 ff.).

Betrachten wir zuerst einige «molecules of ritualy. Wir
finden sie in der geriebenen Baumrinde, deren rote Farbe
das Blut symbolisiert. Das zum Kult verwendete graue Pul-
ver entspricht der Asche des heimischen Herdes. Um Ein-
zelsymbole handelt es sich auch bei den ausgerissenen Tier-
haaren. Alle diese Einzelteile bilden die folgende Symbol-

kette:
rotes Pulver

graues Pulver } in Wasser der Kalebasse
Haare

Dieses spezielle Wasser in der Ritualkalebasse wird ver-
wendet, um eine Verbindung herzustellen zwischen dem
mazam-Altar einerseits (Wasser wird ins Loch gespritzt und
geleert), zwischen den Versammelten andererseits (der
mala kuli bespritzt sie mit dem Wasser, oder er hebt die Ka-
lebasse hoch und umfihrt mit ihr die Képfe) und schliess-



146  Charlotte von Graffenried

lich mit dem Opfertier (der Assistent spritzt Wasser erst auf
den Klippschliefer, dann ins Loch des mazam und zuletzt
auf die Versammelten).

Weitere Symbole finden wir in den Zahlen: Dreimal
werden Haare des dem Hausherrn (Mann) gehérenden Op-
fertiers ausgerissen, zweimal kreiste die Kalebasse um die
Kopfe der Frauen und sechsmal (= zweimal drei) um die
Kopfe der Minner. Auch links und rechts haben eine sym-
bolische Bedeutung, die sich im vorliegenden Fall auf
Mann und Frau bezieht. So trug z. B. der Hausherr das Op-
fertier unter dem linken Arm, und der Klippschliefer wurde
bei den Minnern um das linke, bei den Frauen um das
rechte Bein bewegt. Auf die Beziehung links/rechts oder
gut/schlecht wurde bereits beim Strohhalmorakel hinge-
wiesen. Alle diese besonders dominanten Symbole (C. voN
GRAFFENRIED 1984, 177), die sich im ganzen Ritual wieder-
holen und von denen wir hier nur einige erwihnen, sind
unter der Bezeichnung «binire Opposition» (V. TURNER
1977, 187) bekannt. Es sind dies die bereits angedeuteten

Gegeniiberstellungen:
Zahl 3 oder 6 Zahl 2 oder 4
Mann Frau
links rechts
gut bdse

Vergleichen wir zum Schluss noch das Stierfest mit dem
Wildtierritual: Bei beiden Zeremonien handelt es sich um
vergleichbare Opferrituale, denn es finden eine Konsekra-
tion, eine Opferung und eine rituelle Mahlzeit statt.

Das Stieropfer ist den Ahnen geweiht, die als Vermittler
zum Schépfergott der Gemeinschaft Wohlergehen und Ge-
sundheit verschaffen oder gewihrleisten sollen. Auffallend
ist dabei die Wichtigkeit der feierlichen, mit Bierlibationen
verbundenen Rede (C. vON GRAFFENRIED 1984, 174), die
bei den Zulgo und Gemjek zentrale Bedeutung hat und als
direkte Form der Interkommunikation der Lebenden und
Verstorbenen verstanden werden kann. Im Vordergrund
steht beim Stierfest der Gedanke der Vermittlung, welcher
die Opfernden in Kontakt mit einer Macht, den Ahnen,
bringt und zugleich die Vermehrung dieser Kraft férdert.

Beim Klippschliefer-Ritual fehlt die feierliche Rede mit
der Bierlibation. Als Reinigungszeremonie bringt es zwar
den Opfernden einerseits auch in Kontakt mit der héheren,
als erziirnt gedachten Macht, erfiillt aber andererseits die
Aufgabe, gefihrliche, mit madama bezeichnete Krifte durch
die Ausfﬁhrung des Rituals zu bekimpfen bzw. zu be-
schwichtigen und so den Normalzustand wiederherzustel-
len. Nach K. GOLDAMMER (1960, 120) haben die Riten ih-
ren Eigenwert: «Im Vollzug der Handlung liegt nimlich,
wenn sie richtig und gewissenhaft ausgefithrt wurde, be-
reits das Geftihl der Befriedigung, der Zuversicht auf den
Erfolg und auf die Wirksamkeit beschlossen.»

Es ist vielleicht interessant, zum Abschluss noch darauf
hinzuweisen, dass Rituale, wie sie im Mandarabergland zu-
mindest 1980 noch ausgefiihrt worden sind, mehrheitlich
Erfolg zu verzeichnen hatten (wenn nicht, wurden sie wie-
derholt). Im vorliegenden Fall genas der gegeniiber der
modernen Medizin «resistente» Patient innerhalb von drei
Wochen im Anschluss an die Zeremonie. Wenn im heuti-
gen Afrika die moderne Behandlungsweise in vermehrtem
Masse mit traditionellen Praktiken bereits eine Verbindung
sucht, so ist dieser Umstand verstindlich. Wir sind viel-
leicht geneigt, dies als «Placeboeffekt» abzutun. Es will aber
doch scheinen, dass die moderne Medizin gut tite, sich
diese bemerkenswerten Erfolge einer Behandlung auf gei-
stiger Ebene zu merken.

Literaturverzeichnis

DenNuaM, D., CrappertoN, H., and OUDNEY, Narrative of Travels and
Discoveries in Northern and Central Africa in the Years 1822, 1823 and
1824. London 1826.

GoLDAMMER, K., Die Formenwelt des Religiosen. Grundriss der systema-
tischen Religionswissenschaft (Kroners Taschenausgabe, Band 264).
Stuttgart 1960.

GRAFFENRIED, C. VON, Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen.
Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft von Bern, Band 54/
1980-1982. Bern 1983, 109-124.

GRAFFENRIED, C. VON, Das Jahr des Stieres. Ein Opferritual der Zulgo und
Gemjek in Nordkamerun (Studia Ethnographica Friburgensia,
Band 11). Fribourg 1984.

Haun, H., Von Baum-, Busch- und Klippschliefern (Neue Brehm-
Biicherei, Heft 246). Wittenberg 1959.

PARRINDER, G., African Traditional Religion. London 1974.

Pobrewskr, A.-M., Les forgerons Mafa. Description et évolution d’un
groupe endogame (Cahiers O.R.S.T.O.M. - Sciences Humaines, Vo-
lume 111, No. 1). Paris 1966.

RaHM, U., Das Verhalten der Klippschliefer. Handbuch der Zoologie,
Band 8, Lieferung 37. Berlin 1964, 1-23.

Raum, U., Die Schliefer. Grzimeks Tierleben, Band x11. Ziirich 1972,
SI5-524.

TURNER, V., Symbols in African Ritual. Symbolic Anthropology: A
Reader in the Study of Symbols and Meanings. Ed. by J. L. DoLcin, D. S.
KemniTzER and D. M. SCENEIDER. New York 1977, 183-194.

VINCENT, J.-F., Divination et possession chez les Mofu, montagnards
du Nord-Cameroun. Journal de la Société des Africanistes, Volume
XLI (2). Paris 1971, 71-132.

Zwincty, Huldrych, Die Heilige Schrift. Ziirich 193 1.

Abbildungsnachweis
Abb. 1-5: Photos der Verfasserin (1980).

Dr. Charlotte von Graffenried
Bernisches Historisches Museum
Helvetiaplatz s

CH-3005 Bern



	Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun

