
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun

Autor: Graffenried, Charlotte von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


139

Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun

Charlotte von Graffenried

Der Klippschliefer ist ein in den felsigen Gebieten des Vordem

Orients, der Sahara, der Sahelzone und im südlichen

Afrika vorkommendes Tier der Ordnung Hyracoidea, Familie

Procaviidae (U.Rahm 1964, 1), das äusserlich dem

Murmeltier ähnlich sieht (Abb. 1; Länge 40-50 cm,
Gewicht 2500-3 500 g). Um so erstaunlicher ist es, dass nach

H.Hahn (1959, 6) ein nicht näher bezeichnetes afrikanisches

Volk die Klippschliefer «kleine Brüder der Elefanten»

nennt, nicht ohne Grund, wie wir sehen werden. Bereits

die Phönizier erwähnen den in ihrer Heimat vorkommenden

Klippschliefer, und zwar unter dem Namen shaphan

(«der sich Verbergende»). Anlässlich ihrer Entdeckungsfahrten

aufdie Iberische Halbinsel nannten sie dieselbe wegen

der dort angetroffenen und von ihnen mit dem
Klippschliefer verwechselten Kaninchen fälschlicherweise I-Sha-

phan, («Shaphan-Insel»), ein Name, der später unter den

Römern zu «Hispania» wurde.
In römischer Zeit schreibt Alpinus vom Klippschliefer

als dem gamman oder daman Israel (H. Hahn 1959, 3). Wir
begegnen dem Klippschliefer auch in der Bibel an verschiedenen

Stellen, zum Beispiel in den Sprüchen, wo er von
Martin Luther als Kaninchen, von Huldrych Zwingli aber

korrekt erwähnt wird: «Die Klippdachse sind ein Volk
ohne Stärke und bauen doch ihre Wohnung in den Fels»

(Sprüche 30, 26). An einer andern Stelle ist die Rede von
unreiner Speise: «Doch dürft ihr von denen, die wiederkäuen
und von denen, die ganz gespaltene Klauen haben,

folgende nicht essen: das Kamel, den Hasen, den Klippdachs -
denn sie sind zwar Wiederkäuer, haben aber keine ganz
gespaltenen Klauen; als unrein sollen sie euch gelten»

(5. Buch Mose 14, 7; vgl. Huldrych Zwingli 193 1 ; Hinweis

von A. Linder).
Erst im 19. Jh. erkannte man schliesslich, dass die

verschiedenen Gattungen - Baumschliefer im Regenwald,
Buschschliefer in den Steppen und Klippschliefer in den

Felsregionen - nicht zu den Nagetieren, sondern zu den

«Dickhäutern» (Elefanten) gehören. Nach U. Rahm (1972,
515) «zählen sie als letzte Uberlebende einer einst viel
artenreicheren Säugetiergruppe zu den <Fast-Huftieren>. Wie
ihre nächsten Verwandten, die Rüsseltiere und die
Seekühe, sind sie in Afrika entstanden.»

Angesichts der ausserordentlichen morphologischen

Heterogenität der Vertreter dieser Gruppe ist es daher

höchst erstaunlich, dass die Afrikaner, wahrscheinlich

aufgrund von auf Vergleichen beruhenden Überlegungen, zu
der eingangs erwähnten Feststellung gelangt sind.

Weitere Eigenschaften dieser Tiere sind aus ihrer
Bezeichnung abzuleiten: «Schliefen» heisst: in den Bau

schlüpfen, der in der Regel in felsigem Gelände angelegt
ist. Die Klippschliefer sind ausserdem als hervorragende
Kletterer bekannt, die dank elastischen Sohlen selbst fast

senkrechte Felswände begehen können. Schliesslich ist
noch als besonders auffallendes Merkmal ein heller gefärbtes,

um eine Duftdrüse angeordnetes Haarbüschel am Ende
des Rückens zu erwähnen, das bei Erregung des Tieres

aufgerichtet wird.
Die Eigenarten des Klippschliefers haben vermutlich

dazu geführt, dass dieses Tier bei verschiedenen Völkern
Afrikas eine Rolle spielt. Eine zentrale Stellung kommt ihm
in Nordkamerun bei den Zulgo und ihren Nachbarn zu.

Charakterisieren wir kurz die Zulgo, eine etwa 7000
Personen umfassende Ethnie, welche kulturell zu den

ungefähr 30 paläonigritischen Völkern des Mandaraberglan-
des gehört. Die Zulgo bewirtschaften als fleissige
Hirsebauern zur Regenzeit ihre in Terrassen an den Berghängen
sich hinaufziehenden Felder. Als kirdi («Ungläubige» in der

Kanurisprache) erstmals von D.Denham et al. (1826, 117)

erwähnt, werden diese patrilinearen Völker des Mandara-

berglandes auch heute noch von den islamisierten Bewohnern

der Ebene so bezeichnet.

Sie gliedern sich in segmentäre Gesellschaften, welche
keine zentralisierte Autorität kennen, sondern deren

System auf der Verwandtschaft der verschiedenen Linien
innerhalb des Klans basiert. Ein Senior, «Herr des

Berges», steht mit einem Altestenrat in jeder Siedlung an der

Spitze der Verwandtschaftsgruppe. Die kleinste soziale

Einheit bildet der Hausherr mit seiner Familie, die ein aus

mehreren runden Häusern bestehendes Gehöft bewohnt

(Abb. 2). Der Hausherr verkörpert die Autorität innerhalb
der Gehöftegemeinschaft; er ist gleichzeitig auch das

religiöse Haupt derselben und übt priesterliche Funktionen

aus.



140 Charlotte von Graffenried

Die nachfolgende Beschreibung des seltenen Rituals,
welches die Schreibende 1980 in Mambeza, 60 km
nordwestlich von Maroua, an der Route Centre Massif, die Meri
mit Mora verbindet, beobachtet hat, kann ohne die

zugrunde liegenden religiösen Vorstellungen kaum verstanden

werden.

Im Mittelpunkt des religiösen Denkens und besonders

der rituellen Praxis steht die menschliche Existenz
zwischen Heil und Unheil, zwischen Leben und Tod.
Unheilsituationen werden als Sanktionen höherer Mächte gedeutet.

Verschiedene solche sakrale Mächte sind wirksam;
jeder Bauer verehrt sie auf besonderen Altären, die er in und
ausserhalb seines Gehöftes aus Steinen, Töpfen oder
Topfscherben aufgebaut hat. mbulom ist der Schöpfergott im
Himmel, den man sich fern und vage vorstellt, der die Erde

und die Menschen erschaffen hat. Er ist auch der Schöpfer
der zahlreichen Geister, die auf Berghöhen, in Felsformationen,

in Steinen, in Quellen und auf Bäumen leben.

Wichtig sind schliesslich auch die Ahnengeister der

Verstorbenen, die unter der Erde ein den Lebenden ähnliches

Dasein führen sollen und als Vermittler zum Schöpfergott
eine hervorragende Stellung einnehmen. Der Mensch fühlt
sich von dieser Vielzahl über- und unterirdischer Mächte,

guten und bösen, abhängig. Er erhofft von ihnen Wohlergehen

und Abwendung von Unglück. Durch Einhalten der
Normen und Gebote sucht er sich ihrer Assistenz in allen

Lebenslagen zu versichern.

Die Kommunikation zwischen Mensch und höheren
Mächten wird bewerkstelligt durch den Kult, der als

Repräsentation des kosmischen Geschehens betrachtet wird. Im
Kult manifestiert sich die durch Gebet, Opfer, zahlreiche

Riten und Symbole zum Ausdruck gebrachte Ehrfurcht des

Menschen vor den höheren Mächten. Das Opfer ist das

wohl wichtigste Kultmittel. Bei Völkern mit produzierender

Wirtschaft steht die Opferung von Haustieren an erster
Stelle. Je nach Wichtigkeit des Rituals werden Stier, Schaf,

Ziege, Hund oder Hahn als Opfertiere eingesetzt. Als
wichtigstes Ritual bei den Zulgo und einer Anzahl von Ethnien
im nordöstlichen Teil des Mandaraberglandes kann das

Stierfest (C. von Graffenried 1984) angesehen werden,
welches in einem drei- bzw. vierjährigen Zyklus zu Ehren
der Ahnen durchgeführt wird. Daneben sind aber auch

Zeremonien insbesondere mit Ziegen, seltener mit Schafen

verhältnismässig häufig.
Es ist aussergewöhnlich, dass bei den Zulgo und ihren

Nachbarn auch ein Wildtier, der Klippschliefer, als Opfertier

dient, was möglicherweise auf ein sehr altes Relikt in
diesen Kulturen hinweist. Diese Vermutung wird erhärtet

durch das Vorhandensein einer bestimmten, mazam

genannten Art von «Altar» (Abb. 3), der sich hinter den
Gehöften der Senioren befindet und dem Geist des Wildtieres

geweiht ist. Bei den Zulgo sowie bei deren südlichen Nachbarn,

den Gemjek, besteht diese Art von Altar - in ihrer
Form wesentlich weniger auffallend als die anderen
vorhandenen Kultstätten - meist aus einem grossen Felsblock,
an dessen Basis in einer ausgehobenen Grube eine
Topfscherbe liegt, welche von einem flachen Stein bedeckt
wird. Bemerkenswert scheint ferner, dass dieser mazam
nach den Aussagen der Informanten neben dem Geist des

Wildtieres auch den Geist eines getöteten Menschen
beherbergt. Den westlichen Nachbarn, den Mafa, ist mazam in
seiner Doppelfunktion, allerdings in Form eines ganzen
Tonkruges, auch bekannt: «Le chasseur sacrifiera à la poterie
matsam pour que les animaux qu'il a tués ne le rendent pas
fou. De même une personne en ayant tué une ou plusieurs
autres se fera faire la poterie madzagai pour ne plus avoir
à redouter l'esprit de ses victimes» (A.-M. Podlewski
1966, 27).

Mit mazam wird auch das Reinigungsritual bezeichnet,
welches ausgeführt werden muss, wenn gefährliche
Unheilsituationen, madama genannt, entstanden sind. Solche

werden hervorgerufen z. B. durch den Mord an einem
Menschen, Übertretung von sexuellen Geboten, das Erlegen

eines gefürchteten Tieres wie des Panthers, dessen

Geist sich rächen könnte.
Für ein solches «sacrifice de purification», wie es auch

von J.-F. Vincent (1971, 124) erwähnt wird, verwenden
die Zulgo sowie auch ihre südlichen Nachbarn, die Gemjek,

als Opfertier wenn immer möglich den Klippschliefer.
Die madama-Situation, welche ein Klippschliefer-Ritual
verlangt, war im hier zu beschreibenden Falle die Krankheit
des Sohnes des Chefs, dessen hochgeschwollener Arm
selbst im Missionsspital nicht geheilt werden konnte, was
als besonders gravierend erschien.

Zur Abklärung der Ursache der Krankheit wird als erstes

der Wahrsager (maharam) konsultiert, der mit Hilfe eines

Kieselorakels - wie es für das Stierfest ausführlich beschrieben

worden ist (C. von Graffenried 1984, 126) - die
Situation untersucht. Nach einer mehrere Stunden dauernden

Sitzung gibt der maharam das Resultat, welches er aus

der Konstellation der Steine liest, bekannt: «Der Geist

mazam, Geist eines getöteten Menschen, ist erzürnt, ein Opfer
muss gebracht werden.» Eine weitere Konsultation der

Steine gibt auch die dafür zu verwendende Tierart an: kot-

chom, den Klippschliefer.
In der Folge gilt es, dieses für das Opfer benötigte Tier

zu beschaffen, was mit erheblichen Schwierigkeiten
verbunden ist, denn die Klippschliefer sind flinke Tiere, die

gut hören und bewegte Objekte auf mehr als einen
Kilometer Distanz sehen. Erschwerend ist auch der Umstand,
dass das Tier lebend gefangen werden muss. Die Wichtigkeit

des Klippschliefers im Kult lässt sich daran abschätzen,



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 141

Abb. 1. Klippschliefer in den Händen der Frau links.



142 Charlotte von Graffenried

Abb. 2. Gehöft der Zulgo in Mambeza; rechts die Fundamente eines Hauses.

dass ein Spezialist für diesen Fang zuständig ist: Es handelt
sich um den ranghöchsten Senior, der für alle Zeremonien
als eine Art Hauptpriester tätig ist. Gemäss seiner Schilderung

erfolgt die Jagd auf den Klippschliefer, wara kotchom,

frühmorgens. Der Jäger, bewaffnet mit Lanze und Pfeilen
und in Begleitung seiner Hunde (Abb. 4), sucht die von den

Tieren bewohnten Felsregionen auf. Er erzeugt durch
Steinwürfe Lärm, worauf die erschreckten Klippschliefer
ihren Bau verlassen und von den Hunden erst gejagt und
dann geschnappt werden. Nur im Notfall wird der Jäger

von der Lanze oder den Pfeilen Gebrauch machen und dann
darauf achten, dass das Tier nur leicht verletzt wird. Ist der
kotchom gefangen, werden Vorder- und Hinterbeine gefesselt

und die Schnauze zugebunden; so trägt ihn der Jäger
auf besondere Art, indem er mit der rechten Hand die
Schnauze umfasst und den Leib unter den linken Arm
klemmt. Im Gehöft angekommen, wird der kotchom in
einen grossen Topf, den man mit einem Stein verschliesst,

gesperrt. Bis zum Ritual wird das Tier im Topfan einer ganz
bestimmten Stelle im Speicherraum, nämlich neben den

Kultutensilien, aufbewahrt.

Verfolgen wir nun den Ablauf des Rituals, welches sich

in verschiedene Phasen gliedert, die teilweise auch für das

Stieropfer (C. von Graffenried 1984, 125 ff.) festgestellt
worden sind. Als erstes fand die Konsekration oder Heiligung

des Opfertieres statt, es folgte die Opferung und

Zerlegung; den Abschluss bildete die rituelle Mahlzeit.
Das Klippschliefer-Ritual begann frühmorgens. Die

Teilnehmer versammelten sich im Gehöft des Chefs. Die
beiden Leiter des Rituals waren der Chef selbst, mala ga,
und sein Assistent, der mala kuli, der selbst bei sich zu Hause

einen mazam besitzt, mit anderen Worten, auch schon

einen Menschen getötet hat. Beteiligt sein kann, in der Funktion

einer Assistentin, auch die erste Frau des Chefs,
allerdings nur dann, wenn sie nicht mehr im fortpflanzungsfähigen

Alter ist.

Weiter waren die Patienten anwesend: der Sohn des

Chefs und dessen zweijähriger Sohn, der zuviel schrie, ferner

die zweite Frau des Chefs, die an Nasenbluten litt,
sowie seine dritte, junge Frau, die Kinder gebären sollte, und

schliesslich des Chefs Schwiegertochter, die über
Rückenschmerzen klagte. Es ist augenfällig, dass alle Mitglieder der



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 143

Abb. Unter dem Felsblock links des Baumes befindet sich ein mazam-Altar; links unten die Route Centre Massif.

nächsten Verwandtschaft, die irgendwelche Probleme hatten,

aufgeboten wurden, um der Kraft des Rituals teilhaftig
zu werden. Die Tatsache, dass auch weibliche Teilnehmer

eingeschlossen wurden, erwirkte, dass neben dem Opfertier

zusätzlich auch der Fuss einer Ziege, die von einem
früheren Opfer stammte, in das Ritual einbezogen wurde.

Der mala kuli versammelte die anwesenden Leute hinter
dem Gehöft des Chefs, wo sich der mazam befand. Im
Vordergrund standen die zwei Ausführenden und der Sohn des

Chefs, etwas weiter hinten die Frauen mit dem Kind. Der
Chef holte im Speicherraum die Ritualutensilien, bestehend

aus einer Lanze, einem Messer und zwei ovalen
Kalebassen, eine davon gefüllt mit Mehl, auf dem der Ziegenfuss

lag. Ferner brachte er zwei Scherben, welche als Behälter

für geriebene rote Baumrinde und ein graues Pulver
unbekannter Provenienz, die eine Art «Medizin» darstellen,
dienten. Während dieser Vorbereitungen war der mala kuli
damit beschäftigt, mit Hilfe des Strohhalmorakels den Ausgang

des bevorstehenden Rituals vorauszusagen. Er warf
geknickte Strohhalme auf den Boden und las aus deren

Stellung eine günstige oder ungünstige Antwort ab. Das

Strohhalmorakel, von J.-F. Vincent (1971, 79) ausführlich
beschrieben, umfasst 16 verschiedene Positionen, welche
sich aus der Lage der Halme rechts oder links des Ausführenden

ergeben und als gut oder schlecht gedeutet werden.
Im hier beschriebenen Fall bejahte diese mehrmals ausgeführte

Handlung die Gesundung des Chefsohnes und gab

auch eine positive Antwort auf die Frage, ob dem Schöpfer-

gott mbulom in derselben Angelegenheit ein Schaf zu
opfern sei.

Nachdem ein günstiger Verlauf auf diese Weise
sichergestellt war, streute der Chef etwas vom roten und grauen
Pulver ins Wasser der vorbereiteten Kalebasse, ging mit der

ersten Frau in den Speicherraum und brachte den
Klippschliefer in der bereits beschriebenen Art (unter den linken
Arm geklemmt) vor den mazam-Altar. Der mala kuli ver-
grösserte das Loch des Altars mit der Lanze und steckte

diese schliesslich neben dem Loch unter den Felsen. Dann
übernahm er das Tier, riss ihm an der Schnauze und aufdem
Rücken dreimal Haarbüschel aus. Auch vom Ziegenfuss
wurden Haare abgerissen, die zusammen mit denen des

Klippschliefers neben der Lanze in das Loch gestopft wur-



144 Charlotte von Graffenried

Abb. 4. Jagd- und Kriegsausrüstung mit Hut, Lanze, Bogen und Pfeilen.

den. Diese Prozedur wurde wiederholt, nur dass diesmal

die ausgerissenen Haare in die mit Wasser gefüllte und mit
den zwei Pulvern versetzte Kalebasse gegeben wurden.
Nachdem der mala kuli das Tier dem Hausherrn wieder

übergeben hatte, nahm er aus der Kalebasse einen Schluck

und blies das Wasser aus seinem Mund ins Loch. Weiteres
Wasser aus der Kalebasse wurde nachgegossen. Nun
versammelte er die Frauen in einiger Distanz vom mazam und
übernahm das Tier wieder vom Hausherrn. Er hielt es hoch

und beschrieb damit zweimal über den Köpfen der Frauen

kreisförmige Bewegungen, gefolgt vom Umfahren der

rechten Beine der Patientinnen. Anschliessend wiederholte

er diese Zeremonie mit dem Chef und dessen Sohn, wobei
aber mit dem Klippschliefer sechsmal über die Köpfe und
ebenso oft um die linken Beine gefahren wurde. Nach dieser

Aktion hielt der mala kuli den kotchom ins Loch des Altars
und berührte die Lanze mit dem Tier. Erneut spritzte der

Assistent Wasser aus seinem Mund erst aufdas Tier, dann in
das Loch und schliesslich auch aufdie Versammelten. Er riss

einmal mehr Haare aus dem Fell des Klippschliefers sowie
des Ziegenfusses und deponierte sie, mit rotem und grauem
Pulver vermischt, im Loch des Altars, welcher anschlies¬

send mit Erde und einem grösseren Stein verschlossen

wurde.
Eine letzte Handlung, nämlich das Trinken von Wasser

aus der Ritualkalebasse, gefolgt vom Berühren des Tieres

durch den Patienten sowie auch durch den Assistenten und
den Chef selbst, schloss die erste Phase, die der Konsekration,

ab und leitete zur Opferung des Klippschliefers über.

Dazu setzten sich die beiden Hauptpersonen auf einen
flachen Felsen, in unmittelbarer Nähe des mazam-Altars.

Der mala kuli durchschnitt mit einem langen Messer die
Kehle des Tieres. Der mala ga fing das ausfliessende Blut in
einer Kalebasse auf. Es wird später, mit Hirsemehl
vermischt, gegessen. Der kotchom wurde dann vom Assistenten

zerlegt. Vom Darm erhielten die Ausführenden je eine

Hälfte, das Herz ging an den Chef, das Fell an den mala kuli,
der sich in der Regel später daraus eine Kopfbedeckung
oder einen Tabakbehälter anfertigt.

Inzwischen war am Fuss des Altarfelsens ein Feuer
entfacht worden, auf das die erste Frau des mala ga einen Kochtopf

mit Wasser setzte, in dem sie den zerlegten
Klippschliefer samt Kopf sowie den Ziegenfuss kochte. Die
Zubereitung der rituellen Mahlzeit dauerte einige Stunden.
Dann wurden die Stücke des kotchom auf dem Felsen

ausgebreitet, derweil die erste Frau des Chefs in einer Kalebasse

angerichtete Hirseklösse aus dem Hause holte. Die beiden

Hauptpersonen halbierten Ohren, Schnauze, Füsse und Leber

des kotchom. Diese Stücke, zusammen mit Teilen der

Hirseklösse, wurden dann als Opfergaben, unter Murmeln
von Bitten um Wohlergehen an den mazam-Geist, in
die Richtung der verschiedenen Altäre der Quartiere von
Mambeza geworfen. Der Hausherr wiederholte die Aktion
in Richtung seines eigenen, dem Schöpfergott geweihten
Altars. Die übrigen Fleischstücke, Körper, Beine und Kopf
des kotchom und den Ziegenfuss füllte der mala ga zusammen

mit Hirseklössen in eine Kalebasse. Mit dieser fuhr er
den versammelten Familienmitgliedern über den Kopf und
überreichte sie anschliessend dem mala kuli, der die Handlung

in selber Weise nochmals vornahm. Er wiederholte
diese Prozedur mit der Kalebasse, die Wasser nebst den beiden

Pulvern und den verschiedenen Haaren enthielt, und
beendete sie mit dem Bespritzen der Versammelten mit
diesem Wasser aus seinem Mund. Die so vorbereiteten
Anwesenden nahmen dann teil an der Fleischverteilung
durch den mala kuli. Der Chef und sein Sohn erhielten je
drei Stücke, das Kind deren zwei und die zwei alten Frauen

je drei Stücke. Die zwei jungen Frauen waren von der
Verteilung ausgeschlossen, aber der mala kuli berührte ihre

Köpfe mit seiner Hand, in der er kleine Stücke der Hirseklösse

und Fleisch hielt. Als nächstes streute der Chef
den Versammelten rotes und graues Pulver auf die Köpfe
(Abb. 5); sich selbst betupfte er damit Stirne und den linken



Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun 145

Abb. 5. «Medizinisches» Pulver wird auf den Kopfgestreut.

Arm. Weiter stopfte er den Anwesenden etwas von den

Hirseklössen in die Nasenlöcher (der Schreibenden allerdings

nicht, da die Prozedur schmerzhaft sei). Es folgte die

eigentliche Mahlzeit, an der die Hauptpersonen, der Chefsohn

und die zwei alten Frauen, nicht aber die jungen
Frauen und das Kind, teilnahmen.

Nach Beendigung der Mahlzeit streute die erste Frau des

Chefs den Rest der roten geriebenen Baumrinde auf den
Verschlussstein des mazam. Die beiden Hauptpersonen
betupften sich damit erst gegenseitig die Stirne, dann diejenigen

der Anwesenden. Der Chef strich die Lanze mit dem

roten Pulver ein, zog sie dann heraus und schleuderte

dieselbe dreimal gegen den Verschlussstein des Altars.
Schliesslich wurde noch der zur Zubereitung der Mahlzeit
verwendete Hirsestengel unter den Felsen neben den

mazam gesteckt, womit die Zeremonie ihren Abschluss fand.

Die Seltenheit des Rituals und die Wahrscheinlichkeit,
dass es bei fortschreitendem Kulturwandel, von dem auch

dieses Gebiet kaum verschont bleiben wird, wohl bald

nicht mehr zur Ausführung gelangt, rechtfertigen dessen

detaillierte Beschreibung. Des weitern dürfte wohl zutreffen,

dass afrikanische traditionelle Religion nach G. Par-
rinder 1974, 79) nur dann verstanden werden kann, wenn
nicht nur der Glaube, sondern auch die Riten studiert werden.

Besonders in der Aktion zeigt sich die Religion.
K. Goldammer (i960, 113) sprichtin «Auseinandersetzung
zwischen Mensch und Heilsmächten» vom Kult als keineswegs

nur einer Anhäufung von interessanten Einzelheiten,
sondern er betont die Gesamtheit der Reaktionen des Menschen

in der Begegnung mit der Macht, mit dem Heiligen.

Er führt aus, dass der Mensch sich diese Macht in der
Zeremonie durch eine möglichst reichhaltige Handlung
anzueignen versucht.

Auffallend an der Handlung des Rituals ist vor allem die

Symbolik, die in jeder Phase erneut zum Ausdruck kommt.
Besonders im ersten Teil, wo eine Konsekration des Klipp-
schliefers, d.h. eine Verbindung Mensch-Tier-höhere
Macht angestrebt wird, ist sie offensichtlich. V.Turner
(1977, 183) hat sich eingehend mit der rituellen Symbolik
befasst und von «molecules of ritual», Einzelsymbolen, die
sich zu Symbolketten und Symbolgruppierungen
zusammenfinden, gesprochen. In der Beschreibung des Stierrituals

sind seine Theorien zu diesem Themenkreis eingehend
diskutiert worden (C. von Graffenried 1984, 168 ff.).

Betrachten wir zuerst einige «molecules of ritual». Wir
finden sie in der geriebenen Baumrinde, deren rote Farbe

das Blut symbolisiert. Das zum Kult verwendete graue Pulver

entspricht der Asche des heimischen Herdes. Um
Einzelsymbole handelt es sich auch bei den ausgerissenen
Tierhaaren. Alle diese Einzelteile bilden die folgende Symbolkette:

rotes Pulver j
graues Pulver > in Wasser der Kalebasse

Haare J

Dieses spezielle Wasser in der Ritualkalebasse wird
verwendet, um eine Verbindung herzustellen zwischen dem

mazam-Altar einerseits (Wasser wird ins Loch gespritzt und

geleert), zwischen den Versammelten andererseits (der
mala kuli bespritzt sie mit dem Wasser, oder er hebt die
Kalebasse hoch und umfährt mit ihr die Köpfe) und schliess-



146 Charlotte von Graffenried

lieh mit dem Opfertier (der Assistent spritzt Wasser erst auf
den Klippschliefer, dann ins Loch des mazam und zuletzt
auf die Versammelten).

Weitere Symbole finden wir in den Zahlen: Dreimal
werden Haare des dem Hausherrn (Mann) gehörenden
Opfertiers ausgerissen, zweimal kreiste die Kalebasse um die

Köpfe der Frauen und sechsmal zweimal drei) um die

Köpfe der Männer. Auch links und rechts haben eine
symbolische Bedeutung, die sich im vorliegenden Fall auf
Mann und Frau bezieht. So trug z. B. der Hausherr das

Opfertier unter dem linken Arm, und der Klippschliefer wurde
bei den Männern um das linke, bei den Frauen um das

rechte Bein bewegt. Auf die Beziehung links/rechts oder

gut/schlecht wurde bereits beim Strohhalmorakel
hingewiesen. Alle diese besonders dominanten Symbole (C. von
Graffenried 1984, 177), die sich im ganzen Ritual wiederholen

und von denen wir hier nur einige erwähnen, sind

unter der Bezeichnung «binäre Opposition» (V.Turner
1977, 187) bekannt. Es sind dies die bereits angedeuteten

Gegenüberstellungen :

Zahl 3 oder 6 Zahl 2

Mann Frau

links rechts

gut böse

Vergleichen wir zum Schluss noch das Stierfest mit dem

Wildtierritual: Bei beiden Zeremonien handelt es sich um
vergleichbare Opferrituale, denn es finden eine Konsekration,

eine Opferung und eine rituelle Mahlzeit statt.

Das Stieropfer ist den Ahnen geweiht, die als Vermittler
zum Schöpfergott der Gemeinschaft Wohlergehen und
Gesundheit verschaffen oder gewährleisten sollen. Auffallend
ist dabei die Wichtigkeit der feierlichen, mit Bierlibationen
verbundenen Rede (C. von Graffenried 1984, 174), die

bei den Zulgo und Gemjek zentrale Bedeutung hat und als

direkte Form der Interkommunikation der Lebenden und

Verstorbenen verstanden werden kann. Im Vordergrund
steht beim Stierfest der Gedanke der Vermittlung, welcher
die Opfernden in Kontakt mit einer Macht, den Ahnen,

bringt und zugleich die Vermehrung dieser Kraft fördert.
Beim Klippschliefer-Ritual fehlt die feierliche Rede mit

der Bierlibation. Als Reinigungszeremonie bringt es zwar
den Opfernden einerseits auch in Kontakt mit der höheren,
als erzürnt gedachten Macht, erfüllt aber andererseits die

Aufgabe, gefährliche, mit madama bezeichnete Kräfte durch

die Ausführung des Rituals zu bekämpfen bzw. zu

beschwichtigen und so den Normalzustand wiederherzustellen.

Nach K.Goldammer (i960, 120) haben die Riten
ihren Eigenwert: «Im Vollzug der Handlung liegt nämlich,
wenn sie richtig und gewissenhaft ausgeführt wurde,
bereits das Gefühl der Befriedigung, der Zuversicht auf den

Erfolg und auf die Wirksamkeit beschlossen.»

Es ist vielleicht interessant, zum Abschluss noch darauf

hinzuweisen, dass Rituale, wie sie im Mandarabergland
zumindest 1980 noch ausgeführt worden sind, mehrheitlich
Erfolg zu verzeichnen hatten (wenn nicht, wurden sie

wiederholt). Im vorliegenden Fall genas der gegenüber der

modernen Medizin «resistente» Patient innerhalb von drei
Wochen im Anschluss an die Zeremonie. Wenn im heutigen

Afrika die moderne Behandlungsweise in vermehrtem
Masse mit traditionellen Praktiken bereits eine Verbindung
sucht, so ist dieser Umstand verständlich. Wir sind
vielleicht geneigt, dies als «Placeboeffekt» abzutun. Es will aber

doch scheinen, dass die moderne Medizin gut täte, sich

diese bemerkenswerten Erfolge einer Behandlung auf
geistiger Ebene zu merken.

Literaturverzeichnis

Denham, D., Clapperton, H., and Oudney, Narrative of Travels and

Discoveries in Northern and Central Africa in the Years 1822, 1823 and

1 824. London 1826.

Goldammer, K., Die Formenwelt des Religiösen. Grundriss der systema¬

tischen Religionswissenschaft (Kröners Taschenausgabe, Band 264).
Stuttgart i960.

Graffenried, C. von, Dem Chef die Zunge, die Haut den Frauen.

Jahrbuch der Geographischen Gesellschaft von Bern, Band 54/

1980-1982. Bern 1983, 109-124.
Graffenried, C. von, DasJahr des Stieres. Ein Opferritual der Zulgo und

Gemjek in Nordkamerun (Studia Ethnographica Friburgensia,
Band 11). Fribourg 1984.

Hahn, H., Von Baum-, Busch- und Klippschliefern (Neue Brehm-
Bücherei, Heft 246). Wittenberg 1959.

Parrinder, G., African Traditional Religion. London 1974.
PoDLEWSKi, A.-M., Les forgerons Mafa. Description et évolution d'un

groupe endogame(Cahiers O.R.S.T.O.M. - Sciences Humaines,
Volume m, No. 1). Paris 1966.

Rahm, U., Das Verhalten der Klippschliefer. Handbuch der Zoologie,

Band 8, Lieferung 37. Berlin 1964, 1-23.
Rahm, U., Die Schliefer. Grzimeks Tierleben, Band xn. Zürich 1972,

5I5-524-
Turner, V., Symbols in African Ritual. Symbolic Anthropology: A

Reader in the Study ofSymbols and Meanings. Ed. by J. L. Dolgin, D.S.
Kemnitzer and D.M.Schneider. New York 1977, 183-194.

Vincent, J.-F., Divination et possession chez les Mofu, montagnards
du Nord-Cameroun. Journal de la Société des Africanistes, Volume
XLi (2). Paris 1971, 71-132.

Zwingli, Huldrych, Die Heilige Schrift. Zürich 193 1.

Abbildungsnachweis

Abb. 1-5 : Photos der Verfasserin (1980).

Dr. Charlotte von Graffenried
Bernisches Historisches Museum

Helvetiaplatz 5

CH-3005 Bern


	Das Klippschliefer-Ritual bei den Zulgo in Nordkamerun

