Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jager : ein Beitrag zur
Phylogenie menschlichen Denkens

Autor: Glowatzki-Mullis, Marie-Louise / Glowatzki-Mullis, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

131

Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jager

Ein Beitrag zur Phylogenie menschlichen Denkens

Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

Durch die anthropologischen Funde ab der zweiten Hilfte
des vorigen Jahrhunderts sind die Kenntnisse um das Prin-
zip der hominiden Evolution fundiert worden. Seit etwa
20 Millionen Jahren fiihrte eine Abzweigung in der
Gruppe der Primaten («Herrentiere» nach C. voN LINNE
1735) iiber die Gattung Ramapithecus (um 15 Millionen
Jahre), die von Australopithecus (ab etwa s Millionen Jahre),
tiber Homo erectus (ab 1,5 Millionen Jahre) endlich zum
Homo sapiens (Abb. 1).

Natiirlich ist diese Entwicklung nicht linear verlaufen,
es gab Seitenlinien, Versuche des Eindringens in gerade
vorhandene o&kologische Nischen, die aber oftmals zu
«Sackgassen der Evolution» geworden sind. Zwei Beispiele
dafiir sind Australopithecus robustusund Homo sapiens neander-
thalensis, dessen bisheriges Fundgut nicht jiinger als etwa
30000 Jahre vor der Gegenwart ist (Abb. 2).

Unser direkter Vorfahre ist der Homo sapiens sapiens' der
letzten Eiszeit, vermutlich aus dem Vorderen Orient nach
Europa eingewandert und dort zeitgleich mit dem spiten
Neandertaler nachweisbar. Es wird gelegentlich die An-
sicht vertreten, das Aussterben der Neandertaler hinge ir-
gendwie mit dem Auftreten des Homo sapiens sapiens zusam-
men.

Anthropologische Funde von Homo sapiens sapiens gibt es
in unserem Erdteil ab dem Jungpaliolithikum, und sie las-
sen morphologisch zwei charakteristische Formen erken-
nen: den (robusteren) Cro-Magnon-und den (etwas grazile-
ren) Combe-Capelle-Typus?. Ihre Skelette sind mit denen re-
zenter Menschen identisch 2.

' Nach letzter Kenntnis gehéren sowohl der Neandertaler wie der
Sapiens-Mensch zur gleichen Art Homo sapiens. Vermutlich sind es
Unterarten. Dem trigt die wissenschaftliche Nomenklatur Rechnung
und unterscheidet einen Homo sapiens neanderthalensis (th: wegen der
bei der Erstbeschreibung giiltigen Schreibweise) vom Homo sapiens sa-
piens (Sapiens-Mensch).

2 Benannt nach den Fundorten Cro-Magnon und Combe-Capelle
(Dordogne).

* Die wissenschaftliche Bezeichnung fiir den Jetzt-Menschen lautet
deshalb immer noch Howmo sapiens sapiens.

Homo sapiens sapiens
(ab 40 000 Jahren

Gorilla = Schimpanse sicher in Europa nachgewiesen)

Homo sapiens neanderthalensis

Orang Utan (100 00040 000 Jahre)

Gibbon \

N \\

\\

friihe Homo-sapiens-Formen
(200 000 Jahre)

niedere Affen

Homo erectus
(1.5 Mio Jahre)

graziler Zum-Homo-Typus
(2 Mio Jahre)

A. robustus
A.Bolsel =
\\\ I
S
\\
frither Australopithecus
(5.5 Mio Jahre)

Ramapithecus
(14 Mio Jahre)

20 Mio Jahre

Menschenaffen
(Dryopithecus-Gruppe)

40 Mio Jahre
Halbaffen
(70 Miol.lahre)

Abb. 1. Schematischer Stammbaum zur Evolution der Hominiden.

Vom «Geistesleben» der Frithmenschen

Wir wissen relativ viel tiber die physische Entwicklung der
Hominiden und sehr wenig bis gar nichts tiber die psychi-
schen Eigenschaften der Ur- und Frithmenschen. Die Au-
stralopithecinen haben zwar in Sozialverbinden gelebt und
gejagt, das tun jedoch hohere Siugetiere auch. Was aller-
dings anders ist als bei diesen, das ist die Anfertigung



132 Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

Australopithecus
robustus

Homo sapiens
neanderthalensis

Australopithecus
k africanus

HOMO ERECTUS

Abb. 2. Anatomischer Vergleich der hominiden Entwicklungsstufen Australopithecus, Homo erectus und Homo sapiens (samt den evolutorischen «Sackgas-

sen» Australopithecus robustus und Homo sapiens neanderthalensis).

gleichartiger, wenn auch relativ einfacher Gerdllgerite

durch Australopithecus. Anfertigung und sinnvoller Ge-
brauch, danach Verwahrung zu weiterer Benutzung, das
sind «geistige» Leistungen, die tiber denen heutiger Men-
schenaffen stehen.

Von Homo erectus wissen wir mit Sicherheit, dass er das
Feuer gekannt und genutzt hat. Dabei bleibt jedoch unklar,
ob er es nur durch Steppenbrand oder Blitzschlag erhalten
und sorgfiltig verwahrt hat oder bereits in der Lage war, es
selbst zu entziinden. Ein Fortschritt zeigt sich bei dieser
Frithmenschenform auch in der Werkzeugtechnik.

Der Neandertaler ist der erste Hominide, von dem Hin-
weise auf ein gewisses «Geistesleben» vorhanden sind. Er
hat z. B. seine Toten nicht einfach liegen gelassen, es gibt
von ihm Bestattungen, die wegen ihrer Eigenart auf Gedan-
ken an ein «Leben nach dem Tode» schliessen lassen. Die
Funde von Krapina (Jugoslawien), Monte Circeo (Italien)
und Teshik-Tash (UdSSR) lassen (neben anderen) Spuren
von Anthropophagie erkennen, die jedoch keineswegs als
Nahrungskannibalismus zu deuten sind, sondern als Kult-
handlung, denn — bis auf Krapina* — wurden die Skelett-
reste danach ordentlich, fast liebevoll (wie in Teshik-Tash)
bestattet. Jeder Totenkult besitzt eine geistige Basis, die

4 An diesem jugoslawischen Fundort lagen die zerbrochenen und
Abb. 3. Les Trois Fréres (Ariége) vielfach angekohlten Skelettreste von 24 bis 28 Neandertalern, wahl-
Der «Zauberer» von Les Trois Fréres. los vermengt mit Tierknochen.



Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jager 133

dazu dient, das Ritual zu tradieren, an die nichste Genera-
tion weiterzugeben °.

Was wir hingegen vom Neandertaler nicht kennen, das
sind Kunstwerke, und nur solche wiirden de facto Aussagen
tiber ein Geistesleben gestatten. Die bekannten Kunst-
werke der letzten Eiszeit stammen simtlich vom Homo sa-
piens sapiens und aus einer Zeitperiode zwischen 30 0oo und
etwa 10000 Jahren vor der Gegenwart. Man kennt bis
heute Tausende von Hoéhlenbildern (Malereien, Gravie-
rungen, Flachreliefs) sowie Kleinkunstwerke (Gravierun-
gen, Skulpturen, ausgeschnittene Umrissfiguren) aus Stein,
Knochen, Geweih und Elfenbein von Fundplitzen in Hoh-
len und Abris sowie von Freilandstationen.

In der Mehrzahl handelt es sich um Darstellungen
eiszeitlicher Grosstiere (Mammut, Wisent, Auerochse,
Wildpferd, Rentier, Hirsch u.a.), aber gelegentlich finden
sich auch anthropomorphe Bilder, Gravierungen oder
Skulpturen (Abb. 3-4). Nicht wenige Urgeschichtsforscher
neigen zu der Ansicht, dass die Kunstwerke des eiszeitli-

3 V.V.Bunak (1968) hat festgestellt, dass die Voraussetzungen fiir
eine Sprache der Neandertaler aufgrund der anatomischen Verhilt-
nisse in der Schidelhshle vorhanden waren.

N )

Yol

ek -~ 4
= e

Abb. 4. Pech-Merle (Lot)
Wildpferde und Negative menschlicher Hinde.

chen Homo sapiens sapiens zweckgebunden waren und zu
magischen Handlungen (z.B. Jagdzauber, Fruchtbarkeits-
riten) gedient haben kénnten.

J.HAEKEL (1966, 204-205) kommt bezitiglich magischer
Handlungen von primitiven Jigergruppen zum Schluss,
dass es sich beim «Jagdzauber» (das Bild des Tieres als alter
ego wird durch die Darstellung von Waffen oder Geriten
und/oder durch direkten Beschuss als Beute beschworen)
um «streng zweckgerichtete Praktiken von zwingender, au-
tomatischer Wirksamkeit» handeln miisse. Nach ihm erfol-
gen die magischen Beschworungen «vor allem nach dem
Prinzip der Analogie (Gleiches bewirkt Gleiches) und des
Teiles fiir das Ganze> und bestehen in Nachahmungs-,
Vorwegnahme- oder Modellhandlungen, im Manipulie-
ren mit Substanzen, Teilen von Lebewesen und derglei-
chen». Die jene Beschwérungen anfithrenden «Zauberer»
seien Personen, «die mehr oder weniger professionell
Krankenheilung, Kulte und magische Praktiken vollfiih-
ren», ohne dass sie «richtige Priester» wiren.

Das Wort «Magie» bedeutet im Sanskrit «Spiegel» (des
Géttlichen und der Schépfung), wonach ein «Magier» der
ist, der in jenen «Spiegel» zu schauen und sich die Kraft des
Ubersinnlichen nutzbar zu machen versteht. In der Antike




134 Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

galten die persisch-medischen Zauberpriester als «Magier»,
und auch in Griechenland galt die paryeta als die Kunst der
Zauberer. J. HAEKEL (1966, 205) findet in magischem Den-
ken einen ersten tastenden «Ansatz zu einer Art maturwis-
senschaftlicher Weltmeisterung, im Sinne vermeintlicher
Einsichten in verborgene Zusammenhinge und Krifte so-
wie zu einer Nutzbarmachung derselben». J. GEBSER (1973)
sieht in der Magie die alte Sehnsucht, die Welt nach eige-
nem Willen und eigener Vernunft zu formen.

Fir die Verwendung der eiszeitlichen Kunstwerke zu
magischen Handlungen spricht auch der - trotz aller gele-
gentlichen Verschiedenheiten der Objekte — doch praktisch
einheitliche Stil in Form von naturalistischen und wirklich-
keitsnahen Darstellungen. Die Bilder stellen nicht dar, son-
dern sind das Tier, das alter ego des lebenden Kérpers. Der
Begriff ist noch nicht von der Darstellung geldst, die Kunst
ist unistisch-animalistisch.

Der eiszeitliche Homo sapiens sapiens hat auch seine Toten
kultisch-magisch beigesetzt: wegen der Kilte der Kérper in
der Nihe einer Feuerstelle, wegen der Blisse mit Rotel be-
streut und dazu Beigaben fiir ein «anderes» Weiterleben.
Neben Ganzkdrperbestattungen kennen wir auch solche
nur von Korperteilen. Hier ist besonders das Fundgut der
Grossen Ofnet-Hohle bei Nordlingen (Bayern) zu nennen:
in zwei Gruben waren insgesamt mindestens 3 3 Képfe von
zuvor (rituell?) Getdteten beigesetzt, in der Mehrzahl
Frauen und Kinder®. Fiir eine Verbrennung (nach kulti-
schem Kannibalismus?) der Kdrper sprechen Reste von an-
gekohlten Langknochen. Bei den Frauenschideln fanden

Abb. 5. Grosse Ofnet-Hohle bei Nordlingen (Bayern)
Schédelgruben.

sich durchbohrte Hirschzihne - wohl urspriinglich als Ket-
ten aufgereiht — und auf denen der Kinder viele kleine
durchbohrte Schnecken (darunter die aus dem Mittelmeer
stammende Columbella rustica), die als Verzierung von Hau-
ben (aus Fell?) gedeutet werden. Eine derartige Teilbestat-
tung beinhaltet das magische Prinzip des pars pro toto
(Abb. 5).

K.J.NAaRrR (1966, 308-309) verneint, dass magische
Praktiken der letzten Eiszeit frithe Zeichen von Religion
seien, und sagt: «Das Verhiltnis von Religion und Magie ist
im einzelnen umstritten, und oftmals ist auch keine scharfe
Grenze zu zichen. Trotzdem scheint eine begriffliche
Scheidung notwendig, und man kann sie am ehesten so
vollziehen, dass man unter Religion eine Haltung versteht,
in der der Mensch sich ans Ubernatiirliche ganz gebunden
und von ihm abhingig weiss (religio!) und sich ihm nur bit-
tend naht, wihrend die Magie die tibernatiirlichen Michte
durch bestimmte Praktiken zu beeinflussen und zu zwin-
gen versucht, was dann im Grunde mit einem echten und
reinen Gottesbegriff nicht zu vereinbaren ist: Magie ist in
diesem Sinne eine Gegenspielerin der Religion...»

Auch Anthropologen haben sich zu den Begriffen «Ma-
gie» und «magisches Denken» gedussert, so z. B. die Ameri-

¢ An den Schidelresten sind vielfach Schlagspuren zu erkennen,
die auf einen gewaltsamen Tod hinweisen. G.Growarzkr und
R. PROTSCH (1973) konnten die Schidelreste durch Messung von *C
im Kollagen der Knochen absolut auf 13 100 & 100 Jahre vor der Ge-

genwart datieren.




Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jager 135

kaner J.S.TamBIAH (1973) und B.MALINOWSKI (1954).
Der Erstgenannte sagt: «Magie ist eine rhetorische Form,
Gefiihle zu erwecken, die es ermdglichen, in Objekten und
Ereignissen Inhalte zu erkennen, die nicht vorhanden
sind» 7, und B. Malinowski meint: «Magie entspricht einer
Wunschvorstellung; sie ist ein irrationaler symbolischer
Versuch, unkontrollierbare Vorginge zu beeinflussen.»®
Auch die eiszeitliche Jagd diirfte «unkontrollierbare Vor-
ginge» beinhaltet haben, so dass es sehr wohl méglich er-
scheint, dass mit Hilfe von wirklichkeitsnahen Darstellun-
gen der Jagdtiere «ein irrationaler symbolischer Versuch»
zur Beeinflussung des Jagdgliickes unternommen worden
ist.

Denkformen nach der letzten Eiszeit

Dass die Kunst des Jungpaliolithikums direkt mit den wirt-
schaftlichen und soziologischen Aspekten des ausgehenden
(bisher) letzten Glazials zusammenhingt, macht nichts
deutlicher als die Tatsache, dass auch sie mit dieser erdge-
schichtlichen Epoche endet. Das Eis weicht zuriick, die
Grosstiere wandern mit ihm ab oder sterben aus, der Wald
kommt auf und dringt die relativ kleinen Menschengrup-
pen zunichst an Kiistengebiete, Seeufer und in Flussniede-
rungen. Mit dem Ende der Grosstierjagd geraten auch die
Bilderhthlen in Vergessenheit, denn ihre Bedeutung war
dahin. Allmihlich wurden die nacheiszeitlichen Men-
schengruppen sesshaft, griindeten doérfliche Siedlungen
und spiter Stidte. Mit dem Verlust des «paradiesischen Zu-
standes» der Einheit mit der Natur wandelte sich auch all-
mihlich das Denken: es ist bald nicht mehr animalistisch-
konkret, sondern wird abstrakt, statt Einheit bestehen Spal-
tung und Zweiheit, ein Dualismus.

Auch dafiir sprechen kiinstlerische Darstellungen, aber
sie entstehen nicht mehr im Dunkel von Hohlen, sondern
an Felswinden im Tageslicht. Thr Stil ist nicht mehr natura-
listisch wie im Jungpaldolithikum, sondern imaginativ, die
imago tritt an die Stelle des alter ego. Objekt und Bild geho-
ren nicht mehr zusammen, sind nicht mehr eins, keine Ab-
bilder der Wirklichkeit, sondern die Darstellungen werden
bald einmal Symbole, Zeichen, Chiffren. Selbst so etwas
wie eine Kampfszene (Abb. 6) wird nicht mehr naturali-
stisch, sondern eher symbolhaft wiedergegeben. Hier deu-
tet sich schon der Weg zu den spiteren Schrift(zei-
chen)-Sprachen an.

Der nacheiszeitliche Mensch lernt auch bald, an zwei
getrennte Welten zu denken/glauben, an eine materielle im

7 Vgl. R.A. SHWEDER 1977, 637. - G. GLOWATZKI 1980, 1108.
8 Vgl. R.A. SHWEDER 1977, 637. — G. GLOWATZKI 1980, 1108.

g B
f \& A

oy -

= I

Abb. 6. Morella la Vella (Castellén)
Kampfszene mit Bogenschiitzen.

Diesseits und eine spirituelle im Jenseits; auch hier ist die
Einheit verlorengegangen. Eine Verbindung zwischen die-
sen beiden Welten kann nur noch durch bestimmte Perso-
nen erlangt werden, die dazu eine bestimmte «Kraft» besit-
zen. An die Stelle fritherer Stammeszauberer treten jetzt
richtige Priester, die zur Gottheit, der sie dienen, dank einer
derartigen, abstrakten «Kraft» vermitteln kénnen. An die
Stelle des Animalistischen tritt das Animistische. Es entste-
hen Mythen von Géttern und Helden, und so gelangt auch
das Denken in eine mythische Phase.

Doch schon im antiken Griechenland werden philoso-
phische Gedankenginge bekannt, die eine andere, neuar-
tige Weltbewiltigung zum Inhalt haben. Sie schlagen vor,
die dualistische Spaltung nicht spirituell zu bewiltigen,
sondern mit Hilfe des Verstandes, der Vernunft. Damit
nimlich kénnten die Vorginge in der Natur und im Men-
schen selbst auf etwas durchaus Konkretes zuriickgefiihrt
werden, auf den Zusammenhang von Ursache und Wir-
kung. Man kann Wahrnehmungen analytisch zerlegen und
dann wieder neu aufbauen, und zwar dadurch, dass die zu-
vor getrennten Inhalte durch den Denkprozess wieder zu-
sammengefiigt werden. So entsteht das logische Denken,
das auf dem Kausalititsprinzip beruht.

Magisches Denken kennt nur die Einheit von Objekt
und Darstellung, mythisches Denken schafft eine spiritu-
elle Beziehung zwischen ihnen, wihrend logisches Denken
durch den Begriff von Ursache und Wirkung einen kon-
kreten Zusammenhang aufzeigt. Aber die abendlindische
Geschichte ist nicht seit der griechischen Antike aus-
schliesslich von der Logik geprigt worden; im Gegenteil
herrschten lange Zeit hindurch mythische Vorstellungen,
so das ganze Mittelalter tragend. Die Macht der Hochreli-



136  Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

gionen war oftmals stirker als die der Staaten, und es
konnte sehr gefihrlich fiir den einzelnen sein, wenn er
(laut) logisch dachte, man denke nur z.B. an Giordano
Bruno (1548-1600).

Mit der beginnenden Neuzeit siegte doch allmihlich in
vielen Bereichen das logische Denken, ohne das es keine
wirkliche Wissenschaft geben kann. Fiir manche ist es je-
doch recht unbequem, denn es erfordert absolute Klarheit.
Logik ist personlich oft unerbittlich und vermag nicht zu
trosten. Und so kommt es dazu, wie B. MALINOWSKI (195 4)
feststellt, dass diese Zeitgenossen den Wunsch haben,
«dem Alltagstrott und der Gewissheit zu entrinnen». Das
aber kann man nur, wenn man sich gegen «die unerbittliche
Kausalkette der Logik» aufbiumt, «die das Ubernatiirliche
ausschliesst und damit auch alle Gaben des Zufalls wie des
Gliicks». So rutscht man in magisch-mythisch verschwom-
mene Vorstellungen ab und orientiert sich nicht mehr an
der Wirklichkeit, sondern an Wiinschen.

Der Frage, ob die Logik nicht in der Lage war, die ande-
ren Denkformen aus der menschlichen Psyche zu verdrin-
gen, sind Gelehrte wie F. Adama van Scheltema oder J. Pia-
get nachgegangen. Beide haben festgestellt, dass es so etwas
wie eine Phylogenie des menschlichen Denkens gibt: F.
ADAMA VAN SCHELTEMA (1954, 7—10) spricht in Analogie
zur «Biogenetischen Grundregel» von E. HAECKEL (1868),
die fiir jedes Individuum postuliert, dass es in seiner kor-
perlichen Entwicklung von der befruchteten Eizelle zum
geburtsreifen Wesen eine verkiirzte Rekapitulation der ei-
genen Stammesgeschichte durchlduft, von einer «Psycho-
genetischen Grundregel». Danach geschieht etwas dhnli-
ches mit der menschlichen Psyche: auch sie erfihrt vom
Kleinstkindesalter bis zur Erwachsenenreife eine Wieder-
holung der stufenweisen Entwicklung im Verlauf der ho-
miniden Stammesgeschichte. Einer frithkindlichen magi-
schen Denkphase folgt eine mythische, dieser dann mit er-
reichter Reife die der Logik (oder sollte es zumindest).
J. PIAGET (1966) hat das bestitigt.

Eine hierarchische Ordnung besteht jedoch im Erwach-
senenalter nicht, keine Denkform vermag die vorangegan-
gene auszuldschen, so dass in jedem Menschen alle drei
Denkphasen erhalten bleiben, wobei der Verstand im all-
gemeinen die logische begiinstigen mag. Aber dann und
wann wird das magische Denken aktiv, da es dem Erwach-
senen gestattet, «die unerbittliche Kausalkette» der Logik zu
verdringen, um «dem Alltagstrott und der Gewissheit zu
entrinnen», wie es B. MALINOWSKI (1954) formuliert hat.

Der amerikanische Anthropologe R. A. SHWEDER (1977,
637) stellt fest: «Magisches Denken ist Ausdruck einer all-
gemeinen Abneigung normaler Erwachsener, aus ihren Er-
fahrungen Konsequenzen zu ziehen: dazu kommt ein
Hang, symbolhafte und bedeutungstrichtige Bezichungen

zwischen Objekten und Ereignissen zu suchen.» Zu einem
solchen Riickfall in kindliche Denkformen sagt der Ziircher
Philosoph H.L.GoLpscHMIDT®: «Wenn Erwachsene ma-
gisch denken, dann sind sie nicht kindlich, sondern kin-
disch.» Wihrend R. A. Shweder auch dem «normalen Er-
wachsenen» magisches Denken zugesteht, hilt H. L. Gold-
schmidt einen derartigen Erwachsenen bereits fiir «kin-
disch», was nicht mehr «normal» bedeutet. Dazu schreibt
das «Reallexikon der Medizin» (1971) iiber «Magisches
Bewusstsein»: «Dynamisch-einheitliche Denk- und Be-
wausstseinsstruktur, die Subjekt und Objekt, Mensch und
Umwelt, Wesen und Erscheinung noch nicht trennt; Friih-
stadium des Erlebens bei Kind und Naturmensch, Regres-
sionsphinomen bei Psychosen.» Das bedeutet: magisches
Denken und Bewusstsein wird bei Kindern und Naturvél-
kern als «normal» eingestuft, wenn jedoch Erwachsene in
der Zivilisation diese Denk- und Bewusstseinsform erken-
nen lassen, ist nach dem eventuellen Krankheitswert zu
fragen.

Logisches Denken erfolgt an der Realitit orientiert und
deshalb diszipliniert; magisches Denken ist nicht realitits-
bezogen, an Wunschvorstellungen orientiert, irrational
und deshalb undiszipliniert. Logik geht schrittweise vor,
und dazwischen missen kausale Zusammenhinge beste-
hen. Diese fehlen beim magischen Denken, so dass eine ge-
wisse Verworrenheit vorhanden ist.

Das magische Erbe in unserer Psyche, das uns die eiszeit-
lichen Ahnen vermittelt haben, findet seinen Platz in unse-
rem Gefiihlsleben, aber fiir die Bewiltigung der Forderun-
gen des Alltags in einer hochtechnisierten Welt ist es un-
brauchbar, vor allem fiir die Wissenschaft, die ausschliess-
lich logisches Denken fordert. C.G. JUNG (1954) hat den
Begriff der «Archetypen» geprigt, worunter er urtiimliche,
angeborene Verhaltensweisen oder Bilder verstand, die
dem «kollektiven Unbewussten» zugehéren und uns von
Urzeiten tiberkommen sind. Sie scheinen, zumindest teil-
weise, dem psychischen Erbgut unserer eiszeitlichen Ahnen
zuweisbar und sollen sich in Triumen, Halluzinationen
und Mythen ausdriicken.

Magisches Denken ist in jedem von uns vorhanden;
seien wir uns jedoch bewusst, dass es gefihrlich sein kann,
es allzu stark aufkommen zu lassen: wir wiirden nur ent-
tiuscht, wenn wir damit unsere tiglichen Probleme 16sen
wollten. Aber in uns lebt ja auch die Welt der Gefiihle, die
der Logik meist nicht zuginglich sind. Hier kann unser ma-
gisches Erbe seinen thm gemissen Platz finden, denn in
dieser Welt diirfen wir ab und zu «triumen» und uns auch
mal einem «Zauber» hingeben, wenigstens fiir Augen-
blicke; aber auch da warten Enttiuschungen.

? Personliche Mitteilung von H. L. GOLDSCHMIDT (1981).



Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jiger 137

Literaturverzeichnis

ADAMA VAN SCHELTEMA, F., Die geistige Wiederholung. Der Weg des Ein-
zelnen und seiner Ahnen. Bern 1954.

Banpi, H.-G. und MARINGER, J., Kunst der Eiszeit, Levantekunst, Arkti-
sche Kunst. Basel 1952.

Bunak, V. V., Die Entwicklungsstadien des Denkens und des Sprach-
vermogens und die Wege ihrer Erforschung. Homo (Zeitschrift fiir
die vergleichende Forschung am Menschen), Band x1x. Gottingen
1968, 136-151.

GEBSER, J., Dualismus und Polaritdt in Ursprung und Gegenwart. Miin-
chen 1973.

Growarzkl, G., Das Magische im menschlichen Denken. Therapie der
Gegenwart, Band 119. Berlin 1980, 1107-1122.

Growartzkl, G., Die Neandertaler und ihre tropischen Verwandten.
Kindlers Enzyklopidie «Der Mensch». Band 11: Die Entfaltung der
Menschheit. Ziirich 1982, §3-94.

Growatzki, G. und ProTscH, R., Das absolute Alter der Kopfbestat-
tungen in der Grossen Ofnet-Hohle bei Nérdlingen in Bayern.
Homo (Zeitschrift fiir die vergleichende Forschung am Menschen), Band
xx1v. Gottingen 1973, 1-6.

HaEkckEL, E., Natiirliche Schopfungsgeschichte. Jena 1868.

HaEkEL, ., Geistiges Leben einfacher Wildbeuter. Handbuch der Urge-
schichte. Band 1: Altere und Mittlere Steinzeit. Jiger- und Sammlerkul-
turen. Hrsg. von K. J. NARR. Bern 1966, 193-206.

June, C.G., Von den Wurzeln des Bewusstseins. Studien tiber den Archety-
pus. Ziirich 1954.

Kunn, H., Kunst und Kult der Eiszeit. Kindlers Enzyklopddie «Der
Mensch». Band 11: Die Entfaltung der Menschheit. Ziirich 1982,
201-239.

LeroI-GOURHAN, A., Préhistoire de I’Art Occidental. Paris 1965.

LinNE, C. vON, Systema naturae. Stockholm 173 5.

MariNowskl, B., Magic, Science and Religion. Garden City/New York
1954.

NARR, K. J., Religion und Magie in der Jiingeren Altsteinzeit. Hand-
buch der Urgeschichte. Band 1 : Altere und Mittlere Steinzeit. Jiger- und
Sammlerkulturen. Hrsg. von K. J.NaRR. Bern 1966, 298-320.

P1aGErt, ., Die Psychologie des Kindes. Miinchen 1966.

Reallexikon der Medizin und ihrer Grenzgebiete, Band 4. Miinchen-Ber-
lin-Wien 1971.

ScHROTER, P., Prisapiens- und Sapiens-Menschen der Spiteiszeit.
Kindlers Enzyklopadie «Der Mensch». Band 1r: Die Entfaltung der
Menschheit. Ziirich 1982, 95-146.

SHWEDER, R. A., Likeness and likelihood in everyday thought: Magi-
cal thinking in judgments about personality. Current Anthropology,
Volume 18, No. 4. Chicago 1977, 637-658.

TaMBIAH, S. J., Form and meaning of magical acts: A point of view.
Modes in Thought. Edited by R. Horton and R. FinNEGAN. London

1973, 230-248.

Abbildungsnachweis

Abb.1: G.GrowaTtzki, Unseren Urahnen auf der Spur (Teil 1). Der
Bund, 130. Jahrgang, Nr. 47, 26. Februar 1979.
Abb.2: B. Woob und G. CaseLLi, Die Welt des Urmenschen. Hamburg

1976.
Abb.3-4: J. JELINEK, Das grosse Bilderlexikon des Menschen der Vorzeit.

Giitersloh-Berlin-Miinchen-Wien 1973.
Abb.s: R.R.Scumipt, Die diluviale Vorzeit Deutschlands. Stuttgart

1912,
Abb.6: H.HemmpeL (Hrsg.), Geschichte. Band 1: Urgeschichte und Alter-
tum. Braunschweig 1967.

Dr. rer. nat. Georg und Dr. phil. nat. Marie-Louise
Glowatzki-Mullis

Wabersackerstrasse §§

CH-3097 Liebefeld / Schweiz






	Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger : ein Beitrag zur Phylogenie menschlichen Denkens

