
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger : ein Beitrag zur
Phylogenie menschlichen Denkens

Autor: Glowatzki-Mullis, Marie-Louise / Glowatzki-Mullis, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I3i

Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger

Ein Beitrag zur Phylogenie menschlichen Denkens

Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

Durch die anthropologischen Funde ab der zweiten Hälfte
des vorigen Jahrhunderts sind die Kenntnisse um das Prinzip

der hominiden Evolution fundiert worden. Seit etwa

20 Millionen Jahren führte eine Abzweigung in der

Gruppe der Primaten («Herrentiere» nach C. von Linné

1735) über die Gattung Ramapithecus (um 15 Millionen
Jahre), die von Australopithecus (ab etwa 5 Millionen Jahre),
über Homo erectus (ab 1,5 Millionen Jahre) endlich zum
Homo sapiens (Abb. 1).

Natürlich ist diese Entwicklung nicht linear verlaufen,
es gab Seitenlinien, Versuche des Eindringens in gerade
vorhandene ökologische Nischen, die aber oftmals zu

«Sackgassen der Evolution» geworden sind. Zwei Beispiele
dafür sind Australopithecus robustus und Homo sapiens neander-

thalensis, dessen bisheriges Fundgut nicht jünger als etwa

30000 Jahre vor der Gegenwart ist (Abb. 2).

Unser direkter Vorfahre ist der Homo sapiens sapiens1 der

letzten Eiszeit, vermutlich aus dem Vorderen Orient nach

Europa eingewandert und dort zeitgleich mit dem späten
Neandertaler nachweisbar. Es wird gelegentlich die
Ansicht vertreten, das Aussterben der Neandertaler hänge

irgendwie mit dem Auftreten des Homo sapiens sapiens zusammen.

Anthropologische Funde von Homo sapiens sapiens gibt es

in unserem Erdteil ab dem Jungpaläolithikum, und sie lassen

morphologisch zwei charakteristische Formen erkennen:

den (robusteren) Cro-Magnon- und den (etwas grazileren)

Combe-Capelle-Typus2. Ihre Skelette sind mit denen

rezenter Menschen identisch3.

Homo sapiens sapiens
(ab 40 000 Jahren

Gorilla Schimpanse sicher in Europa nachgewiesen)

(70 Mio Jahre)

Abb. 1. Schematicher Stammbaum zur Evolution der Hominiden.

1 Nach letzter Kenntnis gehören sowohl der Neandertaler wie der

Sapiens-Mensch zur gleichen Art Homo sapiens. Vermutlich sind es

Unterarten. Dem trägt die wissenschaftliche Nomenklatur Rechnung
und unterscheidet einen Homo sapiens neanderthalensis (th: wegen der
bei der Erstbeschreibung gültigen Schreibweise) vom Homo sapiens

sapiens (Sapiens-Mensch).
2 Benannt nach den Fundorten Cro-Magnon und Combe-Capelle

(Dordogne).
3 Die wissenschaftliche Bezeichnung für den Jetzt-Menschen lautet

deshalb immer noch Homo sapiens sapiens.

Vom «Geistesleben» der Frühmenschen

Wir wissen relativ viel über die physische Entwicklung der

Hominiden und sehr wenig bis gar nichts über die psychischen

Eigenschaften der Ur- und Frühmenschen. Die Au-
stralopithecinen haben zwar in Sozialverbänden gelebt und

gejagt, das tun jedoch höhere Säugetiere auch. Was allerdings

anders ist als bei diesen, das ist die Anfertigung



132 Georg und Marie-Louise Gloivatzki-Mullis

Abb. 2. Anatomischer Vergleich der hominiden Entwicklungsstufen Australopithecus, Homo erectus und Homo sapiens (samt den evolutorischen «Sackgassen»

Australopithecus robustus und Homo sapiens neanderthalensis).

Abb. 3. Les Trois Frères (Ariège)
Der «Zauberer» von Les Trois Frères.

gleichartiger, wenn auch relativ einfacher Geröllgeräte
durch Australopithecus. Anfertigung und sinnvoller
Gebrauch, danach Verwahrung zu weiterer Benutzung, das

sind «geistige» Leistungen, die über denen heutiger
Menschenaffen stehen.

Von Homo erectus wissen wir mit Sicherheit, dass er das

Feuer gekannt und genutzt hat. Dabei bleibt jedoch unklar,
ob er es nur durch Steppenbrand oder Blitzschlag erhalten
und sorgfältig verwahrt hat oder bereits in der Lage war, es

selbst zu entzünden. Ein Fortschritt zeigt sich bei dieser

Frühmenschenform auch in der Werkzeugtechnik.
Der Neandertaler ist der erste Hominide, von dem

Hinweise auf ein gewisses «Geistesleben» vorhanden sind. Er
hat z. B. seine Toten nicht einfach liegen gelassen, es gibt
von ihm Bestattungen, die wegen ihrer Eigenart auf Gedanken

an ein «Leben nach dem Tode» schliessen lassen. Die
Funde von Krapina (Jugoslawien), Monte Circeo (Italien)
und Teshik-Tash (UdSSR) lassen (neben anderen) Spuren

von Anthropophagie erkennen, die jedoch keineswegs als

Nahrungskannibalismus zu deuten sind, sondern als

Kulthandlung, denn - bis auf Krapina4 - wurden die Skelettreste

danach ordentlich, fast liebevoll (wie in Teshik-Tash)
bestattet. Jeder Totenkult besitzt eine geistige Basis, die

4 An diesem jugoslawischen Fundort lagen die zerbrochenen und
vielfach angekohlten Skelettreste von 24 bis 28 Neandertalern, wahllos

vermengt mit Tierknochen.



Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger 133

dazu dient, das Ritual zu tradieren, an die nächste Generation

weiterzugeben5.
Was wir hingegen vom Neandertaler nicht kennen, das

sind Kunstwerke, und nur solche würden de facto Aussagen
über ein Geistesleben gestatten. Die bekannten Kunstwerke

der letzten Eiszeit stammen sämtlich vom Homo

sapiens sapiens und aus einer Zeitperiode zwischen 30000 und

etwa 10000 Jahren vor der Gegenwart. Man kennt bis

heute Tausende von Höhlenbildern (Malereien,
Gravierungen, Flachreliefs) sowie Kleinkunstwerke (Gravierungen,

Skulpturen, ausgeschnittene Umrissfiguren) aus Stein,

Knochen, Geweih und Elfenbein von Fundplätzen in Höhlen

und Abris sowie von Freilandstationen.
In der Mehrzahl handelt es sich um Darstellungen

eiszeitlicher Grosstiere (Mammut, Wisent, Auerochse,

Wildpferd, Rentier, Hirsch u. a.), aber gelegentlich finden
sich auch anthropomorphe Bilder, Gravierungen oder

Skulpturen (Abb. 3-4). Nicht wenige Urgeschichtsforscher

neigen zu der Ansicht, dass die Kunstwerke des eiszeitli-

5 V.V. Bunak (1968) hat festgestellt, dass die Voraussetzungen für
eine Sprache der Neandertaler aufgrund der anatomischen Verhältnisse

in der Schädelhöhle vorhanden waren.

chen Homo sapiens sapiens zweckgebunden waren und zu

magischen Handlungen (z. B. Jagdzauber, Fruchtbarkeitsriten)

gedient haben könnten.

J. Haekel(i966, 204-205) kommt bezüglich magischer
Handlungen von primitiven Jägergruppen zum Schluss,
dass es sich beim «Jagdzauber» (das Bild des Tieres als alter

ego wird durch die Darstellung von Waffen oder Geräten

und/oder durch direkten Beschuss als Beute beschworen)
um «streng zweckgerichtete Praktiken von zwingender,
automatischer Wirksamkeit» handeln müsse. Nach ihm erfolgen

die magischen Beschwörungen «vor allem nach dem

Prinzip der Analogie (Gleiches bewirkt Gleiches) und des

<Teiles für das Ganze> und bestehen in Nachahmungs-,
Vorwegnahme- oder Modellhandlungen, im Manipulieren

mit Substanzen, Teilen von Lebewesen und dergleichen».

Die jene Beschwörungen anführenden «Zauberer»

seien Personen, «die mehr oder weniger professionell
Krankenheilung, Kulte und magische Praktiken vollführen»,

ohne dass sie «richtige Priester» wären.
Das Wort «Magie» bedeutet im Sanskrit «Spiegel» (des

Göttlichen und der Schöpfung), wonach ein «Magier» der

ist, der in jenen «Spiegel» zu schauen und sich die Kraft des

Ubersinnlichen nutzbar zu machen versteht. In der Antike

Abb. 4. Pech-Merle (Lot)

Wildpferde lind Negative menschlicher Hände.



134 Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

galten die persisch-medischen Zauberpriester als «Magier»,
und auch in Griechenland galt die (uayeta als die Kunst der
Zauberer. J. Haekel (1966, 205) findet in magischem Denken

einen ersten tastenden «Ansatz zu einer Art
(naturwissenschaftlicher) Weltmeisterung, im Sinne vermeintlicher
Einsichten in verborgene Zusammenhänge und Kräfte
sowie zu einer Nutzbarmachung derselben». J. Gebser (1973)
sieht in der Magie die alte Sehnsucht, die Welt nach eigenem

Willen und eigener Vernunft zu formen.
Für die Verwendung der eiszeitlichen Kunstwerke zu

magischen Handlungen spricht auch der - trotz aller
gelegentlichen Verschiedenheiten der Objekte - doch praktisch
einheitliche Stil in Form von naturalistischen und
wirklichkeitsnahen Darstellungen. Die Bilder stellen nicht dar,
sondern sind das Tier, das alter ego des lebenden Körpers. Der

Begriff ist noch nicht von der Darstellung gelöst, die Kunst
ist unistisch-animalistisch.

Der eiszeitliche Homo sapiens sapiens hat auch seine Toten

kultisch-magisch beigesetzt: wegen der Kälte der Körper in
der Nähe einer Feuerstelle, wegen der Blässe mit Rötel
bestreut und dazu Beigaben für ein «anderes» Weiterleben.
Neben Ganzkörperbestattungen kennen wir auch solche

nur von Körperteilen. Hier ist besonders das Fundgut der
Grossen Ofnet-Höhle bei Nördlingen (Bayern) zu nennen:
in zwei Gruben waren insgesamt mindestens 3 3 Köpfe von
zuvor (rituell?) Getöteten beigesetzt, in der Mehrzahl
Frauen und Kinder6. Für eine Verbrennung (nach
kultischem Kannibalismus?) der Körper sprechen Reste von
angekohlten Langknochen. Bei den Frauenschädeln fanden

sich durchbohrte Hirschzähne - wohl ursprünglich als Ketten

aufgereiht - und auf denen der Kinder viele kleine
durchbohrte Schnecken (darunter die aus dem Mittelmeer
stammende Columbella rustica), die als Verzierung von Hauben

(aus Fell?) gedeutet werden. Eine derartige Teilbestattung

beinhaltet das magische Prinzip des pars pro toto

(Abb. 5).

K.J.Narr (1966, 308-309) verneint, dass magische
Praktiken der letzten Eiszeit frühe Zeichen von Religion
seien, und sagt: «Das Verhältnis von Religion und Magie ist

im einzelnen umstritten, und oftmals ist auch keine scharfe

Grenze zu ziehen. Trotzdem scheint eine begriffliche
Scheidung notwendig, und man kann sie am ehesten so

vollziehen, dass man unter Religion eine Haltung versteht,
in der der Mensch sich ans Ubernatürliche ganz gebunden
und von ihm abhängig weiss (religio!) und sich ihm nur
bittend naht, während die Magie die übernatürlichen Mächte
durch bestimmte Praktiken zu beeinflussen und zu zwingen

versucht, was dann im Grunde mit einem echten und
reinen Gottesbegriff nicht zu vereinbaren ist: Magie ist in
diesem Sinne eine Gegenspielerin der Religion...»

Auch Anthropologen haben sich zu den Begriffen «Magie»

und «magisches Denken» geäussert, so z. B. die Ameri-

6 An den Schädelresten sind vielfach Schlagspuren zu erkennen,
die auf einen gewaltsamen Tod hinweisen. G. Glowatzki und
R. Protsch (1973) konnten die Schädelreste durch Messung von 14C

im Kollagen der Knochen absolut auf 13 100 ± 100 Jahre vor der

Gegenwart datieren.

Abb. 5. Grosse Ofnet-Höhle bei Nördlingen (Bayern)

Schädelgruben.



Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger 135

kaner J.S.Tambiah (1973) und B.Malinowski (1954).
Der Erstgenannte sagt: «Magie ist eine rhetorische Form,
Gefühle zu erwecken, die es ermöglichen, in Objekten und

Ereignissen Inhalte zu erkennen, die nicht vorhanden
sind» 7, und B. Malinowski meint: «Magie entspricht einer

Wunschvorstellung; sie ist ein irrationaler symbolischer
Versuch, unkontrollierbare Vorgänge zu beeinflussen.»8

Auch die eiszeitliche Jagd dürfte «unkontrollierbare
Vorgänge» beinhaltet haben, so dass es sehr wohl möglich
erscheint, dass mit Hilfe von wirklichkeitsnahen Darstellungen

der Jagdtiere «ein irrationaler symbolischer Versuch»

zur Beeinflussung des Jagdglückes unternommen worden
ist.

Denkformen nach der letzten Eiszeit

Dass die Kunst des Jungpaläolithikums direkt mit den

wirtschaftlichen und soziologischen Aspekten des ausgehenden

(bisher) letzten Glazials zusammenhängt, macht nichts

deutlicher als die Tatsache, dass auch sie mit dieser
erdgeschichtlichen Epoche endet. Das Eis weicht zurück, die

Grosstiere wandern mit ihm ab oder sterben aus, der Wald
kommt auf und drängt die relativ kleinen Menschengruppen

zunächst an Küstengebiete, Seeufer und in Flussniederungen.

Mit dem Ende der Grosstierjagd geraten auch die

Bilderhöhlen in Vergessenheit, denn ihre Bedeutung war
dahin. Allmählich wurden die nacheiszeitlichen

Menschengruppen sesshaft, gründeten dörfliche Siedlungen
und später Städte. Mit dem Verlust des «paradiesischen Zu-
standes» der Einheit mit der Natur wandelte sich auch

allmählich das Denken: es ist bald nicht mehr animalistisch-

konkret, sondern wird abstrakt, statt Einheit bestehen Spaltung

und Zweiheit, ein Dualismus.
Auch dafür sprechen künstlerische Darstellungen, aber

sie entstehen nicht mehr im Dunkel von Höhlen, sondern

an Felswänden im Tageslicht. Ihr Stil ist nicht mehr naturalistisch

wie im Jungpaläolithikum, sondern imaginativ, die

imago tritt an die Stelle des alter ego. Objekt und Bild gehören

nicht mehr zusammen, sind nicht mehr eins, keine
Abbilder der Wirklichkeit, sondern die Darstellungen werden
bald einmal Symbole, Zeichen, Chiffren. Selbst so etwas

wie eine Kampfszene (Abb. 6) wird nicht mehr naturalistisch,

sondern eher symbolhaft wiedergegeben. Hier deutet

sich schon der Weg zu den späteren Schrift(zei-
chen)-Sprachen an.

Der nacheiszeitliche Mensch lernt auch bald, an zwei

getrennte Welten zu denken/glauben, an eine materielle im

7 Vgl. R.A.Shweder 1977, 637. - G.Glowatzki 1980, 1108.
8 Vgl. R. A.Shweder 1977, 637. - G.Glowatzki 1980, 1108.

Diesseits und eine spirituelle im Jenseits; auch hier ist die
Einheit verlorengegangen. Eine Verbindung zwischen diesen

beiden Welten kann nur noch durch bestimmte Personen

erlangt werden, die dazu eine bestimmte «Kraft» besitzen.

An die Stelle früherer Stammeszauberer treten jetzt
richtige Priester, die zur Gottheit, der sie dienen, dank einer

derartigen, abstrakten «Kraft» vermitteln können. An die
Stelle des Animalistischen tritt das Animistische. Es entstehen

Mythen von Göttern und Helden, und so gelangt auch

das Denken in eine mythische Phase.

Doch schon im antiken Griechenland werden philosophische

Gedankengänge bekannt, die eine andere, neuartige

Weltbewältigung zum Inhalt haben. Sie schlagen vor,
die dualistische Spaltung nicht spirituell zu bewältigen,
sondern mit Hilfe des Verstandes, der Vernunft. Damit
nämlich könnten die Vorgänge in der Natur und im Menschen

selbst auf etwas durchaus Konkretes zurückgeführt
werden, auf den Zusammenhang von Ursache und

Wirkung. Man kann Wahrnehmungen analytisch zerlegen und
dann wieder neu aufbauen, und zwar dadurch, dass die

zuvor getrennten Inhalte durch den Denkprozess wieder
zusammengefügt werden. So entsteht das logische Denken,
das auf dem Kausalitätsprinzip beruht.

Magisches Denken kennt nur die Einheit von Objekt
und Darstellung, mythisches Denken schafft eine spirituelle

Beziehung zwischen ihnen, während logisches Denken
durch den Begriff von Ursache und Wirkung einen
konkreten Zusammenhang aufzeigt. Aber die abendländische

Geschichte ist nicht seit der griechischen Antike
ausschliesslich von der Logik geprägt worden; im Gegenteil
herrschten lange Zeit hindurch mythische Vorstellungen,
so das ganze Mittelalter tragend. Die Macht der Hochreli-

Abb.6. Morella la Vella (Castellôn)

Kampfszene mit Bogenschützen.



136 Georg und Marie-Louise Glowatzki-Mullis

gionen war oftmals stärker als die der Staaten, und es

konnte sehr gefährlich für den einzelnen sein, wenn er

(laut) logisch dachte, man denke nur z.B. an Giordano
Bruno (1 548-1600).

Mit der beginnenden Neuzeit siegte doch allmählich in
vielen Bereichen das logische Denken, ohne das es keine
wirkliche Wissenschaft geben kann. Für manche ist es

jedoch recht unbequem, denn es erfordert absolute Klarheit.

Logik ist persönlich oft unerbittlich und vermag nicht zu
trösten. Und so kommt es dazu, wie B. Malinowski (1954)
feststellt, dass diese Zeitgenossen den Wunsch haben,
«dem Alltagstrott und der Gewissheit zu entrinnen». Das

aber kann man nur, wenn man sich gegen «die unerbittliche
Kausalkette der Logik» aufbäumt, «die das Übernatürliche
ausschliesst und damit auch alle Gaben des Zufalls wie des

Glücks». So rutscht man in magisch-mythisch verschwommene

Vorstellungen ab und orientiert sich nicht mehr an

der Wirklichkeit, sondern an Wünschen.

Der Frage, ob die Logik nicht in der Lage war, die anderen

Denkformen aus der menschlichen Psyche zu verdrängen,

sind Gelehrte wie F. Adama van Scheltema oder J. Pia-

get nachgegangen. Beide haben festgestellt, dass es so etwas

wie eine Phylogenie des menschlichen Denkens gibt: F.

Adama van Scheltema (1954, 7-10) spricht in Analogie
zur «Biogenetischen Grundregel» von E. Haeckel (1868),
die für jedes Individuum postuliert, dass es in seiner

körperlichen Entwicklung von der befruchteten Eizelle zum
geburtsreifen Wesen eine verkürzte Rekapitulation der

eigenen Stammesgeschichte durchläuft, von einer «Psycho-

genetischen Grundregel». Danach geschieht etwas ähnliches

mit der menschlichen Psyche: auch sie erfährt vom
Kleinstkindesalter bis zur Erwachsenenreife eine Wiederholung

der stufenweisen Entwicklung im Verlauf der ho-
miniden Stammesgeschichte. Einer frühkindlichen magischen

Denkphase folgt eine mythische, dieser dann mit
erreichter Reife die der Logik (oder sollte es zumindest).

J.Piaget (1966) hat das bestätigt.
Eine hierarchische Ordnung besteht jedoch im

Erwachsenenalter nicht, keine Denkform vermag die vorangegangene

auszulöschen, so dass in jedem Menschen alle drei

Denkphasen erhalten bleiben, wobei der Verstand im
allgemeinen die logische begünstigen mag. Aber dann und

wann wird das magische Denken aktiv, da es dem Erwachsenen

gestattet, «die unerbittliche Kausalkette» der Logik zu

verdrängen, um «dem Alltagstrott und der Gewissheit zu

entrinnen», wie es B. Malinowski (1954) formuliert hat.

Der amerikanische Anthropologe R. A. Shweder (1977,
637) stellt fest: «Magisches Denken ist Ausdruck einer

allgemeinen Abneigung normaler Erwachsener, aus ihren
Erfahrungen Konsequenzen zu ziehen: dazu kommt ein

Hang, symbolhafte und bedeutungsträchtige Beziehungen

zwischen Objekten und Ereignissen zu suchen.» Zu einem
solchen Rückfall in kindliche Denkformen sagt der Zürcher

Philosoph H. L. Goldschmidt9: «Wenn Erwachsene

magisch denken, dann sind sie nicht kindlich, sondern
kindisch.» Während R. A. Shweder auch dem «normalen
Erwachsenen» magisches Denken zugesteht, hält H. L.

Goldschmidt einen derartigen Erwachsenen bereits für
«kindisch», was nicht mehr «normal» bedeutet. Dazu schreibt
das «Reallexikon der Medizin» (1971) über «Magisches
Bewusstsein»: «Dynamisch-einheitliche Denk- und Be-
wusstseinsstruktur, die Subjekt und Objekt, Mensch und

Umwelt, Wesen und Erscheinung noch nicht trennt;
Frühstadium des Erlebens bei Kind und Naturmensch,
Regressionsphänomen bei Psychosen.» Das bedeutet: magisches
Denken und Bewusstsein wird bei Kindern und Naturvölkern

als «normal» eingestuft, wenn jedoch Erwachsene in
der Zivilisation diese Denk- und Bewusstseinsform erkennen

lassen, ist nach dem eventuellen Krankheitswert zu

fragen.

Logisches Denken erfolgt an der Realität orientiert und
deshalb diszipliniert; magisches Denken ist nicht realitäts-

bezogen, an Wunschvorstellungen orientiert, irrational
und deshalb undiszipliniert. Logik geht schrittweise vor,
und dazwischen müssen kausale Zusammenhänge bestehen.

Diese fehlen beim magischen Denken, so dass eine
gewisse Verworrenheit vorhanden ist.

Das magische Erbe in unserer Psyche, das uns die eiszeitlichen

Ahnen vermittelt haben, findet seinen Platz in unserem

Gefühlsleben, aber für die Bewältigung der Forderungen

des Alltags in einer hochtechnisierten Welt ist es

unbrauchbar, vor allem für die Wissenschaft, die ausschliesslich

logisches Denken fordert. C.G.Jung (1954) hat den

Begriff der «Archetypen» geprägt, worunter er urtümliche,
angeborene Verhaltensweisen oder Bilder verstand, die

dem «kollektiven Unbewussten» zugehören und uns von
Urzeiten überkommen sind. Sie scheinen, zumindest
teilweise, dem psychischen Erbgut unserer eiszeitlichen Ahnen
zuweisbar und sollen sich in Träumen, Halluzinationen
und Mythen ausdrücken.

Magisches Denken ist in jedem von uns vorhanden;
seien wir uns jedoch bewusst, dass es gefährlich sein kann,

es allzu stark aufkommen zu lassen: wir würden nur
enttäuscht, wenn wir damit unsere täglichen Probleme lösen

wollten. Aber in uns lebt ja auch die Welt der Gefühle, die
der Logik meist nicht zugänglich sind. Hier kann unser
magisches Erbe seinen ihm gemässen Platz finden, denn in
dieser Welt dürfen wir ab und zu «träumen» und uns auch

mal einem «Zauber» hingeben, wenigstens für Augenblicke;

aber auch da warten Enttäuschungen.

9 Persönliche Mitteilung von H. L. Goldschmidt (1981).



Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger 137

Literaturverzeichnis

Adama van Scheltema, F., Die geistige Wiederholung. Der Weg des Ein¬

zelnen und seiner Ahnen. Bern 1954.
Bandi, H.-G. und Maringer, J., Kunst der Eiszeit, Levantekunst, Arkti¬

sche Kunst. Basel 1952.
Bunak, V. V., Die Entwicklungsstadien des Denkens und des Sprach¬

vermögens und die Wege ihrer Erforschung. Homo (Zeitschrift für
die vergleichende Forschung am Menschen), Band XIX. Göttingen
1968, 136-151.

Gebser, J., Dualismus und Polarität in Ursprung und Gegenwart. München

1973.
Glowatzki, G., Das Magische im menschlichen Denken. Therapie der

Gegenwart, Band 119. Berlin 1980, 1107-1122.
Glowatzki, G., Die Neandertaler und ihre tropischen Verwandten.

Kindlers Enzyklopädie «Der Mensch». Band 11: Die Entfaltung der

Menschheit. Zürich 1982, 53-94.
Glowatzki, G. und Protsch, R., Das absolute Alter der Kopfbestat¬

tungen in der Grossen Ofnet-Höhle bei Nördlingen in Bayern.
Homo (Zeitschrift für die vergleichende Forschung am Menschen), Band

xxiv. Göttingen 1973, 1-6.
Haeckel, E., Natürliche Schöpfungsgeschichte. Jena 1868.

Haekel, J., Geistiges Leben einfacher Wildbeuter. Handbuch der Urge¬

schichte. Band 1 : Altere und Mittlere Steinzeit. Jäger- und Sammlerkulturen.

Hrsg. von K.J. Narr. Bern 1966, 193-206.
Jung, C. G., Von den Wurzeln des Bewusstseins. Studien über den Archety¬

pus. Zürich 1954.
Kühn, H., Kunst und Kult der Eiszeit. Kindlers Enzyklopädie «Der

Mensch». Band II: Die Entfaltung der Menschheit. Zürich 1982,

201-239.
Leroi-Gourhan, A., Préhistoire de l'Art Occidental. Paris 1965.
Linné, C. von, Systema naturae. Stockholm 1735.

Malinowski, B., Magic, Science and Religion. Garden City/New York
1954-

Narr, K.J., Religion und Magie in der Jüngeren Altsteinzeit. Hand¬

buch der Urgeschichte. Band 1 : Altere und Mittlere Steinzeit.Jäger- und

Sammlerkulturen. Hrsg. von K.J.Narr. Bern 1966, 298-320.
Piaget, J., Die Psychologie des Kindes. München 1966.
Reallexikon der Medizin und ihrer Grenzgebiete, Band 4. München-Ber-

lin-Wien 1971.
Schröter, P., Präsapiens- und Sapiens-Menschen der Späteiszeit.

Kindlers Enzyklopädie «Der Mensch». Band ff: Die Entfaltung der

Menschheit. Zürich 1982, 95-146.
Shweder, R. A., Likeness and likelihood in everyday thought: Magi¬

cal thinking in judgments about personality. Current Anthropology,
Volume 18, No.4. Chicago 1977, 637-658.

Tambiah, S. J., Form and meaning of magical acts: A point of view.
Modes in Thought. Edited by R. Horton and R. Finnegan. London

1973, 230-248.

Abbildungsnachweis

Abb. i : G. Glowatzki, Unseren Urahnen auf der Spur (Teil 1). Der

Bund, 130. Jahrgang, Nr.47, 26. Februar 1979.
Abb.2: B.Wood und G.Caselli, Die Welt des Urmenschen. Hamburg
1976.
Abb. 3-4: J. Jelinek, Das grosse Bilderlexikon des Menschen der Vorzeit.

Gütersloh-Berlin-München-Wien 1973.
Abb.5: R.R.Schmidt, Die diluviale Vorzeit Deutschlands. Stuttgart

1912.
Abb.6: H. Heimpel (Hrsg.), Geschichte. Band 1: Urgeschichte und Altertum.

Braunschweig 1967.

Dr. rer. nat. Georg und Dr. phil.nat. Marie-Louise
Glowatzki-Mullis
Wabersackerstrasse 5 5

CH-3097 Liebefeld / Schweiz




	Das genetische Erbe der eiszeitlichen Jäger : ein Beitrag zur Phylogenie menschlichen Denkens

