
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Höhle und Hütte

Autor: Germann, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Höhle und Hütte

Georg Germann

Archetypen

Vor vierzig Jahren zog mein Volksschullehrer, Rudolf
Hagmann, am Kartenständer zwei Schulwandbilder hoch.

Das erste stellte eine von Menschen in Fellkleidung
bewohnte geräumige Höhle dar, in die unter Jubel ein

Jagdzug zurückkehrte, und trug den Titel «Die Höhlenbewohner»;

das andere zeigte ein belebtes Fischerdorf auf
einem Pfahlrost, den das Uferwasser eines Sees umspülte,
und trug den Titel «Die Pfahlbauer». Als Student fand ich
dieselben Vorstellungen in den Handbüchern zur Kunstgeschichte

der Schweiz von J. R. Rahn (1876), O. Pupikofer,
J. Heierli und anderen (1914), dann bei P. L. Ganz (i960),
wo nun die Pfahlbaudörfer nicht mehr im Wasser,
sondern «bloss hart am Wasser in der waldfreien Uferzone»
standen.

Das hartnäckige Festhalten der Volksschullehrer unter
meinen Freunden an den Unterrichtsstoffen «Höhlenbewohner»

und «Pfahlbauer», sodann die von H.-G. Bandi
und K. Zimmermann organisierte Wanderausstellung zur
Pfahlbauromantik des 19. Jahrhunderts und deren Katalog
(1980), schliesslich die «Urhütte» der Architekturtheoretiker,

mit denen ich mich gerne beschäftigte, Hessen den
Verdacht aufkommen, Höhle und Hütte seien Archetypen der

Spekulation über urmenschliche Behausungen, mehr noch:
sie lägen den architekturtheoretischen Begriffen «Struktur»
und «Raum» zugrunde.

Zwar mag der Rückbezug auf die Urbehausung im Un-
terbewusstsein gründen und sich in Kinderspielen im
«gefundenen» Gelass einer Höhle und im «Gemach» von Zelt
oder Laube fortsetzen (J.Rykwert 1972, 191 f.), was uns

jedoch auf den folgenden Seiten beschäftigen soll, sind die

geschichtlichen Denkzwänge und ihre Umschichtung.

Das Zeugnis des Vitruv

Vitruv wird in der Geschichte der Urgeschichtsforschung
vernachlässigt (z. B. von H. Kühn 1976 und von G. Daniel
1982). In der Tat fügen sich seine Spekulationen über
urmenschliche Behausungen besser in die späthellenistisch-

römische Philosophendebatte über zivilisatorischen
Fortschritt als in die Vorgeschichte der Forschung (A. Horn-
Oncken 1967, 144, mit Lit.). Bauingenieur unter Augustus,

verarbeitet er in seinem Lehrbuch über Architektur
zahlreiche ältere, zumeist verlorengegangene Werke, bei
der Stelle über Höhle und Hütte offenbar den Philosophen
Poseidonios von Apameia, zu dessen bedeutendsten Schülern

Cicero zählt und zu dessen Schuldnern sich an anderer

Stelle auch Vitruv selbst bekennt (Vitruv 1964, 387. -
Poseidonios 1982, Ii, 3 86). Aus Senecas 90. Brief, der sich

kritisch mit Poseidonios auseinandersetzt und ihn zu diesem

Zweck mehrfach zitiert (Seneca 1984, bes. 347ff., 353,
371), scheint hervorzugehen, dass Vitruv in seinem

kulturoptimistischen Gedankengang dem Philosophen von Apameia

folgt (S.Blankert 1940, 124-134), während Seneca

den zivilisatorischen Fortschritt mit Argwohn betrachtet

und Diogenes gegen Dädalus ausspielt: den Weisen gegen
den Erfinder, den er als Diener von Habgier und Genusssucht

betrachtet (P. Bosshard 1967, 5 2 f.). Über andere

Quellen Vitruvs gehen wir hinweg (W. Poppe 1909. -
A. Horn-Oncken 1967, 134-147).

Vitruvs Vorstellung von den Anfängen der Menschheit
sind frei von Bindungen an die griechischen und römischen

Ursprungsmythen. Sie stehen im 1. Kapitel des 2. Buchs

von De architectura libri decern. Ich erläutere einzelne Sätze

und Satzgruppen.
«In der Urzeit kamen üblicherweise die Menschen wie

die wilden Tiere in Wäldern, Höhlen und Hainen zur
Welt, und sie fristeten ihr Leben durch Verzehr wildwachsender

Früchte» (Vitruv 1964, 79; C. Fensterbusch übersetzt

«Feldfrüchte»). Von Jagd ist nicht die Rede, nur vom
Sammeln. Die Entdeckung des Feuermachens, und zwar

nur zur Heizung, habe die Menschen alsbald zusammengeführt

und zum Sprechen gebracht. Da sie «von der Natur
dies vor den anderen Lebewesen als Auszeichnung hatten,
dass sie nicht vornübergeneigt, sondern aufrecht gingen
[«homo erectus» : W. Poppe 1909, 9], ferner mit ihren Händen

und Gliedmassen alles, was sie wollten, leicht bearbeiteten,

begannen in dieser Gemeinschaft die einen, aus Laub

Hütten [tecta] zu bauen, andere, am Fuss von Bergen Höhlen

zu graben [Abb. 1]; einige ahmten auch die Nester der



122 Georg Germann

DE ARCHITEC. LIB. II. „
EX PRIMA MVNDI HOMINVM AETATE

edipcdlb, multiemmib mmcthbus exempta uit*
conferüamcnq: imitciti [urtt.ercet.

Abb.i. Bau von Höhlen und Hütten in der Urzeit. Holzschnitt aus der

Strassburger Vitruvausgabe des Walther Rivius, 1543.

Schwalben nach und stellten aus Lehm und Reisig Behausungen

[loca] her, um dort unterzuschlüpfen. Dann
beobachteten sie die Behausungen [tecta] der anderen, fügten
durch eigenes Nachdenken Neuerungen hinzu und schufen

so von Tag zu Tag bessere Arten von Hütten [genera casa-

rum]». Vitruv verficht eine «Evolutionstheorie» (F.

Helmich 193 1, 56, 71), das Medium des Fortschritts ist die

«certatio», was man hier mit «Wettbewerb» übersetzen

mag; der Hausbau führte in seinen Augen zur Arbeitsteilung,

zur Ausbildung einzelner Handwerkszweige und von
da noch weiter, «ad certas artes et disciplinas», und schliesslich

zur Gesittung, «e fera agrestique vita ad mansuetam

perduxerunt humanitatem». Vitruv zufolge bestehen die

nächsten zivilisatorischen Schritte in Planung, ästhetischer

Normsetzung und Lebensgenuss.

Von diesem Denkmodell aus beurteilt der römische

Bauingenieur und Architekturtheoretiker die ihm bekannten

Beispiele altertümlicher Bauweise: in Athen die
Lehmdachhütte auf dem Areopag, in Rom die Hütte des Romulus

auf dem Kapitol und die strohgedeckten Heiligtümer auf
der Burg, aber auch die Behausungen fremder Völker vom
Atlantik bis zum Schwarzen Meer:

«So können wir uns», schreibt er, «durch diese Spuren
ein Urteil über die Urerfindung des Hausbaues bilden und
den Schluss ziehen, dass dies so gewesen ist». Als die
entscheidenden Schritte stellt er Wand und Schrägdach dar,

während er die Wahl von Material und Technik auf dieser

Zivilisationsstufe von den Ressourcen diktiert glaubt, zum
Beispiel die Blockhütten der Kolcher am Schwarzen Meer

vom dortigen Waldreichtum. Bei Vitruv also (und bei
anderen antiken Schriftstellern) beginnen die ethnohistori-
schen Parallelsetzungen. Aus moderner Sicht könnte es nun
befremden, dass er andere zukunftweisende Spekulationen
antiker Schriftsteller übergeht. So tritt Vitruv, obwohl er
seinen Zeitgenossen Lukrez unter die Leuchten der
Wissenschaft zählt, auf dessen Einteilung der Urgeschichte in
Steinzeit, Bronzezeit und Eisenzeit nicht ein. Dies versteht

man ohne weiteres, wenn man bedenkt, dass der
Architekturschriftsteller von der Frühzeit der Menschheit nur
spricht, um den sozialen Rang der Baukunst zu beweisen

(A. HORN-ONCKEN 1967, 118-139. - W.A.MCClung
1983, 93)-

Behausung der Ärmsten

In der Bibel von Moutier-Grandval, entstanden gegen 840,
wird dargestellt, wie die Stammeltern vom Engel Gottes

aus dem Paradies vertrieben werden; Adam bearbeitet den

Boden, Eva sitzt in einer Hütte und säugt ein Kind. Die
Hütte ist angedeutet durch Baumstämmchen, die in einer

Astgabel enden, durch ein Querholz verbunden werden

und mit einer Laubgirlande verziert sind (J.Gaus 1971,

40). Der biblische Bericht weiss nichts über die Behausung

der Stammeltern des Menschengeschlechts, sondern macht

Kain zum ersten Architekten: «Und er baute eine Stadt, die

nannte er nach seines Sohnes Namen Henoch» (1. Mose 4,

17). Adams und Evas Behausung gehört zu den literarischen

und bildlichen Ausschmückungen der Genesis. Dass die

Bibel von Moutier-Grandval aus einem Umkreis stammt,

wo Vitruvs Werk gelesen und abgeschrieben wurde

(C. H.Krinsky 1967), macht es zumindest denkbar, dass

jüdisch-christliche und griechisch-römische Vorstellungen
über die Anfänge der Menschheit in der Miniatur
zusammengeflossen sind, die verschiedene Vorlagen zu vereinigen

scheint (H.L.Kessler 1977, 35). Übrigens haben die

Künstler auch später Adams und Evas Wohnung fast nie als

Höhle dargestellt; eine Ausnahme bildet Jean Bourdichon,

am Ende des 1 5.Jahrhunderts (J.Gaus 1971,44).



Höhle und Hütte 123

Die Frührenaissance ist aber ohnehin eine Zeit, die es

liebt, Höhle und Hütte urbildlich herauszustellen. Ein
häufiger Anlass dazu sind - neben dem Leben heiliger Einsiedler

- die zwei Uberlieferungen von der Geburt Christi in
Bethlehem: Die einen schliessen aus dem Bericht des

Lukasevangeliums, laut welchem das Kind in einer Krippe
liegt, es sei in einem hölzernen Stall zur Welt gekommen;
die anderen halten sich an die örtliche Überlieferung in
Bethlehem, wo man als Ort der Geburt eine Höhle zeigt.
Das nicht kanonische Evangelium des Pseudo-Matthäus
betrachtet Höhle und Stall als zwei Stationen. In dem
Gemälde der National Gallery in London (J. Gaus 1971, 45)
stellt Sandro Botticelli den Stall als offene Hütte vor der

Höhle dar. Sein Zeitgenosse Andrea Mantegna führt im
Triptychon der Uffizien in Florenz den orientalischen Zug
der Heiligen Drei Könige aufeinem Felspfad vor die Höhle
mit Maria, dem Christkind und einem Hofstaat von Cherubim

(Andrea Mantegna 1961, Abb. 28). Ein weiterer Zeitgenosse,

vielleicht Marco Zoppo, zeichnet die Anbetung des

Kindes nach seiner Geburt in einer aus vier entästeten

Baumstämmen und einem Satteldach gebildeten, an einen
Felsen gelehnten Hütte (Museum Braunschweig: ebd.,
Abb. 151). Darin zeichnet sich ein Wandel in der Auffassung

vom Schauplatz dieser Geschichte und im Historienbild

überhaupt ab (R. Haussherr 1984, 11-15, 28-34). Es

ist ja keineswegs selbstverständlich, dass sich der Künstler
des Braunschweiger Skizzenbuchblattes - und er ist keineswegs

allein - als Zeichen der niedrigen Geburt Christi oder
der Parallelität zwischen Eva und Maria statt eines
wohlgezimmerten Stalls, wie es damals recht üblich war, eine möglichst

einfache, eine «Urhütte», ausdachte oder im überlieferten

Typenschatz auswählte.

Die Hütte als Modell

Lorenzo Ghiberti kannte und übersetzte möglicherweise
selbst Ausschnitte aus Vitruv; jedenfalls kopierte sein Enkel
Buonaccorso Ghiberti italienische Vitruvexzerpte, die
zahlreiche Übersetzungsfehler enthalten. So heisst es von den

ersten Menschen: «In prima chominciorono gli uomini ad

abittare fra e' rami degli alberi». Das Wohnen im Geäst der
Bäume ist ganz wörtlich gemeint und mit einer Zeichnung
illustriert, die einen nackten Mann in einer Baumkrone

zeigt (G. Scaglia 1979, 20 und Abb. 3). Später schufen sich

die Menschen «tetti di fronde», «spilonche» und «nidi»;
doch dieser Vitruvauszug ist in der Handschrift nicht
illustriert. Vielleicht Boccaccios Kritik an Vitruv im Ohr, nicht
unbekannte Urmenschen, sondern Kain habe die Baukunst
erfunden (P.Tigler 1963, 43), stellte Lorenzo Ghiberti an

der Paradiesestür des Baptisteriums in Florenz eine kunst-

Abb.2. Indianerhütte. Holzschnitt aus der Cosmographey des Sebastian

Münster, 1550.

lose Hütte erst in einem späteren Zeitalter der biblischen

Frühgeschichte, bei Noah, dar (J.Gaus 1971, 43h -
R.Haussherr 1984, 31).

Antonio Averlino genannt Filarete bog um 1460 vitru-
vianische und christliche Überlieferung zusammen und
betrachtete Adam als den Erfinder des Bauwesens, weil er sich

in einer Zweighütte oder in einer Höhle eine Wohnung
schuf, wahrscheinlich durch die Gnade Gottes (P.Tigler
1963, 41-45. - G. Germann 1980, 71 f.). Eines Geräts,
zumal des Eisengeräts, bedurfte er zum Hüttenbau nicht
(Filarete 1972, 24). Indem Filarete die vier sich gabelnden
Baumstämme, aufdenen das Dach seiner Urhütte ruht, zum
Urbild der Säule erklärt und die Länge der Stützen nach den

Massen des Menschen bemessen glaubt, macht er die
Urhütte zum Modell für Struktur und Proportionen in der
Baukunst (H. W. Kruft 1982).

Hinfort nährte sich die Vorstellung von der ersten

Behausung des Menschen vor allem aus architekturtheoretischen

Prämissen (U. Schütte 1979, 57-72, 195-202); das

gilt noch für die beiden berühmtesten Architekturtheoretiker
des 19. Jahrhunderts, Gottfried Semper (W. Herrmann

1981, 53-60) und Eugène-Emmanuel Viollet-le-Duc
(J. Gubler 1979). Dazu gesellte sich vom 16. Jahrhundert
an das erweiterte ethnohistorische Wissen, so in den



124 Georg Germann

Abb. 3. Von der Laubhütte zum dorischen Tempel. Kupferstich aus dem Cours d'architecture des François Blondel, 1 675.

Kommentaren zu den italienischen Vitruvübersetzungen
des Cesare Cesariano, der auf zeitgenössische Holzbauten
in Deutschland verwies (1521, fol. 32 v.), und des

Daniele Barbara; dieser fand Vitruvs Schilderung der Urbe-
hausungen durch die Hütten in den neuentdeckten
Teilen der Erde (Abb. 2) bestätigt (1556; Ausg. 1584, 69.

- J.Rykwert 1972, 115 f.).

Vor dem Hintergrund architekturtheoretischer Prämissen

lassen sich wohl gewisse Abweichungen zwischen
Ferdinand Kellers Rekonstruktion prähistorischer Pfahlbauten

von 1854 und seiner Vorlage, der Lithographie einer Pfahl¬

bausiedlung in West-Neuguinea von 1827, erklären, zum
Beispiel F. Kellers durchgehende Plattform (H.-G. Bandi/
K.Zimmermann 1980, Abb. 4-5). Das theoretische Rüstzeug

könnte sich F. Keller in G. Sempers Schrift Die vier

Elemente der Baukunst (1851) geholt haben, die der Terrasse

eine besondere Bedeutung beimisst (Adolf Max Vogt
1982 in einem Vortrag). Im Vorfeld seiner Berufung an das

Eidgenössische Polytechnikum - von Richard Wagner
betrieben - wurde G. Sempers Name in Zürich bekannt.

Im 1 8. Jahrhundert begann sich die naturwissenschaft-
lich-evolutionistische Anthropologie an der Spekulation



Höhle und Hütte 125

Abb. 4. Klassierung der Architektur nach ihren Urformen. Kupferstich aus der Histoire de l'art par les monumens des Seroux d'Agincourt, 1811-1 823.

über die Urhütte zu beteiligen und die Primaten einzube-
ziehen. Am überraschendsten ist der im Jahre 1774
veröffentlichte Satz von Lord Monboddo: "...the Orang
Outangs have invented the art of building huts...", und

seine Illustration in der aquarellierten Zeichnung des

Architekturmalers Joseph Michael Gandy «Architecture; its

natural model» von 1838 (J.Rykwert 1972, 74-76. -
B.Luckacher 1984, 82-84). Ähnlich beruft sich
moderne Spekulation auf die «mütterliche Schutzhütte» und
den «Versammlungsbau» der «männlichen Prestigezirkel»

von Schimpansen (H.Müller-Beck 1983, 44-46).
Bei den Architekturtheoretikern und -historikern des

1 5.-18. Jahrhunderts steht die Frage der Form im Vordergrund:

Sie ziehen eine Entwicklungslinie von der hölzernen,

ohne Werkzeug geschaffenen Urhütte über die
Zimmermannskunst bis zum antiken Tempel, der in Stein
konstruktiv notwendige Holzdetails konventionalisiert. Diesen

Gedankengang illustriert zum Beispiel François Blon-
del in seinem Architekturlehrbuch von 1675 (Abb. 3). Vi-
truv selbst aber spricht von den urmenschlichen Behausungen

im Zusammenhang mit den Baumaterialien. Die
Verwendung von Lehm haben nach seiner Ansicht die Menschen

den Schwalbennestern abgesehen. Auch diesen
Faden hat spätere Spekulation weitergesponnen. Wenn wir
heute in regelmässig angeordneten Mammutknochen Spuren

der Behausung prähistorischer Jäger zu sehen glauben,
so Finden wir eine überraschende Vorahnung in einem
Werk des 18. Jahrhunderts (Abb.4). In seiner um 1780

konzipierten, aber erst 1811-1823 veröffentlichten Histoire

de l'art par les monuments (1, 83) schreibt Seroux d'Agincourt
über den Hüttenbau urzeitlicher Fischer und Nomaden:
«Les uns, répandus sur le rivage des mers, emploient, faute
de bois, pour leurs cabanes momentanées, les os des grands
poissons ou des cétacées...». Die Überlegung zielt freilich
auf die Formgeschichte: Seroux d'Agincourt Findet in
schräg gegeneinandergestellten Knochen und Ästen den

Ursprung des gotischen Spitzbogens, ein Gedanke, der ins
frühe 16. Jahrhundert zurückreicht (G. Germann 1980,

99 f.). Geht man des Franzosen Fussnote nach, dann Findet

man, dass Knochen als WerkstoFf schon Leon Battista Al-
berti (um 1450; L. B. Alberti 1966,1, 165) und Pomponius
Mela (um 40 n. Chr.) den antiken Neuren oder Neuriern in
Südrussland zuschreiben.

Die Höhle als Modell

Cesare Cesariano steht mit seinem italienischen Vitruv von
15 21 am Anfang einer Reihe von Illustratoren, die im
Gegensatz zu Filarete neben dem Hüttenbau das Ausgraben
einer Höhle zeigen, freilich so, dass man sie leicht missversteht.

Deshalb hat man den Höhlenbau von Cesare Cesaria-

nos Holzschnitt als Erfindung der Lehmziegel gedeutet
(J.Gaus 1971, 12 f.) und als Steinbruchszene die
entsprechenden Illustrationen der Vitruvausgaben des Walther Ri-
vius oder Ryff (Abb. 1) (J.Gaus 1971, 14).

Es verbindet Vitruv, die christliche Bilderwelt und
einen modernen Forscher wie H. Müller-Beck, dass sie an



126 Georg Germann

den Schutz der Neugeborenen denken. Der Römer schreibt

(ich wiederhole das Zitat): «In der Urzeit kamen üblicherweise

die Menschen wie die wilden Tiere in Wäldern,
Höhlen und Hainen zur Welt». Laubhütten und künstliche
Höhlen «am Fuss von Bergen» bilden hernach den ersten

Entwicklungsschritt. Nun geht es Vitruv im zweiten Buch,

wo dieser Satz steht, um die Baustoffe. So kommt er im
ethnohistorischen Vergleich auf ein Volk zu sprechen, das

in Erdgruben wohnt: «Die Phryger aber, die in ebenen
Gebieten wohnen, wählen, weil sie wegen des Mangels an

Wäldern Mangel an Bauholz haben, natürliche Hügel.
Diese trennen sie (oben) in der Mitte durch einen
(senkrechten) Graben, graben seitliche Zugänge hinein und

legen weite Räume an, soweit es die Art des Ortes gestattet.
Darüber bilden sie, indem sie Pfosten miteinander verbinden,

kegelförmige Erhöhungen» (Vitruv 1964, 83).
Künstliche Höhlen, wie sie zum Beispiel bis in die jüngste

Zeit in die weichen Felswände des unteren Loiretals
geschnitten wurden, beachteten weder Vitruv noch seine

Herausgeber und Bearbeiter. Ein- und Ausbauten in Höhlen

aber wurden ausserhalb der Welt der Mythen, Sagen
und Legenden wohl erst im wissenschaftlichen Zeitalter
zum Thema, ob es sich um mittelalterliche Höhlenburgen
(L.Högl 1984) oder um paläolithische Höhlenarchitektur
handle. Mit Recht nennt der Prähistoriker G. Smolla den

Begriff «Höhlenarchitektur» paradox, «gilt doch die Höhle
als natürliches Obdach gegenüber dem künstlichen der
Freiland-Wohnstätte» (G. Smolla 1970, 306).

Nicht als «Arbeitsleistung», um noch einmal G. Smolla

anzuführen, wohl aber als natürliches Vorbild wird jedoch
die Höhle vom 18. Jahrhundert an ein beliebter Archetypus
der Spekulation über urmenschliche Behausungen. Das

neuartige Geschichtsbewusstsein, das damals erwachte und
sich auf die Architektur ausdehnte (P. Junod 1984, 43-45),
versuchte, die Fülle bisher unbekannter Bauwerke in ein

System zu bringen. In den Gesichtskreis der Menschen von
Adel, Besitz oder Bildung gelangte die Architektur früherer
Zeiten und fremder Völker nicht allein durch immer
zahlreichere Abbildungswerke, sondern auch durch zwerghafte
Nachbildungen in den Gärten. Eine der Fragen, die vor den

dort lustwandelnden Gesellschaften auftauchte, heisst:

«...pourquoi tous les Peuples n'ont pas la même Architecture?»

(P. Estève 1753,11, 125). Behext von der Vorstellung
eines natürlichen oder doch urmenschlichen Vorbildes für
jede örtliche und zeitliche Spielart des Bauens, erklärt
Pierre Estève die einwärts gebogenen Formen chinesischer
Dächer aus den biegsamen Asten ihrer Urhütten, die
Formen der griechischen Architektur aus der Nachahmung
massiver Holzhäuser, die Gewölbe als Darstellung von
Höhlen (ebd., 128 f.). Gleichzeitig, 1753, schreibt der Graf

Algarotti, der seines Lehrers Lodoli Meinungen wieder¬

gibt, über Steingewölbe: «Deila quai costruzione le grotte
scavate dentro al seno de' monti sono quasi altrettanti
esempj, che ne fornisce la Natura medesima» ; die Natur
liefert einen «archetipo» (Ausg. 1784, 20, 24). Noch weiter
geht neben anderen (dazu M. Mosser 1983, 55) Jean-Louis
Viel de Saint-Maux, dem alle Bauformen zu
Fruchtbarkeitssymbolen ackerbauender Völker der Frühgeschichte
werden, die unterirdische Heiligtümer liebten; er sieht

1787 einen wahrscheinlichen Ursprung der Säulen in den

«piliers ménagés avec soin dans tous les souterrains que
creusèrent les anciens» (J.-L. Viel de Saint-Maux 1787,

iv, 9).

Raum als ästhetische Kategorie

Filippo Baldinucci definiert das Gewölbe als gebogene
Mauer, «vn muro torto» (F. Baldinucci 168 i, 182). Es

bedurfte einer gewandelten Betrachtungsweise, um wie P.

Estève Gewölbe als höhlenhaft zu erfahren (W. Oechslin
1984) oder eine Höhle als gewölbte Halle darzustellen

(Abb. 5), wie das zum Beispiel der Berner Architekt und
Zeichner Nikiaus Sprüngli um 1770 in dem Stich «Voutes
souterraines et Demeure de Vulcain» tat (G. Germann
1982, 175 f.). Grotten (M. Mosser 1983) wurden zum Motiv

gebauter Architektur (Abb. 6) und eroberten im Gefolge
der Marienerscheinungen von Lourdes im Jahre 1858 die
katholische Volksfrömmigkeit (A. Reinle 1976, 127).

Mit Raum als ästhetischer Kategorie hat das scheinbar
nichts zu tun. Beginnen wir also am theoretischen Ende.

Wer in der Encyclopédie méthodique das Stichwort «espace»

aufschlägt, wird entdecken, dass «Raum» als eine der «Zeit»

gleichwertige Kategorie von Mathematik, Physik und

Philosophie im 18.Jahrhundert noch umstritten war
(C. van de Ven 1978). In Schellings Philosophie der Kunst,

1802-1805 vorgetragen, aber erst 1859 gedruckt, scheint
«Raum» zum erstenmal eine ästhetische Kategorie zu werden,

und zwar zunächst für die Malerei. Perspektive, so

fordert er, darf nicht zur täuschenden Illusion führen. Das gilt
für die «Luftperspektive» als Wirkungsmittel des Helldunkels

(F. W. J. Schelling 1859, 521-523) sowie für die

«Linienperspektive» als Wirkungsmittel der Zeichnung. In
den folgenden Auszügen verbinden sich die Wirkungsästhetik

englischer Prägung und der Raumbegriff Immanuel
Kants.

In dem technischen Aspekt der Komposition, sagt Schelling,

«wird das Hauptbestreben der Zeichnung seyn müssen,

dem Raum in dem Gemälde an und für sich Bedeutung
zu geben» (ebd., 528). Offenbar Historienbilder des Antonio

Correggio vor Augen, fährt der Philosoph fort: «Endlich

ist die letzte, aber auch am schwersten zu erreichende



Höhle und Hütte 127

Abb. 5. «Voûtes Souterraines et Demeure de Vulcain». Kupferstich nach Zeichnung von Nikiaus Spriingli, um 1770 (Exemplar des Kunstmuseums Bern, Eigen
tum der Gottfried Keller-Stiftung).

Absicht der Gruppierung die Synthese des Gegenstandes

mit dem Raum» (ebd., 529). Dass «Raum» eine Kategorie
der Wahrnehmung sei, scheint aus dem folgenden Satz

hervorzugehen: «Linienperspektive, welche nicht auf die Farben

sich bezieht, ist in allgemeinen Gesetzen des Raumes

gegründet, und bezieht sich auf Grösse, Figur, demnach

Bestimmungen der Körper» (ebd., 538).
Es ist nicht leicht, Höhle und Hütte als Archetypen der

Spekulation hinter Schellings abstrakten Begriffen zu
erkennen. Und doch scheint mir seine Einordnung der
Architektur in die Künste davon geprägt, allerdings in
verschiedener Weise. Die Ableitung von Säule und Gebälk aus

der Urhütte ist für ihn selbstverständlich (ebd., 591 f.). Nun
gilt es aber, die Besonderheit der Architektur als einer
«schönen» Kunst herauszustellen. «Die erste, noch rohe
dorische Säule, welche einen behauenen Stamm vorstellt,
erhebt mich schon auf das Gebiet der Kunst, indem sich mir
die mechanische Bearbeitung durch freie Kunst nachgeahmt,

diese also über das Bedürfniss und die Nothwendig-
keit erhaben, auf das Schöne und Bedeutende an sich

gerichtet zeigt» (ebd., 585). Die menschlichen Proportionen
der Säulen, ihre Basis (Fuss) und ihr Kapitell (Haupt) unterstellt

Schelling dem Begriff des «höheren Organischen».
Bauten als Ganzes weisen durch Axialsymmetrie allegorisch

auf Tier- und Menschenleib. «Das Dach, wo es statt¬

findet, kann als die äusserliche, organisch indifferente
Bedeckung betrachtet werden. Der vollkommenste und
bedeutendste Beschluss des Ganzen aber ist ein vollkommen
gewölbtes Dach, d. h. die Kuppel. Hier ist die concentrische

Stellung am vollkommensten, und indem hier sich die
einzelnen Teile wechselseitig tragen und unterstützen,
entsteht die vollkommenste Totalität, ein Bild des allgemeinen,

alles tragenden Organismus und der himmlischen

Umwölbung» (ebd., 5 89). Wie in der Zielsetzung der
Malerei versucht Schelling, die Architektur der platten
Nachahmungslehre zu entziehen: «Die Architektur als schöne

Kunst hat das Anorgische» - wir würden heute sagen
«Anorganische» - «als Allegorie des Organischen darzustellen»

(ebd., 581). Berühmt ist Schellings Satz, dass die Architektur

«gleichsam die erstarrte Musik ist»; sie gestalte deshalb

«nach arithmetischen oder, weil sie die Musik im Räume

ist, nach geometrischen Verhältnissen» (ebd., 220).
P. Collins, welcher der Geschichte der Begriffe «organische

Architektur» und «Raum» nachgegangen ist, ohne

übrigens die Stellung Schellings zu erkennen, hat mit Recht

aufmerksam gemacht auf die "linguistic coincidence

whereby the German word for 'space' is similar to the word
'room'. Thus it required no great power of the imagination
for a German to think of room as simply a small portion of
limitless space, for it was virtually impossible for him to do



128 Georg Germann

Abb. 6. Portalbau der Salines royales in Arc-et-Senans (Franche-Comté),
erbaut nach Plänen von Claude-Nicolas Ledoux, begonnen l 775 (Photo des

Verf.).

otherwise" (P.Collins 1965, 286). Dafür stehe noch einmal

ein Satz Schellings : «Es gibt Gattungen der Architektur,

wo das Bedürfniss, die Nützlichkeit ganz hinwegfällt und

ihre Werke selbst schon Ausdruck von Bedürfniss

unabhängiger und absoluter Ideen sind, ja, wo sie sogar symbolisch

wird, in Tempelräumen (Tempel der Vesta nach dem

Bild der himmlischen Umwölbung)» (F. W. J. Schelling
1859, 576). Es ist wohl eine von Schellings epochalen

Leistungen, das Gewölbe in das System überkommener
Architekturtheorie eingefügt und die allgemeine Kunsttheorie

um die ästhetische Kategorie des Raums erweitert zu haben.

Was sich bei Schelling als Stufenbau darstellt, wird bei

Jacob Burckhardt zum Ansatz eines mit Grundbegriffen
arbeitenden, mehr klassifikatorischen als normativen

Entwicklungssystems. Der Begriff des «Organischen», noch

immer an die Vorstellung der Stütze, der antiken Säule

oder gotischer Pfeiler und Dienste geknüpft (G. Germann

1972. - E. Börsch-Supan 1976, 160-167), steht dem

Begriff des «Räumlichen» gegenüber, in einer Art und Weise,
dass J. Burckhardts ältere Kollegen ihm nicht zu folgen
vermochten (P. Frankl i960, 606-608). In seinem Buch über

italienische Architekturgeschichte von 1867 schreibt er:

«Der Raumstil, der das neue Weltalter in der Baukunst mit
sich führt, ist ein exkludierender Gegensatz der organischen

Stile, was ihn nicht hindert, die von diesen hervorge¬

brachten Formen auf seine Weise aufzubrauchen. Die
organischen Stile haben immer nur einen Haupttypus, der
griechische den oblongen rechtwinkligen Tempel, der gotische
die mehrschiffige Kathedrale mit Fronttürmen. Sobald sie

zur abgeleiteten Anwendung, namentlich zu kombinierten
Grundplänen übergehen, bereiten sie sich vor, in Raumstile

umzuschlagen. Der spätromanische Stil ist schon nahe an

diesem Übergang und entwickelt eine bedeutende
Raumschönheit, die dann im byzantinischen, römischen und

italienisch-gotischen Stil in ungleichem Grade weiterlebt, in
der Renaissance aber ihre volle Höhe erreicht» (J. Burckhardt

1955, 11, 42-44, § 32, vgl. §§ 30, 61).

Vom «Raum» zu sprechen, den «Raum» zu beschreiben

wurde unter deutschsprachigen Kunsthistorikern eine

Mode, ja eine Seuche, über die H.G. Evers 1939 klagte:
«Die Gleichsetzung: Architektur ist Raum, ist nicht älter als

das 19.Jahrhundert, ja die eigentliche kunsthistorische

Verschiebung, die Vereinzelung der Architektur auf das

Raumgebilde, ist nicht älter als das Ende dieses 19.
Jahrhunderts... Wie ist es möglich, dass sie [die Kunsthistoriker]

unter architektonischem Raum nur noch den ästhetischen

Raum verstanden, während das 19. Jahrhundert rings

um sie herum eine so erschütternde Umgestaltung des

Raumbegriffs, eine so ausserordentliche Vermehrung der

Herrschaft über den Raum bedeutet?» (H. G. Evers 1939,
10; vgl. R. Scruton 1979, 43-57).

Durch deutsche Emigranten wurde «Raum» als ästhetische

Kategorie in der Zwischen- und Nachkriegszeit
internationalisiert (P. Collins 1965, 287-293). Dabei entfernte
sich der Begriff zusehends von dem Sinn, den er in alten

Baubeschreibungen hatte. Dazu ein früheres Beispiel: Im

Jahre 1356 schrieb Niccolo Acciaiuoli an seinen Bruder

Giacomo, der den Bau seiner Wohnung überwachte,
niemals würden die Gewölbe «troppo alte e spatiose» sein, «in-

perochè una dele magnifiche cose, che sia neli edificii, è es-

sere grande spatio daltitudine dal uno solaio allaltro»

(G.Gaye 1839-1840, i, 67).
Die Behauptung, dass der Archetypus der Höhle, gesehen

als urmenschliches Obdach, in Konkurrenz mit der

«Urhütte» zur Entfaltung des ästhetischen Raumbegriffs
beigetragen habe, darf keinesfalls als bewiesen gelten. Die
oben entworfene Gedankenführung fusst auf allzu wenigen

Belegen. Die Zwischenglieder, wenn es sie gibt, wären

herauszustellen, schillernder Wortgebrauch zu untersuchen,

die Evidenz der Architekturdarstellung von Malern,
Architekten und Architekturhistorikern zu benutzen und

schliesslich das Feld der Betrachtung um Frühformen der

Wahrnehmungspsychologie und der Einfühlungsästhetik
zu erweitern.



Höhle und Hütte 129

Literaturverzeichnis

Alberti, L. B., L'architettura/De re aedificatoria. Hrsg. und übers, von
G. Orlandi; Einl. und Anm. von P. Porthoghesi. 2 Bände. Mailand
1966.

Algarotti, F., Saggio sopra l'architettura. Venedig 1784.

Baldinucci, F., Vocabolario toscano dell'arte del disegno. Florenz 1681.

Bandi, H.-G./Zimmermann, K., Pfahlbauromantik des 1 g.Jahrhunderts/
Romantisme des habitations lacustres au ige siècle. Zürich 1980.

Barbaro, D. (Hrsg./Übers.), I dieci libri dell'architettura di M. Vitruvio.

Venedig 1584.

Blankert, S., Seneca (epist. go) over natuuren cultuur en Posidonius als zijn
bron. Diss. Utrecht. Amsterdam 1940.

Börsch-Supan, E., Der Renaissancebegriff der Berliner Schule im
Vergleich zu Semper. Gottfried Semper und die Mitte des 1 g.Jahrhun¬
derts. Basel/Stuttgart 1976, 153 — 173.

Bosshard, P., Die Beziehungen zwischen Rousseaus zweitem Discours und

dem go. Brief von Seneca. Diss. Universität Zürich. Zürich 1967.

Burckhardt, J., Die Baukunst der Renaissance in Italien (J'B', Gesammelte

Werke, Band 11). Basel 1955.
Cesariano, C. (Hrsg./Übers.), Vitruvius de Architectura. Nachdruck der

kommentierten ersten italienischen Ausgabe von C'C' (Como
1521). Hrsg. von C. H. Krinsky. München 1969.

Collins, P., Changing Ideals in Modern Architecture 1 750-1950. London

1965.
Daniel, G., Geschichte der Archäologie. Übers, von J. Rehork. Bergisch

Gladbach 1982.
Estève, P., L'esprit des beaux-arts ou Histoire raisonnée du goût. 2 Bände.

Paris 1753.
Evers, H. G., Tod, Macht und Raum als Bereiche der Architektur. München

1939.
Filarete (Antonio Averlino detto il Filarete), Trattato di architettura.

Hrsg. von A.M. Finoli und L.Grassi; Einl. und Anm. von
L. Grassi. 2 Bände. Mailand 1972.

Frankl, P., The Gothic. Literary Sources and Interpretations through Eight
Centuries. Princeton i960.

Ganz, P. L. (Hrsg.), Geschichte der Kunst in der Schweiz von den Anfängen
bis zur Mitte des 1 y .Jahrhunderts. Basel/Stuttgart i960.

Gaus, J., Die Urhütte. Über ein Modell in der Baukunst und ein Motiv

in der bildenden Kunst. Wallraf-Richartz-Jahrbuch, Band

xxxiii. Köln 1971, 7-70.
Gaye, G., Carteggio inedito d'artisti dei secoli xiv, xv, xvi. 3 Bände. Flo¬

renz 1839-1840.
Germann, G., Das organische Ganze. Archithese, Heft 2. Niederteufen

1972, 36-41.
Germann, G., Einführung in die Geschichte der Architekturtheorie. Darmstadt

1980.
Germann, G., Architektur und Denkmal der Vorromantik in der

Schweiz. Vorromantik in der Schweiz?/Préromantisme en Suisse?

(6. Kolloquium der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen

Gesellschaft, 1981). Freiburg i. Ü. 1982, 171-190.
Gubler, J., Viollet-le-Duc et l'architecture rurale. Viollet-le-Duc: Cen¬

tenaire de la mort à Lausanne. Exposition au Musée historique de l'An-
cien-Evêché. Lausanne 1979, 111-120.

Haussherr, R., Convenevolezza: Historische Angemessenheit in der Dar¬

stellung von Kostüm und Schauplatz seit der Spätantike bis ins 1 6.Jahr¬
hundert (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz,
Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse,

1984, Nr.4). Wiesbaden 1984.

Helmich, F., Urgeschichtliche Theorien in der Antike. Mitteilungen der

Anthropologischen Gesellschaft in Wien, Band lxi. Wien 1931,
29-73-

Herrmann, W., Gottfried Semper. Theoretischer Nachlass an der ETHZürich.

Katalog und Kommentare. Basel/Boston/Stuttgart 1981.

Högl, L., Burgen im Fels. Diss. ETH Zürich. Typoskript 1984.

Horn-Oncken, A., Uber das Schickliche. Studien zur Geschichte der Archi¬
tekturtheorie (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Göttingen, Philosophisch-Historische Klasse, 3.Folge, Nr.70).
Göttingen 1967.

Junod, P., Future in the Past. Oppositions, Heft 26. New York, Früh¬

jahr 1984, 43-63.
Kessler, H.L., The Illustrated Biblesfrom Tours. Princeton 1977.
Krinsky, C. H., Seventy-eight Vitruvius Manuscripts. Journal of the

Warburg and Courtauld Institutes, Volume xxx. London 1967,
36-70.

Kruft, H. W., Erfundene Anfänge. Einige Bemerkungen zur Kunst¬
theorie. Neue Zürcher Zeitung, Nr. 300, 24. Dezember 1982, 54.

Kühn, H., Geschichte der Vorgeschichtsforschung. Berlin/New York 1976.
Luckacher, B., Joseph Michael Gandy und die Naturgeschichte der

Architektur. Daidalos, Berlin Architectural Journal, 12, 15. Juni
1984, 79-89-

McClung, W. A., The Architecture ofParadise: Survivals ofEden andJeru¬
salem. Berkeley/Los Angeles/London 1983.

Andrea Mantegna, Catalogo della Mostra. Palazzo Ducale, Venedig 1961.

Mosser, M., Le rocher et la colonne. Un thème d'iconographie archi¬

tecturale au xvme siècle. Revue de l'Art, N° 58-59/1982-1983.
Paris 1983, 53-84-

Müller-Beck, H., Archäologische Beobachtungen zu urgeschichtli¬
chen Sozialstrukturen. Biologie von Sozialstrukturen bei Tier und

Mensch (Veröffentlichungen der Joachim Jungius-Gesellschaft
der Wissenschaften Hamburg, Band 50). Göttingen 1983,41-67.

Oechslin, W., Natur und ihre Rückführbarkeit in Architektur. Daida¬

los, Berlin ArchitecturalJournal, 12, 15. Juni 1984, 44-53.
Poppe, W., Vitruvs Quellen im zweiten Buch <de architectura>. Diss. Kiel.

Kiel 1909.
Poseidonios, Die Fragmente. Hrsg. von W.Theiler. 2 Bände. Berlin/

New York 1982.

Pupikofer, O., Heierli, J. u. a. (Hrsg.), Die Entwicklung der Kunst in der

Schweiz. St. Gallen 1914.
Rahn, J. R., Geschichte der bildenden Künste in der Schweiz. Zürich 1876.

Reinle, A., Zeichensprache der Architektur. Symbol, Darstellung und

Brauch in der Baukunst des Mittelalters und der Neuzeit. Zürich/München

1976.
Rykwert, J., On Adam's House in Paradise: The Idea of the Primitive Hut

in Architectural History. New York/Chicago 1972.
Scaglia, G., A Translation of Vitruvius and Copies of Late Antique

Drawings in Buonaccorso Ghiberti's Zibaldone (Transactions of the

American Philosophical Society Philadelphia, Volume 69, Part 1).

Philadelphia 1979.
Schelling, F. W.J., Philosophie der Kunst (F'W'J'S', Gesammelte

Werke, erste Abtheilung, Band v). Stuttgart/Augsburg 1859.

Schütte, U., «Ordnung» und «Verzierung». Untersuchungen zur deutsch¬

sprachigen Architekturtheorie des 1 8.Jahrhunderts. Diss. Heidelberg;
o.O. 1979.

Semper, G., Die vier Elemente der Baukunst. Ein Beitrag zur vergleichenden

Baukunde. Braunschweig 1851.
Seneca, Ad Lucilium Epistulae Morales lxx-cxxiv (cxxv)/An Lucilius

Briefe über Ethik. Übers., eingel. und mit Anm. vers, von M.
Rosenbach (Seneca, Philosophische Schriften, lateinisch und deutsch,

Band.iv). Darmstadt 1984.



130 Georg Germann

Seroux d'Agincourt, J.-B.-L.-G., Histoire de l'art par les monumens de¬

puis sa décadence au IV'siècle jusqu'à son renouvellement au XVI'.

6 Bände. Paris 1811-1823.
Smolla, G., Paläolithische Höhlenarchitektur. Frühe Menschheit und

Umwelt, Teil 1: Archäologische Beiträge (Fundamenta, Reihe A,

Band 2). Köln/Wien 1970. 306-3 11.

Scruton, R., The Aesthetics of Architecture (Princeton Essays on the

Arts). Princeton 1979.
Tigler, P., Die Architekturtheorie des Filarete. Diss. Universität München

(Neue Münchner Beiträge zur Kunstgeschichte, hrsg. von
Hans Sedlmayr, Band 5). Berlin 1963.

Van de Ven, C., Space in Architecture. The Evolution ofa New Idea in the

Theory and History of the Modern Movements. Assen/Amsterdam
1978.

Viel de Saint-Maux, J.-L. [nicht C.-F.], Lettres sur l'architecture des an¬

ciens et celle des modernes. Paris 1787.

Vitruv, Zehn Bücher über Architektur/Vitruvii De architectura libri decern.

Ubers, und mit Anm. vers, von C. Fensterbusch. Darmstadt 1964.

Wightwick, G., The Palace ofArchitecture, a Romance ofArt and History.
London 1840.

Dr. Georg Germann
Bernisches Historisches Museum

Helvetiaplatz 5

CH-3005 Bern


	Höhle und Hütte

