
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Bachofen, Bern und der Bär

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

Bachofen, Bern und der Bär

Thomas Geizer

1863 ist Johann Jakob Bachofens Schrift Der Bärin den

Religionen des Altertums als selbständiges kleines Buch von
46 Seiten mit zwei Tafeln im grossen Quartformat erschienen1.

Sie erhielt noch im selben Jahr zwei, im folgenden
mindestens zwei weitere vorwiegend wohlwollende
Besprechungen2, und von den Spezialisten wird sie heute

noch zitiert. Mit Bachofens Wiederentdeckung am Anfang
dieses Jahrhunderts fand auch sie wieder erneute Aufmerksamkeit,

allerdings nur von wenigen Eingeweihten, denn
sie war zu einer kaum mehr zu beschaffenden Rarität
geworden. Daran war allerdings Bachofen selber schuld;
denn er hatte sie in nur 200 Exemplaren, sozusagen als

Privatdruck, bei einem unbekannten kleinen Verlag herausgebracht,

der zudem schon ein Jahr später seinen Betrieb aufgab

3. Hinterher mag man das bedauern; denn mit ihrer
angenehm lesbaren, abgerundeten und konzentrierten Dar-

1 Der Bär wird im folgenden zitiert nach Johann Jakob Bachofens
Gesammelte Werke (hrsg. von K. Meuli und andern), Band 5 (im Druck),
111 — 174 (der revidierte Text des Bären hrsg. von E. Kienzle); alle
Bachofentexte nach dieser Ausgabe (Schwabe & Co. Verlag, Basel/

Stuttgart 1943 ff.), nur Werke, mit Band- und Seitenzahl; die Brieftexte

nach Band 10 (hrsg. von F. Husner, 1967), mit Datumsangabe.
2 Anonym (H. Meyer-Ochsner, vgl. Briefe vom 6. und 8. 9. 1863),

Anzeiger für schweizerische Geschichte und Altertumskunde 9 (1863),
48-50 (mit einer Tafel); W.Menzel, Menzels Literaturblatt, Nr.76,
4. Quartal (23.9.1863), 303 f.; J. Becker, Jahrbücher des Vereins von

Altertumsfreunden im Rheinlande 37 (1864), 214-221 (kürzer derselbe,
Bonner Jahrbücher 1864, 2i4ff.); J.C.F.Bähr, Heidelberger Jahrbücher
der Literatur 57 (1864), 393-396.

3 Ch. Meyri, Basel.
4 E. von Fellenberg, Ein Gang durch das Städtische Antiquarium in

Bern (Separatdruck aus Berner Taschenbuch auf das Jahr 1877, neu
gedruckt Bern 1886), 8.

5 A. Leibundgut, Die römischen Bronzen der Schweiz m, Text- und
Tafelband (Mainz 1980), 68, Nr. 60.

6 Zu K. Meuli (16. 9. 1891-1. 5. 1968) vgl. F. Jung, Biographisches

Nachwort, in Gesammelte Schriften (2 Bände, hrsg. von Th. Gelzer und
andern, Basel/Stuttgart 1975), Band 2, 1153-1209.

7 Vgl. dazu K. Meuli, Bachofens Leben, Nachwort zu Werke 3,

1053 ff. und 1058 ff.
8 Autobiographische Aufzeichnungen von Prof. Johann Jakob Bachofen,

hrsg. von H. Blocher, Basler Jahrbuch 1917, 295-348; geschrieben

vom 24.-27. 9. 1854; «Bekenntnisse» nennt sie Bachofen selber (vgl.
5. 343); die zitierten Stellen dort S. 3 17 und 320-322.

Stellung ist sie besonders geeignet, in die Gedankenwelt
des damals auf dem Höhepunkt seiner Schaffenskraft
Stehenden einzuführen. Dazu bietet sie für Liebhaber
schweizerischer historischer Denkmäler, zumal für Berner, noch

den besonderen Reiz, dass hier Bachofen im Bernischen

Historischen Museum ausgestellte Antiquitäten ins Zentrum

seiner Erwägungen stellt, deren Bedeutung Edmund

von Fellenberg 1877 in seinem Gang durch das Städtische

Antiquarium in Bern besonders hervorhebt4: «Es gehört dieser

Fund in den Ruinen eines alten Tempels aus römisch-helvetischer

Zeit gewiss zu den werthvollsten im Kanton
gemachten.» Und Annalis Leibundgut nennt sie noch 19805
«diese meistzitierte und nie ausführlich publizierte Antike
der Schweiz». So ist es also höchste Zeit, dass der Bär in dem
demnächst erscheinenden fünften Band der Gesammelten

Werke, deren Fortsetzung durch die Krankheit und den Tod
ihres um Bachofen hochverdienten Herausgebers Karl
Meuli ins Stocken geraten war 6, zusammen mit einer Reihe

anderer, nicht weniger interessanter, aber ebenfalls beinahe

verschollener kleiner Schriften einem geneigten Leserpublikum

wieder zugänglich wird.
Der Bär gehört zu jenen symbol-mythologischen

Untersuchungen, mit denen Bachofens Ruhm, nächst dem

Mutterrecht, heute vor allem verbunden ist. Die Bedeutung
des Symbols für die Erforschung des Altertums hatte sich

dem 27jährigen Professor des Römischen Rechts an der

Universität Basel auf seiner ersten Reise nach Italien

1842/43 in tiefen, visionären Erlebnissen an den Gräbern

Roms und in den Gräberstädten Süd-Etruriens enthüllt7,
und die Sache hat ihn dann bis an sein Lebensende nicht
mehr losgelassen.

Uber die Erlebnisse und Ergebnisse dieser Reise berichtet

er in den «Bekenntnissen», die er 1854 für seinen

ehemaligen Lehrer Friedrich Carl von Savigny verfasste8:

«Unerschöpflich beinahe ist es, was sich Alles an die Gräber

anknüpft. Man glaubt einen ganz speziellen Gegenstand
der Kunst-Archeologie unter den Händen zu haben, und

findet sich zuletzt in mitten einer wahren Universaldoc-

trin», und dann: «In den Gräbern hat sich das Symbol gebildet,

jedenfalls auch am längsten erhalten. Was am Grabe

gedacht, empfunden, still gebetet wird, das kann kein Wort



98 Thomas Geizer

aussprechen, sondern nur das in ewig gleichem Ernste

ruhende Symbol ahnungsreich andeuten. Durch und durch

war das Alterthum symbolisch.» Über das Symbol und in
zweiter Linie den Mythus suchte er durchzudringen zum
Altertum des Altertums: «In allen hohen Dingen dachten

die ältesten Menschen richtig und gross, wie man es von
denen zu erwarten berechtigt ist, die ihrem ewigen

Ursprung noch so nahe stehen. Kinder waren sie bloss in den

Künsten des täglichen Lebens, und hätten es hierin wohl
bleiben können.» Damals erkannte er auch «die Wichtigkeit

des Gegenstandes für alle Zweige der Alterthumswissenschaft»,

aus denen er dann seine Deutungen alimentierte.

Schon vorher hatte er damit angefangen, seinem

«Plane, alle Klassikerjuristischen und nichtjuristischen
Inhalts wenigstens Einmal durchzulesen, Ausführung zu

geben», und so kann er 1854 mitteilen: «In den eilf Jahren,
welche seit dem Eintreten in diesen Gegenstand verflossen

sind, haben sich meine Collektaneen aus Schriftstellern
und Denkmälern zu einem, mich beinahe erschreckenden

Umfang vermehrt.»
Damals gab er sich auch Rechenschaft über die Art der

Erkenntnis, zu der er vor den Denkmälern gelangte: «Es

giebt zwei Wege zu jeder Erkenntniss, den weitern, langsameren,

mühsameren verständiger Kombination, und den

kürzern, der mit der Kraft und Schnelligkeit der Elektrizität
durchschritten wird, den Weg der Phantasie, welche von
dem Anblick und der unmittelbaren Berührung der alten

Reste angeregt, ohne Mittelglieder das Wahre wie mit
Einem Schlag erfasst. An Leben und Farbe ist das auf dem

zweiten Wege Erworbene den Verstandesprodukten mächtig

überlegen. Es hält auch länger an und bietet mehr Ge-

nuss.» Deshalb gehen alle seine Arbeiten zur Symbolik von
der Deutung eines oder mehrerer Denkmäler aus, deren

Anblick und Berührung ihm den Genuss der Erkenntnis auf
diesem zweiten Wege verschafft hatten.

Die erste, die er nach langen Vorarbeiten 1859 publizierte,

war sein Versuch über die Gräbersymbolik der Alten.

Darin schreibt er gleich zu Anfang9 : «Die wegen ihrer
herrlichen Lage vor Porta San Pancrazio an der alten Via Aurelia

so berühmte Villa Pamfilia hat zu verschiedenen Zeiten die
Aufmerksamkeit der Altertumsforscher durch die in ihren
Grenzen entdeckten Columbarien auf sich gezogen
Diese Entdeckungen waren beinahe in Vergessenheit geraten,

als das Jahr 1838 ihnen eine neue an die Seite stellte.

Das damals ans Licht gezogene Columbarium zeichnete

sich durch die grosse Zahl und ungewöhnliche Mannigfaltigkeit

seiner Wandgemälde aus. Dennoch wurde ihm nur
geringe Beachtung zuteil. Durch eine kurze Beschreibung
des verstorbenen Emil Braun aufmerksam gemacht,
besuchte ich das Grabgebäude Ende des Jahres 1 842. Der
Eindruck, den der Anblick dieser Stätte ewiger Ruhe auf mich

hervorbrachte, war um so tiefer, da ich ausser den beiden

vom Ritter Campana wenige Jahre zuvor entdeckten
Columbarien der Porta Latina noch keine ähnliche Anlage
gesehen hatte. Meine Besuche wiederholten sich Die
Schönheit der Gärten, der herrliche Umblick, den sie eröffnen,

die Anschauung antiker Werke, welche die uns vom
Altertum trennenden Jahrhunderte für Augenblicke
wenigstens verschwinden lässt, dazu der Zauber der Neuheit
und die Frische des Genusses, den ein erster römischer

Jugendaufenthalt bietet, alles dies vereinigte sich, ein Interesse

zu erwecken, dem für das spätere Leben Dauer
gesichert war Zwei der zahlreichen Wandgemälde nahmen

meine Aufmerksamkeit besonders in Anspruch. Das eine

reizte durch die neue Wendung, in welcher es die auch in
dem Campanaschen Columbarium erhaltene Darstellung
des seilflechtenden Oknos vorführt, das andere durch die

Bedeutung, welche es drei auf einem Tripus liegenden doppelt

gefärbten Eiern beilegt.» Aus der Deutung dieser Bilder

sind die beiden Abhandlungen Die drei Mysterieneier
und Oknos der Seilßechter hervorgegangen, die zusammen
die Gräbersymbolik bilden.

Von den beiden weiteren Untersuchungen, die Bachofen

noch in Buchform herausbrachte oder herauszubringen

beabsichtigte, verraten schon die Titel, an welche
Denkmäler er darin seine Deutungen anschloss, so : Die
Unsterblichkeitslehre der orphischen Theologie aufden Grabdenkmälern

des Altertums, nach Anleitung einer Vase aus Canosa im

Besitz des Herrn Prosper Biardot in Paris 1867)10 und: Römische

Grablampen nebst einigen andern Grabdenkmälern vorzugsweise

eigener Sammlung, vorgelegt und mit Ausführungen zu einzelnen

Teilen der Römischen Gräbersymbolik begleitet, deren erst
wenige Wochen zuvor begonnenes Manuskript bei seinem
Tode unvollendet auf seinem Schreibtisch lag (postum
veröffentlicht 1890)11. Und, ohne dass er es jedesmal schon

im Titel verrät, trifft das auch zu für die kleineren Arbeiten

zur Symbolik12. Gleichzeitig mit der Gräbersymbolik und

vor der zweiten Phase der Arbeit am Mutterrecht (erschienen

1861) arbeitete er den Doppelaufsatz Uber die Bedeutung der

Würfel und Hände in den Gräbern der Alten aus (abgeschlossen

1858, gedruckt in italienischer Übersetzung 1858/61),
1864 folgte der Aufsatz über ein Bacchisches Erzgefäss aus

Aventicum. Der Bär gehört in das engere Gebiet der Tier-

9 Werke 4, 7 f. ; zu den Vorarbeiten vgl. E. Howald, Nachwort zur

Gräbelsymbolik, in Werke 4, 5 09 ff.
10 Werke 7, 5-209.
11 Werke 7, 211-297; zur Entstehung vgl. K. Meuli, Nachwort in
Werke 7, 515 ff.
12 Die folgenden Arbeiten werden in Band 5 der Werke publiziert;

vgl. dazu einstweilen K. Meuli, in Werke 3, 1070 und 1094 f. sowie
F. Husner, in Werke 10, 595 f. (mit Verweisen auf die einschlägigen

Briefe).



Bachofen, Bern und der Bär 99

Abb. 1. Die 1 852 in Muri gefundenen Bronzen (G. Studer i 846, Taf. in).

Symbolik. Darin war ihm 1862 die kurze Notiz Zur Symbolik

der Eidechse vorausgegangen; ihm folgte Die Römische

Wölfin aufden Grabdenkmälern der Kaiserzeit (abgeschlossen

1866, gedruckt in italienischer Übersetzung 1867/68/69)13.

13 Der deutsche Originaltext der beiden zuerst italienisch publizierten

Arbeiten wird erstmals in Band 5 der Werke gedruckt.
14 Bär, 113.
15 F. L. Haller von Königsfelden, Archäologische Entdeckungen,

Allgemeine Schweizer-Zeitung, 4. Jg., Nr. 69, Bern, Freitag, 8. Juni 1832
(die Angaben aus diesem Artikel nach Notizen K. Meulis; vgl. unten
Anm. 73). Schon er teilte die Inschrift mit: deae-artioni/licinia-
sabinilla. Zu F.L.Haller «von Königsfelden» (1755-1833) vgl.
H.-G. Bandi, in Berner - deine Geschichte. Landschaft und Stadt Bern von

der Urzeit bis zur Gegenwart (Bern 1981), iof. (Forschungsgeschichte),
dort auch zu E. von Fellenberg (1838-1902) und A.Jahn
(1811-1900); zu A.Jahn vgl. auch Die Dozenten (wie Anm. 16), 154.

16 G. Studer, Verzeichniss der aufdem Museum der Stadt Bern aufbewahrten

antiken Vasen und römisch-keltischen Alterthiimer. Mit 4 lithographir-
ten Tafeln (Bern 1846), 5 1 f., der Fund von Muri nach G. Studers Taf.

m hier Abb. 1; zu G.Studer (1801-1889) vgl- Die Dozenten der

bernischen Hochschule, Ergänzungsband zu Hochschulgeschichte Berns

1528-1948, Redaktion P. Scandola (Bern 1984), 40 und 46;
G. Studers Arbeit von Bachofen erstmals erwähnt in seinem
«Symbolikheft 1», S. 10 (vgl. dazu unten Anm. 25).

Und welches sind nun jene besonders wertvollen alten
Reste aus dem Kanton Bern, deren Anblick Bachofen zu
den Erkenntnissen in seinem Bären inspirierten? - Er sagt es

mit aller wünschbaren Genauigkeit gleich zu Beginn seiner

Abhandlung14: «Am 16. Mai 1832 fanden die Söhne des

Geistlichen Ries in der Nähe ihrer Pfarrwohnung zu Muri
sieben römische Bronzen, die in dem Museum von Bern
aufbewahrt werden. Die erste Nachricht über diese

merkwürdige Entdeckung gab Haller von Königsfelden in der

Allgemeinen Schweizerzeitung 1832, Nr. 69, S.49715.

Später erschienen die Bemerkungen von Studer in dem
< Verzeichniss der auf dem Museum zu Bern aufbewahrten

Antiquitäten*16 und die ganz unbedeutenden von Jahn und

von Deycks. Seitdem hat man sich darauf beschränkt, die

Inschriften, welche das Fussgestell zweier weiblicher
Gottheiten, der Dea Artio und der Dea Naria, zieren, den

Sammlungen der Inscriptiones Helvetiae einzuverleiben.
Für die Erklärung ist nichts geschehen. Und doch findet
sich unter den genannten Denkmälern eine Tiergestalt,
welche ihrer Seltenheit wegen besonders geeignet ist,
unsere Aufmerksamkeit zu erregen. Lässt es sich nämlich nicht
leugnen, dass sämtliche Stücke die Ausstattung eines häus-



ioo Thomas Geizer

lichen Heiligtums bildeten, so muss auch der Bärin eine

kultliche Bedeutung zugeschrieben werden. Wir haben das

Tier auf der beigefügten Tafel i in der halben Grösse des

Originals abgebildet17 und mit der Darstellung der Dea Ar-
tio in Verbindung gesetzt. Beide Monumente scheinen

durch eine innere Beziehung unter sich verknüpft, die Bärin

die tierische Darstellung der Dea Artio zu sein. In dem

Folgenden versuche ich die Bedeutung des Bärs in den

Religionen des Altertums festzustellen. Die Anwendung des

gewonnenen Resultats wird mich alsdann wieder in die
Bärenstadt an der Aare zurückführen.»

Damit zeigt er sich auch genauestens informiert über die

Antiquitäten, die er seiner Betrachtung im Bären zugrunde
legte. Er wusste jedenfalls mehr darüber, als was er in Stu-
ders Verzeichnis finden konnte, dem ersten gedruckten
beschreibenden Katalog der Berner antiquarischen Sammlung18.

Dem schon bei Studer erwähnten Bericht Hallers

von Königsfelden konnte er die präziseren Fundumstände

entnehmen 19. Haller hatte auch, aus der Grösse eines

zusammen mit den Bronzen gefundenen eisernen Schlüssels,

darauf geschlossen, dass dieser «zu irgend einer Haus- oder
Zimmerthüre vielleicht auch zu der Kapelle - dem larario -
selbst» gehörte, dass also - in Bachofens Worten - «sämtliche

Stücke die Ausstattung eines häuslichen Heiligtums
bildeten». Es hätte sich dann um ein lararium gehandelt, das

heisst also um eine sonst auch sacrarium, sacellum oder aedi-

cula genannte Hauskapelle, die in keinem römischen Hause

fehlte20. Da die Weihung an die Dea Artio von einer Licinia

Sabinilla stammt, spricht Bachofen auch von «der Arktos des

Licinischen Hausheiligtums auf dem Schlossberge von
Muri» 21. Aber das ist nicht sicher. Zwar fanden sich ein Lar
und Statuetten der kapitolinischen Trias am selben Ort.
Aber der Bau, aus dem die ganze Fundgruppe stammt, ist

nie untersucht worden. Eine andere Statuette mit der Weihung

an die Dea Naria durch die Regio Arurensis, eine der
keltischen Kultregionen im Aaretal22, weist eher auf ein
solches regionales Heiligtum als auf eine villa rustica hin23.

Dann wäre E. von Fellenbergs Annahme eines Tempels aus

römisch-helvetischer Zeit doch zutreffender.

Darüber, wie sich Bachofen mit grosser Energie über die
Funde von Muri informierte, wie er sich das gelehrte Material

für seine Untersuchung beschaffte und wie diese sich

nach und nach zu den Proportionen dieser selbständigen

Abhandlung entwickelte, sind wir recht anschaulich

unterrichtet dank den erhaltenen Briefen an seinen

Zürcher Freund, den Altphilologen und Numismatiker
Heinrich Meyer-Ochsner (1802-1871)24, und dank zwei
Heften in seinem Nachlass, in denen uns Eintragungen
zum Thema erhalten sind25, einem kleineren, das er nachher

als Reisenotizbuch 1863 benützte, und einem grösseren,

das er wohl nach 1861 zur alphabetischen Ordnung

seiner Kollektaneen anlegte und «Symbolikheft 1»

überschrieb.

Dass Bachofen die römischen und helvetischen Altertümer

kannte, die damals im «Antiquarium» als Teil der

naturhistorischen Sammlung in den unteren Sälen in der

sogenannten «Vögelibibliothek» im «Plainpied» der alten

Stadtbibliothek aufbewahrt wurden26, war keine
Selbstverständlichkeit. E. von Fellenberg hat sich noch 1877
veranlasst gesehen, mit seinem Gang durch das Städtische

Antiquarium in Bern27 besonders das stadtbernische Publikum
«auf diese Sammlung aufmerksam zu machen, in der Hoffnung,

es möchte da und dort ein erhöhtes Interesse für
unsere Sammlungen im Allgemeinen wachgerufen werden,

was leider bis jetzt nur ausnahmsweise, ja was die antiquarische

Sammlung betrifft, die in städtischen Kreisen ganz
unbekannt zu sein scheint, so zu sagen gar nicht der Fall war».
Denn: «Wir machen dieselbe Erfahrung, die überall
gemacht wird. Unsere Sammlungen und wissenschaftlichen

Institute sind im Auslande bekannter, als bei uns - unser

Antiquarium ist in St. Germain (Paris), Kopenhagen und

London bekannter als in Bern. Ja es ist eine grosse Seltenheit

einmal einen Stadtberner in unseren Museen zu sehen,

und es scheint vielfach der Grund des Nichtbesuches neben

vieler Bequemlichkeit auch ein gewisses vornehmes Igno-
riren zu sein; man will sich nicht dafür gehalten wissen,

17 Anstatt der von Bachofen gegebenen Lithographien werden hier
die Originalzeichnungen abgebildet, nach denen jene hergestellt
sind: vgl. Abb. 2-3 (vgl. unten Anm.44). Die Zeichnungen von
Adolf Hermann befinden sich in der Universitätsbibliothek Basel,

Archiv Bachofen 303, 87-88.
18 Vgl. dazu E. von Fellenberg (wie Anm.4), 7 f.

" Zum Bericht von F. L. Haller von Königsfelden vgl. oben

Anm. 15.
20 Vgl. dazu Hug, Lararium, in Realenzyklopädie der klassischen

Altertumswissenschaft 12/1 (1924), 794F
21 Bär, 163.
22 Vgl. dazu F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit (3. Auflage,

Basel 1948), 144h, 232, 480 sowie 511-513 und Abb. 138 (Dea

Artio).
23 Vgl. dazu R. Fellmann, in Berner - deine Geschichte. Landschaft

und Stadt Bern von der Urzeit bis zur Gegenwart (Bern 1981), 31.
24 Zu H.Meyer-Ochsner vgl. F. Husner, in Werke 10, 613.
25 Die folgenden Angaben nach K. Heilinger, Nachwort zum Bären

in Band 5 der Werke; das Notizbuch «Reise nach Rom 1863 1»

Archiv Bachofen 263; das «Symbolikheft 1» Archiv Bachofen

224, dort ist G. F. Creuzers Symbolik 4, 710 ff. (vgl. unten Anm. 3 1)

erwähnt auf dem eingelegten Blatt zur Symbolik des Bären.
26 Vgl. dazu E. von Fellenberg (wie Anm.4), uff.; Abbildung

der Bibliotheksgalerie in Hochschulgeschichte Berns (wie Anm. 16),

75. Der Ruhm des Museums beruhte hauptsächlich auf dem
Zuwachs der prähistorischen Sammlung; vgl. dazu H.-G.Bandi (wie
Anm. 15), 10f. sowie H.-G.Bandi, Pfahlbaubilder und Pfahlbaumodelle

des 19.Jahrhunderts. Archäologie der Schweiz 2 (1979),
Heft 1 (125 Jahre Pfahlbauforschung), 28-32.
27 E. von Fellenberg (wie Anm.4), 5 und 24.



Bachofen, Bern und der Bär 101

dass man ausgestopften Thierhäuten und altem Gerümpel
nachgehe; es gehört zum bon ton, diess der Landbevölkerung

und minderen Leuten zu überlassen.» Bachofen, auf
seinen kleineren und grösseren Reisen von seiner fast

unstillbaren «Antiquitäten-Wuth» getrieben28, unermüdlich
in allen Museen, hatte aber auch diese Sammlung
durchmustert, und er war mit der Zeit gewiss zu einem der besten

Kenner auch der abgelegensten damaligen Sammlungen in
der Schweiz und anderswo geworden.

Wann ihm dort die Erkenntnis der symbolischen
Bedeutung der beiden Bronzen gekommen war, wissen wir
nicht genau. Vermutlich war es nicht lange vor 1863. In

Frage käme ein Besuch in Bern, bei dem er sich auch mit
dem Buchhändler und Verleger J. Dalp unterhielt, wovon
er am 13. Dezember 1862 an den damaligen Berner Professor

der Alten Sprachen Hermann Usener (1834-1905)29
schreibt. Der erste schriftliche Bericht an Meyer, vom 2.

Februar 1 863, zeigt ihn schon mitten in der Arbeit und lässt

bereits ein konkretes Projekt erkennen: «Über den Bären

habe ich noch weiter nachgeforscht und werde am 9
Februar Abends darüber einen kleinen Vortrag halten. Die
Sache ist als Beitrag zur Thiersymbolik gar nicht uninteressant,

und dadurch um so anziehender, dass man ein ganz
unbebautes Feld betritt und die Freude hat, Alles selber

sammeln zu können. Für den Anzeiger würde der Artikel
wohl etwas zu lange. Ich will sehen, ob er etwa im
Schweizerischen Museum untergebracht werden kann.» Wie in

28 Vgl. Brief an H.Meyer-Ochsner vom 12.7. 1861.
29 Zu H. Usener vgl. Die Dozenten (wie Anm. 16), 150. Bachofen

hatte auch schon am 30.4.1862 an H.Meyer-Ochsner «von einem
kleinen Ausflug nach dem Kanton Bern und dem Genfersee»
berichtet.

30 Protokoll von Dr. C. Burckhardt-Burckhardt; davon Kopie mit
Notizen von K. Meuli im Archiv Bachofen 242.

31 G. F. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der

Griechen, 4 Teile (3. Auflage, Leipzig und Darmstadt 1836-1843;
Neudruck Hildesheim/New York 1973); zur Bedeutung Creuzers für
Bachofen vgl. E. Howald, Nachwort zur Gräbersymbolik, in Werke 4,

508 f. und 5 12 sowie K. Meuli, Nachwort zur Unsterblichkeitslehre, in
Werke 7, 509 ff.
32 Brief an H. Meyer-Ochsner (zwischen 16. und 21. 2.1863).
33 Briefe an H.Meyer-Ochsner vom 3.3.1863, 7.3.1863, 15.3.
1863 und 29. 3. 1863.
34 Die Angaben über die folgenden Berner Persönlichkeiten sind,

wo nicht anders vermerkt, dem vorzüglichen Personenregister von
F.Husner, in Werke 10, 593-625 entnommen (dort auch Literatur
verzeichnet).
35 Georges Louis Leclerc, conte de Buffon, Histoire naturelle générale

et particulière, nouv.éd. tome 8 (Paris 1769), 31, mit Supplément 5

(Paris 1777), 329f.; vgl. Bär, 115 und 156: «Le mâle et la femelle
n'habitent point ensemble. Ils ont chacun leur retraite séparée et même
fort éloignée. Quelques fois il se battent fort rudement. Mais dans le

temps des amours la femelle a ordinairement le dessus, parcequ'alors
le mâle la ménage. Un trait remarquable d'attachement mutuel a été

manchen anderen Fällen stellte Bachofen also auch diesmal
sein neues Thema zuerst in einem Vortrag vor, den er am

9. Februar 1863 in der Antiquarischen Gesellschaft Basel

hielt: «Über die symbolische Bedeutung des Bärs im Alterthum,

mit besonderer Bezugnahme auf die 1832 bei Muri
gefundenen Bronzen.» Das ausführliche Protokoll30 lässt

erkennen, dass er darin schon die meisten Themen behandelte,

die dann in der gedruckten Schrift mit reichen Belegen

wieder erscheinen. Seine Nachforschungen waren also

schon recht weit gediehen. Die Notizen, die er aus modernen

Autoren, darunter auch einer Reihe von Tafelwerken,

exzerpiert hatte, füllen die ersten dreizehn Seiten des

genannten Notizbüchleins und sind mit dem Eintrag «9.2

Montag» abgeschlossen. Zeugnisse antiker Schriftsteller
und ihre modernen Kommentatoren notierte er sich auf
zwei losen Blättern, die er dann zum Stichwort «Bär» in
seinem Symbolikheft ablegte. Aus ihnen geht hervor, dass er

unter andern auch Creuzers Symbolik konsultiert hat31.

Schon zwei Wochen später meint er, mit der Ausarbeitung

des geplanten Aufsatzes fertig zu sein32: «Ich habe die

Bemerkungen über die Bärin niedergeschrieben und will
Ihnen den gedruckten Artikel zusenden, damit Sie, wenn
Sie es der Mühe werth erachten, einen kleinen Auszug dem

Anzeiger einverleiben. Eine Abbildung besitze ich noch

nicht, will aber in Bern eine anfertigen lassen, indem ich

möglicherweise selbst hingehe, um dem absurden
Fastnachtsskandal der nächsten Woche aus dem Wege zu
gehen.» Wir sehen ihn aber in den folgenden Briefen33 noch
einen ganzen Monat mit der Beschaffung weiteren Materials

und mit Überlegungen zu dessen Deutung beschäftigt,
bis er am 29. März melden kann: «Meine Arbeit wird jetzt
gedruckt. 3 V2 Bogen. Die Zeichnung aus Bern muss auf die
Hälfte reducirt werden.»

Tatsächlich war er vorher noch einmal selber dort gewesen

und hatte sich alles nochmals genau angesehen. Über
seinen Fastnachtsausflug berichtet er schon am 3. März: «In

Bern habe ich einen ganzen Tag lang mit dem Bär mich
beschäftigt. Ich erhalte in vierzehn Tagen eine Zeichnung der

zwei Bronzen in der Grösse des Originals. Wir wollen
sehen, wie sie ausfällt. Die Früchte der Dea Artio sind sehr

genau gezeichnet; leider weiss ich aber nicht, welcher Gattung
sie angehören.» Wir können hier die zwei originalen
Zeichnungen des Berner Malers Adolf Hermann

(1817-1876)34, nach denen dann Bachofens Tafel 1

angefertigt wurde, erstmals veröffentlichen (Abb. 2-3). Weiter
prüfte er zwei literarische Angaben nach. Bei der einen
handelte es sich um die berühmte Schilderung in Buffons
Histoire Naturelle über das rührende Verhalten des Bärenpaars,

während und nach der Trennung beim Umzug vom alten

in den neuen Berner Bärengraben, und der Bärenwitwe
nach dem Tode ihres Bären35, bei der anderen um einen



102 Thomas Geizer

k

Abb. 2. Die Bärenstatuette von Muri, für Bachofen t 863 gezeichnet von AdolfHermann. Statuettenlänge 21 cm.

vom älteren Plinius in der Historia Naturalis referierten
Glauben36, die Bärenjungen würden kaum grösser als eine

Maus und formlos geboren, erst das Lecken der Alten gebe
ihnen ihre Gestalt: «Mit dem Bärenhüter habe ich eine

lange Unterhaltung gehabt. Er bestätigt mir Alles, was Buf-
fon mittheilt und Manches bei Plinius. Keine Mutter pflege
ihr Kind wie die Bärin die Jungen. Die mammae quaternae
haben ihre Richtigkeit, obwohl die Bronze nur zwei Zitzen
andeutet. Das Junge ist in der That nicht grösser als eine

Ratte, wächst aber in Einem Jahr zu einem gewaltigen
Thiere an. Die Reinlichkeit ist gross. Kein Bär verunreinigt
sein Nest, sondern begiebt sich weg. Das Nest baut das

Thier sich selbst, man wirft ihm nur Stroh hin. Das Ttpoa-
TtaiÇeiV wird als besonders gefährlich geschildert.»37
Schliesslich diskutierte er noch «des Abends bei Prof.

Zündel» (1813-1871), Lehrer der Alten Sprachen in Bern,
vorher bis 1 846 Professor des Griechischen an der Akademie

zu Lausanne, eine dritte Lesefrucht, das Problem der

mythologischen Deutung des Sternbildes Ursa, mit dem

Creuzer38 seine Diskussion der arkadischen und der brau-
ronischen Artemis als Ein Griechischer Mythus und Cultus

orientalisch-sabäischen Ursprungs einleitet39. Von all dem

observé à Berne. Les deux ours ayant été séparés pendant quelques
heures pour les transporter l'un après l'autre dans les nouvelles fosses,

lorsqu'ils se sont retrouvés ensemble ils se sont dressés debout pour
s'embrasser avec transport. Après la mort du mâle la femelle a paru fort
affligée et n'a pas voulu prendre la nourriture qu'au bout de plusieurs

jours. Mais à moins que ces animaux ne soient élevés et nourris
ensemble dès leur tendre jeunesse, ils ne peuvent se supporter et

lorsqu'ils y sont habitués, celui qui survit ne peut plus en souffrir
d'autres.»
36 Plinius, Historia Naturalis 8, 127; vgl. Bär, 115 f.
37 Vgl. Bär, 11 $ f.
38 G. F. Creuzer, Symbolik (wie Anm. 25 und 31) 4, 714 ff. und

718 ff. ; zu den Sternsagen vgl. Bär, 11 ö ff. und 13 2 ff.
39 Das ist der Titel der Abhandlung bei G. F. Creuzer, Symbolik 4,

710-722. Creuzer geht aus von einer Diskussion mit K. O. Müller,
Die Dorierl (2. Auflage, 1844), 372 h, und kommt auf den altorientalischen

Ursprung der Mythen und Kulte der brauronischen und
arkadischen Artemis; vgl. Bär, 140 ff. und 143 ff.



Bachofen, Bern und der Bär 103

Abb. 3. Die DEA ARTIO von Muri, für Bachofen 1 863 gezeichnet von Adolf Hermann. Sockellänge 28,6 cm.

machte er dann in seinem Bären ausführlichen Gebrauch40.

Diesen Berner Ausflug benützte er anschlussweise

noch zum Besuch zweier weiterer, damals noch eher

obskurer Museen41: «Von Bern gieng ich nach Freiburg, wo
das Museum noch sehr mager, von da nach Avenches.

Hier sah ich viel Merkwürdiges. Erstens die herrliche

40 Bachofen nennt im Bären Zündel (vgl. F. Husner, in Werke 1 o,

271, Anm. 1), nicht aber Creuzer, wie ersieh oft nicht mehr an die
Autoren zu erinnern scheint, deren Angaben er in seine «Collectaneen»

eingetragen hatte.
41 Vgl. Brief an H. Meyer-Ochsner vom 3.3.1863; die Notizen von

Avenches anschliessend an die zum Bären im «Reisenotizbuch 1863 1»

(vgl. Anm. 25). Jetzt sind die beiden Museen modern eingerichtet.
42 Bacchisches Erzgefäss aus Aventicum (Werke 5, 283 f.) und Die römische

Wölfin auf Grabdenkmälern der Kaiserzeit Werke 5, 253 ff.); vgl.
dazu F. Husner, in Werke 10, 271, Anm. 4 und 7.
43 Brief an H.Meyer-Ochsner (um den 5. April 1863).
44 Von G. Wolf-Dietisheim (1819-1900) stammen die Lithographien,

die Bachofen dem Bären und H. Meyer-Ochsner seiner

Anzeige davon (vgl. Anm. 2) beigaben (vgl. Anm. 17).

Stadtlage, dann das Museum. Die Wölfin ist ein sehr be-
merkenswerther Stein... Dann ein precioses Bronzegefäss
mit bacchischem Interesse, das ich gezeichnet erhalte...»
Und der Funken der Erkenntnis, der von diesen beiden
Altertümern in Avenches übersprang, wurde zum
Ausgangspunkt zweier weiterer Publikationen Bachofens 42.

Schon Anfang April konnte er dann von dem inzwischen

weiter angewachsenen und nun vermeintlich
abgeschlossenen Bären berichten43: «Drei Bogen sind gedruckt.
Die zwei folgenden müssen einige Wochen warten, während

deren auch die Tafeln fertig werden. Die Lithographen

Wolf arbeiten recht gut44... Die Materie der Bärin
habe ich nun so durchdacht, dass für mich nicht weiter zu
kommen ist. An einem bestimmten Resultat hat es nicht
gefehlt. Die Hauptsache aber war mir an einem Beispiele zu

zeigen, wie die Thiere zu behandeln sind. Andere mögen
sich andere grössere oder kleinere Bestien auswählen. Da

liegt noch alles brach. Von Verständniss ist gar kein Anfang
vorhanden.»



104 Thomas Gelzer

Wie oft nach getaner Arbeit45, gönnte sich Bachofen
auch diesmal eine Reise nach dem Süden. Von ihr erzählt er

Meyer, etwa am 10. Juni 1863. Sie ist eine seiner typischen

improvisierten Frühlingsreisen, und sein Bericht interessiert

hier vorzugsweise deshalb, weil er ihn als Museumsbesucher

zeigt46, und wie es ihm erging, wenn es unterwegs

über ihn kam, dass er «mit der Archéologie ernstlich
anbinden sollte». Neben den im folgenden zitierten
Hauptstationen besuchte er noch eine erkleckliche Anzahl kleiner
und abgelegener Städtchen und Monumente in ihrer
Umgebung. Als erstes fesselte ihn das Museum in Bologna:
«Die Custoden waren erstaunt, einen Forestiere vier oder

fünf mal in ihrem Verschliess zu sehen. Seit langer Zeit sei

diess nicht mehr der Fall gewesen Damit aber wars nicht

gethan. In einem andern Lokal fanden sich 1400 Vasen,

von denen aber zu meiner Freude, der grössere Teil baulicher

Verwirrung wegen nicht gesehen werden konnte.

1400 Vasen könnten ein Pferd tödten.» - «Dann nach Rom,

von dem ich nur sagen will, dass es mir diessmal einen noch

weit tiefern Eindruck zurückgelassen hat als bei frühern
weit längern Aufenthalten. Ich blieb vier Wochen, die

eigentlich Nichts anderes waren als eine ungeheure Strapatze.

Von Morgens bis Abends war ich auf den Füssen, fast

regelmässig sechs Stunden in den Museen. Ich muss sagen, dass

ich sie doch nun mit ganz andern Augen ansah als früher.
Für meine symbolischen Collectaneen habe ich vieles
schwarz aufweiss nach Hause gebracht. Ausser den Museen

waren mir die neuen merkwürdigen Entdeckungen in den

Catakomben, die Grabungen auf dem Palatinus, die Mauern

des Servius, die Gräber Fortunati an der via Latina, dann

Veii und das Albanergebirg besonders interessant.» - «In

Neapel gieng ich gleich wieder auf das Museum los.» Aber
dort befiel ihn dann die Krankheit, mit der er üblicherweise
diese strapaziösen Exkursionen abschloss, und er fuhr «wieder

in un tratto ohne allen Aufenthalt nach Basel zurück».
Nach seiner Rückkehr kam es ihn nicht nur schwerer an,

sich «in die höchst uninteressante alte Heimath wieder zu

finden», sondern auch sein Bär war immer noch nicht fertig:

«Mein Drucker ist schuld, dass der Bär noch nicht in
Zürich seinen Sommeraufenthalt bezogen hat. Doch Ende

laufender Woche wird er wohl mit unsern H. Professoren

aufReisen gehen können», klagt er Meyer am 17. Juli. Aber

er versucht sich zu trösten: «Ich studiere jetzt meine
Notizen und durchgehe die gekauften Bücher. Genuss, Mühe,
Befriedigung und Unbefriedigung, alles geht bunt
durcheinander!» Schuld an der Verzögerung war aber nicht allein
der Drucker. Erst nach seiner Rückkehr «ex terra Italia» 47

hatte Bachofen zu Hause Meyers Münzwerk48 vorgefunden

und ihm dazu geschrieben: «Ich habe es mit grossem
Vergnügen gelesen, und in dem vorletzten Abschnitt über
den Bär benützt.» Schon dieses vorletzte Kapitel (vn) war

gegenüber dem ursprünglichen, auf 3 V2 Bogen geschätzten
Plan, bei dem «die Anwendung des gewonnenen Resultats»

ihn «wieder in die Bärenstadt an der Aare zurückführen» 49

sollte (so in Kap. vi), ein Nachtrag mit gallischen Münzen
und Denkmälern, der über die «bisherige Betrachtung» der

Bronzen von Muri hinausführte50. Dieser hatte unter anderem

den Irrtum zu widerlegen, «den Bär als nationalhelvetisches

Abzeichen zu betrachten und demgemäss alle Münzen,

auf welchen er erscheint, dem helvetischen Volke
zuzuschreiben» 51. In diesen, bei der Schätzung auf fünf Bogen

schon vorgesehenen, aber noch nicht gedruckten
Anhang wurde also nun noch Meyers Kommentar eingearbeitet,

und er wurde seinerseits wieder zum vorletzten
Abschnitt, weil Bachofen nochmals ein ganzes Kapitel
anhängte52, in dem er Denkmäler und Inschriften besprach,

von denen er die meisten eben erst auf seiner Italienreise

kennengelernt hatte. Dazu hatte er also seine Reisenotizen

zu studieren, die er im selben Notizbüchlein eingetragen
hatte wie die früheren Bücherexzerpte53, und seine neu
gekauften Bücher: «Ungeeignet, der Entwicklung des Urge-
dankens zu Grunde gelegt oder bei Verfolgung desselben

mitbenützt zu werden, setzen sie vielmehr, um in ihrer
wahren Beziehung zu erscheinen, die Kenntnis der kultlichen

Idee voraus.» Auch im dritten Kapitel, im schon
gedruckten (in Fahnen?) Teil, setzte er noch einen Hinweis
auf Monumente dieses zweiten Anhangs ein 54. Der Druk-
ker hatte also noch einiges Zusätzliche zu erledigen und
brauchte dafür jetzt noch einen sechsten Bogen. Als er
damit fertig war, konnte der Bär nun wirklich versandt werden.

Freund Meyer in Zürich scheint ihn als einer der ersten
noch Ende Juli 1863 erhalten zu haben55.

45 Vgl. zu diesen Reisen K. Meuli, in Werke 3, 1053-1065.
46 Davon sind erhalten die Notizbücher «Reise nach Rom 1863»

(1—in) Archiv Bachofen 263-265.
47 Brief an H. Meyer-Ochsner (um den 10. Juni 1863).
48 H. Meyer, Beschreibung der in der Schweiz aufgefundenen Gallischen

Münzen (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich 15,
Heft I, 1863); vgl. Bär, 163 f. (Kapitel vn). Vorher (Brief an

H. Meyer-Ochsner vom 3. 3.1863) hatte er daraus von Meyer erst

eine Tafel mit Münzbildern erhalten. Deshalb zitiert er im Bären, 123,
Anm. 6 (Kapitel 1) das Werk noch ungenau.

49 Dieser Anfang (Bär, 113) entspricht also der ursprünglichen
Disposition, nach der das Kapitel vi das letzte sein sollte.

50 Bär, 163 (Anfang von Kapitel vn).
51 Bär, 165.
57 Bär, 166-174 (Kapitel vm), das folgende Zitat S. 166.
53 Vgl. Anm. 25, 41 und 46.
54 Bär, 139h
55 Briefe an H.Meyer-Ochsner vom 17.7. 1863 und von Anfang

August 1863 ; am 1.9. 1 863 berichtet er an Heinrich Brunn, dass drei

Exemplare nach Rom abgegangen seien, u.a. für die Bibliothek des

Instituto di Corrispondenza (Deutsches Archäologisches Institut),
dessen Mitglied Bachofen war.



Bachofen, Bern und der Bär 105

Jenen Urgedanken, die kultliche Idee, entwickelte
Bachofen in den ersten fünf Kapiteln, bevor er im sechsten

wieder zu jenen Bronzen von Muri zurückkehrt, von denen

seine Betrachtung ausgegangen war. Mit seiner, in der Vorrede

zur Tanaquil ausführlich dargestellten «naturforschenden

Methode» 56 erkennt er «die übereinander gelagerten
Schichten der allmählig in die Erscheinung getretenen
Geistesarten» mit Hilfe der Deutung der Symbole und
Mythen. Diese Schichten hatte er, ohne sie jedoch dort schon

systematisch zu ordnen, in seinem Mutterrecht herausgearbeitet57.

Hier entwickelt er sie am Symbol und an den Mythen

des Bären, oder genauer gesagt: der Bärin.

Quasi als Vorwort stellt er mit den oben zitierten Worten,

die auch schon die Hauptpunkte seines Resultats

zusammenfassen, die Denkmäler vor, die er seiner Betrachtung

zugrunde legt, und erklärt die Bedeutung seiner
symbolischen Deutung und die Grundsätze, nach denen er das

Studium des Bären unternimmt. Im ersten Kapitel stellt er

dann zuerst fest, dass die Kollektivbezeichnung für «Bär»

im Griechischen (T] ap/CXOÇ) immer, im Lateinischen (ursa)

oft weiblich ist, auch wenn Bären beider Geschlechter
gemeint sind. «Ubereinstimmend mit dieser sprachlichen

Auffassung gründet die alte Religion die Bedeutung des

Tieres auf eine auszeichnende Eigenschaft des Mutter-
tums. » Damit ist das leitende Stichwort gegeben. Erster Beleg

ist die oben besprochene Sage von der unförmlichen,
erst durch die mütterliche Pflege vollendeten Bärengeburt
mit den Nachrichten Buffons und des «Arktophylax» vom
Bärengraben und weiteren Berichten über die bildliche
Verwendung dieses alten Glaubens. Der Kristallisations-

punkt der weiteren, symbolischen Deutung ist eine Stelle

56 Vgl. Werke 6, 48-54, das folgende Zitat dort S. 53. Zum Terminus

vgl. «Bekenntnisse» (wie Anm. 8), 339: «Es ist eine wahre Naturforschung,

was ich jetzt treibe. Der Stoff allein ist mein Lehrmeister. Er

muss erst gesammelt, dann beobachtet und zerlegt werden. Nur so

kann man hoffen, ein in der Sache, nicht in unserm subjektiven Geiste

liegendes Gesetz ans Tageslicht zu ziehen» (vgl. unten Anm. 112).
Schon in seiner Basler Antrittsvorlesung von 1841 sagte er Werke 1,

18): «Die Beobachtung, die Naturforschung des Gewordenen, die
historische Empirie ist also das grosse Prinzip, auf dem alle wahre
Erkenntnis, aller Fortschritt beruht», und beruft sich dafür auf Lord

Bacon, Of the Proßcience and Advancement of Learning (vgl. Werke 1, 9,
Anm. i sowie A. Simonius, Nachwort in Werke 1, 471 f.).

57 Er stellte dann den Zusammenhang in seiner berühmten Vorrede
dar (Werke 2, 26-60); vgl. K.Meuli, in Werke 3, I097ff. sowie Bär,

11 3-124.
58 Diese für den Bären zentrale Stelle (Porphyrios, Vita Pythagorae,

41) hatte er schon im Mutterrecht (Werke 3, 887) und im Artikel über
die Hände (Werke 5, 201 f.) zur Symbolik der Hand verwendet. Creu-
zer verwendet sie als Musterbeispiel eines pythagoreischen Symbols
(Symbolik 4, 706 und 719 f.).
59 Iamblich, Vita Pythagorae, 103.
60 Bär, 121 und 129.

des Neuplatonikers Porphyrios in dessen Vita des «Sa-

miers» Pythagoras58: «Das Bisherige bietet den Schlüssel

zum Verständnis eines pythagorischen Symbols. Nach Por-

phyrius nannte der weise Samier die Bärinnen <der Rhea

Hände>. Beide Symbole bezeichnen in der Tat die gleiche
Eigenschaft des Muttertums, die bildende Kunstfertigkeit
der Natur... Die Übereinstimmung ist um so grösser, da

mit der Hand wie mit der leckenden Bärin nicht nur die

allgemeine Idee der Geburt, sondern insbesondere jene kunstreiche

Vollendung verknüpft wird, die allen Erzeugnissen
der Erde, den Pflanzen, Tieren, Menschen, ihre wunderbare

Schönheit leiht und in Rheas Fingern, den idaeischen

Dactyli und Digiti, ebenfalls ausgesprochen vorliegt.»
Daran fügt er weitere Zeugnisse für die mütterliche Pflege
und erschliesst damit «die ethische Seite der Maternität,
welche die Bärin auszeichnet». Der Bärenkult erscheint «in

der Bedeutung einer die Roheit mildernden Religion».
Schliesslich erreicht er, im Bereich der Schichten, «die
tellurische Verwandtschaft, welche der Arktos beigelegt
wird». Damit ist eigentlich das Wesentliche schon gesagt.

Im zweiten Kapitel findet «das Muttertum seine

Bestätigung in den kultlichen Verbindungen, in welche die

Arktos eintritt», zunächst in kleinasiatischen Kulten, und
«in den Mythen knüpft sich an die Erscheinung der Bärin
stets der Untergang einer frühern Welt». - «Endlich ist
die pythagorische Geltung der Arktos zu erwähnen. Denn
auf die Ideen der vorhellenischen Welt geht der samische

Weise zurück. Seine Lehre und Symbolik durchweht, um
mit Iamblich» - einem anderen Neuplatoniker - «zu
reden59, der Hauch des höchsten Altertums, und neben

ihm erscheint die Bärin in selbständiger Geltung... Auch
diese Auffassung entspricht der Gedankenwelt der Urzeit,
welche dem Tiere selbst göttliche Natur beilegt und keinen

andern Namen kennt als den der Mutter.» Aus diesen

Erscheinungen lernen wir, «dass der Dienst der Bärin
einer sehr frühen Stufe menschlicher Gesittung
angehört». Und um das nachzuweisen, greift Bachofen, wie
schon im Mutterrecht, zu ethnologischen Berichten, hier
über das Hirten- und Jägervolk der Katschinzen am Ni-
nafluss in Zentralasien, über Tibet und die Ainos60.

Im dritten Kapitel ordnet er das Symbol des Bären ein in
sein Modell der übereinandergelagerten Schichten der
allmählich in die Erscheinung getretenen Geistesarten. Er

beginnt mit den bei den Griechen erhaltenen "survivals"
einer früheren Geistesart: «Die Verbindung der Arktos mit
den Zuständen und Kulten der ältesten Zeit leiht den
arkadischen und brauronischen Artemisdiensten besondere

Bedeutung. Bestimmter, eingreifender und vor allem länger
als anderswo hat hier sich in Mythen und Gebräuchen die

Erinnerung an den ehemaligen Tierdienst erhalten. Rätselhaft

und schon den Alten ein Gegenstand des Gespöttes ste-



io6 Thomas Gelzer

hen die vorweltlichen Bärenspuren mitten in der von
hellenischem Geiste und hellenischer Gesittung erfüllten Zeit.

Arkadien, zähe festhaltend an der ältesten Tradition, erregt
unser Staunen in geringerm Grade. Sind wir doch gewöhnt,
das Geschlecht der Proselenen mit allem Urweltlichen und
Altväterischen in Verbindung zu denken. Aber Attika, das

Land des Fortschritts und ewiger Neuerung, Arkadiens echtes

Gegenbild, scheint mit einem Male seinen Charakter zu

verleugnen und all unserer hergebrachten Anschauungen

zu spotten. Und doch ist Attikas Arkteia bestimmt bezeugt,
der attischen Mädchen <Einbärung> noch im zweiten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung ein vom Staat anerkannter

Religionsgebrauch...» Dann die Stufen: «Wir sehen die
Arktos zunächst in tellurischer Natur, ihr Muttertum als das

der Erde und der dieser stets gleichgestellten finstern
Nacht. Darüber erhebt sich die uranische Bedeutung, in
welcher die Bärin als lichtgebärende Leucothea auftritt. Die
dritte Stufe endlich ist jene mystische Auffassung des Mut-
tertums, die auf die natürliche Erscheinung der Lichtgeburt
sich gründet und ihrerseits zu delphisch-apollinischer
Verknüpfung fortführt.» Dann geht er ein auf die Wendepunkte

in diesem Entwicklungsgang. Mit einem solchen

Wendepunkt wird die Verstirnung der Arktos in Verbindung

gebracht und statuiert, «dass die Anschauungen der

Urzeit in dem Sternbilde sich wiederholen». Dabei haben

wir «den Gedanken liebevoller Maternität, der die
auszeichnende Eigenschaft der Arktos bildet, in einer neuen
Äusserung vor uns. Es ist die Liebe, welche den Frieden
fördert und durch diesen das Glück der Familien und Völker
begründet. Zeugnisse und Denkmäler wiederholen den

gleichen Gedanken.» Als Ubergang zur höchsten Stufe
erbaut sich «auf der kosmischen Bedeutung der lichtgebärenden

Arktos die mystische Idee der Wiedergeburt des

erstorbenen Lebens». - «Von allen Kulten ist es die altthraki-
sche Orphik, welche dem Lichtdienste diese höhere

Weihebedeutung zuerst beilegte und dadurch der Maternität
ihre geistigste Entfaltung zu leihen wusste», und «dem thra-
kischen Mysterienkulte gehört die wundertätige Bärin des

Pythagoras an». Im Mythos ist es dann Kallisto, die «das

Muttertum in seiner mystischen Verherrlichung zur
Darstellung bringt», und «auf dieser höchsten Stufe der

Entwicklung tritt die Bärin Kallisto in apollinischen Verein

ein», getrennt von der Artemis, die ihrerseits «erscheint als

die strenge Gebieterin, in ihrer Jägernatur den Tod verhängend

und Atalantes amazonischer Erscheinung verwandter
als Kallistos hingebendem Muttersinn».

Im vierten Kapitel entwickelt er die religiöse Bedeutung
der kultlichen Idee des brauronischen Festes. Es ist «das

Muttertum in seiner Richtung aufErziehung und Pflege der

Jugend. In dieser obersten Idee finden alle einzelnen

Erscheinungen ihren gemeinsamen Mittelpunkt.» - «Und

wiederum erweitert sich die kosmische Erscheinung zu

einer höhern geistigen Anschauung. Es ist die Idee, welche
der Lichtweihe überhaupt ihre Bedeutung leiht, das Gebot
der Reinheit und Keuschheit des Lebens.» Ein Punkt, auf
den es ihm besonders ankommt, ist der «Ausschluss aller
männlichen Geburten von der Arkteia. Nur die Mädchen

treten in die Telete ein, nicht die Knaben». Und damit leitet
er über zu seiner grossen Entdeckung, zum Mutterrecht:
«Die religiöse Gynaikokratie hat nirgends einen vollendetem

Ausdruck gefunden. Das älteste System des Familienrechts

liegt hier in seiner kultlichen Grundlage vor uns. In
dem mütterlichen Stamme folgt Weihe auf Weihe, der
Mutter schliesst die Tochter, dieser die Enkelin sich an, und
in der ganzen langen Reihe der Geschlechter ist es immer
die göttliche Urmutter, die in dem sterblichen Ebenbilde
sich wiederholt... Im attischen Lande ist die Gestaltung
des zivilen Lebens zu dem väterlich apollinischen Prinzipe
fortgeschritten, Athen daher vorzugsweise das dem Weibe

wenig geneigte Land... Um so beachtenswerter erscheint
die reine Erhaltung des ältesten Muttersystems in dem
brauronischen Kulte.» Darüber gelangt er zur Bewertung
seiner Feststellungen: «In immer neuen Äusserungen tritt
der Grundgedanke des Altertums uns entgegen. Nur in
freundlicher Gewogenheit erscheint das Muttertum der

Bärin, finstere Bezüge bleiben ihr fern.» Am Schluss stellt
er die Bemerkungen einiger anderer Schriftsteller über die
attische Arkteia zusammen und endet ironisch: «Diese
Blumenlese mag genügen, um die Tiefe unserer symbolischen
Kenntnisse darzulegen.»

Zu Beginn des fünften Kapitels fasst er die gewonnenen
Resultate und ihre systematische Bedeutung zusammen:
«Die bisherige Betrachtung hat uns mehrfach mit Erscheinungen

gynaikokratischer Natur in Berührung gebracht.
Zuletzt noch haben wir mutterrechtliche Ideen in den

Arktoi des brauronischen Weihedienstes erkannt. Dieser

Zusammenhang ist weder überraschend noch zufällig. In
der Bärin tritt die Maternität herrschend hervor; mithin
können auch die eigentümlichen Anschauungen des

Muttersystems nicht fehlen. In der Bärin ist ferner das Kultbild
der ältesten vorhellenischen Welt erkannt worden; also

muss auch die Denkweise dieser Urzeit auf alles, was die
Arktos umgibt, bestimmend eingewirkt haben. Endlich
haben wir gezeigt, dass die Bärin vorzugsweise mit dem

Ubergang aus einem frühern in spätere Religions- und
Lebensformen in Verbindung tritt, dass sie demzufolge
vielfältig durch neuere Symbole verdrängt wurde und nur im
Zusammenhang mit den chthonisch-mütterlichen Mysterien

der Urzeit ihre alte Bedeutung in die neuere Welt
hinüber zu retten vermochte. Demnach lässt sich voraussetzen,
dass auch die gynaikokratischen Erscheinungen demselben

historischen Gesetze sich anschliessen. Alle diese Schluss-



Bachofen, Bern und der Bär 107

Folgerungen werden durch die Betrachtung der Einzelheiten

bestätigt. Wer mit dem innern Ausbau des mutterrechtlichen

Denksystems vertraut ist, wird das Bedeutsame

leicht herausfinden und in seinem Gegensatze zu der
spätem Anschauungsweise zu erkennen vermögen.» Darauf
stellt er solche Einzelheiten, Symbole, Mythen und
Kultaltertümer, die nur zusammen mit der Bärin ihre alte Bedeutung

in die neuere Welt hinüber zu retten vermochten,
zusammen oder verweist dafür auf seine Materialsammlungen

in früheren Arbeiten.
Damit ist die Vorbereitung abgeschlossen und alles

bereit zur Rückkehr in die Bärenstadt an der Aare im sechsten

Kapitel: «Mit erhöhtem Interesse werden wir jetzt die
Bronzen von Muri betrachten.» Nun gibt er seine eigene

Beschreibung der von Licinia Sabinilla geweihten Bronzegruppe

der Dea Artio und der Bärin, die damals noch gesondert

aufgestellt waren (Abb. 2-3), und schliesst daraus auf
«eine Beziehung der beiden Vorstellungen zueinander»,
die schon «von Herrn Studer in der Beschreibung des

Museums als wahrscheinlich angedeutet» wurde61. «Die
Gleichheit des Erzes, der Kunststil, selbst das Grössever-
hältnis beider Werke leihen dieser Vermutung einen äussern

Anhaltspunkt.» Inwiefern er damit recht hat, wird
noch zu erörtern sein. Für ihn ist etwas anderes ausschlaggebend:

«Durch unsere Untersuchung aber hat sie ihre innere
und erst damit eine sichere Begründung gefunden. Der
Gedanke beider Kultbilder ist so völlig entsprechend, dass wir
das eine als die Erläuterung des andern betrachten können.
In anthropomorphischer Entwicklung wiederholt Dea Artio

die Bärin, diese ihrerseits liefert den Schlüssel zum
Verständnis des Götternamens.» Und dafür macht er auch eine

Etymologie geltend: «Aus arktos oder dem ebenfalls
gebräuchlichen arkos ist Artio hervorgegangen, entweder
durch Auswerfung des c vor t euphoniae gratia, oder durch
die Änderung des c in t, welche in dem Munde einer Römerin

nichts Auffallendes hat.»62 Wichtig ist ihm auch folgen-

61 Vgl. G. Studer (wie Anm. 16), 52: «Ein Attribut derselben Gottheit

(sc. der Dea Artio) war vielleicht auch» die «Thierfigur».
62 Auch nach moderner Etymologie kann griech. apXTOÇ mit kelt.
«art» für «Bär» zusammengebracht werden; vgl. H. Frisk, Griechisches

etymologisches Wörterbuch, Band 1 (Heidelberg i960), 141 f. F.Stähe-

lin, Aus der Religion des römischen Helvetien, Anzeigerfür schweizerische

Altertumskunde, NF 23 (1921), 18 nimmt deshalb auch an, es sei

damit erwiesen, «dass somit Artio die <Bärengöttin> bedeutet» (vgl.
auch Anm. 22).
63 S. Reinach, Les survivances du totémisme chez les Grecs, Revue

celtique 1900, 269-306 Cultes, mythes et religions 1, 1905, 3off.),
sah (288, mit pl. 1, in der neuen Aufstellung) im Bären ein uraltes

Totem, das in späterer Zeit der nun personifizierten Bärengöttin beigegeben

wurde; vgl. dazu F. Stähelin (wie Anm. 22), 513.
64 Bär, 15 7 ff.
65 Brief an H. Meyer-Ochsner vom 3.3.1863.

des Argument: «Wir haben ferner auf die Selbständigkeit
der Arktos und auf ihre mystische Geltung aufmerksam
gemacht. Die beiden Bronzen von Muri stimmen auch hierin
mit den übrigen Erscheinungen des Altertums überein. Die
abgeschlossene, in sich ruhende Bedeutung der Bärin
erscheint nirgends so klar als in dem Heiligtum der Licinia
Sabinilla. Artemis hat hier keine Aufnahme gefunden, ja
der Gedanke an diese lag so durchaus fern, dass die anthro-
pomorphische Interpretation Arktos durch Dea Artio
wiedergab, mithin selbst den Namen von dem Tiere auf die
Göttin übertrug. Die mystische Geltung ist hiedurch
zugleich hergestellt. Die doppelte Bildung derselben Gottheit
zeigt nämlich, dass mit der Tiergestalt eine Religionsidee
verbunden war, die sich in die menschliche Darstellung
nicht mit übertragen liess. Worin dieser unübersetzbare
Gedanke besteht63, lehren die früher betrachteten
Mythen.» Diese Verweisungen auf seine vorangehende
Betrachtung und die wenigen zusätzlichen Zeugnisse, die er
noch anführt, erhärten ihm alle dasselbe Ergebnis:
«Betrachten wir nun die beiden in dieser Weise verbundenen

Darstellungen nach ihrem innern Gehalte, so finden wir
unsere ganze bisherige Entwicklung der Bärin und ihrer
religiösen Bedeutung vollkommen bestätigt. Das Mutter-
tum, die Idee der Vorsorge, der Huld und Gnade, die
Ausschliesslichkeit rein weiblicher Verbindung, die selbständige

Göttlichkeit der Arktos, die Beziehung ihrer Materni-
tät zu der Lichtgeburt, endlich die mystische Bedeutung des

Tiers: alles kehrt wieder, wie wir es für das Bärensymbol
überhaupt nachgewiesen haben.»

Bachofens Beschreibung der Bronzen von Muri64 ist
ausführlicher als diejenige seiner Vorgänger. Er betrachtet
sie allerdings weniger um ihrer physischen Erscheinung
willen, als um sie im Hinblick auf jene religiöse Bedeutung,

die er in den vorhergehenden Kapiteln entwickelt
hatte, charakterisieren zu können, zunächst die «Darstellung

der Dea Artio» (Abb. 3): «Sie tritt vor uns ausgestattet
mit allen Attributen einer mater parensfrugum, huldvoll mit
den Früchten von Feld und Baum, mit Gerstenähren, Pflaumen

und Äpfeln des Landmanns Mühe und Fleiss belohnend,

Quelle seines Reichtums - denn darauf bezieht sich

die Patera in der rechten Hand - und dennoch für all den

herrlichen Herbstsegen mit der kleinen Gabe eines Körbchens

Erstlingsfrüchte zufrieden.» Auffällig ist nicht nur,
dass sie hier vor uns «tritt», sondern auch, dass Bachofen

nun die Früchte von Feld und Baum so präzis benennt, von
denen er bei der Autopsie bekannte65, sie seien «sehr genau
gezeichnet; leider weiss ich aber nicht welcher Gattung sie

angehören». Tatsächlich sind sowohl diejenigen in ihrem
Schoss wie diejenigen in dem Fruchtkorb aufeinem Pfeiler,
den er überhaupt nicht erwähnt, so summarisch ausgeführt,
dass ihre Gattung nicht zu identifizieren ist. Es ist ja auch



io8 Thomas Geizer

nicht die Weihung eines Landmanns: Gleich daraufhebt er
«die Ausschliesslichkeit der weiblichen Verbindung»
zwischen «der Mutter Artio» und Licinia Sabinilla hervor, die es

«unterlässtihrem Namen den des Vaters hinzuzufügen».
Hier beschreibt er nicht, was er sieht, sondern: «Die ganze
Darstellung entspricht der Idee einer Bona Dea agrestisfelix,

die die Früchte ijpepcov Sévôpcov alljährlich von neuem

sprossen und zur Reife gedeihen lässt» - zu denen aber

wiederum die Ähren nicht gehören. Und diese Früchte qualifiziert

er nun auch noch: «Aber bei allem Reichtum der Gabe

bleibt doch die Andeutung üppiger Uberfülle, wie sie der

südlichen Natur entspricht, durchaus fern. Wir erblicken
das sparsame Mass der kältern Zone und in der ganzen
Anlage des Bildes den Ausdruck jener Einfachheit und
Genügsamkeit, die der Natur der helvetischen Gebirgstäler so sehr

entspricht.» Es folgt eine weitere erstaunliche Identifikation:

«Nicht wenig trägt zu diesem Eindruck der Anblick
des blätter- und fruchtarmen Baumes bei, dessen mächtige
Äste ein hohes Alter zu erkennen geben. Es scheint nicht
die Eiche, wie man früher vermutete 66, überhaupt kein wilder

Baum, den die cereale Beziehung der Göttin verwirft,
vielmehr nach dem übereinstimmenden Urteile mehrerer
Botaniker der Maulbeer, morus, nach Isidor 17,7,19, rubus,

welcher durch seine späte, jeden Frühlingsfrost sorgsam
meidende Blütezeit bei den Alten den Ruhm der sapientis-

sima arborum davontrug, durch kluge Mässigung des

Fruchtertrages für die Frische eines hohen Alters besorgt zu sein
schien und endlich durch den dreimaligen Farbenwechsel

seiner Beere Anlass zu bedeutsamer Symbolik gab.» Man
wüsste gerne, welche Botaniker diesen Baum, dessen kahle
Äste an dreien ihrer Enden je ein unbestimmbares Blatt
tragen67, als Maulbeer in der Natur der kältern Zone der
helvetischen Gebirgstäler bestimmt haben. «Aber nicht nur die

Maternität, auch die matronale Würde hat in unserm Bilde
einen ebenso einfachen als bestimmten Ausdruck gefunden.

Ausgezeichnet durch üppiges Haar, mit dem in der

Mitte sich erhebenden Stirnband geschmückt, ßafhjjcLtOOV

und thronend gleich den Muttergottheiten..., erscheint

Artio in jener Hoheit, welche die Bezeichnung matronavor
dem einfachen Mutternamen auszeichnet und mit domina,

ôÉCTTtOlva, fiyeuôvri auf eine Linie stellt. So die Göttin.»
Dass sie auch einen Mantel trägt, erwähnt er wiederum
nicht. Darauf folgt, damals noch nicht auf derselben Basis

aufgestellt, Hallers «Figur eines Thieres»68, von Studer
schon zaghaft identifiziert als «eine zottige 7" lange Thierfigur,

die am wahrscheinlichsten einen Bären darstellt» 69.

Bachofen ist da positiver, beschreibt aber wieder nur das

eine Merkmal, auf das es ihm für seine Deutung ankommt:
«Und nun die begleitende Tieresgestalt, die durch die

Hervorhebung der mammae in Zweizahl» - im Gegensatz zu
«den (naturhistorisch richtigen) quaternae mammae bei Pli-

nius 11,23 5 », die er vorher70 erwähnt hatte - «als der weibliche

Bär sich zu erkennen gibt» (Abb. 2).

Die gegenwärtige Aufstellung der Bronzen mit der Bärin

und der Göttin auf derselben Basis (Abb. 4) scheint Stu-
ders Vermutung und Bachofens Gewissheit recht zu geben.
Aber die Dinge sind doch nicht ganz so einfach. Die
verschiedenen Teile dieser Gruppe wurden einzeln gefunden.
Aber schon Haller berichtet am S.Juni 1832", etwas
missverständlich: «Am 16. Mai 1832, Nachmittags um 2 Uhr,
wurden bei einer Nachgrabung, zunächst am Pfrundhaus

[ Pfarrhaus] zu Muri, unweit Bern, von den Söhnen des

Herrn Pfarrers Ries, folgende Alterthümer zum Vorschein

gebracht und sind einstweilen daselbst zu sehen : 1 Ein
Gestelle (piedestal) von Korinthischem Erze (bronze), 12

bernische Zoll lang mit der Inschrift... Auf demselben
befand sich das, vollkommen hierher passende Bild der

Göttin Pomona ...» sowie ein Baum und ein Gestelle mit
Blumen und Früchten, dann «7) Die Figur eines Thieres,
aus welcher man verschiedenes machen wollte, sogar einen

grossen germanischen oder brittanischen Doggenhund.
Näher kömmt jedoch das Thier einem Nil- oder Flusspferd
(hippopotamus), besonders wegen der Ohren... Die Bedeutung

dieser Thierfigur lässt sich nicht wohl bestimmen.»
Als die Gruppe mit der Dea Artio ins Berner Museum kam,

war sie jedenfalls schon so montiert, wie Studer sie 1846
abbildet (Abb. 1) und wie Bachofen sie hat zeichnen lassen

(Abb. 3). Missverständlich ist Hallers Bericht insofern, als

er nicht mitteilt, wie sich die Göttin und das Übrige - nicht
aber die Tierfigur - auf dem Gestelle «befand». Jedenfalls
waren sie im Altertum darauf nicht so montiert, wie sie

dann in das Berner Museum kamen72.

1899 erkannte nämlich Paul Vionnet die Spuren der

Bärentatzen auf der Basis. Daraufhin wurde der Bär auf diesen

Spuren, der Baum hinter ihm zwischen seinen Hinterbeinen

und die Göttin vor ihm so aufgestellt, dass nun die von
Bachofen begründete innere Verbindung der beiden

Darstellungen auch äusserlich sichtbar wurde. Seither sind die

Teile noch mindestens einmal wieder auseinander genommen

und nochmals etwas anders aufgestellt worden. Die

66 Zu den botanischen Identifikationsversuchen vgl. z. B. A. Jahn,
Der Kanton Bern (Bern/Zürich 1850), 392, der aus «Blättern und

eicheiförmiger Frucht» auf eine Eiche schliesst; C. Simoneit, Die römischen

Bronzestatuetten der Schweiz (Berlin 1939), 81, schreibt: «Der

Baum trägt einige kurze Äste, deren Ende als ahornähnliches Blatt
erscheint.»

67 Vgl. A. Leibundgut (wie Anm. 5), 68.
68 F. L. Haller von Königsfelden (wie Anm. 1 5).
65 G. Studer (wie Anm. 16), 52.
70 Bär, 120.
71 F. L. Haller von Königsfelden (wie Anm. 15).
72 Vgl. A. Leibundgut (wie Anm. 5), 66-70 und Taf. 88-94.



Bachofen, Bern und der Bär 109

dabei angestellten Materialuntersuchungen enthüllten erst
die ganze Problematik der Aufstellung.

Karl Meuli (1891-1968) beschäftigte sich mit dieser

Bronzegruppe im Hinblick auf die Publikation des Bandes

von Bachofens Gesammelten Werken, in dem auch der Bär
erscheinen sollte73. Wie zu anderen Schriften Bachofens

beabsichtigte er auch zum Bären den zeitgenössischen Stand

der Forschung und seine eigene Auffassung zu den von
Bachofen behandelten Problemen zu geben. Doch seine

Krankheit und sein Tod vereitelten leider die Vollendung
dieser Arbeit. Unter den Vorarbeiten dazu fand sich in
seinem Nachlass auch ein vom 18. September 1961 datiertes

Antwortschreiben des Konservators der Abteilung für Ur-
und Frühgeschichte und heutigen Vizedirektors des Bernischen

Historischen Museums, des Professors für
Urgeschichte und Paläoethnographie Hans-Georg Bandi. Aus

ihm gehen auch Meulis Fragen und sein Vorschlag zu einer

Lösung hervor:
«Ich bin Ihrem Wunsche gerne nachgekommen und

habe mir auf Grund Ihres Schreibens vom 8. September
1961 die Dea Artio nochmals angesehen. Offen gestanden

glaube ich nicht, dass eine endgültige Antwort auf die Frage
nach der ursprünglichen Gruppierung möglich ist. Die
Bohrungen betrachte ich als modern und es ist in diesem

Zusammenhang festzuhalten, dass für die Befestigung neue
Schrauben verwendet worden sind. Einzig an der Göttin ist
ein Stift angelötet, aber auch das kann nur in neuerer Zeit
geschehen sein.

Ich lege Ihnen eine Pause bei74, aus der einerseits die

Verteilung der - wie gesagt modernen - Bohrlöcher
hervorgeht, anderseits einige Stellen ersichtlich sind, wo die
Patina bzw. die Oberfläche der Platte etwas anders geartet
ist, so dass es sich möglicherweise um ursprüngliche
Befestigungspunkte handelt.

Ich halte es nicht für ausgeschlossen, dass Ihre Auffassung

richtig ist, wonach die Göttin um 90° im Gegenuhr-

73 Aus K. Meulis Nachlass, der dazu noch manches weitere Material
enthält, stammen teilweise die Notizen in Anm. 15, 62, 63 und 66.
74 Vgl. Abb. 6; H.-G.Bandis Bericht über die Untersuchungen der

Standplatte im Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums 37-38/
1957-1958 (Bern 1959), 184, Abb. 18-19.
75 K. Meuli hat sich intensiv um die Frage der Aufstellung gekümmert,

wie seine Notizen zu dieser Skizze und zum Bericht von
H.-G. Bandi zeigen. Auch von H. Jucker hat er darüber Auskunft
erhalten (Brief vom 6.9. 1961; vgl. dazu unten Anm. 82). K. Meuli ist
dann selber nach Bern gereist, um die hängigen Fragen mit
H.-G. Bandi am Objekt nochmals zu diskutieren (Brief vom
16.11. 1961).
76 M. Spannagel, Eine spätantike Bärenstatuette, Jahrbuch des Bernischen

Historischen Museums 53-54/1973-1974 (Bern 1977), 57-69
(Publikation von Inv. Nr. BHM 56074), Zitat S. 57, Anm. 3.
77 Die folgenden Zitate nach A. Leibundgut (wie Anm. 5), 69 f.

zeigersinn gedreht werden sollte. Dagegen ist es mir nicht
recht ersichtlich, wie Bär und Baum anders gruppiert werden

könnten.»75

Spurenuntersuchungen, die 1971 im Berner Museum
auf dieser Platte durchgeführt wurden, bewiesen dann

endgültig, dass die auf der Pause (Abb. 6) bezeichneten
Andersgeartetheiten der Oberfläche antik sind, und die Gruppe
wurde wieder gleich zusammengesetzt wie nach Vionnets
Entdeckung um die Jahrhundertwende (Abb. 4). Da sitzt
also nun die kleine Göttin in einem sehr ungleichen tête-à-
tête dem vergleichsweise gewaltigen Tier gegenüber und
macht in dieser unglücklichen Seitenansicht einen beinahe

verängstigten Eindruck. Man versteht Meulis Vorschlag,
sie wie in der früheren Aufstellung wieder dem Beschauer

zuzukehren. So meinte denn auch noch 1977 Martin
Spannagel76: «Eine befriedigende Zusammensetzung der

Gruppe ist noch nicht gelungen. Die jetzige Lösung, die die
thronende Göttin sinnwidrig in Seitenansicht zeigt, um so

ein geschlossenes szenisches Bild zu schaffen, ist wohl
falsch.»

Aber Annalis Leibundgut stellte dann 1980 wieder
fest77: «Die vier länglichen Spuren lassen erkennen, dass

der nun fehlende Stuhl der Göttin schon in der Antike dem
Bären zugewandt war.» Die antiken Spuren lassen aber

noch anderes erkennen: Diese Aufstellung ist zwar antik;
aber sie ist trotzdem nicht die ursprüngliche: «Da zwei
ähnliche dreieckige Spuren für den Baum erhalten sind, die
eine zudem direkt unter dem Stuhl der Göttin liegt, muss

angenommen werden, dass schon in der Antike Änderungen

vorgenommen wurden. Der Bär stand schon in der

ursprünglichen Fassung an seiner jetzigen Stelle. Der Baum
befand sich links aussen vor dem Bären. In zweiter Fassung

musste der Baum der Göttin weichen. Er wurde auf den

kleinen Vorsprung auf der Schmalseite der Basis, im Rük-
ken des Bären versetzt... Die jetzige Aufstellung dürfte
einer zweiten Fassung in der Antike entsprechen.»

Glücklicherweise hat man im Berner Museum die

Gruppe mit dem Bären vor der Neuaufstellung auch in der

«Urfassung» wiederhergestellt und im Lichtbild festgehalten

(Abb. 5). Da sieht man, dass in jener ersten Aufstellung
sinnvollerweise die wenigen Blätter des Baumes alle dem
Beschauer zugekehrt waren und die Bärin, deren Blick jetzt
über die Göttin hinweggeht, in dessen Krone
hinaufschaute. Trotzdem war es richtig, die ganze Gruppe in der

zweiten antiken Aufstellung zu belassen. Die Göttin und
die Weihinschrift wären sonst ohne erklärbaren Bezug
geblieben.

Die offensichtlich auf Vorderansicht gearbeitete
Statuette der Göttin, die sekundär mit Bärin und Baum auf
derselben Basis vereinigt wurde, wird von Frau Leibundgut
einer Werkstatt im gallischen Bereich im Räume der heuti-



11 o Thomas Gelzer

Abb. 4. Die Figurengruppe der DEA ARTIO in der heutigen Aufstellung im Bernischen Historischen Museum, Bern. Sockellänge 28,6 cm

gen Schweiz zugewiesen78, der vom selben Fund in Muri
auch die Statuetten der Göttin Naria und der kapitolinischen

Trias zugehören. Sie sind in die zweite Hälfte des

zweiten Jahrhunderts, in spätantoninische Zeit zu datieren.

Für alle diese Statuetten hat der Handwerker sehr sorglos
ein oder mehrere Vorbilder von verschiedener Herkunft
und Bedeutung abgewandelt und, wenn überhaupt, nur

ganz äusserlich die Attribute der jeweils intendierten Funktion

als Iuno, Minerva - und Dea Artio - angepasst. Der für
unsere sitzende Göttin verwendete Typus ist von einem
sicher römischen Typus der sitzenden Demeter abgeleitet,
der wohl von klassischen Mater-Gestalten beeinflusst ist,

und hat in seiner gallorömisch abgebauten und umgesetzten

Form Ähnlichkeiten mit Bildern anderer gallorömi-
scher Muttergottheiten.

Bachofen hat den Matronen- und Demeter-Charakter
dieser Statuette richtig erkannt, und die Verbindung der

Bärin mit dieser Weihung der Licinia Sabinilla ist also

gesichert. Auch eine etymologische Verwandtschaft des

keltischen Götternamens «Artio» mit griechisch apîCTOÇ ist

möglich, und diese Elemente haben vor und nach Bachofen
die Phantasie der Interpreten sehr lebhaft angeregt79. Aber:
«Die Tatsache, dass die Göttin im Mater Typus erst
sekundär Verwendung fand, erschwert dem Religionshistoriker

die Deutung.»80
Für die Deutung des Bären ist also jetzt von der früheren

Aufstellung, ohne die Statuette der Göttin, auszugehen. Als
nächste Parallele zur Bärin führt Frau Leibundgut eine Tonbärin

an, die im Tempelbezirk des Altbachtales gefunden
wurde. Eine entsprechende Hohlform eines Bären, wie
jene jetzt im Museum zu Trier, macht es wahrscheinlich,
dass es sich um Votive handelt.

78 Vgl. A. Leibundgut (wie Anm. 5), 17, 37, 47, 66, 69 f. sowie 194:
«Der Stil der Trias und der beiden Göttinnen Dea Naria und Dea Artio

ist rein gallo-römisch. Diese fünf Statuetten dürften der gleichen
Hand zuzuweisen sein.»
79 Vgl. Anm. 62-63 und die Literaturhinweise bei A. Leibundgut

(wie Anm. 5), 68 und 70.
80 A. Leibundgut (wie Anm. 5), 70.



Bachofen, Bern und der Bär 111

Abb. 5. Die Bärenstatuette (ohne Göttin) in der ursprünglichen antiken Aufstellung. Sockellänge 28,6 cm.

Von der Bronzebärin in Muri wissen wir nicht, ob sie

auch in ihrer ersten Aufstellung schon der Göttin Artio
geweiht war, - was immerhin bei solchen Überarbeitungen
älterer Weihgeschenke wahrscheinlich ist -, ob jene ältere

Weihung auch schon die einer Frau war, und wir kennen
das gallorömische Heiligtum nicht, in dem ihr, zusammen
mit der ebenfalls keltischen Göttin Naria und mit der kapi-

81 CIL xm, 4113 ; bei CILxiii, 11789 ist der Name unsicher ergänzt;
vgl. F. Stähelin (wie Anm.62), 18, Anm.2; A. Leibundgut (wie
Anm. 5), 69.

82 Zu Artio/Artemis vgl. M. Sanchez Ruiperez, La «Dea Artio» celta

y la «Artemis» griega, Zephyrus 2(1951), 89-95 ; zur Artemis vgl. jetzt
W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche

(Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1977), 170, 204, 233 ff. und 395.
H.Jucker schrieb an K.Meuli am 6.9.1961 (vgl. Anm.75): «Hat
Bachofen auch schon gemerkt, dass Artio und Artemis mit ihren Bären

zusammengehören?»
83 K. Meuli, Die Baumbestattung und die Ursprünge der griechischen Göttin

Artemis, in Gesammelte Schriften, Band 2 (1975), io84ff. und

1113 ff.

tolinischen Trias, ein solches Weihgeschenk aufgestellt
wurde. Der Name Artio erscheint noch mindestens einmal
auf einer Felsinschrift bei Bollendorf (nahe der

deutschluxemburgischen Grenze); aber über das Wesen dieser

Göttin ist sonst nichts bekannt81. Er kann - muss aber nicht

- mit dem keltischen Wort «artos» für «Bär» zusammenhängen.

Man hat ihn in neuerer Zeit auch wieder mit dem
der griechischen Artemis zusammengebracht, die ja eben

auch in Arkadien und in Brauron mit altertümlichen Bärenkulten

verbunden ist82.

Aber Bachofen geht es, wie den späteren modernen

Religionshistorikern, die sich an der Deutung der Bronzen

von Muri versucht haben, im Wesentlichen nicht um das

Verständnis der keltischen Göttin Artio, mag sie auch von
überregionaler Bedeutung gewesen sein, und schon gar
nicht um das Weihgeschenk der Licinia Sabinilla als Dokument

des gallorömischen Synkretismus in spätantonini-
scher Zeit, sondern wie schon Iamblich um den «Hauch des

höchsten Altertums», um die früheste Religionsstufe, um
den Bärenglauben der Urzeit.



112 Thomas Gelzer

In dieser Perspektive könnte man an die altertümliche

Baumgöttin denken, die Karl Meuli beschrieben hat83, eine

Vorform der griechischen Artemis, Herrin der Tiere (TtÔX-

VlCt hripœv), Helferin bei der Geburt, Hegerin und Pflegerin

der jungen Menschen und Tiere, zugleich grosse Jägerin,

noch keine Muttergöttin wie dann in den Ackerbaukulturen,

sondern eine Vorstellung, die ausschliesslich

im Kultus lebendig geblieben ist und zur älteren Jägerkultur

gehört. Diese Göttin hat er mit dem altertümlichen

Jägerbrauch zusammengebracht, dass der Kopf
oder Kopf und Fell erbeuteter Tiere im Gezweig eines

Baumes bestattet werden, und unter diesen Tieren spielt
wiederum der Bär eine besondere Rolle. Meuli meinte,
die Vorstellung von dieser Baumgöttin und ihr Brauchtum

könnten bis ins Paläolithikum zurückreichen. Dass

der Baum und der Bär von Muri auf solche Zusammenhänge

hinweisen könnten, ist nicht auszuschliessen, aber

auch nicht zu erweisen. Jedenfalls lässt sich aus diesem

Weihgeschenk auch nicht belegen, dass die Gottheit,
der es galt, eher bären- als baumgestaltig vorgestellt
gewesen sein müsse.

Die moderne Urgeschichtsforschung hat nun Zeugnisse
des Umgangs gerade der «ältesten Berner» mit dem Bären

zu Tage gebracht, die auch bereits Anlass zur Erforschung
des Gedankens der Vorzeit im weitesten Zusammenhang
der Paläoethnographie bieten, von denen aber Bachofen

noch nichts wissen konnte. Sie stammen aus einem Gebiet,
das den heutigen Bernern als vielbesuchtes Ausflugsziel
durch eines der beliebten Bergbähnlein erschlossen ist. Es

war aber schon in der älteren Fussgängerperiode eines der
frühesten Ziele gelehrter Erforschung der Alpen. Der erste

Professor des Griechischen an der Berner Hohen Schule,

Joannes Rhellicanus (Müller, von Rellikon, 1478-1 542)84

widmete am 12. August 1536 seinem gelehrten Freunde,
dem grossen Berner Kirchenmann, Reformator des Sim-
mentals vor der Berner «disputatz» von 1528 und damaligen

Prediger am Berner Münster, Peter Kunz von Erlenbach

(etwa 1480-1 544) seine Stockhornias85, wohl die älteste

poetische Darstellung einer Bergbesteigung durch einen

Humanisten, in vergilischen Hexametern. Mit deren medi-

tatio hatte er sich in der ausserordentlichen Hitze jenes
Sommers früh morgens und abends Linderung verschafft

von den Beschwerden, die der Hundsstern über Pflanzen,
Mensch und Vieh gebracht hatte. Kunz war der Veranstalter

der vergnügten botanisch-geologischen Exkursion in
seinen heimatlichen Fluren. Noch in der Nacht brach Rhelli-
can mit der kleinen Schar gelehrter Kirchen- und
Schulmänner auf von Erlenbach im Simmental (707 m ü.M.).
Sie stiegen in der Direttissima hinauf zum Hinterstockensee

und von dort auf den Gipfel (2190 m ü. M.), wo sie mit
knurrendem Magen, latrante stomacho, die Aussicht betrach¬

teten, bevor sie Ziegenfleisch, Brot und Wein aus ihrem
sacco verzehrten. Auch auf die Ethnologie der Bergbevölkerung

gibt er einige Hinweise. Besonders verweilt er bei

einer «Zukost», die sie mit diesem Mahl genossen:
Caseolos veteres, qui condimenta fuere
Helvetiis atavis nostris, exotica quando

Nullus averet aromata bellaque nullus amaret.

(Die alten Käslein, die unsern helvetischen Altvordern
zur Würze des Mahls dienten, damals als noch keiner
nach fremden Gaumenkitzeln und Reisläuferei

begehrte.)

Überhaupt preist er die Produkte der Alpwirtschaft, denen

sie tüchtig zusprachen,

Namque alius lac potabat, butyron edebat

Ast alius; iuvat hune sed pressi copia lactis.

(Trank doch der eine Milch, der andere aber ass Butter,
und noch einer liess sich reichlich gepresste Milch [Zieger]

schmecken.)
Auf einem bequemeren, weniger steilen Alpweg stiegen

sie dann wieder ab. Am Abend wurden sie noch,
sonnenverbrannt und müde, kaum ausgeruht von den Honoratioren

und den Mannen von Erlenbach festlich bewirtet und

mit einem Ehrenwein und Reden regaliert, und Rhellican

versäumt nicht, wie Bachofen86, auf die guten Sitten der

einfachen, friedliebenden, gastfreundlichen Gebirgsbewohner

veteris nostrae Helvetiae hinzuweisen.

Unweit westlich des Stockhorngipfels und der Stockenalp,

wo Rhellicans Party drei ihrer vier Pique-niques
eingenommen hatte, liegt am Sattelspitz auf 1810 m ü.M. die

wenig tiefe Höhle «Chilchli», die höhere der beiden
vorzeitlichen Fundstellen im Simmental - die andere ist das

84 Zu Joannes Rhellicanus vgl. Die Dozenten (wie Anm. 16), 21 sowie
U. Im Hof in Hochschulgeschichte (wie Anm. 16), 25 ff.

85 Rhellican hat seine Stockhornias samt Widmungsbrief an Peter

Kunz schon im März 1537 veröffentlicht, und zwar als Anhang zu seiner

lateinischen Übersetzung von Pseudo-Plutarch: Homeri Vita, ex
Plutarcho in Latinum translata..., erschienen in Basel bei Balthasar La-

sius und Thomas Platter (dort S. 153-159; der genaue Nachweis wird
Herrn Dr. Frank Hieronymus, Basel, verdankt); Nachdrucke im
Anhang zu Conrad Gesner, De raris et admirandis herbis... Commentariolus

(Zürich 1555), und öfters; vgl. dazu Ed.BÄHLER, Eine Stockhornbesteigung

vom Jahre 1536, Blätterfür bernische Geschichte, Kunst und

Altertumskunde 2 (1906), 97-103, dort Identifikation von Personen,
Sachen und Orten; der Text hier zitiert nach W.Ludwig, Humanistica

Lovaniensia 32 (1983), 218-224. Zu Peter Kunz vgl. E. VON Känel,
Peter Kunz, Kilchherr von Erlenbach, ein bernischer Reformator, in:
V. Stähli-Lüthi, Die Kirche von Erlenbach i.S. (Bern 1979), 31-62,
dort zur Stockhornias S. 34 und 37 mit Anm. 50 (weitere Literatur zur
Geschichte der Alpenbesteigungen; die Kenntnis dieser Arbeit wird
Herrn Max Bratschi, Erlenbach, verdankt).
86 Vgl. die Schilderung des Engadins im Brief an F. C. von Savigny

vom 16.8.1854 sowie Werke 5, 68 ff. (Das lykische Volk); Brief an

H. Meyer-Ochsner vom 6. 11. 1861 : «Lykien ist die Schweiz des

Alterthums.»



Bachofen, Bern und der Bär 113

Ta+zOSpur

mTci+z^n6pu^

Tafzervspur

t%\

0
Vertiefung

Erhöhung

0
neue\jjf/ LâtateJto

c
1

aniika-
Lo'steJte-

Abb. 6. Zeichnung der Oberfläche der Standplatte zur Figurengruppe der DEA ARTIO, mit antiken

Standspuren und modernen Bohrlöchern. Sockellänge 28,6 cm.

Bohrlöcher

«Schnurenloch» bei Oberwil (1230 m ü.M.) - die Hans-

Georg Bandi in seiner Darstellung der Jäger, Bauern und

Handwerker der Urzeit abbildet und deren Bedeutung er
erklärt87. Neben zahlreichen Höhlenbärenresten wurden
dort auch Steingeräte gefunden, und diese «stellen

eindeutige Beweise für die Anwesenheit der Neandertaler dar;
denn abgesehen von ihrer Zurichtung sind sie aus Materialien

wie Ölquarzit hergestellt, die in unmittelbarer Nähe
der Fundstellen nicht vorkommen und nur von Menschen
dorthin gebracht worden sein können. Man muss sich also

vorstellen, dass diese <ersten Bemeri von länger benützten

Lagerplätzen im Talgrund oder sogar ausserhalb des

Simmentales auf Jagdzügen in das Gebiet von Schnurenloch
und Chilchli hinaufgestiegen sind und vorübergehend in
den kleinen Höhlen Unterschlupf fanden.» Diese Steingeräte

«legen die Vermutung nahe, dass diese Neandertaler

zu der vor allem in Frankreich reich und in verschiedenen
Varianten vertretenen Kultur des Moustérien (nach der

Fundstelle von Le Moustier im Vézèretal, Dordogne) in
Beziehung standen, die auch bei uns im Jura in typischerer
Ausprägung vorkommt. Bei der ersten dieser beiden
Fundstellen vermutet man die Anwesenheit der mittelpa-
läolithischen Wildbeuter zur Zeit des sogenannten
Altwürms, d. h. irgendwann zwischen 70000 und $0000 Jahren

vor heute; für die zweite kommt eine Datierung in das

nachfolgende Mittelwürm, etwa zwischen 50000 und

40 000 Jahren, in Frage.»

87 H.-G. Bandi (wie Anm. 15), 9-22, dort Abbildung auf S.9; die

folgenden Zitate im Abschnitt Eiszeitliche Wildbeuter und Jäger auf
S. 9-12.
88 K. Meuli, Griechische Opferbräuche, in Gesammelte Schriften, Band 2

(l975). 907-1021, bes. 9Ö4ff.
85 K. Meuli (wie Anm. 88), 964 (zitiert ist O. Menghin).

«Es ist möglich, dass unser Gebiet schon vor der letzten

Eiszeit, der sogenannten Würmeiszeit, die vor etwa 70 000
Jahren einsetzte, von Menschen begangen worden ist;
irgendwelche Spuren sind aber bisher nicht gefunden worden,

und es besteht in dieser Hinsicht auch wenig Hoffnung,

da das periodische enorme Anwachsen der Gletscher
während des Pleistozäns zu viel verändert, überlagert oder

endgültig verwischt hat.» Und so gilt für unsere Simmenta-
ler: «Die eigentlichen Lagerplätze dieser Wildbeuterhor-
den im Unterland kennen wir leider nicht, und es ist sehr

ungewiss, ob davon jemals Spuren gefunden werden

können.»

Noch ältere Funde, die eben dieser letzten Eiszeit und
damit dem «Praemoustérien» eines «alpinen Paläolithi-
kums» zugewiesen wurden, Knochenwerkzeuge, Schädel

und Knochen von Höhlenbären, stammen aus ebenfalls

hochgelegenen Höhlen in der Ostschweiz, aus dem «Wild-
kirchli» am Säntis (i477-i500 m ü.M.), dem «Wilden-
mannlisloch» am Selun in den Churfirsten (1628 m ü.M.)
und dem «Drachenloch» oberhalb Vättis im Taminatal

(2445 m ü. M.). Karl Meuli88 hat sie als «eine der allerwich-
tigsten Entdeckungen, die jemals auf dem Gebiete der

Erforschung des paläolithischen Menschen gemacht worden
ist» 89, in die religionshistorische Deutung der Griechischen

Opferbräuche einbezogen. Diese ältesten Schweizer sollen
die Schädel und Knochen ihrer Bären in diesen Höhlen
besonders ordentlich und in so auffälliger Weise geborgen
haben, dass man geradezu von einer «Bestattung und

Einsargung» reden konnte. Eben damit haben sie die Aufmerksamkeit

der Religionshistoriker auf sich gezogen, die aus

solchem Umgang mit den sterblichen Resten dieser Tiere
auf ritualisierte Bräuche bei ihrer Tötung und aus deren

Vergleich mit der angenommenen ältesten Form dieser



114 Thomas Geizer

Sitte bei rezenten Primitiven wiederum auf die Vorstellungen

dieser Paläolithiker geschlossen haben. Unsere Sim-
mentaler im Alt- und Mittelwürm waren weniger erfolgreich,

denn ihre «Höhlenbärenreste sind wohl nur zu

einem kleinen Teil auf die Jagdtätigkeit der mittelpaläolithi-
schen Wildbeuter zurückzuführen; mehrheitlich dürften
sie auf natürliche Weise - z. B. durch im Winterschlaf
verendete Tiere - in die Höhlen gelangt sein» 90, und so haben

sie auch die religionshistorische Forschung weniger angeregt

als die Knochen im Drachenloch und die Bärin von
Muri.

Aufden ersten Blick könnte es scheinen, als wären Bachofens

Bemühungen um das Verständnis des Bären in den

Religionen des Altertums mit denen der Religionshistoriker

unseres Jahrhunderts überhaupt nicht mehr zu vergleichen.

So viele Entdeckungen sind seither gemacht worden,

von denen er nichts wissen konnte, und die verschiedenen

Disziplinen der Wissenschaft, wie etwa die Ur- und

Frühgeschichte, die Archäologie, die Ethnologie, die

Verhaltensforschung und ihre Kombinationen haben so grosse
Fortschritte gemacht, dass seine Erkenntnisse höchstens

noch eine historische Bedeutung zu haben scheinen. Diese

allerdings haben sie, und sie wird auch in neuerer Zeit
zusehends wieder mehr zur Kenntnis genommen, insbesondere,

was davon mit dem «Mutterrecht» zusammenhängt91.

Sieht man aber näher zu, so zeigt sich, dass man
zwischen den Ergebnissen seiner Forschung, insofern sie

sich auf die Erklärung oder Rekonstruktion historischer
«Realitäten» beziehen, seinen Methoden und den Zielsetzungen

seiner historischen Forschung als solchen zu
unterscheiden hat. Dabei hat für ihn selber die Rekonstruktion
der faktischen Realität der Vergangenheit eine durchaus

untergeordnete Bedeutung. Sein Ziel ist92, «zu einer inneren

Konstruktion der Geschichte» zu gelangen, und er geht

aus von der Voraussetzung, «dass die historische Forschung

immer vor einer geistigen, der Entwickelung und Fortbildung

unterworfenen Erscheinung steht, dass die realen und

idealen Elemente der Tradition nicht nebeneinander,
sondern ineinander liegen, folglich einer Scheidung und

Aussonderung sich entziehen, und dass schliesslich für die
Geschichte der Vergangenheit nie eine reale, aber stets eine

geistige Wahrheit erlangt werden kann».

Diesem Ziel, durch seine historische Forschung zu einer

geistigen Wahrheit und dadurch zu einer inneren
Konstruktion der Geschichte zu gelangen, soll gerade auch seine

Schrift über den Bären dienen. In einem ganz bestimmten
Sinne hat sie dafür geradezu den Charakter einer Pro-

grammschrift. Über Ziel und Methode sagt er gleich zu

Beginn93: «Den Bären besitzen wir, die Bärenspuren hat noch

niemand gesammelt. Bei der unsere Zeit und ihre mythologische

Forschung beherrschenden Richtung kann diese Er¬

scheinung nicht in Erstaunen setzen. Das ganze weite Gebiet

der alten Symbolik liegt seit langer Zeit völlig vernachlässigt

da. Höchstens dass das bedeutsame Hervortreten
einzelner Attribute neben bekannten Gestalten des griechischen

Götterkreises zu einem augenblicklichen kurzen
Verweilen nötigt. Ein solches aber wird niemals zu tieferer
Einsicht führen. Aus ihm stammt vielmehr jene Masse ganz
äusserlicher Bezüge, welche als genügende Erklärungen
gegeben, hingenommen und von Geschlecht zu Geschlecht

vererbt werden. Soll wahres Verständnis an die Stelle

treten, so muss ein ganz anderes Verfahren zur Anwendung
kommen. Vor allem ist der Gedanke der Vorwelt selbst zu

erforschen. Subjektive Auffassungen haben hier sowenig
Wert als auf den übrigen Gebieten der Altertumsforschung.
Sie hindern die Einsicht, statt sie zu fördern. Alsdann ist die

Betrachtung in möglichst umfassender Weise anzustellen.

Keine einzelne Erscheinung vermag den Gedanken der

Vorwelt ganz zu enthüllen. Endlich aber haben wir jedes

Symbol zunächst in seiner Selbständigkeit aufzufassen.

Mag es späthin zum Attribut herabsinken: ursprünglich
steht es in eigener Macht und mit geschlossener Bedeutung
da. In dieser ist es zunächst zu erkennen ; der Eintritt in kultliche

Verbindung mit einzelnen Gottheitsgestalten kann

die Betrachtung erst an zweiter Stelle beschäftigen. Nach
diesen Grundsätzen unternehme ich das Studium des Bärs.»

Und etwas später bemerkt er zu jener Legende von der

Formung des Bären durch das Lecken der Mutter94: «Nicht die

Wahrheit, sondern der Glaube und die Meinung der Menschen

ist es, was wir zu berücksichtigen haben: ein Grundsatz,

der auf allen Gebieten, namentlich aber auf dem der

Religion ewig seine Berechtigung geltend machen wird.»
Aus dieser programmatischen Erklärung geht zum einen

klar hervor, was das Ziel seiner religionshistorischen
Forschung ist: Es geht ihm um «wahres Verständnis» dessen,

was - in seiner hier verwendeten Ausdrucksweise - «der

Gedanke der Vorwelt selbst» war, und dieser kann auf dem
Gebiete der Religion nicht «die Wahrheit», sondern zu
jeder Zeit nur «der Glaube und die Meinung der Menschen»

gewesen sein. Zum andern nennt er bestimmte Grundsätze

seines Verfahrens, nach denen er dieses Ziel zu erreichen

strebt. Von den Resten, die wir besitzen, ist auszugehen. Sie

sind zunächst aus ihrer Vereinzelung zu befreien und im

90 H.-G. Bandi (wie Anin. 15 und 87), Ii.
91 H.-J. Heinrichs, Materialien zu Bachofens «Das Mutterrecht» (Frankfurt

1975) und H.-J. Heinrichs, Das Mutterrecht... Eine Auswahl

(Suhrkamp-Taschenbuch, Wissenschaft 135, Frankfurt 1975); vgl.
auch unten Anm. 135.
92 Die folgenden Zitate stammen aus der Vorrede zu Tanaquil, in
Werke 6, 53 und 50.
93 Bär, 113 f.
94 Bär, 116.



Bachofen, Bern und der Bär 115

weitestmöglichen Zusammenhang zu untersuchen. Zu diesem

Zwecke sind alle Spuren zu sammeln, «ist die Betrachtung

in möglichst umfassender Weise anzustellen».
Schliesslich nimmt er an, jedes Symbol habe ursprünglich
selbständig «in eigener Macht und mit geschlossener

Bedeutung» dagestanden, bevor es «in kultliche Verbindung
mit einzelnen Gottheitsgestalten» eingetreten sei. Mit diesen

Grundsätzen stellt er sich in Gegensatz zu einer Richtung

der Forschung, die sich auf eine kurze Betrachtung
«einzelner Attribute neben bekannten Gestalten des

griechischen Götterkreises» beschränkt, und in traditionellen
Vorstellungen befangen keine tiefere Einsicht erstrebt als

«jene Masse ganz äusserlicher Bezüge, welche als

genügende Erklärungen gegeben, hingenommen und von
Geschlecht zu Geschlecht vererbt werden».

Sieht man einmal ab von jener speziellen Methode der

Symbol- und Mythendeutung, deren Grundlagen er von
Creuzer übernommen hat, so zeigt es sich, dass Bachofen
mit seiner Zielsetzung und mit seinen Grundsätzen sich

einreiht in eine Richtung der Forschung, die heute keineswegs

tot ist. Es trifft sich glücklich, dass vor kurzem einer
ihrer angesehensten Vertreter, Walter Burkert, ebenfalls
eine Art Programmschrift veröffentlicht hat, die in nuce
eine Summe seiner bisherigen religionshistorischen
Forschungen zieht. Dazu hat der Althistoriker Christian Meier
ein Vorwort geschrieben, in dem er deren Verdienste würdigt

und zuletzt auf die hohen Erwartungen hinweist, die
sie für die Zukunft wecken95. Hier kann nur weniges
herausgegriffen werden, was auf die gemeinsamen Perspektiven

dieser Forschungsrichtung hinzuweisen erlaubt. Auch
Walter Burkert geht es, wie Bachofen96, um ein vertieftes
Verständnis des Menschlichen. Auch er versucht, es von
den ursprünglichen Anlagen des Menschen her zu erfassen

95 W. Burkert, Anthropologie des religiösen Opfers. Die Sakralisierung
der Gewalt (Carl Friedrich von Siemens Stiftung. Themen XL, München

1984); zu den darin vorgetragenen Thesen vgl. vor allem vom
gleichen Verfasser: Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten

und Mythen (Berlin 1972). Ich verdanke die Kenntnis der zuerst
genannten Publikation der Güte des Verfassers.
96 Zu Bachofen vgl. K. Meuli, in Gesammelte Schriften, Band 2

(1975). 1134 ff-
97 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 22 und 25; K. Meuli

wird von W. Burkert auch zitiert in Griechische Religion (wie
Anm. 82), 26, 104, 173, 180 und 351.

98 Hesiod, Theogonie, 535 ff.; K.Meuli (wie Anm. 88), 909 ff.
99 K.Meuli (wie Anm. 88), 966.

'»0 w. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 21 und 28.
101 Es wird sogar in Zweifel gezogen, ob die Neandertaler schon sprechen

konnten; vgl. W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 30,
Anm. 28.
102 Die folgenden Zitate aus W. Burkert, Anthropologie (wie
Anm. 95), 28 f.
103 K. Meuli (wie Anm. 88), 966 ff.

und über sein Verhalten in verschiedenen Stufen der

Entwicklung zu begreifen. Den Weg zu diesem Verständnis
öffnet ihm die Religion, genauer gesagt die religiöse Tradition

eines Opferrituals im Anschluss an die entsprechenden
Arbeiten Karl Meulis, dessen Ansatz er nach verschiedenen

Richtungen erweitert97. Schon Meuli war ausgegangen von
einem Text des Hesiod98, den er als CUTIOV eines griechischen

Opferbrauchs deutete und dessen ursprünglichen
Sinn er durch die Beibringung ethnologischer und
prähistorischer Parallelen mit Hilfe psychologischer Erwägungen

über «das seelische Leben urzeitlicher Jäger» zu verstehen

trachtete. Er gelangte damit zurück ins Paläolithikum,
«vielleicht» bis zum Homopekinensis". Burkert nahm dazu,

neben anderen, auch noch Anregungen aus der Psychologie

von Sigmund Freud und aus der Verhaltensforschung, der

Ethologie, von Konrad Lorenz auf. Damit wurde er noch

weit über den «Paläolithiker in uns» zurückverwiesen100.

Bereits die Neandertaler des Altwürms sind nicht mehr die
Vorfahren von uns Homines sapientes sapientest0\ und die
Verwandtschaft mit ihnen geht zurück auf den Zeitpunkt,
wo die beiden Stammbäume zusammenkommen. Aber die

Ethologie hat Tierrituale studiert, die angeboren und somit

genetisch fixiert sind, und dabei Hess sich auch eine Vorstufe

des menschlichen Opferrituals bereits bei Schimpansen

beobachten, nämlich Jagd und Fleischverteilung,
und «Jagd und Fleischessen hat die Menschheit geprägt» 102.

Das Schimpansenverhalten «deutet jedenfalls auf das Alter
des Schemas wie auf die Sonderstellung von Jagd und

Fleischverteilung im sozialen Kosmos. Wir finden dies

reflektiert noch in der Sonderstellung des Opfermahls in
antiken Kulturen. Auch die Tatsache, dass jede rechte Opferstätte,

jedes alte Heiligtum einen Baum haben muss» - man
denke nur an die Bronzegruppe von Muri - «kann man vor
diesem Hintergrund sehen».

Damit ist man zu den Grundannahmen dieser Erklärung
gelangt, welche die verschiedenen Disziplinen zusammenführen:

«Wenn man mit solcher Kontinuität in der Organisation

des Verhaltens über Tausende von Generationen

hinweg rechnet, wird der Begriff des Rituals wichtig, der
eine Brücke von der Verhaltensforschung zur Religion
schlägt... Ritual ist standardisiertes Verhalten in kommunikativer

Funktion, wobei die pragmatische Grundlage
zurücktreten oder ganz verschwinden kann; dafür wird eine

(Botschaft» vermittelt, ein (symbolischer» Gehalt.» Halten
wir auch fest, dass dazu noch der Begriff des «Symbolischen»

kommt.
In Meulis Deutung dieser vorzeitlichen Jägerbräuche

spielen die « Drachenlochleute» eine wesentliche Rolle103.

Sie sind das gesuchte Zeugnis für ihren Nachweis im
Paläolithikum: «Sehr hohes ethnologisches Alter unserer
Jagdbräuche ist auf jeden Fall anzunehmen; nach dem Ge-



116 Thomas Gelzer

samtcharakter der Kulturen, zu denen sie gehören, müsste

man sie für das Paläolithikum geradezu postulieren, wären
sie nicht eben durch die erwähnten Funde als paläolithisch
bezeugt.» Meuli hatte sich, wie andere vor ihm, auf die
Berichte des Ausgräbers Emil Bächler gestützt. Dessen

Deutungen werden aber heute von führenden Prähistorikern

abgelehnt. In einem grundsätzlichen Artikel Zur Frage eines

Bären- oder Opferkultes im ausgehenden Altpaläolithikum der

alpinen Zonen104 hat sich H.-G. Bandi mit den damit verbundenen

Problemen auseinandergesetzt, und ist dabei zum
Schluss gekommen: «Es besteht kein Anlass, auf Grund des

bis heute vorliegenden schweizerischen Fundmaterials mit
einem Bären- oder Opferkult im ausgehenden Altpaläolithikum,

beziehungsweise Mittelpaläolithikum der alpinen
Zone zu rechnen. Entsprechende Deutungen von Fundsituationen

an andern Stationen des Alpengebietes und ausserhalb

desselben basieren zweifellos stark auf den Angaben
über das Drachenloch, die nicht länger als massgebend
betrachtet werden sollten; nirgends konnten bisher wirklich

überzeugende Beweise dafür erbracht werden, dass

Knochenanhäufungen das Werk altpaläolithischer Menschen

sind, beziehungsweise kultischen Charakter
haben.» Er räumt immerhin die Möglichkeit ein, dass

entsprechende Funde noch gemacht werden könnten, fordert
dann aber, dass «mit der notwendigen Sorgfalt abgeklärt
werden» müsste, «ob irgendwelche Anhaltspunkte für
eine religiöse Bedeutung vorliegen».

Meuli hat sich zu diesen Zweifeln an seiner dokumentarischen

Grundlage nicht mehr geäussert. Burkert knüpft
aber daran eine entscheidende Feststellung105: «Die

Entwicklung von der Jagd zu Jagdritualen, von Jägerritualen

zu Opferritualen in der Prähistorie muss weithin Spekulation

bleiben; auf Dokumentation ist nicht zu hoffen. Die
frühesten scheinbaren Zeugnisse für religiöse Knochen-

Deposita, die Meuli heranzog, die <Bären-Bestattungen>
des Altpaläolithikums, sind als Befund innerhalb der

Prähistorie neuerdings wieder sehr umstritten.»

Hier begegnen sich also zwei verschiedene Richtungen
der Forschung. Der einen geht es um die Erklärung eindeutiger

Befunde, wobei sie vor allem um eine präzise Abgrenzung

des gesicherten Wissens vom nur Möglichen oder

Denkbaren bemüht ist und sich zurückhält vor Hypothesen,

die sich nicht auf nachgewiesene Erfahrungstatsachen

stützen können. Dank ihr hat «die neuere Ethnologie in der

geschichtlichen Ordnung der Primitivkulturen
Bewundernswertes geleistet» 106. Dabei verdankt speziell die Pa-

läoethnographie wesentliche Entdeckungen der interdiszi-

plinärenZusammenarbeitmitden Naturwissenschaften. Der
anderen dagegen geht es um die Beantwortung von
Fragen, die nicht von einem bestimmten Material ausgehen.

Sie sucht in die Tiefen des Menschlichen, zum yvcoUl

aauTÔV, vorzudringen und nimmt zu diesem Zwecke die
erreichbaren Ergebnisse aller Disziplinen zu Hilfe, die ihr
für ihre Fragestellungen dienlich sein können. Bei der

konsequenten Verfolgung ihres Weges muss sie früher oder

später an die Grenzen des Wissbaren stossen. Sie scheut sich

nicht, diese auch zu überschreiten, wo es ihr darum zu tun
ist, neue Perspektiven in unbekannte Bereiche zu eröffnen:
«Die Frage ist so verlockend und so wichtig, dass man sich

trotz aller Schwierigkeiten mit einem billigen und
mutlosen Ignoramus nicht zufrieden geben mag.»

107 Denn: «Es

geht nicht um Primitives, sondern um Fundamentales.» 108

Dabei muss notgedrungen die Spekulation dort einsetzen,

wo auf Dokumentation nicht mehr zu hoffen ist. Dazu
bemerkt Meier109: «Dass manches von dem, womit Burkert
arbeitet, weniger Kenntnis als Theorie ist, braucht nicht

eigens hervorgehoben zu werden. Er betont es selber.» Burkert

spricht auch von einem «Modell» der Erklärung, und
weist daraufhin, dass es dazu konkurrierende Modelle gibt,
mit denen er sich auseinandersetzt. Durch bewusste Disziplin

in ihrer Anwendung kann die «Spekulation» in methodische

Bahnen gelenkt werden, die den Gefahren willkürlicher

Selbstherrlichkeit der Theorie und damit ihrer Un-
tauglichkeit zur Lösung konkreter Probleme entgegenwirken.

Methodisch «sieht sich der Philologe und Historiker
veranlasst, entschieden die historische Entwicklung der
menschlichen Kultur in Rechnung zu stellen; dies macht
die Theorie konkreter, partiell verifizierbar, freilich auch

verwundbarer, weil falsifizierbar im einzelnen»110. Der
Disziplin liegt also ein geisteswissenschaftlicher Ansatz

zugrunde. Dafür, dass diese Theorie kein eitles Spiel im
luftleeren Raum ist, sondern auch konkrete Resultate im historisch

dokumentierten Bereich erbringt, kann er als

Altertumswissenschafter - wie Karl Meuli und andere Vertreter
dieser Forschungsrichtung - auf Beispiele hinweisen, die

«zeigen, wie die menschheitsgeschichtliche Perspektive,
die entworfen wurde, auch einzelne philologisch fassbare

Zeugnisse zu erhellen imstande ist»111. Die beiden

Richtungen der Forschung schliessen sich nicht aus ; sie ergänzen
sich und vermitteln einander gegenseitig Anregungen.

10'' In Helvetia Antiqua, Festschrift Emil Vogt (Zürich 1966), 1-8; die

folgenden Zitate dort auf S. 5. Die Arbeit von H.-G. Bandi wird
erwähnt von W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 46, Anm. 27 mit
weiterer kritischer Literatur. Zu H.-G. Bandi vgl. Die Dozenten (wie
Anm. 16), 145 sowie Hochschulgeschichte (wie Anm. 16), 729 f.
105 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 24.
106 K. Meuli (wie Anm. 88), 966.
107 K. Meuli (wie Anm. 88), 960.
108 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 12 (Vorwort).
10» w. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 12 (Vorwort).
H" W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 21.
111 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 39.



Bachofen, Bern und der Bär 117

Bachofens visionäre Weise der Erkenntnis verwehrt es

ihm zwar, die nötige Distanz zu seiner Methode und zu den

einzelnen Schritten ihrer Anwendung zu gewinnen, die es

ihm ermöglicht hätte, sie einer kritischen Reflexion im
Hinblick auf die Verifikation oder Falsifikation seiner

Ergebnisse zu unterziehen"2. Er hält sie"3, gegenüber
andern, durch «eine weit grössere Vertiefung des Geistes» für

genügend gesichert, um sie als «die objektive Geschichtsforschung»

bezeichnen zu können: «Die Wahrheit wird in

der notwendigen Verknüpfung aller Glieder, nicht stückweise

erkannt.» Er meint deshalb auch, mit seiner
«naturforschenden Methode» «zu festen Ergebnissen gleich
jenen» gelangen zu können, «worauf die Naturkunde nach

langem, blindem Herumtappen ihren Fortschritt und ihren

Ruhm gründet», und die «von allem subjektiven Meinen
und Raten unabhängig» seien. Diese Selbsttäuschung fällt
insofern weniger ins Gewicht, als seine Spekulation
ausdrücklich auf eine geistige, keine faktische Wahrheit zielt,
die ihn «zu einer innern Konstruktion der Geschichte

emporsteigen» lässt. Vor allem aber ist er sich wiederum klarer

als andere bewusst, dass er seine entscheidenden Einsichten

auf jenem zweiten Wege der Erkenntnis, auf dem Wege
der Phantasie gewonnen hat.

Wenn somit auch gewisse Unklarheiten im Hinblick
auf die Grundlegung seiner Methode bestehen bleiben, die
Bachofen selber nicht zu durchschauen vermochte, so zeigt
sich hingegen von seinen Fragestellungen her, dass seine

Forschung auf der gleichen Linie liegt. Auch hier müssen

wenige Hinweise genügen. Seine Fragen kreisen um Pro-

112 Vgl. dazu Th. Gelzer, Die Bachofen-Briefe. Betrachtungen zu
Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben J. J. Bachofens anhand von
Band x der «Gesammelten Werke», Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 19 (1969), 777-869, bes. 789ff. und 8o8ff.
113 Die folgenden Zitate aus Werke 6, 53 h
1,4 Vgl. K. Meuli, J.J. Bachofens Alterswerk, in Gesammelte Schriften,

Band 2 (1975), 1125-1138, bes. 1134ff.
115 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 38h
116 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 31.
117 Bär, 133 und 121.
"8 In seinem Modell von der Entwicklung der Menschheit ist allerdings

das Mutterrecht nur eine der Stufen; vgl. zum System
G. Schmidt, J.J. Bachofens Geschichtsphilosophie (München 1929); zur
sukzessiven Vermehrung und Differenzierung der Stufen im
ethnologischen Alterswerk vgl. J. Dörmann, in Werke 8, 534 ff. und 562 ff.
119 Vgl. die Präsentation des Mutterrechts als «dem hellenistisch-römischen

Vaterprinzip völlig entgegengesetztes Familienrecht»

(Werke 2, 1 off.); zum «Avunculat» als familienrechtlicher Entdek-

kung des Alterswerks vgl. J. Dörmann, in Werke 8, 572 ff. In den
«Bekenntnissen» (wie Anm. 8) spricht er von «meinem geistigen
Heimathland, der Philologie und Jurisprudenz» (S. 316) und sagt: «Die

Betrachtung der alten Kunst gewinnt dem klassischen Alterthum unser

Herz, das Studium der Jurisprudenz unsern Verstand» (S. 3 18).
,2° J.J. Bachofen, Das lykische Volk, in Werke 5, 45 f.

bleme des Menschlichen in der Menschheit"4. Auf den

verschiedenen Stufen der Kultur bleibt der Mensch seinem

Wesen nach gleich. Die früheren Stufen können verstanden

werden auf Grund der inneren Wechselbeziehung von
Religion und Leben ; denn in der Religion werden am zähe-

sten alte Institutionen, alte Mythen, alte Symbole festgehalten,

auch wenn ihr ursprünglicher Sinn nicht mehr
verstanden wird. Beim Ubergang von einer Stufe zur andern

erhalten sie einen neuen Sinn. Beispiele sind etwa der
arkadische und brauronische Bärendienst. Dabei beziehen sich

auch Bachofens Fragen auf"5 «die jeweilige gesellschaftliche

Wirklichkeit, das Ineinanderwirken von Individuen
und Gruppen mit ihren Interessen und intelligenten
Machinationen, von Alt und Jung, Männern und Frauen,

Herrschenden und Beherrschten, Spezialisten und Laien»,
auf «Erziehung» und «Erlebnis», die «sich verketten zu
Formen kultureller Tradition, die erstaunlich stabil sein

können». Auch bei Bachofen sind es «Traditionen höchsten

Alters, von einer Generation der anderen aufgeprägt», und
«dies erklärt denn auch, dass Gesellschaft und Psyche,
kulturelle Form und Erlebnisbereitschaft, so wohl aufeinander

abgestimmt erscheinen, dass Religion Freude bereitet, dass

von «religiösen Bedürfnissen) die Rede ist». Auch nach seiner

Annahme «hat die menschliche Tradition nie die genetisch

fixierte Stabilität eines Ameisenstaates erreicht;
Regression ist ebenso möglich wie progressive Veränderung».
Auch bei Bachofen geht es um Fragen der Ausübung von
Herrschaft und Gewalt, der «Aggression» und ihrer Bändigung,

auch für ihn kommt dazu «eine bestimmte Erlebnis-

Qualität»; denn «um psychologische Rekonstruktionen
oder Konstruktionen kommt man hier kaum herum» "6.

Allerdings bilden bei Bachofen, entsprechend seinen

anderen Erfahrungen und seinen anderen persönlichen

Voraussetzungen, andere Annahmen und Erwartungen den

Ausgangspunkt seiner spekulativen Rekonstruktion. Im
Zentrum steht das Muttertum "7, «der Gedanken liebevoller

Maternität», er betrachtet den Bärenkult «in der Bedeutung

einer die Roheit mildernden Religion». Sein Modell,
das die Entwicklung der menschlichen Beziehungen auf
den frühen Stufen der Menschheit erklärt, ist das Mutterrecht

"8. Es ist kein Zufall, dass der Terminus dem Rechtsleben

entnommen ist. Bachofen war von Hause aus

Rechtshistoriker, und aus diesem Bereich stammt die seinen

Rekonstruktionsversuch kontrollierende Disziplin"9. Von
hier aus versucht er das Ineinanderwirken der Kräfte in
Religion und Leben zur Entwicklung menschlicher Ordnungen

zu verstehen und psychologisch zu begründen. Innerlich

verbunden mit der Gynaikokratie in der Entwicklung
der menschlichen Gesellschaft ist die religiöse Bedeutung
der Frau und Mutter 12°: «Tief in der Anlage der weiblichen
Natur ist diese psychologische Tatsache gegründet. Zahlrei-



118 Thomas Gelzer

che geschichtliche Erfahrungen bezeugen ihre Richtigkeit
und umfassende Bedeutung. Sie ist nicht nur eine Folge,

sondern in viel höherm Grade noch die Grundlage der Gy-
naikokratie. Der Szepter der Macht scheint von der Natur
der höhern physischen Kraft des Mannes bestimmt zu sein;

wird er dieser entrissen und der schwächern Hand des Weibes

überliefert, so müssen tieferliegende Gewalten ihren
Einfluss geltend gemacht, neue Seiten der menschlichen

Natur Bedeutung erlangt haben. Wo anders aber könnten
diese zu suchen sein als in jener natürlichen Richtung der

weiblichen Seele auf das Göttliche, Wunderbare, der

gewöhnlichen Gesetzmässigkeit sich Entziehende, in welcher

die Menschen ursprünglicher Kulturstufen eine nähere

Verwandtschaft mit den übernatürlichen Mächten erblik-
ken. Auf dieser religiösen Grundlage errichtet die Frau ihre

Macht; auf dieser ruht die Gynaikokratie, mit ihr die älteste

Gesittung, die erste Erziehung des Volkes, der erste Ubergang

aus der Barbarei zu einem geordneten, reinen Dasein.

Alle diese Güter verdanken die Völker vorzugsweise dem

Einfluss des Weibes, das für die Menschheit nicht weniger
als für den einzelnen seinen Beruf als Erzieherin der Kindheit

erfüllt.» In dieser Analogie des einzelnen Menschenlebens

mit der Entwicklung der Menschheit versucht er Werden

und Einfluss des Religiösen zu verankern. So abwegig
ist diese Analogie als solche auch vom Standpunkt der

heutigen Biologie aus gesehen nicht, die jeden einzelnen Menschen

die phylogenetische Entwicklung vom Einzeller zum
höheren Primaten nachvollziehen lässt. Dazu zieht er Mythen

heran ,2\ die, «wenn auch im Gewände des symbolischen

Ausdrucks, den innersten Kern der Gynaikokratie,
die religiöse Bedeutung und Weihe der Mutter» darstellen,
und nimmt an: «Was auf religiöser Grundlage ruht, ist
unantastbar... ungeschmälert erhält sich Jahrhunderte
hindurch, was die Weihe des Kultes besitzt.»

Bachofens Modell entspricht nicht denjenigen der
modernen Ansätze zur Erklärung der menschlichen
Frühgeschichte. Namentlich enthält es eine ethische Komponente,
die den meisten von ihnen fremd geworden ist. Auch seine

Methoden sind nicht dieselben, obschon sie teilweise von
analogen Grundannahmen und Erfahrungen ausgehen.

Und doch führen ihn analoge Fragestellungen und die

Beschäftigung mit der erhaltenen antiken Dokumentation
auch auf vergleichbare Wege der Untersuchung.

Symbol und Symbolik spielen auch in den modernen

Modellen wieder eine bedeutende Rolle, wenn auch in
anderer Weise als bei Bachofen, nämlich im Gefolge der

Kommunikations- und Verhaltensforschung. Auch hier

treten sie auf einer der frühesten Stufen in Funktion, auf
dem Weg zur «Hominisierung» bei der Untersuchung der

Tierrituale, «wobei durch den Vergleich verschiedener

Species die Evolution vom Pragmatischen zum Symboli¬

schen dokumentiert werden kann» 122. Zur Erklärung der

Entwicklungsgeschichte der menschlichen Religion leistet
dann die Interpretation der Mythen entscheidende Dienste.
Bachofen setzt an den Anfang der Menschheitsentwicklung
das Natursymbol. In seiner Deutung und Auswertung der

Symbole und Mythen nimmt er Ansätze von Friedrich
Creuzer auf, die zwar auch sonst grösste Wirkungen ausgeübt

haben - etwa auf Nietzsche123 -, die aber in der heutigen

Religionswissenschaft nicht mehr weiter verfolgt werden.

Hingegen kommt von dorther der Anstoss zur Erweiterung

des Blickfelds in eine andere Richtung, die heute

wieder von grösster Aktualität ist, nach dem alten Orient.
Meier schreibt zu Burkerts Arbeiten124: «Jedenfalls wird
man die Eigenart der Griechen kaum ergründen, begreifen,
darstellen können, ohne die Isolierung ihrer Betrachtung zu
durchbrechen. Erst wenn man sie nicht mehr wie selbstverständlich

aus den anderen Kulturen heraushebt, kann heute
deutlich werden, wodurch sie sich vor diesen auszeichnen.»
Das gilt für die Völker der Alten Welt überhaupt.

Das war Bachofen schon auf seiner ersten Italienreise
klar geworden 125

: «Italien stieg herab von dem Isolirschemel,

auf dem es die Gelehrten so lange festgehalten hatten.
Seine Bildung trat in das Verhältniss der Abstammung zu
dem Osten, es wollte mir scheinen, als könne überhaupt
eine Einzelkultur unmöglich richtig aufgefasst werden.
Immer fester begründet, immer unzweifelhafter erschien mir
die Tradition.» Und parallel dazu geht eben jene Ausweitung

des Blickes auf die Kulturen der Primitiven 126. Zu
seinem Projekt einer Neubearbeitung des Mutterrechts schreibt

er in einem erst vor kurzem gefundenen und noch unpubli-
zierten Brief an den Anthropologen John Lubbock

(1834-1913) in London, am 5.Mai 1871 127: "I am now
occupied, for some time, to follow it (sc. das Mutterrecht) in
the institutes and usages of the barbarous races still existing
in the greater halfof our globe ; all this with the double

purpose to illustrate by the combination of parallel facts the

whole structure of a system of ideas, so interesting by its

121 J. J. Bachofen (wie Anm. 120), 46.
122 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 29; zur Interpretation
der Mythen vgl. vor allem W. Burkert, Homo necans (wie Anm. 95).
123 Vgl. K. Meuli, in Werke 7, 509 (Natursymbol) und 5 10 (Gegensatzpaar

des «Dionysischen» und «Apollinischen» in Nietzsches
Geburt der Tragödie nach Creuzer).
124 W. Burkert, Anthropologie (wie Anm. 95), 9 (Vorwort).
125 «Bekenntnisse» (wie Anm. 8), 325 f.
126 Vgl. Bär, 121, 129 und 153 sowie zu den ethnographischen
Lektüren (seit dem Mutterrecht) J. Dörmann, in Werke 8, 524 ft". und

5 3 2 ff. sowie J. Dörmann, J.J. Bachofen: Religionsforscher und Ethnologe

(Studia Instituti Anthropos, Band 21, 1966).
127 Er wird in Band 5 der Werke in einem Nachtrag mit weiteren neu

gefundenen Briefen publiziert.



Bachofen, Bern und der Bär ng

very opposition to the principles of our modern civilization,

and to show the use that the classical scholar may
derive from an extension of this, so very often but too nar-
rowminded Greek and Latin learning to the nations of our

own time." In diesem Brief bittet er Lubbock um eine
Arbeit von Lewis Henry Morgan (1818-1881). Er stand
damals am Anfang seines immensen, der Ethnologie gewidmeten

Alterswerks12S. Bachofen befand sich damit im
Einklang mit den grossen Konzeptionen der Wissenschaft der

Romantik und im Gegensatz zu gewissen, das Blickfeld
einschränkenden Tendenzen der zur Spezialisierung
strebenden Forschung der zweiten Hälfte des neunzehnten

Jahrhunderts. Mit seinen Gedanken zur Entwicklung der
Menschheit nahm er auch Anregungen Herders auf129.

Meuli hat gezeigt, dass er - wie Creuzer - auch unmittelbar
an Vorstellungen des Altertums anknüpft, besonders an

den Piatonismus des Plutarch l3°. Auch für seine Forschung

gilt Plutarchs Satz 131
: «Wir sind uns auch selber nicht

darüber im unklaren, dass wir uns auf aussergewöhnlich
schwierige Diskussionen eingelassen haben; aber es ist

nicht möglich, wenn es um bedeutende Probleme geht,
ohne Zuhilfenahme bedeutender Prinzipien zu einer
plausiblen Meinung zu kommen.»

Bachofen kann also als Vorläufer nicht der modernen

religionshistorischen Forschung schlechthin, aber einer

128 Zur Bedeutung von J. Lubbock und L.H.Morgan für Bachofen

vgl. J. Dörmann, in Werke 8, 544 ff. und 5 5 1 ff.
129 Zur Auseinandersetzung mit Herder vgl. E. Kienzle, Nachwort zu

Tanaquil, in Werke 6, 45off. und 46zff.
130 K. Meuli, in Werke 3, 1088 ff. und 1108 ff.
131 PlUTARCHi De defectu oraculorum 16, Mor.418 e/f.
132 K. Meuli hat Bachofen während seines Studiums in München ent-
deckt(vgl. Werke 7, 493, Anm. 1); sein letzter zu seinen Lebzeiten
gedruckter Aufsatz galt J.J. Bachofens Alterswerk (wie Anm. 114).
,33 «Bekenntnisse» (wie Anm. 8), 3 39 f.
134 Werkel, 6} f.
135 Vgl. z.B. von Seiten der Soziologie: U.Wesel, Der Mythos vom

Matriarchat. Uber Bachofens Mutterrecht und die Stellung der Frauen in
früheren Gesellschaften vor der Entstehung staatlicher Herrschaft (Frankfurt
1980); von Seiten der Philosophie: A. Cesena .Johann Jakob Bachofens

Geschichtsdeutung (Basler Beiträge zur Philosophie und ihrer
Geschichte 9, 1983); von Seiten der Wissenschaftsgeschichte: L. Goss-

mann, Orpheus philologus: Bachofen versus Mommsen on the Study
ofAntiquity, Transactions of the American Philosophical Society 7 3 (1983),

part 5.
136 Vgl. dazu W. Kaegi, Einführung in die «Griechische Kulturgeschichte»

(zur Ausgabe: dtv bibliothek, München 1977), Band 1, S. vii-lv, dort
S. vu f. (Zitat von U. von Wilamowitz-Moellendorff) und S. ix f. (Zitat

von K. von Fritz); zur Bedeutung J. Burckhardts als Historiker der
Antike vgl. K. Christ, Von Gibbon zu Rostovtzeff. Leben und Werk
führender Althistoriker der Neuzeit (Darmstadt 1972), 119-158 ; zu Bachofen

vgl. M. Wegner, Altertumskunde (Orbis Academicus, Problemgeschichten

der Wissenschaft in Dokumenten und Darstellungen 1/2,

Freiburg/München 195 1), 222-230.

Richtung dieser Forschung angesehen werden, die gerade
heute nichts von ihrer Faszination verloren hat. Man
versteht, dass ein Karl Meuli, der als einer der gründlichsten
Kenner seines Werks auch gerade seine Unzulänglichkeiten

immer wieder offenlegte, Bachofen seit der Entdek-
kung in seiner Studienzeit in München bis zuletzt in
Verehrung treu geblieben ist132.

Dass Bachofen nicht damit rechnen konnte, mit seiner

Forschung zu endgültigen Resultaten zu kommen, dessen

war er sich früh schon selber bewusst133: «Ich hoffe in
eminentem Sinne positiv zu sein, ja werde es auch gar nicht
verschmähen, in der geringen Stellung eines Sammlers zu
erscheinen, der hie und da zum Verständnis des Stoffes, zur
Entwicklung der darin liegenden Idee Etwas beiträgt, wenn
auch das Meiste ungelöst und unerklärt, gleich alten Basreliefs,

wird liegen bleiben.» Und die Möglichkeit, ja
Gewissheit, dass er sich dereinst mit der Stellung eines Vorläufers

werde begnügen müssen, spricht er am Ende der inzwischen

berühmt gewordenen Vorrede zu seinem Hauptwerk,

dem Mutterrecht, aus134: «Das vorliegende Buch
nimmt keinen andern Anspruch in die Öffentlichkeit mit,
als den, der gelehrten Forschung einen neuen, nicht leicht
zu beendigenden Stoff des Nachdenkens vorzulegen.
Besitzt es diese Kraft der Anregung, so wird es gerne in die
bescheidene Stellung einer blossen Vorarbeit zurücktreten,
und dann auch dem gewöhnlichen Schicksal aller ersten
Versuche, von den Nachfolgern geringgeschätzt und nur
nach den Mängeln und Unvollkommenheiten beurteilt zu
werden, mit Gleichmut sich unterwerfen.»

Die zeitgenössische Altertumswissenschaft hat von
seinen Forschungen, wenn überhaupt, nur sehr zögernd
Kenntnis genommen, und gerade seine symbol-mytholo-
gischen Arbeiten sind fast durchgehend auf Ablehnung ge-
stossen. Erst zu Beginn unseres Jahrhunderts sind sie im
Kreise der Münchner «Kosmiker» wieder neu entdeckt
worden. Seitdem haben seine Gedanken ihre Kraft der

Anregung in ständig wachsender Stärke entfaltet, und gerade
in allerjüngster Zeit sind sie wieder zum Gegenstand intensiver

Auseinandersetzung geworden 135.

Sie haben damit ein ganz ähnliches Schicksal erlebt wie
die altertumswissenschaftlichen Forschungen seines engeren

Landsmanns Jacob Burckhardt136. Uber dessen Griechische

Kulturgeschichte war gleich nach ihrem Erscheinen
dekretiert worden, dass das Buch «für die Wissenschaft nicht
existiert», und zwar «einfach weil es ignoriert, was die
Wissenschaft der letzten fünfzig Jahre an Urkunden, Tatsachen,

Methoden und Gesichtspunkten gewonnen hat». Die
jeweils neusten Ergebnisse der Wissenschaft werden immer
wieder durch noch neuere überholt. Aber aus den vielen
deshalb schnell veralteten Werken heben sich dann um so

bleibender einige wenige heraus durch ihre «Bedeutung,



120 Thomas Geizer

die ganz auf der eigentümlichen Sehweise und Fragestellung

des Verfassers beruht», wie eben das von Burckhardt

und, wenn auch in anderer Weise, das von Bachofen.

Dazu äussert sich Walter Benjamin in einer sehr

eindringlichen, bis vor kurzem aber beinahe verschollenen

Studie, die dazu bestimmt war, Bachofens Werk einem
französischen Publikum vorzustellen137. Zum Ausgangspunkt

seiner Darstellung nimmt er jene oben zitierten
bekenntnishaften Sätze vom Beginn der Gräbersymbolik und

bemerkt dazu: «La méthode de ses investigations est donc
établie d'emblée. Elle consiste à placer le symbole à la base

de la pensée et de la vie antiques.» Und das erhärtet er mit
einem längeren Zitat aus Bachofens programmatischer
Erklärung der Grundsätze am Anfang des Bären13S. Aber
Benjamin geht es nicht um diese Methode der Symbolik als

solche. Wesentlich ist ihm vielmehr, die Bedeutung von Bachofens

Erforschung des Altertums in einem weiteren

Zusammenhang festzustellen. Dazu sagt er gleich zu Beginn:
«Il existe des prophéties scientifiques. On pourrait facilement

les distinguer des prédictions scientifiques, constituant

des prévisions exactes dans l'ordre naturel, par exemple,

ou dans l'ordre économique. Les prophéties scientifiques

mériteraient ce nom en cela qu'un sentiment plus ou
moins prononcé des choses à venir inspire des recherches

qui, par elles-mêmes, ne sortent guère des cadres généraux
de la science. Aussi ces prophéties sommeillent-elles dans

des études spécialisées, fermées au grand public et la plupart
de leurs auteurs ne font même pas figure de précurseurs - ni

pour eux-mêmes, ni devant la postérité. Rarement, et

tardivement, atteignent-ils la gloire comme cela vient de se

produire pour Bachofen.» Die Begründung für dieses erneute
Interesse sieht er darin: «Bien avant que les symboles ar¬

chaïques, le culte et la magie mortuaire, les rites de la terre
eussent obtenu l'attention non seulement des explorateurs
de la mentalité primitive, mais des psychologues freudiens

et même des lettrés en général, un savant suisse avait tracé

un tableau de la préhistoire qui écartait tout ce que le sens

commun du dixneuvième siècle imaginait sur les origines
de la société et de la religion Ainsi Bachofen qui pendant
toute sa vie et bien au delà n'a passé que pour un savant d'un
mérite plus ou moins sûr a vu révéler ces derniers lustres le

côté prophétique de son œuvre.»

137 Jetzt zugänglich in W. Benjamin,JohannJakob Bachofen, in Gesammelle

Schriften, Band Ii (Frankfurt 1977), hier zitiert nach Werkausgabe
edition suhrkamp, Band 4, 219-233; die folgenden Zitate dort
S.221 f. und 2i9f. Der Aufsatz wurde 1934/35 geschrieben für die

«Nouvelle Revue Française», erstmals publiziert 1952 im «Mercure de

France»; vgl. dazu werkausgabe edition suhrkamp, Band 6, 963-976.
Ich verdanke dessen Kenntnis Frau Eva Graeser-Isele.
138 Bär, 113 f. (vgl. Anm. 93).

• Ob

Abbildungsnachweis

Abb. I : G. Studer, Verzeichniss der aufdem Museum in Bern aufbewahrten

antiken Vasen und römisch-keltischen Alterthiimer. Bern 1846, Taf. III.

Photorepro J. Zbinden, Archäologisches Seminar, Bern.
Abb. 2-3 : Universitätsbibliothek Basel, Archiv Bachofen 303,87-88.
Photorepro M. Jenni, Universitätsbibliothek Basel.

Abb.4-5: Photos S. Rebsamen, Bernisches Historisches Museum,
Bern.
Abb.6: Beilage eines Briefes von H.-G. Bandi an K.Meuli (18.
September 1961). Photorepro J. Zbinden, Archäologisches Seminar,
Bern.

Prof. Dr. Thomas Geizer

Seminar für klassische Philologie
und antike Philosophie
Gesellschaftsstrasse 6

CH-3012 Bern


	Bachofen, Bern und der Bär

