
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 63-64 (1983-1984)

Artikel: Der Tod als Jäger : ikonographische Bemerkungen zum Schlussbild
des Berner Totentanzes

Autor: Bächtiger, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23

Der Tod als Jäger

Ikonographische Bemerkungen zum Schlussbild des Berner Totentanzes

Franz Bächtiger

In der Rezeptionsgeschichte hat der Berner Totentanz
schon immer als Manuels berühmtestes Werk figuriert.
Joachim von Sandrart berichtet bereits 1679, Bern ge-
niesse «viel Lobs wegen eines kunstreichen Todtentantzes
auf einem Kirchhof daselbst, von ihrem Niclas Manuel
vortrefflich gemahlt: welches aber, aus Unachtsamkeit und

wenig Liebe zu der Kunst, damals zu Grund verfallen» L So

1 Zitiert nach S. Vögelin, (Niklaus Manuels) Kunst. Nikiaus Manuel.

Hrsg. von J. Baechtold (Bibliothek Älterer Schriftwerke der Deutschen

Schweiz, Band 2). Frauenfeld i878,lxi.

kennen wir das 1516/17 an die Umfassungsmauer des

Predigerklosters gemalte Kunstwerk lediglich durch die Kopie,
welche Albrecht Kauw 1649 mit grosser Sorgfalt geschaffen

hat, elf Jahre bevor die Mauer mit dem Totentanz einer

Strassenerweiterung weichen musste. Die kleinformatigen
Blätter in Gouachetechnik von Kauw können dennoch eine

präzise Vorstellung vermitteln, wie das monumentale

Totentanzgemälde von ungefähr 80 m Länge und 3 m Höhe
kurz vor der Demolition ausgesehen hat.

Der Zyklus besteht aus 24 Bildern. Die ersten zwei lassen

sich auf Grund ihrer Bildrahmen als Tafelgemälde be-

Abb. 1. Albrecht Kauw nach Niklaus Manuel: Schlussbild des Berner Totentanzes (164 g)



24 Franz Bächtiger

stimmen; sie zeigen den «Sündenfall», «Moses mit den

Gesetzestafeln», «Christus am Kreuz» und das «Beinhaus» mit
den musizierenden Toten. Auf diese Einleitung folgt die
Ständereihe des eigentlichen Totentanzes, an dessen Ende

die Selbstdarstellung Manuels als Maler des makabren

Schauspiels steht. Den Epilog gibt das Schlussbild des

«Predigers», das analog zu den Eingangsbildern gerahmt ist und
damit die ikonographische Verbindung zum Auftakt des

Totentanzes herstellt. Die formale und inhaltliche Komplexität

gerade dieser Darstellung (Abb. i) hat in der Manuel-
Forschung zu höchst unterschiedlichen Interpretationen
geführt. Im Vordergrund stand dabei immer wieder die spezifische

Frage, ob oder wie dieses Schlussbild zum ursprünglichen

Werk Manuels gehört haben könnte.

Sentenzen

Schon Carl Grüneisen, der als Theologe, Literatur- und
Kunstschriftsteller und Dichter 1837 die erste Monographie

zu Manuel verfasst hat, definierte das Predigerbild als

eine «verwickelte Allegorie, worauf der Redner von der
Kanzel herab den Totenkopf darhält, während die ganze
umgebende Gemeinde am Boden liegt, jeder mit einem
Pfeil durch die Stirne getroffen; voran derTod, Köcher und

Bogen umgespannt und mit der Sichel ausholend; rückwärts

ein alter, weit geästeter Baum, dessen Stamm zur
Hälfte von der Axt gefällt, und aus dessen Zweigen eine

Menge von Menschen herabstürzt» 2. Vorausgesetzt, dass

bei Manuel «unstreitig die geniale Laune, die seine ganze
Bilderreihe durchherrscht», das Wichtigste sei, «wenn von
der künstlerischen Auffassung des Totentanzes die Rede

wird» 3, sind hier wohl keine ästhetisch positiven Aspekte

zu gewinnen. Grüneisen, dem es vorbehalten war, «unsern
Landsmann auch nach seiner künstlerischen Seite hin zum
ersten Male zu würdigen» 4, blieb den Beweis schuldig, dass

auch in diesem Fall «die Gruppierung des Ganzen in eine

befriedigende Harmonie gebracht» worden wäre5. Noch
schärfer urteilt 1878 Salomon Vögelin: «Das Schlussbild

mit seiner fünffachen Allegorie fällt dann wieder aus der

Höhe künstlerischer Konzeption und zeigt nichts als ein
lebloses Nebeneinander von zusammengerafften, einander
ausschliessenden Motiven.» 6 Solcher Gegensatz wird deutlich

in der Behauptung, Manuel sei «im Hinblick auf die

Vielseitigkeit und Kraft seines Geistes, auf seine

unerschöpfliche Erfindungsgabe und das Vermögen scharfer

Wiedergabe der äussern Wirklichkeit, auf seinen
hochentwickelten Schönheitssinn und die Schärfe seiner Charakteristik,

endlich auf die Mannigfaltigkeit der technischen

Darstellungsmittel unstreitig der grösste Künstler, den die
Schweiz hervorgebracht» 7. Und wenn schon derTotentanz

«als das grossartigste und auch künstlerisch bedeutendste

Werk dieser symbolisch-satirischen Tendenz» gelten
sollte8, dann gab es für das ästhetische Defizit des Schlussbildes

nur eine externe Erklärung: Die festgestellten Mängel

könnten nämlich der Erneuerung von 1553 zugeschrieben

werden, «bei welchem Anlass mindestens die Figur des

Predigers im Schlussbild ihre gegenwärtige Gestalt
erhielt» 9. Das Schlussbild wurde damit Manuel keineswegs

abgesprochen, vielmehr betonte Vögelin die ursprüngliche

Herleitung des «Predigers» aus dem Basler Totentanz; für
die Bildmotive des Todes als Jäger und Mäher verwies er

auf die ikonographischen Vorlagen in der Holzschnittillustration

zum Ackermann aus Böhmen (Bamberg 1461)10.

Demgegenüber hatte Alfred Woltmann bereits 1874 eine

direkte Beziehung zwischen Manuels Predigerbild und

einem Holzschnitt im Predigtbuch De arbore humana von
Johannes Geiler von Keyserberg (Strassburg 1521) vermutet".

Auch Johann Rudolf Rahn stellt die Urheberschaft
Manuels für das Schlussbild nicht in Frage; es entspreche
der «von Alters her bekannten Darstellung der Todespredigt,

deren verschiedene hier auf einem Gemälde vereinigten

Episoden in Bildern und Predigten mehrfach behandelt
worden sind» 12. Diese rein ikonographische Bewertung
fiel Rahn um so leichter, als er Manuels Kunstfertigkeit mit
der Auflage zu relativieren glaubte, dieser sei nicht
imstande gewesen, «die volle Weihe des Künstlers zu empfangen»

13.

In die gleiche Kerbe hieb 1897 Alexander Goette, mit
der Absicht, den Berner Totentanz von Grund auf zu

disqualifizieren. Die überschwängliche Anerkennung, welche
Manuel gelegentlich gezollt werde, könnte im besten Fall

im Bezug auf «manch originelle und schöne Einzelheit»
verstanden werden, «verallgemeinert würde sie nur eine

Verkennung dessen bezeugen, wodurch der Totentanz
allein zur rechten Kunst führen konnte» 14. Manuel habe zwar

2 C. Grüneisen, Niclaus Manuel. Leben und Werk eines Malers, Kriegers,

Staatsmannes und Reformators im sechszehntenJahrhundert. Stuttgart
und Tübingen 1837, 158.

3 Ebd., 160.
4 S. Vögelin (wie Anm. 1), lxii.
5 C. Grüneisen (wie Anm. 2), 180.
6 S. Vögelin (wie Anm. 1), xcni.
7 Ebd., cx.
8 Ebd., lxxvi.
5 Ebd., Lxxxii.

10 Ebd., lxxxviii.
11 A. Woltmann, Holbein und seine Zeit, Band 1. Leipzig 1874, 246L
12 J. R. Rahn, Nikiaus Manuel. Repertorium für Kunstwissenschaft,

Band Iii, Heft 1. Stuttgart 1879, 14.
13 Ebd., 32.
14 A. Goette, Holbeins Totentanz und seine Vorbilder. Strassburg 1897,

166.



Der Tod als Jäger 25

die traditionelle Struktur derTotentänze übernommen, das

heisst: «einfach die alte Predigt illustriert, und diese

Illustration aufden Anfang und den Schluss des ganzen Gemäldes

verteilt». Neu sei nicht die theologische Auseinandersetzung,

sondern bloss ihre bildliche Darstellung; und «da

sie mehrfach ungeschickt war, so möchte ich sie nicht
gerade zur Charakteristik Manuels empfehlen» 15. Während
der «Sündenfall» und der «Prediger» sich im Hinblick auf
das Basler Vorbild allenfalls noch verteidigen Hessen, so

könne dies für «Moses» und «Christus» gerade nicht gelten,
denn sie würden ihren Zweck vollkommen verfehlen, so

wie die Predigt des Predigers: «Da das Totentanzgemälde
das, was im Schauspiel sichtbar war, wiedergeben sollte, so

war das Bild des Predigers natürlich, jedoch nicht die
Darstellung des Inhalts seiner Predigt.»16 Wie sehr sich Manuel

vom Grundgedanken des Totentanzes entfernt habe, zeige
auch die in «ihrer Absurdität und Geschmacklosigkeit»
übertriebene Selbstdarstellung des Malers am Schluss des

Tanzreigens. So sei es gekommen, dass «die zielbewusste,
harmonische Entwicklung eines künstlerischen Gedankens

zurücktrat gegen die Neigung, mit ungezügelter Phantasie

und populärer Satire die socialen und religiös-politischen
Ziele seiner Zeit zu verfolgen» 17.

Zwar mit der gleichen Logik, aber zu diametral
gegenteiliger Meinung gelangt Adolf Fluri, der 1901 mit seiner
verdienstvollen Studie über die Stifterwappen des Berner
Totentanzes hervortrat. Seine Hauptaufgabe sah er darin,
«historisches Material für eine richtige Beurteilung und

Würdigung der grossartigen Schöpfung Manuels zu
liefern» 18. Gestützt auf den Fachreferenten Vögelin konnte er

es sich nicht versagen, mit der Aufwertung des «Malers»

und mit dem Ausschluss des «Predigers» auch grundlegende

ästhetische Urteile zu fällen. «Es war ein genialer
Gedanke Manuels, auch den Maler in den Totentanzreigen
aufzunehmen. Aufallen früheren Darstellungen fehlt er. Er

bildet den natürlichen und notwendigen Abschluss des

Totentanzes; wenn er selbst vom Tod geholt wird, <hört das

15 Ebd., i5of.
16 Ebd., 151.
17 Ebd., 159.
18 Ad. Fluri, Nikiaus Manuel Totentanz in Bild und Wort. Neues

Berner Taschenbuch auf dasJahr igoi. Bern 1900, 214.
19 Ebd., 141.
20 Ebd., 141.
21 Ebd., 213.
22 Ebd., 213.
23 Ebd., 119. - Vgl. dazu G.Trächsel, Nikiaus Manuel. Festschrift

zur Eröffnung des Kunstmuseums in Bern. Bern 1879, 52.
24 L. Stumm, Nikiaus Manuel Deutsch von Bern als bildender Künstler.

Bern 1925, 45.
25 Ebd., 46.
26 Ebd., 42.

Malen auf). Ein weiteres Bild hat bei solcher Auffassung
keinen Sinn. Nun folgt aber noch eine allegorische Darstellung,

die wir schon wegen ihrer Plumpheit und
Abgeschmacktheit unmöglich Manuel zuschreiben können.» 19

Für eine spätere Zutat des «Predigers» spreche ausserdem

die Tatsache, dass der sonst immer wiederkehrende Säulengang

und mehr noch die Wappen fehlen, welche sonst
«ausnahmslos bei jeder vorigen Gruppe» stehen20. Ikonogra-
phische Einwände, etwa der Rekurs auf den «Prediger» in
den Totentänzen von Basel und Strassburg, seien ebenso

wenig schlüssig wie der vage Hinweis auf einen
Holzschnitt von 1461 als mögliche Vorlage. Viel eher dürften an

dieser Stelle die Uberreste eines früheren Zyklus vermutet
werden, vorausgesetzt, dass hier schon vor Manuel ein

Totentanz existiert habe21. Die Zuflucht zu dieser waghalsigen

Hypothese verrät zugleich, was Fluri dilettierend am

Herzen lag: Die schöpferische Kunst Manuels durfte auf
keinen Fall durch fremdes Beiwerk verunreinigt werden.

Oder, um mit der Reserve des Historikers zu sprechen:
«Dass Manuel eine so abgeschmackte Allegorie nachgeahmt

haben soll, kommt uns sehr unwahrscheinlich vor.» 22

Zu solcher künstlerischer Idealisierung passt denn auch Flu-
ris energisches Bemühen im Kampf gegen die «landläufig
gewordene Auffassung», wonach Manuels Totentanz als

ein «Vorläufer, ja als ein Bahnbrecher der Reformation in
Bern» zu betrachten sei23.

Mit Fluris Ausführungen schien der Weg frei für die
rein künstlerische Fragestellung. Vorerst galt es aber, den

bitteren Nachgeschmack zu beseitigen, den Goette mit
seinem ästhetischen Aufguss verursacht hatte, den Fluri
allerdings vornehm ignoriert wissen wollte. Dagegen suchte

Lucie Stumm 1925 in ihrer Manuel-Monographie Goettes

Verdikt mit dem verständnisvollen Hinweis zu entkräften,
dieser habe zum einen Manuels Totentanz nur «in der Kopie

aus zweiter Hand» gekannt, zum andern sei es schwierig,

«sich nach der Kopie des zweimal restaurierten
Wandgemäldes auch nur annähernd einen Begriffvon der Wucht
und ernsten Grösse der Originalschöpfung zu machen» 24.

Neue Massstäbe für die künstlerische Beurteilung könne

jedoch der durch glücklichen Zufall erhalten gebliebene

Originalentwurf des «Chorherrn» setzen. «Bei genauer
Betrachtung der Veränderungen, welche die Todesszene des

Chorherrn vom Originalentwurf bis zur Kopie erlitten hat,

wird man mit Leichtigkeit den Rückschluss auf die übrigen
Todesdarstellungen ziehen können.» 25 Dieser Rückschluss

kann freilich nicht für das Schlussbild des «Predigers» gelten,

«da es späterer Zusatz zu sein scheint» 26. Mit Berufung
auf die Beweisführung Fluris wird dieses Schlussbild
Manuel abgesprochen, und «der Berner Totentanz findet also

mit der Selbstdarstellung des Künstlers, dem der Tod die

Malgeräte entreisst, seinen natürlichen und neuartigen Ab-



26 Franz Bächtiger

schluss» 27. Im Gegensatz dazu forderte Conrad von Man-
dach 1940 überraschend eine Revision des verunglimpften

allegorischen Schlussbildes: «Soweit wir uns von den

ursprünglichen Malereien nach den späteren Kopien eine

Vorstellung machen können, halten wir die Grundzüge
dieser Komposition für echt, sogar für recht charakteristisch

im Sinne manuelischer Darstellungsweise.»28 Fluris

Haupteinwand (sie!) gegen den Prädikanten in der Tracht
eines reformierten Pfarrers sei nicht stichhaltig, da dieser

Umstand lediglich auf eine Umänderung nach der
Reformation hinweise29. Grundlegende Bedenken, welche die

Position Fluris ernsthaft in Frage stellen, finden sich jedoch
erst in der inhaltlichen Argumentation, wie sie Conrad-
André Beerli 1953 formuliert hat. Beerli wirft Fluri vor, er
habe die Authentizität des Predigerbildes «sous prétexte de

l'exécution maladroite de ce tableau» bestritten und dabei

gerade die in der Tradition der Totentänze szenisch zentrale

Bedeutung dieses Schlussbildes übersehen: «Ce n'est pas la

valeur artistique, mais la signification de la scène qui
importe ici.» 30 Zu Füssen des Predigers, dem «maistre» als

Schlussfigur der französischen Totentänze, erscheint der
Tod mit Bogen und Sense, um nun, nach dem individuellen

Tanzreigen, als Jäger und Schnitter seine kollektive
Ernte einzubringen. Da gibt es kein Entrinnen, es ist das

anonyme Schicksal aller, ohne Unterschied des Alters oder
Standes. Der Auftritt des Todes hier und jetzt gewährleistet
die Symmetrie des Totentanzes, er bildet die Klammer, die,

gleichsam in einer Kehrtwendung zurück zum «Beinhaus»,
den Anfang und Schluss miteinander verbindet.

Diese fundamentale Bedeutung des Schlussbildes ist
auch von der Totentanz-Forschung erkannt worden. Hellmut

Rosenfeld wies 1954 daraufhin, dass Manuel die
abschliessenden Szenen des mittelrheinischen Holzschnittbuches

mit dem Bussprediger am Schluss des Würzburger
und Basler Totentanzes zu einem Gesamtbild verschmolzen

habe: «Der Spielmann Tod, der am Mittelrhein zu
allerletzt noch einmal <alle Stände> zum Tanze auffordert,
wird bei Manuel zum Bogenschützen, der alle Stände vom
Baum des Lebens herabschiesst. Aber wie im Würzburger
Totentanz folgt als letzte Gestalt ein Prediger auf der Kanzel,

deutet dieses Bildes <Figuren> aus und mahnt eindringlich

an das Jüngste Gericht.» 31 Rosenfeld räumt allerdings
ein, Manuels Darstellung habe vielleicht nur den Tod als

Bogenschützen gezeigt, wie er die Menschen aller Stände

vom Baum des Lebens herabschiesst. «Die Kombination
des Bogenschützen mit dem Sensenmann und mit dem Ab-
hacker des Lebensbaumes dürfte Übertreibung eines

Restaurators sein, der Geiler von Keyserbergs Buoch de

arbore humana, Strassburg 1519 gelesen hatte, wo der
Tod in Bild und Wort in dreifacher Funktion gegeben
wird.» 32

In seiner Monographie zum Berner Totentanz präzisierte

der Sprachforscher Paul Zinsli 1953 diese erstmals

von Woltmann zitierte Bildquelle mit dem Hinweis, dass,

«wenn Manuel wirklich der Kompilator wäre», dafür
bereits die Edition der Sermonesvon 1 5 14 in Betracht käme33.

Doch stehe die verwirrende, barock überladene Allegorie
mit ihren verschiedenen, einander ausschliessenden Motiven

Manuels «Einfachheit» entgegen, «ist doch auf demselben

Bild der Tod als Sensenmann dargestellt, auf dem er
vorher als Bogenschütze die Menschen hingestreckt haben

muss, die reihenweise mit pfeildurchbohrten Köpfen daliegen.

An den Baum des Lebens im Hintergrund ist auch

schon die Axt gelegt, und zum Überdruss weist der bereits
als reformierter Geistlicher eingekleidete Prediger mit dem

Totenkopfauf das Ende aller Dinge.» 34 Zinsli kann sich

zugleich auf die These Fluris berufen, wonach Manuels
Totentanz mit dem «Maler» seinen Abschluss finden soll, dies

jedoch nicht auf Grund der bereits erwähnten, «von einem
naturalistischen Vorurteil diktierten Meinung, dass mit
dem Ende des Malers notwendig auch die Malerei zu Ende

sein müsse», sondern einerseits wegen sprachlicher
Ungereimtheiten in den Schlussversen des «Predigers» 35,

andererseits wegen Manuels Dolchmonogramm nach dem

Reimspruch des «Malers», das Anthony Schmalz (1642)
überliefert hat36. Das «ohnehin längst verdächtige Bild des

Predigers» müsste demnach Manuel abgesprochen werden,

um so mehr, als gerade hier - im Gegensatz zu den für
Manuels Manier ebenfalls zweifelhaften Eingangsbildern -
die Wappen fehlen. Wenn aber die Grundzüge der Komposition

gleichwohl an Manuel erinnern, sei nicht auszu-
schliessen, dass am Schluss, «falls die beiden Eingangsbilder

ursprünglich sind», ein entsprechendes Rahmenstück
vorhanden war. Im Hinblick auf den «Prediger», der ja in
der Figur des Dr. Macabré einem altüberlieferten Motiv der

Totentänze entspricht, Hesse sich also denken, dass dem
Schlussbild in der Kopie von Kauw «ein altes Predigerbild
zugrunde liegt, das ähnlich gebaut gewesen wäre» 37.

27 Ebd., 42.
28 C. von Mandach, Nikiaus Manuel Deutsch. Basel 1940, xvi.
29 Ebd., xvi.
30 C.-A. Beerli, Le peintre poète Nicolas Manuel et l'évolution sociale de

sott temps. Genève 1953, 136, note 5.
31 H. Rosenfeld, Der mittelalterliche Totentanz, Entstehung - Entwicklung

- Bedeutung (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte, Heft 3).

Köln - Graz 1968 (2. Auflage), 281.
32 Ebd., 281, Anm. 16.
33 P. Zinsli, Der Berner Totentanz des Nikiaus Manuel. Bern 1953,68,

Anm. 31.
34 Ebd., 15.
35 Ebd., 15.
36 Ebd., 65, Anm. 8.
37 Ebd., 16.



Der Tod ah Jäger 27

Demgegenüber stellt Luc Mojon 1969 fest, dass die

Ursprünglichkeit der Rahmenbilder, vorweg die des Schlussbildes,

zwar verschiedentlich angezweifelt worden sei,

«doch lassen sich mit Ausnahme des die Gesetzestafeln

empfangenden Moses alle Szenen im Bildprogramm
überlieferter Totentänze oder in entsprechenden Texten
nachweisen» 3S. Die Authentizität des Schlussbildes dürfte deshalb

wohl nicht länger bestritten werden, denn: «Der

Gedanke, den vor die Kanzel gestellten Tod gleichzeitig als

Sensenmann, Bogenschützen und als Fäller des Lebensbaumes

zu präsentieren, scheint von Nikiaus Manuel zu
stammen.» 39

Eine wichtige Ergänzung lieferte in diesem Zusammenhang

Heinz Matile, dem es 1975 gelungen war, die fehlenden

Wappen zum ersten Eingangsbild zu identifizieren,
mit dem Resultat, «dass damit die Autorschaft Manuels

auch für die vier ersten Szenen kaum mehr grundsätzlich in

Frage gestellt werden kann» 40. Offen bleibe indessen die

Frage, inwiefern diese Szenen durch die späteren Restaurierungen

und die Nachbildung von Kauw «verändert» und in
ihrem Aussagewert für die Kunst Manuels «verfälscht»

worden seien. Das Problem der Autorschaft des Predigtbildes

werde durch diese Überlegungen nicht unmittelbar
berührt. «Als Rahmenbild ist es zwar mit den beiden

Eingangsbildern verbunden, die Annahme einer gleichzeitigen

Entstehung also naheliegend; dagegen unterscheidet es

sich von den beiden andern Tafeln rein äusserlich schon

durch die Darstellung nur einer einzigen Szene und das

Fehlen von Wappen. Das Problem wird deshalb auf anderem

Weg gelöst werden müssen ...» 41

Auf besondere Schwierigkeiten, den «Prediger» ins
gesicherte Werk Manuels einzugliedern, stiess 1979 auch

Hans Christoph von Tavel. Es wäre denkbar, dass dieses

Bild, analog zur Darstellung des «Moses», unter den

Restaurierungen besonders stark gelitten habe und bis zur
Unkenntlichkeit verändert worden sei42. Dennoch gibt von

38 P. Hofer und L. Mojon, Die Kirchen der Stadt Bern. Antonierkirche,
Französische Kirche, Heiliggeistkirche und Nydeggkirche (Die Kunstdenkmäler

des Kantons Bern, Band v). Basel 1969, 80.
39 Ebd., 80.
40 H. Matile, Zur Überlieferung des Berner Totentanzes von

Nikiaus Manuel. Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums, Band

51-52/1971-1972. Bern 1975, 276.
41 Ebd., 277.
42 H.Ch. von Tavel, Katalog: Der Totentanz. Nikiaus Manuel

Deutsch, Maler - Dichter - Staatsmann. Ausstellung Kunstmuseum
Bern. Bern 1979, 254.
43 Ebd., 285.
44 J. Wirth, La jeune fille et la mort. Recherches sur les thèmes macabres

dans l'art germanique de la Renaissance. Genève 1979, 107, III.
45 P. ZiNSLi, Der Berner Totentanz des Niklaus Manuel. Bern 1979

(2. Auflage), 62, Anm. 42.

Tavel in der Beurteilung des Schlussbildes den stilistischen,
nicht den ikonographischen Argumenten den Vorzug:
«Obschon die Darstellung des Predigers ein verbreitetes

Motiv des Totentanzes ist, wirkt dieses Bild durch die
illustrative Aneinanderreihung verschiedener Motive (Predigt,

Tod als Schütze, Tod als Sensenmann, Tod durch Fällen

des Baumes, auf dem der Mensch sitzt) nicht wie ein
Werk Manuels. Die Komposition mit der ganz an den rechten

Rand gerückten Hauptfigur des Predigers ohne klaren
räumlichen Bezug zum übrigen Bildfeld kommt sonst bei
Manuel nicht vor. Es handelt sich hier wahrscheinlich um
den späteren Ersatz für ein verlorenes Gemälde Manuels
oder überhaupt um eine spätere Ergänzung des (Totentanzes).»

43

Jean Wirth wiederum kann sich 1979 auf die Autorität
Zinslis berufen, indem er behauptet, die Rahmenbilder, so

auch das Schlussbild des «Predigers», seien ohne Zweifel als

spätere Zutat zu verstehen, das heisst: Der Berner Totentanz
soll also mit dem Maler Manuel schliessen44. Inzwischen
aber hatte Zinsli seine Meinung bereits revidiert und sich

zur Auffassung von Mojon bekehrt, allerdings mit der

Einschränkung, dass der «Übermaler» noch immer für «sehr

viel entstellende Eigenwilligkeit» verantwortlich sei45.

Triplex mortis pictura

Als Fallstudie zum Schlussbild des «Predigers» eröffnet die

Forschungsgeschichte zwei Problemkreise: die Frage der

Attribution und das Verständnis allegorischer
Darstellungsweise. Beide Bezugspunkte verweisen, «ideologisch»
verschränkt, auf die gleiche geistesgeschichtliche Grundlage.

So kann die hartnäckige Konzentration auf die
stilistische Frage, ob das Schlussbild des «Predigers» nun von
Manuel selbst stamme oder nur als spätere Zutat zu betrachten

sei, als klassische Folge jenes Strebens verstanden werden,

das, dem Geniekult des 19. Jahrhunderts verpflichtet,
selbst die Weihe der Attribution beansprucht, jedoch in
unergiebigen Mutmassungen dort stecken bleibt, wo die

eigentliche Sinnfrage nach der Bildabsicht erst beginnen
könnte. Die künstlerische Bewertung, die sich vornehmlich

auf geschmackliche Kriterien abstützt, führte zu mehr
oder weniger abschätzigen Bemerkungen über die «verwik-
kelte» Darstellung des Predigerbildes. Diese Abneigung
spitzte sich zu auf die «Allegorie» an sich, kapriziert durch
vermeintliche Widersprüche, die sich in der Bilderzählung
aufzeigen lassen. Die generelle Verachtung für alles

«Allegorische» erklärt sich wiederum auf dem Hintergrund einer

Wertverlagerung, welche am Ende des 18.Jahrhunderts
mit der Trennung der ursprünglich synonym verwendeten

Begriffe «Symbol» und «Allegorie» in Gang gesetzt wurde.



28 Franz Bächtiger

Die Kunsttheorie der Goethezeit verhalf dem «Symbol» als

natürlichem Zeichen zu einer nachhaltigen Aufwertung,
während «Allegorie», die Darstellung einer Sache durch
eine andere, zum willkürlichen, konventionellen Zeichen

abgewertet wurde. Dementsprechend liess Goethe 1797 in
seiner Abhandlung Uber die Gegenstände der bildenden Kunst

verlauten, dass von den allegorischen Kunstwerken am
wenigsten Gutes erwartet werden könne, weil sie «das Interesse

an der Darstellung selbst zerstören und den Geist

gleichsam in sich selbst zurücktreiben und seinen Augen
das, was wirklich dargestellt ist, entziehen»46. So gesehen
ist es kein Zufall, wenn diese ästhetische Erbschaft ihren

Niederschlag auch in der Disqualifikation des allegorischen
Schlussbildes finden sollte. Auffällig ist allein schon die
Tatsache, dass hier nie ernstlich versucht wurde, die
verschiedenen Bildmotive zu analysieren. So wurde nie abgeklärt,

warum das nackte Kind im Vordergrund von den
tödlichen Pfeilen verschont bleibt, weshalb der ausschreitende

Tod einen Strohhut trägt, welche Rolle die im Hintergrund
versammelte Gruppe von pfeildurchbohrten Menschen

spielt. Zwar wurden im Hinblick auf das Agieren des Todes
bestimmte ikonographische Vorlagen in Erwägung gezogen,

aber nicht weiterverfolgt. Mehrmals wies man sogar
auf das spezifische Bildmuster in den Predigten des Johannes

Geiler, doch ohne diese bedeutsame Vergleichsmöglichkeit

zu überprüfen.
In seiner Predigt De arbore humana stellt Geiler mit der

Vision der «triplex mortis pictura» die drei Erscheinungsweisen

des Todes vor. Der «Tod der Alten» wird mit einer
Axt bezeichnet, wie sie zum Fällen von Bäumen Verwendung

findet. Die Alten, das sind Menschen, welche

50 Jahre alt sind; ihnen kommt deshalb das lateinische
Zahlzeichen L zu, wodurch die Form der Axt präfigurativ
das nahe Ende in Erinnerung ruft. Der «Tod der Jungen»
wird mit Pfeil und Bogen dargestellt, weil der Tod mit
seinen Pfeilen die Jungen überallhin verfolgt, auch wenn sie

vor ihm weit geflohen sind. Der «Tod der Kinder» aber soll
im Zeichen einer Sense gesehen werden, mit welcher der
Tod die Kinder wie Gras niedermäht, so wie er die Jungen
mit seinen Pfeilen trifft und schonungslos mit der Axt den
Lebensbaum der Alten fällt. Seine Tätigkeit als Schnitter,
Jäger und Baumfäller gleicht den verschiedenen Arbeiten,
wie sie ein Bauer ausübt, doch der Tod vollführt sein Werk
zu jeder Zeit. Deshalb trägt er seine Werkzeuge stets bei
sich: die Axt am Gürtel eingesteckt, die Sense geschultert,
Pfeil und Bogen in der Hand47. Diese Vision wird in De
arbore humana mit zwei Holzschnitten illustriert. Im kleinen
Bild (Abb. 2) sieht man den Tod beim Fällen des Lebensbaumes.

Aus der Baumkrone stürzen die todgeweihten Alten

kopfüber zu Boden, genauer: in offene Gräber, welche
rund um den Lebensbaum für sie vorbereitet sind. Das

grosse Bild (Abb. 3) mit dem Titel «Figura mortis» führt
dem Betrachter eine Waldlandschaft vor Augen. Hier
erscheint der Tod, bäurisch gekleidet, mit der Axt am Gürtel,
mit der Sense über der Schulter, mit Pfeil und Bogen
schussbereit in der Hand. Hämisch grinsend zielt er auf ein

junges Liebespaar, das sich im Schatten eines Baumes

niedergesetzt hat. Doch sind die Opfer bereits durch seine
tödlichen Pfeile getroffen worden, die Frau durch den Hals,
der Edelmann durch die Schulter. Vor diesem Paar sieht

man zwei nackte, durch Schnittwunden grässlich verstümmelte

Kinder und daneben einen alten Mann, der regungslos

aufdem Rücken liegt. Der grosse Baum in der Bildmitte
wird für ihn zum Lebensbaum, von dem er herabgestürzt
ist. Zugleich findet der Vorgang seine Erklärung in den

Werkzeugen des Todes. Die Axt ist für den alten Mann
bestimmt, die Sense für die Kinder und die Pfeile für das

Liebespaar. Im Mittelpunkt der Bilderzählung steht zweifellos
dieses junge Paar, das vom Tod jäh überrascht wird. Der
Tod wird zum Jäger, der den Jungen überall auflauert. Mit
einer Hirschjagd im Hintergrund des Waldstückes wird
diese bedrohliche Perspektive «naturaliter» bestätigt.

Der Vergleich mit dem Schlussbild des Berner Totentanzes

zeigt auf den ersten Blick, dass die Vision des dreifachen

Todes hier nicht in der formalen, sondern in der
inhaltlichen Aussage übereinstimmt. Die erste Lebensstufe ist

46 Johann Wolfgang Goethe, Über die Gegenstände der bildenden Kunst

(1797). - Freundlicher Hinweis von Prof. Dr. Hellmut Thomke,
Bern.
47 Johannes Geilek von Keyserberg, Sermones. Strassburg 1514,

Iii, 3 ss.:

Iluic dicto gentilium alludit triplex mortis pictura. Primo enim depingitur
instar cesoris arborum cum securi ubi senium mors signißcatur: ipsi sunt qui

quinquagesimum agunt annum per securim congrue signification. Cuiusfigurant

praesefertLitera L, quae quinquaginta significat. Secundo depingitur
instar sagittarii cum sagitta et arcu: ubi mors iuvenum significatur: quos (etsi ab

ea longefiugere videantur) sagittis tamen percutit. - Tertio depingitur mors

instarfienisece cum falcefenaria: ubi significatur mors puerorum non absimilium

feno viridi etflosculi candorem lilii et rosarum ruboretn exuperantium.
Communis igitur est mors omnibus: nullius enim nobilitati parcit.

xiiiss.:
Senum mortem maturam seu meritam, iuvenum immaturam, puerorum

autem acerbam dixere. Aliis denique multis notitionibus appeUata est: quae nihil

faciunt adpraepositum. Verum et ego liuicfictioni alludens quae veritatem

significat, mortem descripsi iuxta verum depingendi tnodutn: cum securi, arcu

etfalce. Securi senes, arcu iuvenes etfalcepueros occidentem. Visa enim est mors

tanque arborum incisor tanque ferarum sagitator et tanque fenisector: habet

enim haec omnia instar rustici officia, ipsisqtte vicissim dat operam: iam senes

arbores incidit: iamfera iuvenes iaculisferit: iamfenum puerulosfalce succidit.

Haec omnia omni temporefacit: semper eiplenilunium est: vulgariter (u/edel)

pro incidendis arboribus: semper tempus venandi iuvenes et iaculandi:

semperfenificium pro puerulis desecandis. Singula haecsecum instrumenta retinet,
securim sub cingulo, arcum in manu etfalcem in collo. In hoc ab aliis rusticis

differens qui non omnia instrumenta rustica simul securn habent, neque semper

tempus per singula operandi.



Der Tod als Jäger 29

im nackten Kind verkörpert, über das der Tod vorne am
Bildrand hinwegschreitet. Das zweite Lebensalter wird in
der Vielzahl der Jungen repräsentiert, die alle mit dem Pfeil
des Todes in die Stirne getroffen sind. Dazu gehört auch

jene Gruppe von Flüchtigen, die sich weit entfernt im
Hintergrund in Sicherheit wähnten, dem schussgewaltigen

Jäger Tod aber dennoch nicht entrinnen konnten. Das dritte
Lebensalter zeigt sich in den alten Menschen, welche vom
halb gefällten Lebensbaum herabstürzen, unter ihnen zwei
Mönche - ein Barfüsser und ein Prediger: auch sie gelten als

reife Opfer ihres vorgerückten Alters4S. Mit der in die
Haukerbe eingeschlagenen Axt wird dem Bildbetrachter
instrumental zu verstehen gegeben, dass da der «Tod der Alten»

hintergründig tätig ist. Mit diesem Indiz führt die Bild—

48 Eine Allusion auf die beiden im Jetzerhandel 1509 zerstrittenen

Ordensgemeinschaften wäre möglich; vgl. dazu F. Bächtiger, Katalog:

Bern zurZeit von Nikiaus Manuel. Nikiaus Manuel Deutsch, Maler

- Dichter - Staatsmann. Ausstellung Kunstmuseum Bern. Bern 1979,
184 ff. - Naheliegender ist jedoch die Interpretation der ständischen

Vielfalt auch im Lebensalter der «Alten».
49 Vgl. dazu die um 1514 geschaffene Illustration einer Getreideernte

in der Eidgenössischen Chronik des Wernher Schodoler, Band in,
121 r (Faksimile-Edition, Luzern 1983).
50 Vgl. dazu die um 15 13 zu datierende Zeichnung einer «Vanitas

mit dem Schädel Manuels» bei H. Ch. von Tavel, Katalog: Zeichnungen.

Nikiaus Manuel Deutsch, Maler - Dichter - Staatsmann. Ausstellung
Kunstmuseum Bern. Bern 1979, 323-325, Nr. 159, Abb. 95.

erzählung wieder zurück zur dominierenden Gestalt des

Todes im Vordergrund. Übereinstimmend mit Geilers

Beschreibung erscheint er in der Tracht des «rusticus», das

heisst: mit dem Bauernrock und mit dem Strohhut des

Schnitters49. Ausgerüstet mit Sense, Bogen und Köcher,
seinen «Werkzeugen» für die Kinder und Jungen, schreitet

er voran auf ein vorgegebenes Ziel wie vor ihm schon die

Ständevertreter, welche sich mit ihren Tanzpartnern alle auf
einen bestimmten Zielpunkt, auf das Beinhaus, hinbewegen.

In dieselbe Blickrichtung weist in auffälliger
Kongruenz derTotenschädel, den der Prediger aufder Kanzel in
seinen Händen hält. Das Vorzeigen des Schädels vergegenwärtigt

ein neues, charakteristisches Bildmotiv, das zwar im
Œuvre Manuels wohl bekannt ist50, hier aber als logische

Verbindung zwischen dem Schlussbild der Lebensalter und

dem Tanzreigen zu dienen hat. Mit dem Prediger auf der

Kanzel beginnt nämlich die «Wendung» des Totentanzes in
die Gegenrichtung. Der Prediger tritt einerseits als Interpret
des Schlussbildes und andererseits als Visionär des Tanzreigens

auf. Er ist der Referent einer umfassenden Bilderpredigt,

und in dieser Funktion liefert er auch das stärkste iko-
nographische Argument dafür, dass dieses Schlussbild,

eingebunden in das traditionelle Bildprogramm, zum
ursprünglichen Bestand des Berner Totentanzes gehört haben

muss. Die Irritation, welche in der Forschungsgeschichte
die «Randfigur» des Predigers bisher verursacht hat, klärt



30 Franz Bächtiger

Abb. 4. Hans Baidung Grien: Prediger aufder Kanzel, Zeichnung um 1503.

sich auf in der Kompetenz, die eben dieser Leitfigur im
Totentanz zukommt. Der ursprüngliche, katholische Prediger
auf der Kanzel - in Analogie zur Zeichnung von Hans

Baidung Grien (Abb. 4) - musste nach der Reformation sozusagen

«ex officio» durch einen reformierten Pfarrer abgelöst

werden. In Bern fand diese Umwandlung offenbar bei
der ersten Restaurierung 1553 statt, im Basler Totentanz

1564, als der alte Prediger auf Geheiss der Obrigkeit das

Aussehen des Reformators Oekolampad erhielt51. Die ur¬

sprüngliche Botschaft ist gleichwohl, trotz der reformatorischen

Veränderungen, dieselbe geblieben: 1. Wir alle müssen

sterben. 2. Der Tod kennt keine Unterschiede, er

nimmt keine Rücksicht auf den Stand, das Alter oder
Geschlecht der Menschen. Diese eminent homiletische
Bedeutung kann auch das Schlussbild des Berner Totentanzes
für sich beanspruchen. Wie in Geilers Predigt De arbore hu-

mana sind die Adressaten in erster Linie die Jungen52.
Besonders sie stehen in Gefahr, vorzeitig dem allgegenwärtigen

Jäger Tod zum Opfer zu fallen. Ihnen gilt die biblisch
fundierte Warnung: «Gott ist ein rechter Richter und ein

Gott, der täglich droht; will man sich nicht bekehren, so hat

er sein Schwert gewetzt und seinen Bogen gespannt und
zielt und hat darauf gelegt tödliche Geschosse; seine Pfeile
hat er zugerichtet, zu verderben.» 53

51 F. Maurer, Die Kirchen, Klöster und Kapellen. Dritter Teil: St. Peter

bis Ulrichskirche (Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt,
Band v). Basel 1966, 294 f., Abb. 361. - Die Frage, ob in Bern - analog

zu Basel - im Predigerbild ein porträthaftes Denkmal für den
bernischen Reformator Berchtold Haller gesetzt worden ist, kann wohl
nicht entschieden werden. Der bartlose Prediger mit seinem Barett
besitzt zwar eine gewisse Ähnlichkeit mit dem Porträt Hallers von
1535 (Bernisches Historisches Museum, Inv. Nr. 835), dagegen

spricht aber die notorische Fettleibigkeit des Reformators; vgl.
K.Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte. Bern 1958, 192.
52 Johannes Geiler von Keyserberg, De arbore humana (wie

Anm.47), Iii, 3.
53 Psalm 7, 12-14; vgl- H. Rosenberg (wie Anm. 31), 17. - Vgl. auch

Johannes Geiler von Keyserberg, De arbore humana (wie Anm.47),
III, 3 : Gladium suum vibravit, arcum sutim tetendit etparavit in ea vasa mortis

sagittas suas ardentibus effecit.

Abbildungsnachweis

Abb. 1 : Bernisches Historisches Museum, Bern

Abb.2-3: Stadt- und Universitätsbibliothek Bern

Abb. 4: Zeichnungen alter Meister aus deutschem Privatbesitz.

Ausstellungskatalog Kunsthalle Bremen. Bremen 1966,19, Nr. 64, Abb. 36.
Photos und Photorepro: S. Rebsamen, Bernisches Historisches

Museum, Bern

PD Dr. Franz Bächtiger
Bernisches Historisches Museum

Helvetiaplatz 5

CH-3005 Bern


	Der Tod als Jäger : ikonographische Bemerkungen zum Schlussbild des Berner Totentanzes

