Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums
Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 61-62 (1981-1982)

Artikel: Mbya, Pa-Tavyter und Chiripa in Ostparaguay : zur Guarani-
Sammlung von Adolf Nikolaus Schuster im Bernischen Historischen
Museum

Autor: Wicker, Hans-Rudolf

Kapitel: Kolonialgeschichte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1043558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1043558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ebenfalls freie Guajaki, die sich aber sowohl als Jager und
Sammler als auch sprachlich von den gréBeren Ethnien
stark unterschieden und die deshalb in dieser Arbeit nicht
berticksichtigt werden.

Die Tavytera, die Mbyd und die Chiripa sind von der
Sprache, vom kulturellen Habitus, aber auch von der
geschichtlichen Situation her eng miteinander verwandt,
und sie werden dementsprechend hier nicht isoliert, son-
dern im Vergleich miteinander betrachtet. Hinweise auf
die Tavytera und die Chiripa werden hédufig sein und dazu
dienen, die Stellung der Mbya innerhalb des guaraniti-
schen Komplexes aufzuzeigen.

Der Autor hat wihrend 6 Jahren als Ethnologe in einem
Entwicklungsprojekt gearbeitet, das sich zum Ziel gesetzt
hat, innerhalb eines «Programas para el Desarrollo Comu-
nitario» Land fiir 32 Indianergemeinschaften abzusichern
und mit praktischer Hilfe im landwirtschaftlichen, medizi-
nischen und schulischen Bereich den Wiederaufbau india-
nischer Gemeinwesen zu fordern. Auf diese Weise kamen
enge Kontakte zustande mit 29 Gruppen der Pai-Tavy-
tera, 3 Gruppen der Chiripd und 3 Gruppen der Mbya.
(Mision de Amistad, 1977; Melia, Griinberg, 1976).

B Kolonialgeschichte

1. Die Eroberung des La Plata-Gebietes und der erste Kontakt mit

den Guarani

Fast tiber zwel Jahrhunderte hinweg wurde die Eroberung
und Kolonisierung Studamerikas geprdgt durch «FEl
Dorado», das sagenumwobene Reich im Innern des Kon-
tinentes, dessen Goldschitze alles tibertreffen sollten, was
Cortez in Mexiko und Pizarro in Peru an Reichtiimern

zusammenraffen konnten.

Immer neue Expeditionen wurden ausgeriistet und losge-
schickt, um entweder von Westen her tiber die Anden oder
von der Ostkiiste her Uber die groBen FluBsysteme des
Orinoco, Amazonas und Parana ins Landesinnere vorzu-
stossen. Wenn die wenigen Uberlebenden auch kaum je
Gold zurtickbrachten, so doch stets erstaunliche Geschich-
ten, die den Glauben an die Goldstadt noch starker unter-
mauerten.

Meistens waren es kleine Gruppen von Spaniern, die sich
zusammen mit gedungenen Indianerheeren aufmachten,
um in die unwirtlichen Gebiete einzudringen. Dezimiert

durch Krankheiten, fehlende Nahrung und Kampfe mit
feindlich gesinnten einheimischen Gruppen, fanden oft
nur wenige Spanier den Weg zuriick, die Indianer aber
blieben bei Miflerfolgen immer als erste auf der Strecke. So
zum Beispiel die viertausend Hochlandindianer, die im
Jahre 1539 Gonzalo Pizarro, den Bruder des Peru-Erobe-
rers, begleiten mufiten, um uber die Andenabhénge ins
Obere Amazonasbecken zu gelangen. Wahrend Pizarro
mit einigen Spaniern tiberlebte, schafften die Indianer den
Riickzug nicht mehr und gingen allesamt zugrunde.
Obwohl «die Goldene» nie gefunden wurde, genligten
doch periodische Neuentdeckungen, um die Mir der
«sagenhaften Reichtiimer» aufrechtzuerhalten. Im Jahre
1538 wurde von Peru aus das Chibchareich, das sich kurz
vorher von den Inkas befreit hatte, zerstért und geplin-
dert, aber trotz den Folterungen konnten die gefangenen
Chibcha keine Auskunft iber «El Dorado» geben. Im
Jahre 1545 wurde der im heutigen Bolivien gelegene Sil-
berberg von Potosi bekannt, der wohl die gréfiten je ent-
deckten Silberlager enthielt und der wenigstens fur einige
Zeit die Kolonisten und Abenteurer glauben lie3, El
Dorado nun gefunden zu haben. Sowohl von Peru als auch
vom eben gegriindeten und schon wieder zerstorten Bue-
nos Aires her versuchten Expeditionen, sich der Silber-
schidtze zu bemichtigen. Bald darauf folgten gewaltige
Menschenmassen nach Potosi, so dal} sich 4000 m . M.
innerhalb weniger Jahre eine Stadt von 120000 Einwoh-
nern entwickelte. (Als Vergleich dazu mag der Hinweis
geniigen, daf die Einwohnerzahl von London fiir das Jahr
1563 auf 93 000 geschitzt wurde.)

Erst mehr als hundert Jahre danach wurden die ergiebigen
Goldadern von Minas Gerais ausfindig gemacht und noch
spater die Goldfelder im Matto Grosso. Und immer wieder
stromten die Schatzsucher zu den neu «entdeckten»
Lagerstdtten, um an der Ausbeute teilzuhaben. (Zur
Kolonialgeschichte vergleiche E. Samhaber, 1939; E. Ga-
leano, 1973).

Auch das Tiefland des Parani und Paraguay wurde auf-
grund von Gertichten erforscht und erobert. Alldings gab
den AnstoB zur Entdeckung der La Plata-Lander die
Erkennung der westwarts der Landenge von Panama sich
ausbreitenden weiten Wasserflachen als Weltmeer durch
Vasco Nunez de Balboa im Jahre 1§13 und die darauf
folgende Suche nach einer weiteren Wasserstrale um oder
durch den Kontinent. Juan Diaz de Sélis, der 1515 von
Spanien aus in See stach, fuhr als erster in das «stifle
Meer» des Parand hinein. Beiseinem Versuch jedoch, vom
Festland Besitz zu ergreifen, wurde er von Indianern
umgebracht. Thm folgten 1519 Hernando de Magalhaes
und im Jahre 1526 Sebastian Cabotto, der wahrscheinlich

103



schon bis in die Gegend des heutigen Asuncién vorstoB3en
konnte. Ein Fort, das er in der Ndhe des heutigen Rosario
griindete, wurde nach seiner Abfahrt von Einheimischen
zerstért und niedergebrannt. Drei Jahre verwandte
Cabotto auf diese FluB3fahrt, ein sicheres Zeichen fiir die
reichen Erwartungen, die er in seine Unternchmung
setzte. Nach Uberlieferung gingen diese auf die Hinweise
eines WeiBBen zurtick, der als Uberlebender der Gruppe
von Juan de S6lis wahrend zehn Jahren mit den Indianern
lebte und der Cabotto auf die Berichte tber riesige Silber-
schitze im Oberlauf des Parand aufmerksam machte. Von
Cabotto stammt denn auch wahrscheinlich die Bezeich-
nung «Rio de la Plata».

Erfolgreich gestarkt wurde die spanische Stellung in die-
sem Gebiet durch eine grof3 angelegte, private Expedition
von Pedro de Mendoza, einem spanischen Edelmann. Sie
bestand aus 14 Schiffen und 2500 Personen. Eines davon
gehorte den Niirnberger Kaufleuten Neithart und Welser,
die sich, wie auch andere Kaufmannsfamilien aus
Deutschland, schon sehr frith mit Geld und einer eigenen
Flotte an der Eroberung Sitidamerikas beteiligten. Unter
den Deutschen, die mit Mendoza segelten, befand sich
auch Ulrich Schmidel, ein Landsknecht aus Straubing,
der tber seine sich tber 18 Jahre hinstreckenden Erleb-
nisse einen Bericht verfaf3t hat, der wohl zu den wichtig-
sten Quellen zur Kolonialgeschichte Stidamerikas gehort.
Seine « Wahrhaftigen Historien einer wunderbaren Schiff-
fahrt» sind auch von groflem ethno-historischem Wert,
geben sie doch Auskunft tiber die Jahre der Kontaktnahme
mit den Guarani und deren Unterwerfung.

Zum ersten Zusammentreffen mit den Indianern im

Parana-Delta sagt Schmidel:

«... allda haben wir einen Jndianischen flecken gefunden / darin-
nen ungefehrlich 2000 Manssbild waren / welche man Zechuruas
nennet / die haben anders nichts zu essen / dann Visch und
Fleisch / und gehet diss Volck ganz nacket und bloss / ohn allein
die Weiber / die tragen ihre Scham bedeckt / mit einem kleinen
Baumwollen Tiichlein / so jhnen von Nabel biss auff die Knie
gehet / diese / als wir dahin kommen / haben mit jren Weib und
Kindern die flucht geben / und den Flecken verlassen.

Damals mandirte unser Oberster Don Petro Mendozza, dass man
das Volck widerumb zu Schiff bringen / und auffdie ander seitten
des Wassers Parana fithren sollte / allda der Fluss nicht mehr als
8. Meil wegs breit ist.

An diesem orth / haben wir eine Stadt gebawet / welche mann
genennet Buenas Aeres, das ist zu Teutsch / Guter Lufft. Wir
hetten auch auff den 14. Schiffen / zwey unnd Siebentzig Pferdt
unnd Studten / mit aus Hispania gebracht.

Dessgleichen haben wir auff diesem Landt einem Flecken gefun-
den / darinnen auch Jndianisch Volck / welche mann Carendies

104

nennet / wohnet / deren Ungefahrlich bey 3000 Mann gewesen /
sampt jhren Weibern unnd Kindern / welche gleicher gestaldt
wie die Zechuruas vom Nabel biss auff die Knie bekleidet seind /
die haben uns Visch unnd Fleisch zu essen bracht / diese Caren-
dies haben keine eigene Wohnung /... Diese Carendies haben
uns bey Vierzehen Tagen lang tdglich jhrer Armuth von Vischen
und Fleisch mitgetheilet / und ins Lager gebracht / unnd nur
einen Tag / an welchem sie gar nicht zu uns kommen / aussge-
setzt. Derowegen unser Oberster Don Petro Mendozza einen
Richter Ian Baban genand / sampt zweyen Knechten zu jhnen
schickete (...) die hielten sich aber/ als sie zu jhnen kamen /
dermassen / dass sie alle 3. wol abgeblewet / unn damit wieder
heim geschicket wurden als aber unser Oberster Don Petro Men-
dozza dessen inne ward / nach anzeigung dess Richters / welcher
eine solche Auffruhr im Lager anfieng / schickete er seinen leibli-
chen Bruder Don Diego Mendozza mit 300. Landsknechten /
und 30 auss / mit bevelch / gemelte Jndianische Carendies alle zu
Todt zuschlagen und zufangen / und jren Flecken einzunemen:
als wir aber zu jhnen kamen / waren jrer wol bey 4000. Mann /
dann sie hetten jre Freund zu sich beruffen.

Da wir sie den wolten angreiffen / stelleten sie sich dermassen zur
gegenwehr, dass wir denselben Tag genug mit jhnen zu schaffen
hatten / wie sie dann auch unsern Hauptman Don Diego Men-
dozza, sampt Sechs Edelleuthen umbgebracht / und von den
Knechten zu Ross und Fuss ungefihrlich 20. zu Todt geschla-
gen / auff jhrer Seyte aber seindt bey Tausent Mann umbkom-
men / und haben sich also gegen uns gar dapffer gewehret / dass
wir dessen gar wol empfunden.» (Schmidel, 1962, S. 7—9).

Diese erste Schlacht war der Auftakt fur die sich uber
Jahrhunderte hinstreckenden Auseinandersetzungen zwi-
schen den Spaniern und den patagonischen Stammen, die
letztlich mit der Ausrottung vieler Ethnien endeten. Da,
wie Schmidel selbst berichtet, die Indianer von Fisch und
Fleisch lebten, waren sie als nomadisierende oder semi-
nomadisierende Jdger, Sammler und Fischer &duBerst
mobil und konnten sich so dem Zugriff der Spanier iiber
lange Zeit entziehen. Mendoza und seine Leute hatten es
besonders auf EBvorrdte der einheimischen Bevolkerung
abgesehen, da die Spanier auf ihren Reisen immer wieder
auf die Unterstiitzung der Eingeborenenbevolkerung
angewiesen waren, um uberhaupt iiberleben zu konnen.
Umso schwerwiegender traf'sie das Fehlen von anséssigen
Stammen mit Ackerbau im La Plata-Gebiet. Da die
«Carendies» (Querandis) zusammen mit andern ethni-
schen Gruppen den Spaniern die Unterstiitzung bald ein-
mal versagten, brach in Buenos Aires die Hungersnot aus,
und die Notleidenden begannen, sich zuerst an den Pfer-
den und dann an den Gehenkten zu vergreifen, um den
grofiten Hunger zu stillen (eb. S. 10). Auch eine Expedi-
tion, die Mendoza den Parana aufwirts schickte, um end-
lich EBwaren aufzutreiben, brachte keinen Erfolg.



«Als nun solche Sieben Schiefflein verfertiget und zu geriist
waren / liess unser Oberster Hauptman das Volck zusammen
fordern / und schickten Georgen Luchsam mit 300. und Funfftzig
geriister Manner / das Wasser Parana auffwertz / die Jndianer
zusuchen / damit wir Speiss und Proviant oberkommen maochen:
Als aber die Jndianer unser wahr namen / kunten sie uns keine
andere und grossere Buiberey thun / dann dass sie die Speiss unn
Proviant / auch jhre Flecken / verbranden und zerstoreten / unn
alle darvon flohen: damit hetten wir noch nichts zu essen: So gabe
man einen den Tag nur 3. Loth Brodt / dass also aufl dieser Reiss
der halbe theil hungers starb.» (eb. S. 11).

Im gleichen Jahr 1535 wurde Buenos Aires von mehreren
Stammen angegriffen und nach einer endgtiltigen Schlacht
niedergebrannt. Die Spanier muflten sich auf die noch
verbliebenen Schiffe zurtickziehen und den Ort aufgeben.
Geplagt vom Hunger machten sie sich auf den Weg und
versuchten wiederum, dem Parana folgend, ins Landesin-
nere vorzustoBen. Nach mehrwochiger Reise fanden sie
Aufnahme bei den «Timbus», in der Nihe des heutigen
Corrientes, wo sie sich einige Tage erholen konnten. Pedro
Mendoza allerdings, geschwicht durch Strapazen und
Krankheit, war schon auf halbem Weg umgekehrt und
starb auf der Riickreise nach Spanien. Juan Ayolas, sein
Nachfolger, setzte die Reise mit den restlichen Spaniern
fortin der Hoffnung, doch noch die lang ersehnten Schitze
zu finden. Vor allem jedoch wiinschte er zu den «Cario» zu
kommen, einem Stamm, der angeblich «tiirkisches Korn»
(Mais) anpflanzte, aus Obst und Wurzeln Wein machte,
aber auch Fleisch von Schafen so grol wie Maulesel haben
sollte (eb. S. 17).

So kamen die Spanier zu den «Curenda», von denen sie
«Visch und Fleisch» erhielten, dann zu den «Gulgaisi»
und «Macuerendas», spiter zu den «Zennais Saluaifco»,
«Mepenes», «Cueremagbas» und «Aygais». Fast tiberall
konnten sie wenigstens fiir kurze Zeit von der Gastfreund-
schaft der Indianer profitieren. Nur die «Aygais» (Agaze),
die in der Ndhe der Einmiindung des Rio Bermejo in den
Paraguay siedelten, stellten sich Ayolas entgegen, und es
kam zu einer Schlacht, in deren Verlaufsehr viele Indianer
und 1§ Spanier starben.

Dennoch kam es im gleichen Jahr noch zum ersten Zusam-
mentreffen mit den Cario oder Guarani, wie sie heute
genannt werden. Aus dem Bericht Schmidels geht hervor,
was es filir die Spanier damals bedeutete, endlich auf acker-
bautreibende Indianer zu stoen, die den Kolonialisten
eine feste Nahrungsgrundlage bieten konnten:

... da gabe Gott der Allméchtige seinen Segen / dass wir bey
jhnen funden (wie uns war angezeigt worden) von dem Thrcki-
schen Korn oder Weiss / die wurtzel Palades, sicht einem Apflel

gleich / hat auch denselben Geschmacke: die Mandioch Pobior,
hat ein Geschmack wie die Kédsten. Auss Mandeboere machen die
Jndianer jhren Wein. Sie haben auch Visch und Fleisch / Hir-
schen / wilde Schwein / Straussen / Jndianische Schaff / so gross
als hie zu Land die MaulEsel /auch Koniglein / Hithner und
Ginss / und dess Honigs / da man den Wein auss macht / ube-
rauss genug: So ist auch sehr viel Baumwollen im Land. ...

Jhre Stat so die einwohner Lampere geheissen / ist mit 2. Stécka-
den oder Brustwehrn von Holtz gemacht/ gerings herumb
gezaunt / und ist jeder Stock oder Holtz so dick als ein Mann /
unnd die ein Stéckade ist von der andern 12. Schrit / die Holtzer
seind einer Klaffter tieffunter die Erden gemacht und eingraben /
und uber der Erden ungefehrlich so hoch als mit einem Rapier
reichen mag: Sie haben auch gehabt Schantzgriben auch
1§. schritt von jrer Stattmaurn tieffe gruben bey 3. Mann hoch /
darinnen in der mitte ein Spiess von harten holtz gesteckt / der
doch nicht uber die Erden auffgangen oben aufl wie ein Nadel
scharpff zugespitzt / solche gruben haben sie mit Stroh zuge-
deckt / kleine Reisslein dariiber gelegt / und ein wenig Erden und
grass darauffgeschiit /damit wann wir Christen jnen nachlauffen
wurden / oder ihre Stadt stiirmen wolten / wir inn disen gruben
uns verfielen / Sie haben aber jhnen solche gruben selbst geba-
wet / dann sie letzlichen selbsten darein gefallen. Dann als unser
Oberster Hauptmann Don Johann Eyollas all unser Volck (so nit
viel uber 300. Mann /dann er 60. Mann in unsere vier Brigantine
oder Ruderschiff zuuerwahrung derselbigen / gelassen) in guter
ordnung und Riistung gegen jhrer Stadt Lampere zogen / namen
sie unser aufl einen guten Biichsenschuss weit gewahr / mitjhrem
Volck / welches in 4000. Mann starck gewest / in jhrer Ristung
und Wehr / als Bogen und Flitschen: Entboten uns zu / wir solten
uns wider zu unsern Schiffen wenden unnd zurick gehen / so
wolten sie uns mit Proviand und anderer notturflt versehen /
damit wir im friede auffs fiirderlichste zurtick unnd davon fahren
mochten: Aber solch ihr anerbieten / war weder unsern Obersten
Hauptman noch uns angenehm und gelegen. Dan diss Land unnd
Volck stunde uns auch sehr wol an / mit sampt der Speiss /
sonderlichen: Dieweil wir in den verschienen vier Jaren keinen
bissen Brods geessen noch gesehen hatten / und uns nur mit
Vischen und Fleisch behelfen miissen / auch desselben offt gros-
sen mangel gelitten. Da namen diese Carios jre Bogen und Weh-
ren / empfiengen uns damit unnd hiessen unns will kom sein: So
wolten wir jhnen erstlich auch nichts thun: Und liessen jhnen
anzeigen / sie solten fried halten / wir wolten jhre freund sein /
aber sie wolten sich nicht daran kehren / dann sie hatten unsere
Biichsen und Wehren noch nicht versucht. Und als wir etwas
nahend bey jhnen waren / liessen wir unser geschiitz gegen jhnen
abgehen / da sie solches horeten / und sahen / dass viel Volcks zu
der Erden fiel / und doch kein Kugel noch Pfeil / als allein ein
Loch im Leib / sehen kunden / Name sie es sehr wunder /
erschracken darob / und gaben die flucht als bald sambtlich /
und fielen uber einander wie die Hund: und in dem sie also zu
jhrem Flecken eyleten / fielen jhrer in solchem Tumult selbsten
bey 3o00. in die zuvor bemeldte von jhnen zugeriiste Gruben.
Darnach kamen wir Christen zu jhrer Stadt / unnd greiffen die-

105



selbe an / aber sie wehreten sich / so viel jhnen méglich war / biss
an den dritten Tag: Alle sie sich aber nicht weiter auffhalten
mochten / auch jhrer Weib und Kinder / diesie noch bey sich in
der Statt hatten / forchten und besorgeten / begerten sie Gnad an
uns / mit versprechen: Sie wolten durchauss nach unserm Willen
leben / wir sollen jnen allein das Leben fristen. Unn seynd in
diesem Scharmuiitzel auff unser Seyten 16. Mann umbkommen.
Sie brachten auch unserm Hauptmann Eyollas 6. Frauwen / dar-
unter die Eltesten bey 18. Jahren gewest. Sie praesentirten jhm
auch 6. Hirschen / und ander Wildprath mehr: Baten uns auch
bey jnen zu bleiben: Und stelleten jedem Kriegsman zwo Frawen
zu / unser mit waschen / unnd in andere Wege zu pflegen / Auch
gaben sie uns Speiss / und was uns sonsten zur Nahrung von
néhten war: So ward darmit zwischen uns und jhnen Fried

gemacht.» (eb. S. 23—26).

Mit den Cario hatten die Spanier endlich eine ethnische
Gruppe gefunden, die glinstige Voraussetzungen fur eine
Niederlassung bot. Sie lieBen es sich denn auch nicht
nehmen, Lambaré, ein befestigtes Guarani-Dorf, zu
erobern. Ayolas griindete daraufhin an derselben Stelle die
Stadt «Nuestra Sefiora de Asuncién», die heutige Haupt-
stadt Paraguays, benannt nach Maria Himmelfahrt, dem
Tage des Sieges der Spanier liber die Cario. Auch heute
heiBt ein Stadtteil Asunciéns noch Lambaré, in Erinne-
rung an die ehemalige Guarani-Siedlung.

Es ist fraglos, dafl die Cario beim Aufbau der Stadt als
Unterworfene das Potential der Arbeitskrifte stellten,
zudem — wie von Schmidel hervorgehoben wird — auch
geich noch Nahrungsmittel und besonders Frauen zur
Verfiigung halten mufBiten — und das nicht zu knapp.
Bedenkt man, daf3 nach der Schiatzung Schmidels die Spa-
nier 300 Mann zdhlten und jedem Landsknecht zwei
Frauen iibergeben werden muBten, kann man sich vorstel-
len, welche Auswirkungen das auf die Cario hatte.

Die ethnographische Beschreibung, die Schmidel von den
Indianern gibt, ist ziemlich durftig. Er sagt von ihnen, daf3
sie kurz und dick sind, die Mannsbilder in den Lippen ein
Lochlein haben, worein sie einen kleinen «Kristall» stek-
ken und daB3 Mann und Weib nackt gehen. Weitere Kom-
mentare entsprechen den damals {iblichen Werteinschat-
zungen der «Christen» gegentliber den «Wilden», deren
Unterwerfung so ohne grofiere Skrupel erfolgen konnte. So
habe bei den Cario angeblich der Vater seine Tochter
verkauft, der Mann sein Weib und der Bruder seine
Schwester; und natiirlich sollen sie auch Kannibalen
gewesen sein und Kriegsgefangene gemistet haben «wie
bey uns die Schwein» (eb. S. 23).

Zusammen mit den Cario begannen nun die Spanier, von
Asuncién aus Kriegs- und Forschungsexpeditionen vorzu-

106

bereiten. Zuerst einmal wurden mit einem Heer von 8ocoo
Guarani und 300 Spaniern die fluBabwirts angesiedelten
Agaze fir die Behandlung bestraft, die sie den Spaniern
bei der Hinreise hatten angedeihen lassen. Durch diesen
Vergeltungsschlag wurden mehrere Gruppen der Agaze
ausgerottet, jung und alt getotet und die Siedlungen nie-
dergebrannt.

Bei der traditionellen Feindschalft, die zwischen den Gua-
rani ostlich des Paraguay und den Chacovélkern westlich
des FluBes herrschte, war es flir die Spanier ein leichtes,
die Guarani fiir Feldzlige gegen die Agaze und andere
Chacobewohner zu gewinnen. In gleicher Weise wurden
in spéteren Jahren auch Chacogruppen gegen aufstandi-
sche Guarani gefithrt. Die sonst fir die Cario atypische
Siedlungsform von Lambaré — Palisadenabschirmung mit
Grabenfallen — zeugt unter anderem davon, daf sie zu den
vorgeschobensten ~ Guarani-Gruppen  gehorten  und
dementsprechend besonders den Angriffen und Einféllen
der Chacoindianer ausgeliefert waren.

Von Asuncién aus unternahmen die Spanier zusammen
mit den Cario Reisen gegen Norden, wobei sie meistens
zuerst dem Paraguayflufl folgten und dann ins Landesin-
nere vorstieBen — immer auf der Suche nach den sagenum-
wobenen, noch unentdeckten Silber- und Goldschitzen.
Auf diesen Streifziigen trafen die Teilnehmer hiufig auf
neue Indianergruppen, was von Schmidel getreulich in
Einzelheiten beschrieben wurde. Nach mehreren MiBBer-
folgen unternahmen die Spanier 1548 noch einen letzten
Versuch und drangen nach unsiglichen Leiden bis zum
Andenrand vor, wo sie auf Truppen des Vizekonigs von
Peru stiefen, die ithnen den Aufstieg verwehrten. Falls
Martin Domingo Irala, unter dessen Leitung die Expedi-
tion stattfand, nicht einen Krieg mit den eigenen Lands-
leuten riskieren wollte, muf3te er das Unternehmen aufge-
ben und den Traum vom Reichtum ein fiir allemal be-
graben.

Obwohl nach diesem entscheidenden Vorsto3 noch klei-
nere Reisen unternommen wurden, gentigte die Erniichte-
rung, damit die Spanier ihr Hauptaugenmerk auf Asun-
cién und dessen Umgebung richteten und sich fest ansie-
delten. Die Entdeckungszeit war somit im grofen und
ganzen abgeschlossen.

Der Zustrom von Spaniern ins heutige Ostparaguay
beschrinkte sich auf die Gefolgsleute einiger weniger
Endeckungsreisender und Abenteurer, die nur zum Teil
mit Vollmachten der spanischen Krone ausgestattet
waren. Von diesen Gruppen war diejenige von Mendoza,
die dann von Ayolas und noch spater von Irala gefiihrt
wurde, am groBten. In den Jahren 1543 folgten Alvar
Nunez Cabeza de Vaca, 1547 Diego de Sandbria und 1§71



Juan Ortiz de Zarate (Cardozo, 1959, S. §6). Damit sta-
gnierte die Einwanderung, sieht man von einzelnen Perso-
nen ab, fiir lange Zeit, so daB die beiden Offiziere Rojas de
Aranda und Garcia de Cuhna in einem Briefim Jahre 1594
feststellten, daBl der Anteil der gebiirtigen Spanier in
Asuncién standig abnehme (eb. S. §6).

Welches war nun in dieser ersten Kolonialzeit der Impakt
auf die Cario, dic als ndchstbetroffene ethnische Gruppe
am stdrksten unter dem EinfluBl der Spanier standen? Fur
die neuen Herren waren vor allem zwei Aspekte wichtig:
Arbeitskrafte und Frauen.

Da die Eroberer praktisch nur aus Mannern bestanden,
bedangen sie sich von den Cario nach der Unterwerfung
zuerst einmal Frauen aus, was dazu fiihrte, daB3 sich Asun-
cién in den folgenden Jahrzehnten zu einer ausgeprigt
polygynen Gesellschaft entwickelte, die in Spanien bald
einmal als das Paradies Mohammeds bekannt wurde.
Schon Schmidel erwihnte, daf die Guarani jedem Spanier
zwei und Ayolas sogar sechs Frauen zur Verfugung stellen
muBten. Nach einem Memorial von einem Pedro Hernan-
dez aus dem Jahre 1545 ist es aber nicht bei diesen Zahlen
geblieben. Nach ihm wurden sdmtliche Vorstellungen
Mohammeds in den Schatten gestellt, da er eigentlich nur
sieben Frauen erlaubt habe, in Asuncién aber Leute mit
siebzig Frauen lebten: «Wenn hier ein Christ nur vier
Frauen hat, so deshalb weil er nicht acht haben kann und
derjenige mit acht Frauen deshalb, weil er nicht sechzehn
haben kann und so geht es aufwérts.» (eb. S. 65).

Obwohl die paraguayische Geschichtsschreibung bis
heute aufrechterhdlt, daf die Guarani es gerne sahen,
wenn ihre Téchter mit den Spaniern in engste Bertihrung
kamen, und so das spanisch-guaranitische Mestizentum
als freiwillige Vermischung und Verbindung zweier Ras-
sen dargestellt wird, geht aus den historischen Quellen
doch klar hervor, daf die den Spaniern zugeteilten India-
nerfrauen bei den geringsten Anlissen totgeschlagen oder
verbrannt werden konnten. So wenigstens berichtet der
Pater Martin Gonzalez in einem Brief aus dem Jahre 1556

(eb. S. 67).

Die Forderung der Spanier nach Frauen muf3 auch viel-
mehr gesehen werden als Aneignung von weiblichen
Arbeitskraften fiir den Dienst im Haus und auf den Fel-
dern, unter Herstellung eines pseudoegalitiren Verwandt-
schaftsverhiltnisses vom Herrscher zum Unterworfenen,
das in der Folge zu einem ausgepriagten Mestizentum
fihrte und in dessen sozialem Rahmen das fiir viele siid-
amerikanische Léadnder typische System des «compa-
drazgo» einen festen Platz gefunden hat.

Schon im Jahre 1556 wurde dies von Diego Téllez de
Escobar in einem Bericht an den spanischen Konig be-
schrieben:

«era costumbre de los indios de la tierra servir a los cristianos y de
darlos sus hijas o hermanas, y venir a sus casas por via de
parentesco y amistad, y asi eran servidos los cristianos, porque
tenfan los cristianos muchos hijas en la gente natural de aquella
tierra, y a esta causa venian los indios a servir como a casa de
parientes y sobrinos.» (zit. nach R.E. Veldzquez, 1975, S. 16).

Berticksichtigt man die Tatsache, da8 die guaranitische
Landwirtschaft — mit Ausnahme der Rodungsarbeiten —
fast ausschlieBlich in den Handen der Frauen lag, so ist es
verstindlich, daBl fir die Spanier die Arbeitskraft der
Indianerfrau von héchster Bedeutung war, nachdem sie
endgiiltig den «Traum vom El Dorado durch das Maisfeld
der Guarani ersetzen mufBiten.» (B. Susnik, 1965, S. 10).

Aus den alten Dokumenten geht hervor, daB3 der Druck der
spanischen Eroberer auf die Guarani-Bevélkerung wih-
rend der ersten Jahre so zunahm, daf3 bald einmal eine
physische, soziale und 6konomische Desintegration der
autochthonen Bevélkerung einsetzte. Ein Zeitgenosse
berichtet, daB3 es zu den Praktiken der Spanier gehorte,
sogenannte «lenguas» oder «lenguarazes» — der Eingebo-
renensprache kundige Leute — in die Guarani-Dérfer zu
schicken, um Ménner und Frauen zu rekrutieren und um

Naturalien einzuziehen:

«... fueron e enviaron por los lugares y casas de los naturales
vasallos de V. Mgd. y les tomaron sus haciendas y les hacian
venir a palos a trabajar y servirse de ellos y les tomaron sus
mujeres e hijas por fuerza y contra su voluntad vendiéndolas
trocandolas por ropas y rescates de manera que los indios se
alteraron y estuvo a punto de perderse todo.» (Coleccién Garay.
zit. nach Susnik, 1965, S. 12).

DaB diese «rancheadas» systematisch und in verheerender
Weise durchgefiihrt wurden, zeigt sich daran, daB die
Spanier in der ersten Zeit professionelle — von portugiesi-
schen Kolonialisten ausgebildete Lenguarazes aus dem
Raume Sta. Catalina herbeiholten, die, obwohl selbst der
guaranitischen Ethnie zugehorig, gegentiber der einheimi-
schen Bevélkerung weniger Skrupel an den Tag legten als
die ortlichen Guarani und Mestizen. So wird von einem
Lenguaraz Gaspar berichtet, der auf demWeg von Asun-
cién zum Parand mehr als zwanzig Guarani-Siedlungen
verbrannt haben soll (eb. S. 12).

Die von den Spaniern angewandte Willkiir gegeniiber den
Guarani fihrte nicht nur zur physischen Vernichtung gan-
zer Gruppen, sondern auch zu sozialen Verdnderungen in

107



der guaranitischen Gesellschaftsstruktur. Indianische
Fihrer —die vielfach in einem tovaja- (Schwager-) Verhalt-
nis zu einem Spanier standen — begannen immer mehr,
innerhalb ihrer eigenen Gruppen dieselben Methoden
anzuwenden. Felix de Azara, der als erster eine Geschichte
Paraguays verfafite, beschreibt diesen internen Wandel
folgendermafien:

«Los conquistadores de aquellos paises hicieron distincién en el
modo de tratar 4 los indios. Si ellos cometian insultos € injusticias
contra los espanoles, estos despues de vencerlos en alguna batalla,
se los repartian y les obligaban 4 servir de criados: ademas de
otros indios que voluntariamente solicitaron ser admitidos en el
mismo servicio. De unos y otros, se formaron las encomiendas
llamadas generalmente de Yanaconas... Pero si los indios se
sometian en paz 6 por capitulacion en la guerra, el gefe espaniol les
forzaba 4 hacer sus casas, y formar pueblo fijo en el sitio que mejor
les pareciese 4 su pais. Para la justicia y policia, se nombraba
corregidor 4 un cacique, y se formaba un ayuntamiento con dos
alcaldes y regidores, todos indios, disponiéndolo todo como si
fuere pueblo de espafioles. ... Se conferian estas encomiendas en
juicio formal 4 los espafioles mas beneméritos, y las llamaban de
Mitayos; ...» (Azara, 1847, T.1, S. 252—254).

Die Unterscheidung in Yanacona und Mitayo, die beiden
in Paraguay angewendeten Systeme der Encomienda,
erfolgte im wesentlichen nach Kriterien der «Friedfertig-
keit» der Guarani. Als Mitayo wurden Indianersiedlungen
bezeichnet, in denen die Guarani in den herkdmmlichen
Gemeinschaftsstrukturen belassen und durch von den
Kolonialherren ernannte «corregidores» und «alcaldes»
kontrolliert wurden. Widerspenstige Gruppen jedoch wur-
den aufgeteilt und die Familien oder auch einzelne Perso-
nen an Spanier iibergeben, die sie auf den Feldern arbeiten
lieBen. Letzteres wurde Yanacona genannt. Wahrend die
Indianer in den Yanacona in sklavendhnlichen Zustidnden
gehalten wurden, entsprachen die Mitayo mehr einer
Form der Leibeigenschaft, und die eingesetzten Aufsichts-
personen, die meistens Mestizen waren, aber auch India-
ner sein konnten, waren verantwortlich fiir die Naturalbe-
zlige sowie flir das Bereitstellen der Arbeitskréfte fir den
Frondienst.

Die Zwischenstellung, die Corregidores und Alcaldes
innehatten, fiihrte dazu, daB viele von ihnen sich gegen die
ihnen unterstellten Gemeinden stellten, auf eigene Faust
Naturalien einzogen und auch Arbeitskrifte rekrutierten,
die sie fur den Dienst auf ihren Feldern beanspruchten.
DaB diese Art der Ausweitung des «servicio personal», die
natiirlich nicht mehr den Interessen der Spanier ent-
sprach, bald einmal sehr verbreitet war, zeigt sich daran,
daB Irala schon in den Fiinfzigerjahren des 16. Jahrhun-

108

derts GegenmafBnahmen ergreifen muB3te, um zu verhin-
dern, daB3 die Unterdriickten und Ausgebeuteten sich
unter dem zu starken Druck in Gebiete zurtickzogen, die
damals noch nicht von den Spaniern kontrolliert werden
konnten.

Das Encomiendasystem wurde in der La Plata-Region
schon kurz nach der Eroberung eingefiihrt — wie tibrigens
auch in Mittelamerika, im andinen Raum und an der
Ostkiiste Stidamerikas. Obwohl es verschiedene Typen
der Encomienda gab — wie in Paraguay die erwéhnte
Yanacona und Mitayo — beruhte das Prinzip doch auf
einem gemeinsamen Nenner: die Spanier teilten die unter-
worfene Eingeborenenbevélkerung unter sich auf und lie-
Ben diese flr sich arbeiten oder zogen regelmaBig Natural-
abgaben ein.

Das letztere wurde dann praktiziert, wenn die Guarani
nicht direkt in den ArbeitsprozeB ecingegliedert werden
konnten. Diese Art der Kolonisierung bewirkte, dal3 die
Spanier die engere Umgebung von Asuncién bald einmal
verlassen muf3ten, um in Gebieten mit dichterer Guarani-
Besiedlung neue Encomienda zu errichten. Auf das
16. Jahrhundert gehen denn auch eine Reihe von Ort-
schaftsgriindungen zurtick, die von Asuncién aus den gan-
zen Raum 6stlich davon bis zum Paranaflul und dariiber
hinaus bis zum Parapanéma —dem heutigen Grenzflu3 der
brasilianischen Staaten Sao Paulo und Parana — erfafiten
und somit einen GroBteil des traditionellen Siedlunsgebie-
tes der Guarani bedeckten. Allein bis zum Jahr 155§ wur-
den mindestens 27 Pueblos gegriindet, die Indianer
«reduziert» und als «encomendados» an Spanier ver-
pflichtet (Azara, 1847, T.1, S.267—268, siche Karte
S.111).

In der heutigen Geschichtsschreibung wird der Begriff der
Reduktion héufig allein mit dem berithmten Jesuitenstaat
in Verbindung gebracht. Das Wort «reducir», im Sinne
von Gebietseinschrankung und Ansiedlung von Indianer-
gruppen in Pueblos, wurde schon sehr friih von den spani-
schen Kolonialisten gebraucht. Vom «indio reducido»
wurde gesprochen als von einem Individuum, das einem
Encomendero zugeteilt worden war und sich deshalb auf
dem Weg zum Christentum und zur Zivilisation befand.
Reduktionen waren urspriinglich nichts anderes als Enco-
miendas, innerhalb derer zwangsangesiedelte Indianer-
gruppen den Spaniern dienstbar sein muBten.

Die ersten Pueblos mit reduzierten Indianern entstanden
in der Nahe von Asuncién mit Cario. So gehen die heute
noch bestehenden Dérfer wie Aregud, Tobati, Yaguaron,
Loreto und andere aufsolche Griindungen zuriick, weitere
wurden im 17. Jahrhundert durch Einfille portugiesischer
Sklavenhindler zerstort und spéter nicht mehr aufgebaut.



Die Verwaltung dieser Pueblos unterlag vorerst direkt den
Encomenderos, die oft auch gleich Polizeigewalt ausiibten,
oder aber den von der Regierung eingesetzten Verwal-
tungsbeamten. Zu Beginn des 17. Jahrhunderts, zurtick-
gehend auf einen Beschlu3 des «cabildos» von Asuncion
im Jahre 1598, begannen kirchliche Kreise, sowohl auf die
Administration wie auch auf die religitse und zivilrechtli-
che Erziehung der Pueblos Einflufl zu nehmen.

Die Probleme, die sich dabei stellten, waren vielfiltig.
Nicht nur, daB3 die Guarani, anstatt sich zum Christentum
zu bekennen, ihre heidnischen Riten weiterfiihrten; auch
die 6konomische Situation war auBlerordentlich schlecht.
Die Indianer hatten weder lber geziichtetes Vieh noch
iiber landwirtschaftliche Produkte Verfligungsgewalt, und
oft mufiten Mann, Frau und Kinder wahrend sechs Tagen
in der Woche fiir den Patron arbeiten. Fir ihren personli-
chen Lebensunterhalt verblieb ihnen ein Wochentag, den
sie beniitzten, um die eigenen Felder zu bestellen. Die
Spanier hatten deshalb stindig darauf zu achten, daf} die
reduzierten Guarani nicht wieder zu «monteses» wurden,
das heif3t, in die Wilder fliichteten und sich den frei leben-
den Stammesgenossen anschlossen. Auf diese Zeit gehen
denn auch viele Erlasse zurtick, die es den Indianern ver-
bieten, sich aus den Pueblos zu entfernen.

Es ist nicht erstaunlich, daB unter solchen Bedingungen
Aufstinde der Guarani nicht lange auf'sich warten lieBen
und eigentlich die ganze Unterwerfungsperiode begleiten.

Der erste geht schon auf das Jahr 1§42 zurtick. Zu dieser
Zeit wollten die Spanier eine Strafexpedition gegen India-
nergruppen des Chaco unternehmen und forderten des-
halb den
800 Mann als Truppe zur Verfigung zu stellen. Als Ara-

Guarani-Hduptling Aracaré auf, ihnen

caré sich weigerte, wurde er auf Befehl von Alvar Nunez
kurzerhand aufgehdngt.
Schmidel erzahlt, was daraufhin geschah:

«Darnach begerte unser Gubernator, von dem Obersten India-
ner/ so in der Stadt Assumption wohnet/ dass er jhme
2000. Indianer solte zu ordnen / die mit uns Christen dz Wasser
auffwertz ziigen. Darauff erbotten sich die Indianer gutwillig /
uns in allem unsern begern gefollig und gehorsam zu sein. Sagten
doch darneben / unser Oberster Hauptman solte sich zuvor wol
besinnen / ehe erin das Land zlige. Dann das ganze Land Dabero
und Carios weren mit aller Macht auff / wieder die Christen zu
ziehen. Dann derselben Oberster Dabero sey dess Achkeres, wel-
cher von den Christen gehenckt worden / Bruder und begere
solchen Todt mit allem Ernst gegen den Christen zu rechen. Also
muste auff solchen gegebenen Raht unser Hauptman diese Reiss
unterwegen lassen / und sich darfur wieder seine Feind risten /
und gegen denselben ziehen: Derhalben Accordirte er mit seinem

geschwornen Bruder Martino Dominigo Eyollas, dass er
400. Christen und 2000. Indianer sollte zu sich nemen / unnd
wieder die erstgemelten Dabero und Carios aussziehen / diesel-
ben durchauss zu verjagen / zuverhoren und ausszutilgen.
Solchem bevelch kame gedachter Eyollas mit alle fleiss nach /
und zoge mit diesem Volck auss der Stadt Assumption, und kame
gegen den Feind / und liesse erstlich diesen Dabero in namen der
Kay. Mdy. zum Frieden vermanen: Aber er wolte sich nicht
daran kehren / noch giitlich einlassen / dann er hatte sehr viel
Volcks bey einander: Unnd seinen Flecken sehr starck mit Stek-
kaden / das ist ein Zaun von Holtz dreyfach umb und umb
verwahrt / sie hatte auch sehr viel grosse und weite Gruben / von
denen erst kirtzlich hievor (...) gesagt worden/ darumb
gemacht / aber wir hatten solches alles zu vorhin aufgespehet.
Also lagen wir biss auff den 4. Tag / ehe dann wir jhnen absag-
ten / und den vierten Tag fielen wir 3. stund vor Tag inn den
Flecken / erschlugen alls was wir darin fanden / und fiengen viel
Weiber / dass ward uns ein grosser Behelff.

Inn diesem Scharmiitzel seind 16. Christen untergangen / auch
jhrer viel von unserm Volck beschediget worden / so seind auch
der Indianer auff unser seyten nicht wenig geblieben / dann es
wahren auff der Dabero seiten biss in 3000. todt blieben.

Nach solchem stunde es nicht lang an / da kame der Dabero mit
seinem Volck / und begerte Gnad an uns / und baten darneben /
wir solten jhnen jhre Weiber und Kinder wieder geben / so wolte
hingehen er Dabero unnd sein Volck / uns Christen auch dienen
und unterthinig sein. Ein solches muste jhne unser Hauptman

nach der Kidy. Mady. bevehl zusagen.» (Schmidel, 1962,
S. 44—45).

Dieser Bericht Schmidels ist auch deshalb interessant, weil
er Dabero und die Cario auseinanderhilt, obwohl beides
Guarani-Gruppen waren. Anscheinend unterschieden
sich aber die Guarani von Aracaré und Dabero insofern,
als sie sich, im Gegensatz zu den Cario, nie reduzieren
lieBen. Auch spéter konnten sie die Spanier immer auf
Distanz halten und lieferten ihnen nur Naturalien. Ver-
mutlich lag das Siedlungsgebiet der Aufstandischen am
unteren Jejuilauf.

Zu einer weiteren Revolte kam es im Jahre 154§, als politi-
sche Rinkespiele unter den Spaniern den Guarani die
Maoglichkeit eréfineten, die geschwichten Kolonialherren
ein fiir allemal aus dem Land zu werfen. SchlieBlich muB-
ten die Spanier, die in Anhdnger von Domingo Irala und
solche von Alvar Nufiez aufgeteilt und in sich zerstritten
waren, sich aufeinen Anfihrer einigen, wenn sie der Situa-
tion Herr werden wollten, da sich die Cario mit den Agaze
— ihren traditionellen Feinde aus dem Chaco — verblindet
hatten. Irala, der dann von den spanischen Asuncenos —
und entgegen den Weisungen aus Madrid — als Befehlsha-
ber bestatigt wurde, blieb nichts anderes tibrig, als seiner-
seits Hilfe bei andern Chacostimmen zu suchen, um sich

109



gegen die Allianz der Gegner halten zu kdnnen. Zum
ersten Zusammetreffen kam es in Aregua, nur drei Meilen
nach Schmidel
15000 Mann der Guarani und Agaze gegen Spanier,

von Asunciéon entfernt, wo sich
«Yapirue» und «Guatatae» zusammengefunden haben
sollen. Einige Tage spdter muBten sich die Guarani
zurtickziehen. Nach einer lingeren Flucht gegen Norden
wurden sie an einem Ort namens «Froendiere» durch
Verrat eines eigenen Hauptlings ein zweites Mal geschla-
gen. Nordlich des Rio Jejui kam es dann zur endgtiltigen
Schlacht, und die Guarani muBten sich den Spaniern
erneut unterwerfen und um Gnade bitten, um die von
Irala und seinen Leuten gefangenen Frauen und Kinder
wieder zuriickzuerhalten. Eineinhalb Jahre hatte der Auf-
stand gedauert und Opfer gefordert, die weit Uber die
Tausende hinausgingen (Schmidel, 1962, S. 61—71).

Auch in den folgenden Jahrzehnten waren regelmaBig
bewaffnete Erhebungen zu verzeichnen, obwohl es fiir die
Guarani immer schwieriger wurde, sich den Kontrollen in
den Pueblos zu entziehen und sich regional zu organisie-
ren. Als passive Resistenz gewann deshalb mehr und mehr
die Flucht in den Urwald an Gewicht, das heil3t, das
Zurtckweichen in die von den Spaniern nicht tiberwach-
ten Randgebiete. Gleichzeitig nahmen revitalistische und
messianistische, von guaranitischen Schamanen gefiihrte
Bewegungen an Bedeutung zu.

2. Die Guarani zur Zeit der Jesuiten

Obwohlin der Literatur oft vom paraguayischen Jesuiten-
staat die Rede ist und dieser auch schon hinreichend
beschrieben wurde (Lafargue, 1922; Baudin, 1962; P. Ca-
raman, 1979; Becker, 1980 u.a.m.), darfdie Schaffung von
Reduktionen im Gebiet der Guarani innerhalb der sid-
amerikanischen Kolonialgeschichte nicht isoliert betrach-
tet werden.

Die Jesuiten — wie Ubrigens auch die Franziskaner und
andere Orden — boten sich im frithen 16. Jahrhundert als
Alternative zur Feuer- und Schwertpolitik der Encomen-
deros an. Als Tridger und Arm der spanischen Krone
fuhlten sie sich befdhigt, den Indio ohne Gewaltanwen-
dung zu kolonisieren, zu christianisieren und damit zu
zivilisieren. Sie stellten sich somit klar gegen die Encomen-
deros, die von der Voraussetzung ausgingen, dal} nur
Unterwerfung die Indianer zur Vernunft und damit ndher
zur Zivilisation bringen konnte.

Da sowohl die zivilen Kolonialherren als auch die Missio-
nare auf die Indianer angewiesen waren — die einen im

110

Hinblick aufihre Arbeitskraft, die anderen auBBerdem, um
eine Basis zur Verbreitung des Christentums zu haben —
war die Anwesenheit der Jesuiten wihrend fast 200 Jahren
der Grund fiir Auseinandersetzungen, die immer wieder in
offene Befehdungen ausarteten. Dabeil ging es hidufig
darum, daB die Encomenderos die Unterworfenen
unmenschlich behandelten und ausrotteten, die Jesuiten
andererseits die Indianer von der spanischen Herrschaft
entfremdeten, um mit ithnen einen eigenen Staat aufzu-

bauen.

Sowohl Jesuiten wie auch Franziskaner arbeiteten in der
Tat immer wieder darauf hin, vom spanischen Konig
groBe Regionen zu erhalten, in denen sie wihrend der
vertraglich festgelegten Jahre — zwanzig, dreiBig oder
mehr — ihr Werk verrichten konnten. Zudem strebten die
Orden an, daB3 in solchen Missionsreservaten anderen
Spaniern der Zutritt verwehrt werde, um zu verhindern,
daB indianische Reaktionen auf Gewalttaten auch auf sie
zuriickfallen.

Auch wenn die Geistlichen in Std- und Mittelamerika
kaum je feste Gebiete zugesprochen bekamen, konnten sie
doch  vereinzelt durch Reduktionskonzentrationen
Schwerpunkte der Missionierung schaffen. Diese umfass-
ten nahezu ausschlieflich Indianergruppen, die in unzu-
ginglichen Waldgebieten oder Savannen lebten und
schwer kolonisierbar waren, oder aber Indios, die sich
durch kriegerischen Widerstand einer direkten Unterwer-
fung entzogen.

In den La Plata-Lindern waren es in erster Linie die
Guarani ostlich des Parana, die von der Distanz her weder
von den Spaniern aus Asuncién noch von den Portugiesen
aus Sao Paulo leicht unterworfen und kolonisiert werden
konnten und die deshalb vorerst den Jesuiten tiberlassen

wurden.

Zieht man in Betracht, dafl Pizzaro und seine Nachfolger
bei ihren Versuchen, ins Amazonasbecken vorzustofen,
immer wieder auf heftigen Widerstand stieBen, und eine
Unterwerfung von ziviler Seite her nicht méglich war, so
miiBen die Chiquito-Missionen 6stlich von Santa Cruz im
heutigen Bolivien und diejenige der Mojo nérdlich davon
am Rio Mamoré ebenfalls als vorgeschobene Posten der
Kolonisation betrachtet werden. Dasselbe gilt fiir die
Mayna-Missionen am Oberlauf des Amazonas, die gleich-
falls in einem unwirtlichen, durch Aufstinde gepréagten
Gebiet entstanden.

Auch das Orinoco-Tiefland war zur Reduzierung vorgese-
hen, aber die von den Antillen ausgehenden Einfalle der
Sklavenhandler fiihrten dazu, daf3 die betroffenen India-
ner diese mitsamt den Missionaren vertrieben.



[TI1

e Spanische Dorfgriindungen bis 1600
(nach F. Azara)

a Jesuitenreduktionen bis 1767 (nach

Mbotete),
ITATIN
A. N. Schuster, R. I. Cardozo)
7 .
CARIO: Guarani-Gruppen im 16. Jhdt.
Apa .
< (nach B. Susnik)
Pg
GUARAMBARE " %01
Loreto
Belér e P #:lgnacio; A 1 : 5'000'000
A w\g\& Mo, Huy -vaij G
A A s José
Ypane l
G
GU ARAMBARE’ UA[R/{ 5. Pabl \RP\
D . Pablo
S ® | Ciudad Real = CIU P\
AS. Estanislao ® Villa Rica
; Ontiveros
,3;‘ A S. Joaqui ASsnto Tomeé
& TO % < A S Javier
A @ BA TIN § L A 5. Miguel
(‘o,he a = Arcangeles A [nca‘nacidr\
v M 406 ¢ AS. Antonio
nd"wre 5 Alesis Maria
ASUNCIO @ AI‘US
.‘\reggan)bml R\O A Concepcion
.:pETJZrarr\baré P\ QT Vgua,u As. P
> . Pedro
It @ @ Villarica O
Yaglaron Y’}’
C
T AR[O <
Ricuar, Q;C
G,
fo,% Sta-Maria A Jesus Q,T UC’U P\\{
S. Ignacio Guazia A Sta. Rosa A Corpus UR (ond
Sta. Maria de fé ini
8. Maria de fég ASantiagy 'TrlnIXBd AS- lgnacio 8
S: Cosmied  LoPuR AS!ALZrem é\l
4 a. Anna U
w> ¥ ACnndelsna 198y 1o
] S.)avierA [}
S-Carlos AAS.]'Z::;[”ES‘A Sta.Maria La Mayor =
Apostoles A (S))
Concepcionk =
b S. Angel c
& llu; A (1]
< —y
A S.Nicolas é:'—l

S.Tomé A

La Cruz A

Yapeyu A

A ©.Borja

A S.luis

AS.[ orenzo

A S5-Miguel CH ANDULES




Die Idee der «Reduktion» ist
Ursprungs, sondern geht mindestens auf das Jahr 1§03

nicht jesuitischen

zuriick, als schon Bedingungen «zur Rettung der indiani-
schen Seele» festgesetzt wurden:

«... por lo que cumple a la salvacién de las animas de los dichos
indios ... es necesario que los indios se reparten en pueblos en que
vivan juntamente, y que los unos no estén ne anden apartados de
los otros por los montes» (zit. nach Melia, 1977, S. 1).

Die Feststellung, daf nur die Reduktion— die zwangsweise
Ansiedlung der Indianer in Pueblos — dem Indio Gewahr
bieten konne, sich vom irrationalen Zustand seines tieri-
schen Lebens zu einem «humanen» und «politischen»
Wesen zu entwickeln, war also nicht neu. (eb.).

Die Kirche betrachtete schon sehr frith die Indianer als
Konglomerat apolitischer und heidnischer Einzelindivi-
duen, deren Seelen es zu retten galt. Damit wurden der
autochthonen Bevolkerung eigenstindige soziale und poli-
tische Strukturen — und natiirlich jegliche Religion — abge-
sprochen, wahrend die Eroberer die Indianer fast durch-
wegs noch als gesellschaftliche Wesen mit eigenen kultu-
rellen Elementen bezeichneten. Auch Schmidel spricht
immer von «Nationen», wenn er Indianerstimme be-
schreibt.

Da die spanische Krone von indianerfreundlichen, meist
kirchlichen Gruppen umgeben war, deren erster Sprecher
uber lange Zeit Bartolomé de Las Casas war, wurden
schon in den Jahren 1§42—1543 die sogenannten «Neuen
Gesetze» erlassen, die verfiigten, daB keine neuen Enco-
miendas mehr verteilt werden durften. Dies gegen den
starken Widerstand der Kolonialisten, die sowohl
Anspruch auf die Arbeitskraft der Indianer als auch auf
die Erblichkeit der Landereien erhoben (Morner, 1964,
S. 187), bevor im La Plata-Gebiet iiberhaupt erst richtig
mit der Verteilung der Landereien und der Kolonisierung
begonnen wurde.

Als die neuen Gesetze keine Auswirkungen aufdie gingige
Praxis der Landzuweisung zeigten, versuchte Spanien,
wenigstens die Abschaffung des «servicio personal» durch-
zusetzen.

In Teilen Mittelamerikas und im Hochland von Peru —
den Zentren der spanischen Kolonisation — schien der
kontinuierliche Druck der Kirche, verstiarkt durch die
Erlasse der Krone, gewisse geringfligige Erfolge bewirkt zu
haben, wiahrend in &rmeren und abgeschiedeneren Gebie-
ten wie Venezuela, Chile und den La Plata-Landern die
Fronarbeit, Verordnungen,
aufrechterhalten wurde (eb. S. 188). Auch eine Reihe
anderer Verbote, zum Beispiel, dal Encomenderos und

ungeachtet der neuen

112

andere WeiBle, schwarze Sklaven und Mischlinge nicht
mehr unter den Indianern in den Pueblos leben durften,
wurden kaum je befolgt. Aber gerade diese Gesetzesbe-
stimmungen, zusammen mit anderen historischen Daten,
zeigen, daB} viele indianische Gemeinschaften durch die
Anwesenheit nichtindianischer Individuen und allgemein
durch die herrschenden kolonialen Zustdande zerstért und
oft sogar physisch vernichtet wurden. Aufder andern Seite
zeigt sich schon in diesen frithen Erlassen die Tendenz zur
Segregation, wie sie dann auch in die Praxis umgesetzt

wurde.

Nach den festgelegten Richtlinien hétten die Encomende-
ros die in Pueblos angesiedelten Indianer eigentlich zu gut
christlich
Staatsbiirgern machen sollen. So jedenfalls sah es Azarain

erndhrten, wohlerzogenen, unterwiesenen

seinem Riickblick auf die Geschichte Paraguays:

«Los encomendaderos 6 los que las poseian, tenian siempre en su
casa todos los indios que les pertenecian de ambos sexos y de
todas edades, y los ocupaban a su arbitrio en clase de criados.
Mas no podian venderlos ni maltratarlos, ni despedirlos por
malos, indtiles 6 enfermos: estaban obligados & vestirlos, alimen-
tarlos, medicinarlos é instruirlos en algun arte 0 oficio y en la
religion. De todo esto se hacia cada ano una visita y examen
prolijo por el gefe principal, oyendo al encomendadero, 4 los
indios, y 4 su protector que era un espanol de los mas graves y
caracterizados. En esta clase de encomiendas, fueron incluidos los
guaranis de san Isidro, los Conchas, los de las islas del Parand y
tambien algunos Pampas, Paiaguas, Albayas, y Guaicurus cogi-
dos en las batallas ...» (Azara, 1847, T.1, S. 253).

Historische Belege zeigen zur Geniige auf, daf3 sich die
Encomenderos von Asuncién nicht grundlegend von sol-
chen anderer stidamerikanischer Regionen unterschieden
und in keiner Weise an das von Azara aufgezeichnete Ideal
heranreichten. Auch um Asuncién herum gab es schon in
der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts einen zunehmen-
den Bevolkerungsschwund, der hauptsachlich auf die
schlechte Behandlung der Guarani durch ihre Kolonial-
herren zurlickzufiihren ist. In der damaligen Auseinander-
setzung zwischen zivilen Encomenderos und christlichen
Ordenstrigern ging es nicht prinzipiell um die Frage, ob
die Guarani kolonisiert werden sollten, sondern darum,
auf welche Art dies geschehen konnte. Die besonders von
Kircheninstanzen gegen die Encomenderos gerichtete
Kritik ist denn auch oft sehr radikal ausgefallen. So heiBt
es in einer «cedula real» aus dem Jahre 1§82, nur 26 Jahre
nachdem Irala offiziell in Paraguay das Encomienda-
System eingefiihrt hatte:



«Somos informado — dice el rey al obispo del Rio de la Plata, ylo
mismo repite a su gobernador — que en esa provincia se van
acabando los indios naturales de ella por los malos tratamientos
que sus encomenderos les hacen y que, habiéndose disminuido
tanto los dichos indios que en algunas partes faltan més de la
tercia parte, les llevan las tasas por entero ...y los tratan peor que
esclavos y como tales se hallan muchos vendidos y comprados de
unos encomenderos a otros y algunos muertos a azotes, y mujeres
que mueren y revientan con las pesadas cargas, y a otras y a sus
hijos les hacen servir en sus granjerias, y duermen en los campos y
alli paren y crian, mordidos de sabandijas ponzofosas, y muchos
se ahorcan y otros se dejan morir sin comer, y otros toman yerbas
venenosas, y que hay madres que matan a sus hijos, en pariéndo-
les, diciendo que lo hacen para librarlos de los trabajos que ellos
padecen, y que han concebido los indios muy grande odio al
nombre cristiano y tienen a los espafioles por enganadores y no
creen en cosas que les ensefian ...y ya que por haberse hecho, ha
llegado a tanta corrupcién y desconcierto, conviene que de aqui
adelante se repare con mucho cuidados.» (Enrique de Gandia,

1939, S. 347).

Die ersten in Paraguay gegriindeten Reduktionen gehen
auf die Franziskaner zurtick, die sich um 1§80 in Caazapa
niederlieBen. Ihre Aufgabe bestand darin, rebellische
Guarani-Gruppen im Gebiet des Parana zu pazifizieren,
was ihnen anscheinend so gut gelang, daB3 die Reduzierung
durch Ordensbriider vorerst ein positives Echo fand
(Melia, 1977, S. 10).

Neben den Guarani nérdlich des Jejui waren es besonders
diejenigen beidseitig des Parand, die den Spaniern starken
Widerstand entgegensetzten und die deshalb vorerst den
Jesuiten zur Befriedung tiberlassen wurden.

Es handelte sich hierbei um ein Gebiet von besonderer
Wichtigkeit, da die Spanier von Asuncién aus gegen Osten
hin kolonisierten und der Ozeankiiste zustrebten, wah-
rend die portugiesischen «Paulistas» stindig gegen
Westen einfielen und mit groBangelegten Expeditionen
schon sehr frith Sklaven im Inland machten. Im Jahr 1541
wurde diese Gegend zum ersten Mal von Alvar Nunez
durchquert und spater auch von Ulrich Schmidel als
Riickweg gewihlt.

Irala unternahm schon 1552 einen Kriegszug, der ihn weit
iber den Parana hinaus bis in die Heimat der ava pytd
(Tupi) fihrte und der die spanische Priasenz gegentiber
den Portugiesen demonstrieren sollte. Angeblich kam die
Invasion auf Bitte einiger Guarani-Hauptlinge zustande,
die um Schutz gegen die Tupi ansuchten. Diese sollen
schon sehr frith mit den Portugiesen paktiert haben, um
unter den Guarani Sklaven zu fangen (Cardozo, 1970,
S. 44—45). Um das Gebiet abzusichern, lie Irala 1554 am
Parana die Garnison «Villa de Ontiveros» griinden und
Lindereien an Spanier aus Asuncién verteilen. In den

ersten Jahren ihrer Anwesenheit konnten die neuen Enco-
menderos auf die Hilfe der Kaziken Canindejd und Guaira
zahlen, die beide als Freunde der Kolonialherren betrach-
tet wurden. Spéter folgten weitere Ortschaftsgrindungen.
1556 war es die Siedlung Ciudad Real, die an der Miin-
dung des Pikyry in den Parand entstand, und 14 Jahre
danach wurde — diesmal schon im Zentrum der neu ent-
standenen Provinz Guaira — Villa Rica del Espiritu Santo
aufgebaut, wo angeblich Gold zu finden war (eb.
S. 45—56).

Wihrend Villa de Ontiveros als Siedlung nicht zu halten
war, entwickelten sich die beiden jlingeren Grlindungen
erfolgreich weiter, da sich die Encomenderos auf «tau-
sende von Feuern» stiitzen konnten, das heifB3t, auf India-
nerfamilien, die den «servicio personal» leisten muBten.
Trotz der angeblich guten Beziehungen zu den Guarani,
kam es aber schon im Jahre 1561 zur ersten groB3en Erhe-
bung, die vor allem gegen die Encomenderos der Ortschaft
Ciudad Real gerichtet war. Um die Guarani «zum Gehor-
sam zuriickzufiihren», blieb den Spaniern nichts anderes
librig, als mit Hilfe aus Asuncién Strafexpeditionen in der
ganzen Provinz Guaira zu organisieren (Azara, T.1I,
S. 169). Auch in den folgenden Jahrzehnten gab es immer
wieder Aufstinde, die mehr oder weniger weit um sich
griffen und die Spanier des 6ftern in Bedrangnis brachten.
Die miB}lungenen Revolten fithrten dazu, daB3 sich unter
der Eingeborenenbevolkerung zusehends der passive
Widerstand ausbreitete, was den Encomenderos beson-
ders zu schaffen machte, da sich die Indianer mehr und
mehr dem «servicio personal» entzogen.

Im Jahre 1607 schlielich wandten sie sich selbst an die
Obrigkeit in Asuncién, mit der Bitte um mehr Priester, die
sich der Indianer annehmen sollten. Da es anders nicht
ging, sollte den Guarani auf gewaltlosem Weg und mit
Hilfe des Christentums die spanische Kolonialdoktrin bei-
gebracht werden:

«... los tengo de volver a visitar y ver lo que en todo se hace en
descargo de Vuestra Real conciencia la Ciudad Real y la Villa
Rica del Espiritu Santo tienen dos sacerdotes clérigos curas de los
espafoles y naturales que a las ciudades acuden y servicios de las
casas. Los demds naturales que es gran suma la que hay en el
distrito de aquellos pueblos, que por la poca fuerza de los espafio-
les no se pueden conquistar sirven cuando quieren y como quieren
y en la mayor parte de ellos, entra uno o dos hombres y anda sus
tierras y yo he enviado a empadronarlos, tiene gran falta de
sacerdotes que los doctrinan y acerca de la poblacién y disposi-
ci6n de esta tierra y de la doctrina que se les podria dar escribiré
mi parecer en carta particular, satisfaciendo a lo que en este,
Vuestra Magestad me mande en la suya.» (Cartas y Memoriales
de Hernandarias de Saavedra. Zit. nach Cardozo, 1970, S. 101).

113



Den guten Eindruck, den die Encomenderos von der
Arbeit christlicher Priester hatten, hinterliefen die Jesui-
ten Juan Saloni, Manuel Ortéga und Tomas Fields, die
seit dem Jahre 1588 fast kontinuierlich die Indianersied-
lungen Guairas aufsuchten und in nur neun Monaten
6000 Taufen, 2800 Heiraten und 4000 Beerdigungen voll-
zogen haben sollen. Das Werk der Christianisierung kam
in dem Sinne den spanischen Kolonialherren sehr entge-
gen, als sie sich durch die Verbreitung des Evangeliums
ein besseres Pflichtbewusstsein der Indianer gegeniiber
ihren Herren erhofften.

Einige Kaziken aus der Provinz hatten sich jedoch zusam-
mengefunden und durch Nicolds Tayaoba und Luis
Maendy (Mba’e rendy) eine Petition nach Asuncién brin-
gen lassen, in der sie im Namen der gesamten guaraniti-
schen Bevolkerung baten, vom Frondienst befreit zu wer-
den und als unabhingige Untertanen Seiner Majestit den
Tribut direkt an die Krone liefern zu diirfen, was eigent-
lich in der damaligen Gesetzgebung auch so verankert war
(eb. S. 113).

Schon um das Jahr 1610 zeigte es sich dann deutlich, da3
die Interessen der Jesuiten nicht unbedingt mit denjenigen
der Encomenderos Ubereinstimmten. Anstelle einer rein
christlichen und zivilrechtlichen Indoktrination, wie sie
von den ersten Missionaren getdtigt wurde, strebten die
Jesuiten die Schaffung eigener Reduktionen an, in denen
die freien Guarani gesammelt, christianisiert und zur
Arbeit angehalten werden sollten.

Mit Recht muB3ten deshalb die Spanier in Ciudad Real
und Villa Rica beflirchten, dafl wenigstens ein Teil der
ihnen durch die Encomienda zugesprochenen Guarani
diesen Umstand niitzen wiirden, um in die Reduktionen
der Jesuiten iberzusiedeln, was dann auch wirklich ge-
schah.

Die Missionare muflten in den nichsten Jahren immer
wieder die beschwerliche Reise nach Asuncién unterneh-
men, um sich dort bei der Obrigkeit gegen die von den
Encomenderos gegen sie erhobenen Vorwiirfe zu wehren.
Diese bestanden darin, daB sie die Indianer zur Faulheit
erzogen und gegen die spanische Herrschaft authetzten.

Die Jesuiten andererseits muBten sich die Tatsache einge-
stehen, daB die Guarani in den Missionssiedlungen Gottes
Wort akzeptierten, weil sie sich vor den Spaniern fiirchte-
ten — oder mit andern Worten: daf3 der Zulauf in den
Reduktionen nicht unbedingt ihrer Uberzeugungskraft,
sondern vielmehr der Angst gegeniiber den Encomenderos
zu verdanken war (Lugon, 1970, S. 23—24).

Zwischen 1610 und 1630 wurden in der Provinz Guaira
insgesamt zwolf Reduktionen gebildet, die nach jesuiti-

114

schen Berichten 150000 Guarani-Indianer umfaBten
(siche Karte S. 111). Andern Informationen zufolge sollen
es bis zu 300000 gewesen sein, da vermutet wird, daB} die
Jesuiten die Zahl auf dem Papier absichtlich niedrig hiel-
ten, muBten sie doch an die spanische Krone eine Kopf-
steuer fiir jeden «reduzierten» Indianer leisten. Zu den
Jesuiten, die sich in dieser Region besonders aktiv betétig-
ten, gehdrt Antonio Ruiz de Montaya, dessen «Conquista
Espiritual» zu den wesentlichsten ethnohistorischen Quel-
len der damaligen Zeit zahlt.

Die Reduktionen wurden fast ausschlieSlich im 9stlichen
Teil der Provinz Guaira, aullerhalb des Einflulbereichs
der spanischen Siedlungen Ciudad Real und Villa Rica
gegrindet. Trotzdem verstirkten sich die Auseinanderset-
zungen zwischen Padres und Encomenderos. Es waren
besonders die Reduktionen im Gebiet des Gebirgszuges
Yvytyrembeta, die den Spaniern ganze Gruppen von
Indianern entzogen. Ortschaften wie Santa Ana, Ytupe,
Yvyaty, Kuna mingura und Takuara — als Encomiendas
gegrundet — entleerten sich, und die Kolonialherren blie-
ben praktisch ohne Arbeitskrafte (Cardozo, 1970, S. 114).

Die hauptsichliche Meinungsverschiedenheit zwischen
den zivilen und den christlichen «Patrones» drehte sich
auch hier vor allem um den Frondienst, den die Indianer
zu absolvieren hatten. Wihrend die Jesuiten sich an die
von der Krone vorgeschriebenen zwei Monate halten woll-
ten, die von den Guarani jahrlich an die Obrigkeit geleistet
werden mufBten, dringten die Encomenderos darauf, die
Indianer ganzjdhrlich zur Verfugung zu haben. So
betrachtet, ist es verstandlich, daf} die Einheimischen die
«siiBe Sklaverei» der Jesuiten dem totalen Frondienst der
Encomenderos vorzogen und sich in die Reduktionen
fliichteten.

Ab 1620 begannen in Guaira die «bandeirantes» — auch
Mameluken und Paulistas genannt — starker zu wirken. In
immer kirzeren Abstanden fielen sie Gber die Siedlungen
her, um Teile der indianischen Bevélkerung als Sklaven
nach Sao Paulo zu bringen, wobei sie vielfach Unterstiit-
zung bei den Tupi-Stammen fanden. Gerade die Jesuiten-
reduktionen wirkten anziehend auf die Sklavenjdger, da in
diesen groBe Teile der Guarani-Bevélkerung lebten.

Als im Jahre 1628 die Bandeirantes unter der Leitung von
Antonio Raposo Tavares in Guaira einfielen und in einem
groBangelegten Zug — angeblich blieben nur 2§ Personen
in Sao Paulo zuriick — fast samtliche Indianer-Gruppen
uberfielen, muBten die Jesuiten mit den restlichen Gua-
rani gegen Studosten ziehen, um sich siidlich des Yguazu-
flusses oder westlich des Parana neu anzusiedeln. Bald



darauf folgten auch die Encomenderos, die sich allein und
ohne Arbeitskrifte auch nicht mehr halten konnten, und
so blieb die Provinz den Portugiesen liberlassen.

Die Ruhe vor den Bandeirantes war damit allerdings noch
nicht gesichert. Uberfille erfolgten das ganze 17. Jahr-
hundert hindurch und erstreckten sich tiber Paraguay bis
hinauf nach Bolivien. Nachdem die Jesuiten ihre Reduk-
tionen in der alten Provinz Guaira aufgeben muB3ten, bil-
dete sich ein Schwerpunkt ihrer Evangelisationsarbeit im
Gebiet zwischen den Flissen Parand und Uruguay, wo
schon einige Reduktionen bestanden. 1609 wurde in der
Nihe der Einmindung des Parand in den Paraguay San
Ignacio Guazu gegriindet, 1610 an einem Nebenfluf3 des
Uruguay Candelaria, 1615 Itapua, das spater vom sidli-
chen Paraniufer ans nordliche verlegt wurde. Weitere
Reduktionen dieser frithen Griindungszeit waren Concep-
cién (1619), San Javier (1626), Yapeyu (1626) und andere.
Bis ins 18. Jahrhundert hinein wurden tiber dreiig Mis-
sionssiedlungen von den Jesuiten mit Guarani-Indianern
aufgebaut und in Betrieb gehalten. Gegen Mitte desselben
Jahrhunderts strebten die Ordensbrider schlieBlich
danach, eine direkte Verbindung zu den bolivianischen
Niederlassungen zu schaffen, worauf sie die nordlichsten

im Paraguaygebiet gelegenen Reduktionen — Belem
(1740), San Joaquin (1746) und San Estanislao (1749) —
grindeten.

Diese {lorierten allerdings nicht mehr richtig, da die politi-
schen Auseinandersetzungen schon im Jahre 1767 zur
Folge hatten, daf3 die Jesuiten aus den spanischen Kolo-
nialgebieten verwiesen und die Reduktionen unter die
Obhut der zivilen Regierungen kamen und wie Encomien-
das weitergefithrt wurden.

Die Wirtschaftsordnung in den Reduktionen wurde von
Historikern seit dem 19. Jahrhundert oft einem ausge-
prégten, gut funktionierenden Agrarkollektivismus gleich-
gesetzt und damit in einer Weise idealisiert, wie es kaum
der Realitédt entsprach (Lafargue, 1921; Baudin, 1962). In
der Regel lebten die Guarani in Siedlungen, die rund um
das Zentrum der Reduktion angelegt waren. Dieses
bestand aus Kirche, Werkstatten, den Hausern der Prie-
ster, Lagerhdusern und so weiter. Jede Familie verfugte
Uiber Land, das zum privaten Nutzen angebaut und dessen
Ertrag frei konsumiert oder gehandelt werden konnte. Die
Reduktion wiederum hatte eigene Lindereien, die unter
Anleitung der Jesuiten ebenfalls von den Guarani — wah-
rend drei Tagen in der Woche — bebaut wurden. Der
Ertrag dieser Felder wurde fluBabwirts verschifft und ver-
marktet, so daf3 die Jesuiten Uber relativ grofe Einnahmen
verfugt haben miissen, die zum Teil als Steuern an den
Staat und an den Orden und zum Teil in den Aufbau der

Reduktion flossen. Gerade dieser groBangelegte Handel
hat schon sehr frith die Gesellschaft Jesu in Verruf ge-
bracht.

Da die Jesuiten in ihren Berichten mehr auf Fortschritte in
der Evangelisierung und der Entwicklung ithrer Missions-
stationen eingingen und in den Studien linguistische
Aspekte in den Vordergrund stellten, sind von ihnen kaum
Daten bezliglich ethnischer Gliederung, Sozialstruktur
und nicht-christlicher Religion vorhanden. Wir verzichten
aus diesem Grund darauf, hier ausfihrlicher auf die Mis-
sionszeit einzugehen, und werden die wenigen ethnohisto-
rischen Daten, die uns von den Jesuiten zur Verfligung
stehen, zusammen mit solchen aus anderen Quellen im

nichsten Abschnitt darlegen.

3. Ethnohistorische Daten

Die kolonialgeschichtlichen Zeugnisse zur Beeinflussung
und Herausbildung der heute in Paraguay lebenden Gua-
rani sind sehr vielfiltig, geben jedoch tiber die Jahrhun-
derte hinweg ein verwirrendes Bild von Neugruppierun-
gen, Umsiedlungen und Migrationen, die — verbunden mit
stindig wechselnder Namensgebung durch spanische
Kolonialherren, Reisende und Priester — eine EntschliBe-
lung der Guarani-Geschichte nur sukzessive und iiber aus-
giebige Archivarbeiten erlauben werden. Teilweise sind
diese Nachforschungen bereits erfolgt, und von den daran
Ethnohistorikern
Cadogan (1950, 1956, 1959, 1960, 1962, 1968 u.a.), Bra-
nislava Susnik (1965, 1975, 1979—80) und Bartomeu
Melia (1970, 1976) zu erwdahnen.

beteiligten sind besonders Leén

Schwierigkeiten bei der historischen Analyse ergeben sich
vorwiegend aus dem Umstand, daB3 die frithen Eroberer
und spiter auch die Jesuiten die Guarani kaum nach
ethnischen Kriterien oder gar nach indianischer Selbstde-
finition benannten. Vielmehr wurden regionalen Gruppen
Namen ihrer Kaziken, naher Flisse, Gebirge usw. zuge-
teilt. Schmidels Bericht gibt dazu ein lebendiges Bild. Fast
jede groBere Gemeinschaft wird bei thm zur Nation erho-
ben, ohne daB ethnische, linguistische oder andere Krite-

rien berlicksichtigt worden wéren. Azara sagt dazu:

«La nacion Guarani era la mas numerosa y entendida del pais,
pero no tenia un gefe, ni formaba un cuerpo politico como la
megicana; porque cada pueblo era independiente de los demas, y
tenia un nombre particular, como son en el Paraguay los de
Imbeguds, Caracaras, Timbus, Corondas, Colastines, Tucagués
Calchaquis, Quiloazds, Ohomas, Mongolas, Acaai, Ytati, Tois,
Tarois, Curupaitis, Curumiais, y otros que algunos escritores han

115



olvidado y creido alguna vez que pertenecian 4 naciones diferen-
tes. Asi sucede & Schmidels capitulo 17, llamando Macuarendas a
los Quiloazas y creyéndolos de diferente nacion que los Timbus.
El nombre mas general de la nacion, fue antiguamente el de
Carios y hoy lo son los Guaranis y Tapes.» (Azara, 1847, T. 1,
S. 181).

Wihrend der Kolonialzeit wurden als Cario im engeren
Sinne diejenigen Guarani bezeichnet, die im Raume Asun-
cién, zwischen den Flissen Tebicuary und Manduvira,
angesiedelt waren (siehe Karte S. 111). In einigen Doku-
menten taucht der Name Cario ebenfalls fur andere Gua-
rani-Gruppen auf, unter anderen wurden diejenigen der
Atlantikkuste von den Portugiesen «Carijos» genannt.
Fir Paraguay unterscheidet Susnik drei weitere Gruppen,
dieim 16. und 17. Jahrhundert von Bedeutung waren und
sich voneinander, aber auch von den Cario abgrenzten. Es
sind dies die Itatin, die zur Zeit der Eroberung noch
nordlich des heutigen Grenzflusses Apa lebten, dann die
Guarani im Raume Caazapa und weiter diejenigen von
Guarambaré, deren Siedlungsgebiet zwischen den Flissen
Jejui und Ypane lag (Susnik, 1965, S. 193).

Niher benannt wurden die Cario vielfach nach ihrem
Herkunftsort oder — regional — nach ihren Kaziken. So
sprach man von den Gruppen von Altos, denjenigen von
Quyquyo und Quiindy und so weiter. Oft bezog sich die
ortliche Bezeichnung der Cario-Gruppen auch schon auf
die Regionalisierung, hervorgerufen durch die Verteilung
der Landereien und die dazugehorigen Pueblos.

Bis heute konnte nicht nachgewiesen werden, daB3 die
Cario sich ethnisch von den tbrigen Guarani-Gruppen
unterschieden oder gar eine andere guaranitische Dialekt-
form hatten. Den Spaniern fielen sie in erster Linie durch
ihre Befestigungsanlagen und Fallgruben auf, die ja schon
von Schmidel beschrieben worden waren.

Die Cario waren die ersten Guarani, die von den Spaniern
wirklich kolonisiert, nach dem Encomienda-System aufge-
teilt und partiell umgesiedelt wurden. Die frithesten Griin-
dungen von Guarani-Dérfern finden sich deshalb aus-
schlieBlich in der ndheren Umgebung, 6stlich von Asun-
ci6n und sind zum Teil heute noch mit den Namen erhal-
ten. Dazu gehoren Altos, Ita, Yaguaron, Tobati, Aregua,
Ypane, Guarambaré und andere mehr, die alle zwischen
1535 und 1538 entstanden (Azara, 1847, T. I, S. 330).

Die Dezimierung der Cario-Bevélkerung setzte schon sehr
frih ein, was fur die Spanier zu einem grofen Mangel an
Arbeitskriften fiihrte. Die Cario waren auch die ersten, die
sich gegen die Zwangsansiedlung erhoben und schon im
Jahre 1545 versuchten, mittels eines massiven Aufstandes

116

die Kolonialherren aus dem Lande zu werfen (Schmidel,
1962, S. 4411).

Die teilweise Ausrottung der Cario veranlaBte die Kolo-
nialherren, im 17. Jahrhundert andere Guarani-Gruppen
im Raum um Asuncién anzusiedeln. Dazu gehorten Gua-
rani aus dem 9Ostlichen Regenwaldgebiet, die nach Itape,
solche aus dem Siiden, die nach Yaguaron und Guaram-
baré und solche aus dem Norden, die nach Ypane verscho-
ben wurden (Susnik, 1979—1980, Karte S. 254).

Es ist bezeichnend, da im ehemaligen Siedlungsgebiet
der Cario seit Jahrhunderten keine Guarani mehr zu fin-
den sind und sich die einstigen Indianersiedlungen sehr

schnell mestizisierten.

Nérdlich des Manduviraflusses, bis hinauf zum Ypane,
teilten sich die Guarambaré und die Tobatin in das Wald-
land. Im Zuge der Schaffung von Encomiendas wurden
letztere im 16. Jahrhundert zum Teil in der siidlich ihres
Gebietes liegenden Siedlung Tobati zusammengefa3t. Thr
Name erscheint erneut im 18. Jahrhundert, in Verbin-
dung mit den Griindungen der zwei letzten Jesuitenreduk-
tionen San Estanislao und San Joaquin (Susnik, 1975,
S. 102).

Die Guarambaré hatten auf beiden Seiten des Ypane und
bis hinunter zum Jejuifluf3 FuB3 gefaBt. Thren Namen ver-
danken sie einem ihrer Kaziken (eb. S. 102). Nach ande-
ren Quellen hieB3 der YpanefluB3, der sich von den Kordille-
ren des Amambay bis zum Paraguay erstreckt, urspriing-
lich Guarambaré (Melia, 1976, S. 165).

Die Guarambaré gehorten zusammen mit den noch zu
erwiahnenden Itatin, zu den am schwersten zu kolonisie-
renden — und spiter zu missionierenden — Guarani-Grup-
pen. Sie waren die ersten, die im Jahre 1542 Irala die
Gefolgschaft verweigerten, d. h. nicht bereit waren, ihn auf
einen Kriegszug in den Chaco zu begleiten, worauf Ara-
caré, einer ihrer Kaziken, gehingt wurde (siehe S. 109).

Auch fortan waren die Guarani der Jejui-Region immer
wieder rebellisch. So hatte der Aufstand von Arecaya im
Jahre 1660 gleichfalls seinen Ursprung in diesem Gebiet.
Arecaya wurde um 1630 als «Pueblo de Indios de Nuestra
Senora de la Concepcién de Arecaya» am Jejuiflull
gegriindet, die Indianer dort zum ersten Mal wirklich
reduziert und an verschiedene in Asuncién ansassige Spa-
nier verteilt. Das Hauptinteresse galt ab dem 16. Jahrhun-
dert der Gewinnung von Mateblittern, und der Handel
mit Mate-Tee wurde zu einem wichtigen Bestandteil der
Kolonialwirtschaft. Der Jejui als befahrbarer FluB und die
umliegenden reichhaltigen Matewélder boten besonders
gute Voraussetzungen, um in diesem Landstrich mit den



Indianern als «Yerbateros» diesen Wirtschaftszweig zu
fordern. Die in Arecaya anséssigen Guarani wurden des-
halb in erster Linie zur Arbeit in den Waldern angehalten.
Der Druck der Fronarbeit sowie unmenschliches Verhal-
ten der Encomenderos und ihrer Vertreter gegeniiber den
Mate-Sammlern und deren Familien fiihrten dazu, daf3
ein groBer Teil der Guarambaré zu Pfeil und Bogen griff
und sich gegen die Encomenderos erhob. Der auf Besuch
weilende «Gobernador» aus der Hauptstadt und seine
Begleiter wurden kurzerhand angegriffen, und es blieb
ihnen nichts anderes ibrig, als sich in der Kirche des
Dorfes zu verschanzen. Erst nach einigen Tagen und mit
Unterstiitzung von Mestizen und Guarani, die aus den
Pueblos von Atyra, Ypane, Guarambaré und Caaguazu —
angefiihrt von ihren jeweiligen Priestern — den Einge-
schlossenen zu Hilfe kamen, konnte die Rebellion nieder-
geworfen werden. Ein groBer Teil der reduzierten Guarani
fliichtete sich daraufhin in die Wilder zu den frei lebenden
Gruppen, zu welchen sie gerade durch ihre Tdtigkeit in
den Matewildern den Kontakt hatten aufrechterhalten

kénnen (zum Aufstand von Arecaya s. Velasquez, 1965).

In diese Zeit fielen auch die Versuche, die Guarambaré
weiter sudlich anzusiedeln, um zu verhindern, daf3 sie
standig in die ausgedehnten Wilder von Amambay,
Itanard und Mbaracaju fliehen konnten.

Eine weitere Gruppe der Guarani, die sich durch kontinu-
ierliche Resistenz auszeichnete, sind die Itatin. Von ihnen
steht mit Sicherheit fest, daB3 sie sich durch ein geschlosse-
nes ethnozentrisches Verhalten schon in vorkolonialer
Zeitvon den uibrigen Guarani unterschieden. Es war Irala,
der sie 1553 «entdeckt» und «Besitz von ihrem Land
genommen hat» (Melia, 1976, S. 158). Nach Sanchez
Labrador, dem Begriinder der erst um 1760 etablierten,
am Unterlauf des Ypane gelegenen Reduktion Belem, und
nach Aguirre wird sich ihr Siedlungsgebiet vom Guaram-
baréfluss — heute Ypane — und dem Parayfluss — heute
Aquidaban — bis hinauf zu dem in Brasilien liegenden
Mbotetey erstreckt haben (eb. S. 1§9). Die Itatin wurden
bekannt durch ihre Wanderungen Richtung Andenge-
birge, die zum Teil schon auf vorkoloniale Ereignisse
zurlickgehen und dazu fihrten, daB3 sich die Guarani-

Enklaven durch ganz Bolivien erstrecken.

Die ersten Itatin wurden bereits 1§96 —97 unter der Regie-
rung von Ramirez de Velasco einigen Encomenderos zuge-
wiesen. Es war jedoch den Spaniern nicht moglich, ihre
Liander wirklich zu kolonialisieren, was teils auf den
Widerstand der Itatin, teils aber auch aufdie periodischen
Einfille der Bandeirantes aus Sio Paulo und die Uber-

griffe der Mbaya-Indianer aus dem Chacogebiet zurtick-
ging. Gerade der zunehmende Druck der Mbaya veran-
laBte die Itatin, ihre tradionellen Stammplitze stidlich des
Mbototey zu rdumen und sich in die Walder des heutigen
Amambay zurlickzuziehen. Die iber das ganze 18. Jahr-
hundert hinweg von den Mbaya kontrollierten Gebiete
weisen auch heute nicht-guaranitische geographische
Namen auf, obwohl sie vom 19. Jahrhundert an wieder
von Guarani besiedelt wurden. So wechselte, wie schon
erwihnt, der ParayfluBl zu Aquidaban und der Guaram-
baré zu Bidioni Taloconagadi. Letzterer bekam erst unter
den spiten Itatin seinen heutigen Namen Ypane und
wurde damit reguaranisiert (Melia, 1976, S. 165).

Obwohl die Itatin sporadischen Kontakt zu den Kolonial-
herren hatten, kamen sie anscheinend erst in permanente
Bertihrung mit ihnen, als die Jesuiten den Aufbau der
Reduktionen von Belem, San Estanislao und San Joaquin
begannen. Aus dieser Epoche stammen auch die christli-
chen Einfliisse, die noch heute unter den nérdlichen Gua-
rani festzustellen sind und auf die wir noch zu sprechen

kommen werden.

Im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts nahm die Tren-
nung zwischen den von Encomenderos oder Jesuiten redu-
zierten Guarani und ihren frei lebenden Stammesbridern
immer ausgepragtere Formen an. Wéahrend die fest ansas-
sigen Guarani zunehmend christianisiert und an die kolo-
niale Wirtschaftsform angepal3t wurden, bildete sich bei
den «monteses» ein kritischeres BewuBtsein heraus. Kon-
takte zu den Spaniern, aber auch zur mestizischen, aus der
Guarani-Kultur  hervorgegangenen Landbevélkerung
wurden wenn moglich unterlassen, was automatisch zur
Selbstisolation fithrte. Die Monteses, hdufig «caynguas»
genannt (ka’a gua — diejenigen vom Wald), seltener auch
«carimas» oder «tarumas», setzten sich aus Guarani-
Gruppen zusammen, die sich entweder iberhaupt nicht
reduzieren lieBen oder aus den Pueblos und den jesuiti-
schen Reduktionen in die Selva fliichteten und wieder ihre
urspriingliche Lebensform annahmen. Gerade die Aus-
beutung der Matewilder ermdglichte es ja bekanntlich
den reduzierten Guarani, wiederum Kontakt zu freien
Gruppen anzukniipfen und sich abzusetzen. Andererseits
begannen Monteses, zu Anfang des 17. Jahrhunderts die
«Yerbateros» verstirkt zu storen, indem sie ganze Mate-
Transporte Uberfielen und vernichteten (Susnik, 1965,
S. 197).

Aus dieser Situation heraus intensivierten sowohl Enco-
menderos als auch Jesuiten ihre Bemiihungen, die frei
lebenden Guarani aus den Wildern zu holen und in den
von ihnen kontrollierten Siedlungen seBhaft zu machen.

117



Wihrend jedoch die Encomenderos in bewidhrter Weise
durch «rancheadas» die Guarani gewaltsam zu reduzieren
versuchten, wandten die Jesuiten andere Methoden an. In
diese Zeit fiel die Griindung der Reduktion von Rosaria,
spater San Joaquin genannt, die vortrefflich die Wider-
spriiche aufzeigt, die damals zwischen Klerus, zivilen
Kolonialherren und den frei lebenden Guarani bestanden.
Azara beschreibt die Griindungsgeschichte folgender-
mallen:

«Instruidos de que habia en el Tarumd guaranis silvestre, les
despacharon algunos indios instruidos de los pueblos del Parand,
que eran de la misma lengua, con algunos regalitos diciendo se los
remitia un padre jesuita que los amaba mucho, y deseaba llevar-
les otros con abundancia de vacas para existir sin trabajar, y que
aun queria vivir entre ellos. Se repitieron iguales embajades y
reconocimiento del pais, y de resultas marché el padre el afio 1720
con las ofertas, acompanado de bastantes indios escogidos en los
pueblos del Parand, que llevaron el equipaje y ganados, y que se
quedaron para cuidarlos, para servir al jesuita y para fabricar las
casas 6 chozas precisas. Comidas las vacas, se llevaron otras y
otras por muchos indios de los citados pueblos que se fijaban alli
con varios pretestos. La abundancia de comida, la dulzura del
padre, la buena conducta de los indios del Parand, las musicas y
fiestas, y el no molestar en nada 4 los indios silvestres, atrageron &
cuasi todo los de esta especie que habia en la comarca, y sellamé
esta reunion pueblo de Rosario. Pero cuando el ano de 1724 hubo
ya mas indios del Parana que silvestres, reemplazé al primier
jesuita otro del cardcter que convenia, el cual con su fuerza
armada circund¢ a los indios silvestres, y se los llevé al pueblo de
Santa Maria de Fé y en seguida los repartié en otros pueblos de los
del Parand, donde los sujetaron y redugeron, menos 4 6o familias
que lograron escaparse 4 su Tarumd al afio de 1733.» (Azara,
1847, T. 1, S. 271—272).

Nach der mifiglickten Deportation der Guarani in die
Reduktion Santa Maria de Fé reorganisierten sich die
fliichtigen Familien in den Waldern ihres urspringlichen
Siedlungsgebietes in funf Gemeinschaften, unter der Fih-
rung der Kaziken Parandery, Guayrazura, Yasu, Yazu-
abuza und Xavier (Susnik, 1965, S. 199). Im Jahre 1746
wurden sie jedoch wiederentdeckt, und die Reduktion San
Jaoquin bildete sich erneut. Drei Jahre spdter nahmen die
Jesuiten abermals Kontakt zu noch frei lebenden Guarani-
Gruppen auf, wobei sich das Vorgehen dhnlich gestaltete,
wie oben von Azara beschrieben wird. Missionierte India-
ner aus San Joaquin wurden in die Wilder des Jejuiflusses
gesandt, um den dort lebenden Gruppen Geschenke zu
lberbringen und so den Kontakt mit den Missionaren
vorzubereiten. Mit den Guarani des Jejuigebietes wurde
daraufhin die Reduktion San Estanislao geschaffen.

118

Die Vorgehensweise der Jesuiten wurde damals schon
heftig angegriffen, wobei die Kritik erst recht verstandlich
wird, wenn wir berlicksichtigen, daf3 beide Reduktionen in
einem Gebiet gegriindet wurden, das bisher den Encomen-
deros allein zur Verfigung stand, und diese die beiden
Jesuitenniederlassungen als «intrusos» in ihrem Territo-
rium betrachteten. Auflerdem erreichten die Jesuiten mit
Geschenken problemlos, was die Encomenderos mit
Gewalt nicht durchsetzten.

Es soll an dieser Stelle nur die Kritik von Mathias de
Anglés y Gortari wiedergegeben werden, die ziemlich
genau aufzeigt, auf welche Weise die Jesuiten damals ins
Kreuzfeuer gerieten und wenige Jahre spiter aus den spa-

nischen Koloniallindern gewiesen wurden:

«Habra unos ocho o nueve anos, que el Padre Joseph Pons y el
Padre Félix Villa Garcia sacaron de unos parajes de los montes
unas 400 familias de indios Monteses o Tarumds, con unos enga-
flos y estratagemas bien extrafios; y habiéndolo llevado contra su
voluntad al pueblo de Santa Maria o Nuestra Senora de Fe y
conocido de los tales indios el mal estilo, modo y rigor de los tales
padres, escaparon los mas de ellos y se han vuelto a su gentilidad,
y no quieron nioir el nombre de los padres ni el de los cristianos; y
esta Reduccién o Conquista que ha tenido tan poca duracién, me
consta que la han celebrado grandemente los Padres y la han
hecho muy plausible en Madrid y en Roma.» (zit. nach Cadogan,
1956, S. 296).

Die Bezeichnung «monteses» blieb in Zukunft bestehen
fiir all jene Gruppen, die sich aktiv oder passiv einer Kolo-
nisierung widersetzten und die abseits der Mestizenbevol-
kerung, innerhalb ihrer traditionellen sozio-6konomischen
Struktur existierten.

Aber auch von den Mestizendorfern her stieen immer
wieder Familien zu den Monteses, trotz der schon beste-
henden semantischen Trennung in «paraguayo» und
«indio» oder «ava». Bewirkt wurde dieser Zuflu} in die
Wilder Ostparaguays durch immer noch stattfindende
Zerstorungen von Pueblos durch brasilianische Bandei-
rantes und die inzwischen berittenen und deshalb sehr
mobilen Chacostimme des Mbayas und Payaguas.
Zunehmenden Druck auf die Mestizendorfer iibte eben-
falls die progressive Verknappung des Landes aus, die in
erster Linie auf die gehdufte Schaffung von Estancias und
die damit verbundene Viehzucht zuriickzufiihren war.
Opfer dieser Entwicklung waren die auf Landwirtschaft
ausgerichteten Pueblos, denen vermehrt Land strittig
gemacht wurde (Susnik, 1965, S. 1691l).

Die Abdrangung der Caynguas in die Randgebiete Ostpa-
raguays und das fehlende Interesse des Kolonialstaates an



deren Entwicklung hatte zur Folge, daB3 bis ins 20. Jahr-
hundert hinein die ethnische Selbstdefinition dieser Grup-
pen nicht zur Kenntnis genommen wurde — dies, obwohl
das Guarani auch in der nationalen Gesellschaft
Umgangssprache war.

Es war schlieBlich dem katholischen Missionar Franz
Miiller vorbehalten, in einer Schrift der Jahre 1934—35
erstmals eine Einteilung der Guarani nach kulturellen
Elementen vorzunehmen und in Ansdtzen eine demogra-
phische Gliederung der noch lebenden Caynguas aufzu-
stellen. Miller arbeitete in den Jahren von 1920 bis 1924
am Aufbau einer Missionsstation am Jejuiflul, die dann
aber wieder aufgegeben werden mufte.

Der mehrjihrige Kontakt mit den Guarani dieses Gebietes
ermoglichte es thm, nach «kulturellen und dialektischen
Eigenttimlichkeiten» vier zum weitverbreiteten Guarani-
Volke gehorige «Stdmme» zu unterscheiden: Guayaki,
Mbya, Chiripd und Pan, von denen er die drei letzteren in
seiner Arbeit behandelt (Miiller, 1934—35, S. 178).

Die Benennungen dieser guaranitischen Untergruppen,
die sich in der Folge als richtig erwiesen, tauchen zwar
schon in fritheren Publikationen auf, tragen aber dort eher
zur Verwirrung als zur Kliarung bei. Im «Apercu ethno-
graphique préliminaire du Paraguay Oriental et du Haut
Parana» — von Bertoni im Jahre 1920 publiziert — sind sie,
mit Ausnahme von Pan, ebenfalls vertreten, aber nur als
Bezeichnung von ortlichen Gemeinschaften unter vielen
anderen Begriffen (Bertoni, 1920, S. §39—§41). Zur Ver-
breitung der vier Gruppen sagt Miiller:

«Vom 27. Grad sudlicher Breite bis etwas tiber den 25. Grad
sidlicher Breite hinauf nach Norden haben fast ausschliesslich
die Mbya in der Ebene und die Guayaki auf den Hohenziligen —
den stidostlichen Ausldufern der Sierra Mbaracadji—ihre Wohn-
kreise. Nordlich davon, selbst hinauf bis zum Salto Guaird und
dariiber hinaus bis nach Matto grosso hinein kommen nach
unseren Erkundungen die Mbya zwar nicht als geschlossene
Volkseinheit, sondern zwischen den Pan- und Chiripa-Stimmen
als Enklaven eingesprengt, vor.

Die Wohnsitze der Chiripd befinden sich zumeist siidlich, die der
Pan zumeist nérdlich vom Jejuiguasifluss.

Die Mbya nennen sich selber Mbya, was soviel wie «Leute»
bedeutet, jedoch heute von ihnen in dieser Bedeutung nicht mehr
gekannt ist und nur noch als Stammesname empfunden wird, wie
ihr Ausdruck: che Mby4, h. h. ich bin ein Mbyd, unschwer erken-
nen ldsst...

Die Chiripd und Pan verdanken ihren Namen den Paraguayern.
Sie selbst nennen sich heute mit Stolz den Mbyd gegeniiber
Guarani, obwohl die Mbya in Sprache, Sitte und Rasse noch
reinere, unvermischtere Guarani sind als die Pafi und besonders
die Chiripd, die offensichtlich schon mancherlei Blutvermischung

mit der weissen Rasse aufweisen ... Pan soll nach Angabe meines
Gewdhrsmannes aus diesem Stamme abgeleitet und nach Gua-
rani-Art verkiirzt sein aus (com)-pan-(ero).» (Miiller, 1934—35,

S. 179—180).

Miiller hat sich beim Aufarbeiten der Unterschiede dieser
drei Gruppen im wesentlichen auf die materielle Kultur
beschriankt, obwohl er auch Bemerkungen zu Religion und
Riten machte. Die Unterteilung in Mbyd, Chiripd und
Pan wird heute von diesen als ethnische Selbstbenennung
aufrechterhalten, auch wenn die Chiripd im tédglichen
Gebrauch Ava-Guarani oder einfach Guarani vorziehen.
Die Mbya begriilen es ebenfalls, mit Guarani angespro-
chen zu werden. Der vollstindige Name der Pan wiederum
ist Pai-Tavytera und bedeutet soviel wie «Bewohner des
Zentrums der Erde» (pai-tava-yvy-ete-ra). Cadogan hat spa-
ter richtiggestellt, dass Pai oder Pan, wie Miller schreibt,
nichts mit dem spanischen Wort companero zu tun hat,
sondern die Bezeichnung ist, welche die Gétter innerhalb
der Pai-Mythologie zur gegenseitigen Anrede brauchen
(Cadogan, 1962, S. 44).

Die im Anhang angefiihrte Karte gibt uns eine Ubersicht
Uber die heutige Verbreitung der drei Gruppen (S. 124).
Auf die Lokalisierung und auf nihere demographische
Daten werden wir in einem spiteren Kapitel zurtick-
kommen.

Das heutige Wissen ist noch zu ungeniigend, als daf8 Klar-
heit tiber den Werdegang jeder dieser drei Guarani-Eth-
nien bestlinde. Die wenigen ethnohistorischen Daten, die
uns zur Verfugung stehen, kénnen hichstens dazu dienen,

zukiinftige Untersuchungen zu umrei3en.

Cadogan hat festgestellt, daB das von Ruiz de Montaya
aufgezeichnete klassische Guarani der alten Provinz
Guaira nicht mit demjenigen der Mbya iibereinstimmt,
obwohl es diesem am néchsten kommt. Daraus konnte
geschlossen werden, daf3 die Guarani stlich des Parand —
trotz der engen Kontakte zu denjenigen des heutigen Para-
guay und trotz der von den Jesuiten durchgefiihrten
Migrationen ins Gebiet der Parand-Reduktionen — auf
einem anderen Stratum beruhten, das sich schon zur Zeit
der spanischen Besetzung leicht von demjenigen der para-
guayischen Guarani unterschied. Auf der anderen Seite
fand Cadogan Hinweise dafiir, daf die autochthone Bevol-
kerung der Taruma-Reduktionen im Gebiet von San Joa-
quin wahrscheinlich als Vorldufer der heutigen Mbya zu
betrachten sind. Beim Studium der Kirchenregister von
San Joaquin und Nuestra Sefiora del Rosario de los Ajos —
heute Coronel Oviedo — in denen Guarani-Namen der
damaligen Zeit aufgezeichnet sind, konnte Cadogan fest-
stellen, daB dieselben Namen durch das 18. bis ins

119



19. Jahrhundert hinein im Gebrauch waren und zum Teil
noch heute von Mbyé-Indianern verwendet werden. Dar-
aus folgerte er, daf3 eine direkte Verbindung von den rebel-
lischen Monteses von Taruma zu den heutigen Mbyé-
Guarani bestehen miisse (Cadogan, 1960, S. 7).

Noch 1844 wurden in diesem Gebiet Strafexpeditionen
gegen die als widerspenstig geltenden Guarani durchge-
fiuhrt, da sie angeblich Neuansiedler storten (Cadogan,
1956, S. 300); und aus dem Jahre 1876 liegt ein Bericht
vor, der sagt, daB3 der groBe Kazike Buha (Mbya), der das
Gebiet von Baibera (Mba’e vera) westlich des Monday-
flusses bewohnte, niemanden in seine Siedlung lieB3, der
nicht dazu autorisiert war (eb.). Es besteht kein Zweifel,
daB mitdieser Gruppe die Mbyd gemeint sind. Mba’e vera
ist auBerdem ein zentraler mythologischer Ort der Mby4,
der unter der Kolonialbevolkerung Verwirrung stiftete.
Da Mba’e vera in der Ubersetzung «glinzende Sache»
heiit, glaubten die Spanier, da} die Guarani irgendwo
eine Stadt hdtten, in der sie ihre Schitze verborgen hielten.

Beziiglich der Pai-Tavytera haben Melia und Griinberg
den Versuch unternommen, diese in eine direkte Abstam-
mungslinie mit den Itatin des 16. und 17. Jahrhunderts zu
bringen (Melia, Griinberg, 1976). Von den Itatin existie-
ren schon aus den Dreiligerjahren des 17. Jahrhunderts
ziemlich ausflihrliche Berichte, die AufschluB3 tiber kultu-
relle Eigenheiten geben. Es war dies die Zeit, in der die
ersten Reduzierungsversuche durch Jesuiten vorgenom-
men wurden. So steht in einer Schrift von Diego Ferrer,
einem belgischen Jesuiten, der eigentlich Diego Ranconier

hief3:

«Todos estos Itatines son de buen natural y no difieren de los
demds Guaranis, sino que tienen mds trato y policia de cuantos
Guaranis habemos visto hasta ahora, y también en la lengua
tienen alguna diferencia de los demas Guaranis, aunque poca,
acercandose algo al lenguaje tupi, de suerte que algunos, dicen
que no son verdaderos Guaranis ni Tupis tampoco, sino que es
une nacién entremedia entre los Guaranis y Tupis, que llaman
Temiminds....

Comunmente cada Indio no tiene mis de una mujer, y tienen su
modo de casamiento y es que el Indio e India que se quieren casar
van por la mananita a la casa del Cacique o hechicero principal, el
cual pone y mezcla la yerba que beben en un calabazo con agua, y
da de beber esta yerba a los dos que se han de casar del mismo
calabazo, y después el marido y mujer han de tocar juntos la yerba
en un mismo hoyo, y esta es la senal exterior del casamiento, o
bien del concubinato, porque después viven juntos cuanto tiempo
quieren y cuando el marido se quiere casar con otra mujer deja

aquella, y lo mismo es de la mujer,...

120

Todos estos I tatines reconocen un Cacique que se llama Nandua-
vust como a principal de todos, el cual dice que todos los Indios
Guaranis que hay desde la ciudad de Asuncién para acd son todos
sus vasallos, ... Todos viven en pueblos grandes o chicos, pero por
la mayor parte los pueblos son de cerca de cien familias, y algunos
hay de docientos y aun mas, lo cual facilita mucho el reducirles.»
(zit. nach Melia, 1976, S. 161—162).

Der Bericht Ferrers gibt schon ziemlich klare Hinweise
darauf, daB die Itatin sich von den mehr siidlich angesie-
delten Guarani unterschieden. Im Gegensatz zu diesen
waren sie monogam, — was auch in anderen Zeugnissen
hervorgehoben wurde (eb. S. 172). Ihr Dialekt lieB3 die
Vermutung aufkommen, die [tatin seien gar nicht wirklich
ein guaranitisches Volk. Dazu kam, daB3 sie ebenfalls sehr
rebellisch waren und sich kaum missionieren und noch
weniger reduzieren lieBen. Zu San Joaquin und San Esta-
nislao hatten sie zwar anscheinend engeren Kontakt, aber
nur wenige Itatin konnten dazu bewogen werden, wirklich
in diesen Reduktionen zu leben; und auch von diesen
flichteten immer wieder Familien in die Walder zuriick
(eb.S. 176). Die stindigen Einfille der Mbaya bewirkten,
daf} die Itatin ihr traditionelles Siedlungsgebiet verlegen
und sich stidlich des Aquidaban, mit Zentrum beidseitig
des Ypane und bis hinunter nach Itanara, niederlassen
muliten. Dies entspricht ziemlich genau dem heutigen
Standort der Pai-Tavytera.

Zusammen mit dem passiven Widerstand der [tatin gegen
die spanische Kolonisation, bewirkte die Zerstérung der
nordlichen Reduktionen gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts, daf} sie, wie andere Guarani-Gruppen auch, der
Anonymitat anheimfielen und in der Folge ebenfalls unter
den Bezeichnungen Monteses und Cayngua in relativer
Isoliertheit — héchstens gestért durch Mate-Sammler und
Strafexpeditionen — ihre kulturelle Eigenstidndigkeit tber
Jahrhunderte hinweg bewahren konnten.

Erst durch D. Juan Francisco Aguirre, der 1795 an der
Offnung der Demarkationslinie zwischen Brasilien und
Paraguay teilnahm, erhalten wir wiederum Nachricht
iber die Monteses dieser Region. Die Bezeichnung Itatin
erscheint bei thm schon nicht mehr; er deutet jedoch zum
ersten Mal darauf hin, daB3 der Kontakt mit den Jesuiten
nicht spurlos an ihnen voriiberging und sie als duBeres
Zeichen des Christentums — und als Symbol der Macht der
Kolonialbevolkerung — das Kreuz tibernommen hatten.
Weiter erfahren wir durch Aguirre, daB3 die Monteses der
Walder des Amambay schon einen ziemlich regen Kon-
takt mit der Mestizenbevolkerung und besonders den
Mate-Sammlern hatten und vornehmlich am Tausch von

Eisenwerkzeugen interessiert waren.



Die Monteses bewohnen nach Aguirre

«las aguas de los rios Aguaray, Ypané y algo mas hacia el norte. ..
Viven en ellos seguin se refiere 10 tolderias numerosas que comun-
mente componen lo que se llama coraguasu ... no hay indios mas
flecheros ni que despidan mas violenta flecha, (que) los monteses.
... Son los monteses de idioma guarani, indios dociles que parecen
oriundos de cristianos porque conservan la veneracion a la Santa
Cruz y es distintivo principal en el cacique, en el palo que lleva en
sumano. También veneran al religioso y de lo uno y de le otro hay
prueba. Usan lo(s) mas, barbote y he visto alguno de ellos de
goma de arboles, cristalina y fuerte. Salen por parcialidades a
tratar y aun asalariarse con los expanoles de los beneficios de la
hierba, particularmente por hachas, machetes, cuchillos. Venden
frutos de chacareo como batatas, mandioca y maiz y trabajan en
la faena de barcos, o ranchos; pero esto es lo menos. Es ponderada
la agilidad de estos indios en andar por los montes. .. Sus sendas
no parecen capaces de camino humano y en tan infeliz situacién
viven, segun conjetura, por haber huido a su refugio. .. Alternan
los monteses con los beneficiadores de la hierba con la paz y la
guerra. Acontecen sus desgracias, son pocas y en general el mon-
tés no es sanguinario, lo que quiere es el robo del rancho, por las
herramientas. Suelen caer algunos en poder de los beneficiadores
y he visto dos de estos infieles que son unos indios regulares. No
hay memoria hayan pedido reduccién los del Coraguasu, ni se ha
logrado el atraerlos.» (zit. nach Melia, 1976, S. 175).

Das von Aguirre bemerkte Kreuz erscheint noch in einem
andern historischen Text. Diesmal ist es der im Jahre 1795
zu Baden im Aargau geborene Schweizer Johann Rudolf
Rengger, der die Monteses im Nordosten Paraguays
besuchte und dariiber ausfihrlich berichtete. Rengger
befand sich von 1818 bis 1826 in Paraguay, da ihm der
Diktator Dr. Francia die Erlaubnis zur Ausreise iiber
Jahre verweigerte. Rengger, Arzt und Naturforscher,
beniitzte die Zeit, um Land, Tier- und Pflanzenwelt ken-
nenzulernen und nebenbei auch Informationen tber die
Monteses zu sammeln. Er machte erstmals — und damit
noch vor Franz Miller — eine Einteilung in drei frei
lebende Guarani-Gruppen, brauchte jedoch zur Bezeich-
nung damals ibliche Namen, die nicht den Selbstdefinitio-
nen der Indianer entsprachen: Caaygua, Carima und
Taruma. Nach ihm lebten die Caaygua in den Gebirgszii-
gen von San José, was den Kordilleren des heutigen
Amambay entspricht, die Carima waren nérdlich von
Curuguaty in den Bergen von Mbaracadju zu finden, und
die Taruma sollten in den Wéldern 6stlich von Yhu und
San Joaquin angesiedelt sein (Rengger, 1835, S. 104). Mit
dieser Dreiteilung gibt Rengger ziemlich genau die Sied-
lungsgebiete der Pail-Tavytera (Caaygua), der Chiripa
(Carima) und der Mbya (Taruma) wieder. Er hatte zuerst
Kontakt mit einigen Taruma, die San Joaquin besuchten.

Seine Kommentare geben uns einen Hinweis darauf, wie
damals die Beziehung der ortlich ansdssigen Mestizenbe-
volkerung zu den frei lebenden Monteses war:

«L’administrateur me dit qu’ils étaient trés poltrons, avec cela
ingrats et voleurs, et qu’aucun bon traitement ne pouvait les
engager a quitter leur vie errante, qu’au contraire ils cherchaient
toujours a emmener avec eux quelques Indiens de la peublade, ce
qui leur réussissait assez souvent, si I'on ne surveillait tous leurs

pas.» (Rengger, 1835, S. 108).

Dazu sagt Rengger:

«Les Guaranis réduits en missions n’ont jamais appris a connaitre
les jouissances de la vie sociale et civilisée, mais seulement ses
peines; voila pourquoi ceux qui vivent dans des lieux écartés

cherchent a s’échapper et a se retirer dans les bois.» (eb. S. 108).

Die Taruma blieben nur wenige Stunden in San Joaquin,
um sich sogleich wieder auf den Riickweg zu ihren tapyi zu
machen — eine Verhaltensweise, die noch heute die Mbya
von anderen Guarani-Gruppen unterscheidet. Die Mbya
schrianken den Kontakt mit der Zivilisation soweit wie
moglich ein, und Besuche in den Dérfern — in einer feind-
lich gesinnten Umgebung — werden auf die Zeit reduziert,
die sie brauchen, um ihre kleinen Handelsangelegenheiten
abzuschliefen.

Ein Jahr spéter unternahm Rengger eine Reise nach Villa
Real — dem heutigen Concepcién — und von dort weiter
tiber den Landweg in das Gebiet des Cerro Pyta, einem
Gebirgszug, auf dessen héchstem Punkt heute das Grenz-
dorf Pedro Juan Caballero liegt. Mit Hilfe von Mate-
Sammlern suchte er in diesem Gebiet eine Caaygua-Sied-
lung auf. Auf dem Weg dahin traf er zuerst auf drei Gua-
rani, von denen keiner die sonst iibliche Tonsur noch das
kleine Loch an der Unterlippe fiir den Lippenpflock auf-
wies. Nach dem Grund befragt, antworteten ihm die drei,
daB sie den alten Sitten nicht mehr folgten und tbrigens
Christen seien, was der eine dadurch bezeugte, daB3 er
spanisch das «bendito» rezitierte. Einer von thnen war als
kleines Kind von Mate-Sammlern entfiihrt und nach Villa
Real gebracht worden. Dort arbeitete er bis zu seinem
18. Lebensjahr als Dienstbote, worauf er entfloh und sich
wieder einer unabhingigen Gruppe anschloB (eb. S. 111).

Von diesen drei Guarani gefiihrt, trafen sie am ndchsten
Tagin der Indianersiedlung ein, wo sie vom schon benach-

richtigten Kaziken empfangen wurden:

«Lorsque nous fimes pres de ’habitation de mon guide, sans
I'appercevoir cependant encore, je vis venir a nous un Indien, que

121



le guide me dit, étre le cacique ou le pay (prétre). Il ne portait
pour tout vétement qu’une ceinture de toile de coton, qui recouv-
rait ses parties sexuelles. Au lieu d’armes il tenait dans sa main

droite une petite croix, qui était peinte en rouge avec de I'urucu.

Lorsqu’il se fut approché de moi a une distance de deux ou trois
pas, il me présenta la croix et me dit quelques mots, qui d’apres la
traduction de mon interprete signifiaient: Es-tu paisible, capi-
taine? Ma réponse affirmative fut accompagnée d’un présent que
jelui fis d’un collier de grains de verre. Il ne fit que peu d’attention
a cette espece de largesse et se mit a marcher avec nous, en me
tenant un long discours, toutefois sans me regarder, si ce n’est de
temps en temps du coin de I'eeil. Il s’arrétait quelquefois, sans
doute pour laisser a mon interprete le temps de me traduire ses
paroles dont le sens peut se résumer comme suit: «Vous étes des
blancs (corai); dieu (tupd) vous a donné tout le pouvoir, toutes les
richesses de la terre, jusqu’au pays méme qui nous appartient;
vous avez de belles maisons, des troupeaux dont vous vous nouris-
sez et des esclaves qui vous servent. Nous autres Ava (Indiens),
au contraire, sommes pauvres, sans habits, sans maisons, forcés
de parcourir les foréts pour ne pas mourir de faim, et réduits a 'y
vivre, pendant que vous occupez le beau pays qui était a nous. Il
est donc tout naturel que tu partages avec nous tes richesses et que
tu nous fasses des présents, pour réparer cette grande injustice;

car nous valons autant que vous.» (eb. S. 114—115%).

In der Folge beschreibt Rengger das Haus des Kaziken
und all die Gegenstinde, die sich darin befanden. Das
Haus war ein typisches ogajekutu, ein Langhaus mit bis an
den Boden reichendem Strohdach aus kapi’i, wie es heute
noch von den Hauptlingen der Pai-Tavytera in der Region
Ypane und des Aquidaban beniitzt wird.

Zum Gebrauch des Kreuzes bei den von ihm besuchten
Caaygua sagt Rengger:

«La croix, que I'Indien portait dans sa main, est d’un usage qui
date des temps de la conquéte et des guerres continuelles entre les
Espagnols et les nations indigenes, non soumises. Les Indiens
Guaranis, ayant remarqué la vénération des Espagnols pour la
croix, I'adopterent comme tout autre signe de paix pour montrer
leurs intentions paisibles ou leur soumission. Cependant je n’ai
remarqué cet usage chez aucune autre nation sauvage.» (eb.
S. 11§—116).

Spitere ethnographische Untersuchungen haben ergeben,
daBi neben dem Kreuz noch andere christliche Elemente in
die Kultur der Pai eingegangen sind, die Zeugnis davon
ablegen, daB diese in Kontakt mit jesuitischen Gruppen
waren, So erscheint in ihrer Mythologie ein pa’ fani (Scha-
mane Tani) und ein saruma jare guasu. Tani ist die guarani-
sierte Form des spanischen «Estanislao» und kann als
Hinweis dazu dienen, daf3 die Pai wirklich in Verbindung

122

mit der Reduktion San Estanislao waren, obwohl in ihrer
Mythologie pa’i tani ein Kulturheros ist. Saruma jare guasu
ist der «groBe Besitzer von Saruma», einem Land, das von
yvangusu, dem jungeren des in der Guarani-Kultur weit
verbreiteten mythologischen Zwillingspaares Sonne-
Mond, beaufsichtigt wird. Saruma — ein nichtguaraniti-
sches Wort — erinnert an taruma, Name der nordlichen
Jesuitenreduktionen (Cadogan, 1962, S. §6). Weitere
Worter, die einen direkten Bezug zur christlichen Religion
geben, sind maria ti-ngusu (Grosse, weile Maria); pa’i rei
und papa rei, die von Papst und Konig (spanisch: «papa»
und «rey») abgeleitet sein kénnten (eb. S. 46). Ma’etira
wiederum erinnert stark an Martyrium. Fiir die Pai bedeu-
tet ma’etiro ein Zustand von Seclen, die geslindigt haben

und deshalb nicht ins Paradies eingehen kénnen (eb.
S. 73).
Die Existenz dieser Begriffe in der Pai-Mythologie und das

auch heute noch als zentrales Element in Pai-Altdren ver-
wendete Kreuz werden allerdings von den Tavytera nicht
auf eine christliche Beeinflussung zuriickgefiihrt. Das
Kreuz ist nach ithnen als yoy jekoka (Stiitzerin der Erde)
direkt mit der Schépfung der Welt verbunden und damit
mit thren Gottern und Kulturheroen, die diese erschaffen
haben.

Nach Renggers Bericht gibt es weitere Indizien, die besta-
tigen, daf3 die Cayngua des 18. Jahrhunderts im Gebiet
des heutigen Amambay direkte Vorfahren der rezenten
Pai-Tavytera sind. In einem Dokument aus dem Jahre
1791, in dem von einem Priester Salinas und einem Kom-
mandanten Ramirez liber die Moglichkeit einer Reduk-
tionsgrindung im Gebiet von Villa Real berichtet wird,
sind einige Kaziken der Monteses aufgezdhlt, die an den
Besprechungen teilgenommen haben. Darunter finden
sich die folgenden Namen: cusurd guasi, yasucati, yacird
verayd, yacaird guasi, quaraciyi guasi, quaraciyd miri, pay verayi,
pay verall, yasucd poti, pay guara, diyii guasi, yasucay, yeguacazi
mir{ (Susnik, 1965, S. 201).

Interessant an diesen Namen ist, dal3 sie zum Teil Begriffe
aus Religion und Mythologie der Pai enthalten, wie sie auf
diese Art weder bei den Mbya noch bei den Chiripa auftre-
ten. Dazu gehort in erster Linie yasuka (jasuka), das in den
Namen yasukati (jasuka-ti), yasuca poti (jasuka poty), yasucay
(jasuka-y) vorkommt. Jasuka ist nach den Pal die Urkraft,
der Urnebel oder das Urprinzip, aus dem alles, sogar die
Gotter, entstanden ist, und wird auch heute noch in den
tupa’ery,
(Cadogan, 1962, S. 49). Bei den Mbya existiert das Wort

Seelennamen, den sogenannten verwendet
Jasuka ebenfalls, hat aber nicht dieselbe Bedeutung und

wird ausschlieBlich als weiblicher Name verwendet.



Pay, wie es in den Namen pay verayi, pay verati, pay guara
erscheint, kénnte sowohl pai (wie in Pai-Tavytera) oder
pa’i (Priester, Schamane) sein, wobei das zweite wahr-
scheinlicher ist, da pai iiblicherweise nicht in den Seelen-
namen gebraucht wird und es auf der andern Seite gerade
fir Kaziken der Pai hdufig ist, gleichzeitig auch Schamane
zu sein. Pa’i kuara (pay quara) ist im Gotterpantheon der Pai
der dltere der Zwillingsbriider und demzufolge der Besit-
zer der Sonne (kuarahy — Sonne).

Die Namen quaraciyi guasi und quaraciyi mir{ (der groBe
und der kleine quaraciyi) gehen ebenfalls auf kuarahy zurtick
und sind mit dem Suffix -ju versehen. -ju wiederum leitet
sich von saiju (gelb) ab, der Farbe also, die innerhalb der
guaranitischen Skala «die gottliche» ist.

Cusurit guasii kann eigentlich nur kurusu guazu (das groBie
Kreuz) sein und diyd guasi wirde auf teju guazu (die groie
Eidechse) hinweisen. Die hier angefithrten Namen stehen
in enger Verbindung zu den heute noch von den Guarani
gebrauchten Seelennamen, die aber, im Unterschied zum
18. Jahrhundert, nur noch im geheimen und versteckt vor
den WeiBlen ausgesprochen werden; doch darauf kommen
wir noch in einem spateren Abschnitt zu sprechen.

Mit dem vorliegenden Datenmaterial kénnen die Pai-
Tavytera ethnohistorisch bis in die Mitte des 18. Jahrhun-
derts zuriickverfolgt werden, so daf3 als gesichert gelten
darf, daB sie aus den Itatin hervorgegangen sind.
Uneinigkeit unter den Ethnohistorikern besteht jedoch
dariiber, ob die Pai — oder damaligen Itatin — wirklich
einer christlichen Missionierung unterworfen waren oder
nicht. Cadogan ist der Ansicht, dafl die oben angefiihrten,
eng mit der christlichen Lehre verkniipften Begriffe den
Schlufl zulassen, daB die Itatin Uber lange Zeit und voll
christianisiert wurden und daf3 die heute noch aufzufin-
denden christlichen Elemente Reminiszenzen dieser Zeit
sind, da hierauf der ProzeB3 der Reguaranisierung eintrat

(Cadogan, 1962, S. 46).

Melia und Griinberg bezweifeln die Katechisation der
Ttatin:

«Habria que precisar, sin embargo, que no parece necesario
pensar en una catequizacién y sometimiento, primero, y una
«reguaranizaciéon> después de la expulsién de los jesuitas; una
parte importante de la nacién de los Itatin siempre, aunque
huyendo, permanecié dibre>; los Pal no dejaron nunca de ser
Guarani y los elementos de «catequesis» que se pueden encontrar
entre ellos, fueron reguaranizados en el momento mismo de su
incorporacién; la matriz del pensamiento y de la vida de estos
Guarani quedo fuera de la catequizacién y sometimiento, aunque

hayan recibido aportes e influencias del mundo colonial, ya sea

por los fugitivos, ya sea por contactos marginales. El Pai no es,
pues, un colonizado o un semi-convertido que <todavia> habla
guarani, como en el caso de muchos Guarani coloniales, sino un
Guarani que ha adoptado «palabras> coloniales.» (Melia, 1976,
S. 184).

Die Interpretation von Melia und Griinberg scheint der
Realitdt ndher zu kommen als diejenige Cadogans. Das
gesamte ethnische Verhalten der Pai laft darauf schlie-
Ben, daBl der Impakt der Kolonialzeit aufihre Gemeinwe-
sen kleiner war als bei anderen Guarani-Gruppen. Viel-
leicht bot gerade die Moglichkeit, sich der direkten Unter-
werfung iiber lange Zeit entziehen zu konnen, die Voraus-
setzung dafuir, dal ihr Kontakt mit den mbairy (mba’e vai
Jjary — Besitzer des Schlechten, gemeint sind die WeiBlen)
sie nicht vor die Wahl stellte, sich entweder vernichten zu
lassen oder aber durch das Zurtickweisen jeglichen kultu-
rellen Einflusses als Ethnie tiberleben zu konnen. Die
historische Entwicklung der Mbyd und der Chiripa ist in
diesem Sinne viel extremer, was sich bei beiden Gruppen
in ihrem heutigen Verhalten gegeniiber der nationalen
Gesellschaft klar abzeichnet.

Die Mbya konnten sich durch Selbstisolation in Sprache,
Religion und Sozialstruktur am «reinsten» erhalten,
wovon die Studien Cadogans Zeugnis ablegen. Thre Ant-
wort aul die Kolonisation war der Riickzug in die Wiilder
und die kulturelle Abgrenzung. Trotz Kontakten mit der
christlichen, guarani-sprechenden Landbevolkerung ge-
lang es ihnen durch eine dufere, scheinbare Anpassung
und durch «understatement», ihre ethnische Struktur bis
in die Neuzeit ziemlich unverfdlscht zu bewahren. In ihrer
Religion finden sich deshalb auch kaum christliche Ele-
mente.

Zur Erlduterung der Beziehung der Mbya zu den jurud —
den Schnauzbirtigen — mag uns das Beispiel von Léon
Cadogan dienen, der sich iiber viele Jahre hinweg
bemiihte, wesentliches lber Religion und Mythen zu
erfahren und sich aulerdem sehr fir die marginalisierten
Mbyié einsetzte. Nachdem er schon zur Uberzeugung
gekommen war, alles zu wissen, wurde er erst, auf
BeschluB3 einiger Kaziken, in die esoterischen Gesinge
tber den Ursprung der Sprache und damit tber den
Ursprung allen Seins eingeweiht:

«Esta fuéla manera en que me inicié en las tradiciones secretas de
los Mbya, despues de muchos anos de relaciones amistosas con
ellos en todo cuyo lapso no habia escuchado una sola palabra que
hiciera sospechar siquiera la existencia de tales tradiciones.»

(Cadogan, 1959, S. 10).

123



oo
)
a0
Q
%2

p
<
=
@)
T
a4
<
Q,

CHACQo

Concepcion

Die Siedlungsgebiete
der Guarani in Ost-
paraguay (nach: Mision

de Amistad, 1977)

A Enklaven der
Aché-Guajaki

1 :2'750'000

o
o
ASUNCION @ %%
Paray
)
g
a® .
o
";_/0‘49,}
s
N
& Yer,
% %"o(/
&)
ce® 0 T~ wll
1
<
/ Pa“ina
S

124

Man

Auvitd

Y
'\ Pedro Juan
| Caballero

A
BRASILIEN

>
Parang

Nacunday

X L 1d

Pirapo

Poromoco

Encarnacion

Pte. Stroessner

ARGENTINIEN



A

Concepa

Lokalisierung der
Guarani-Siedlungen
in Ostparaguay
(nach: Mision de
Amistad, 1977)

A Pal-Tavytera
e Mbya

m Chiripa

s Aché-Guajaki
o Chiriguano
¢’ politische Einheit

ASUNCION €@

Encarnacion

1 :2'750'000




Ethnohistorisch ist heute die Entwicklung der Chiripa am
diirftigsten dokumentiert und an sich unklar. Unter den
wenigen Wissenschaftlern, die sich mit dieser Frage
beschaftigten, herrscht die Meinung vor, daf3 die Chiripa
als einzige Guarani-Gruppe Paraguays wirklich tber
lange Zeit von den Jesuiten missioniert wurden und erst in
einem ProzeB der Reguaranisierung zu ihrer ethnischen
Eigenstindigkeit zurlickfanden. Bis heute ist allerdings
nicht belegt, ob die Mby4 und die Chiripa in der vorkolo-
nialen Zeit schon verschiedene ethnische Ziige aufwiesen
oder erst durch den Kolonialprozel3 getrennt wurden.
Religion und Mythen, obwohl in ihrem Fundament prak-
tisch identisch mit denjenigen der Mby4, scheinen heute
doch mehr verwandtschaftliche Ziige mit den guaraniti-
schen Apapokuva Brasiliens aufzuzeigen (Cadogan, 1956,
S. 299).

Im Hinblick auf die Stellung der Mbya und Chiripa inner-
halb des Kolonialprozesses ist ein von Cadogan aufge-
zeichneter Mythos richtungsweisend, der sowohl bei den
Pai-Tavytera als auch bei den beiden andern Guarani-

Gruppen bekannt ist.

Nach dieser Legende gab es zur Zeit der frithen Kolonisa-
tion zwei Kaziken namens Paragua und Guaira, wobei
Paragua mit den Spaniern paktierte und ihnen Frauen und
Soldaten zur Verfugung stellte. Zur gleichen Zeit zog sich
Guaira mit seinen Leuten in die entlegensten Gebiete
zurlick, um den Verfolgungen der Kolonialherren zu ent-
gehen. Spéter trennte sich jedoch auch Paragua von den
Spaniern, unter Zuricklassung all der Frauen, die schon
Kinder von WeiBen hatten. Diese Geschichte wird von den
beiden Gruppen dahingehend verschieden interpretiert,
als Paragua fiir die Mbyd ein Verriter ist, wahrend er bei
den Chiripa als Kulturheros und als einer ihrer ersten
Kaziken in die Mythologie einging (Cadogan, 1962,
S. 46).

Cadogan bringt diese Erziahlung in Verbindung mit den
Reduktionen von Taruma. Angeblich sollen die Chiripd
den Jesuiten beigestanden haben, um die Mbya zu unter-
werfen und sie in die Reduktionen zu bringen (1959,
S. 67). Als Indiz fir diese These fihrt er an, dafl in den
oben erwihnten Kirchenregistern unter den Chiripa oft
der Name Paragua auftaucht (eb. S. 67).

Die heutigen Chiripa-Gemeinschaften wiren demzufolge
eine ethnische Gruppe, die von Encomenderos und Jesui-
ten voll kolonisiert und missioniert wurde. Zum Teil als
Fliichtige aus den Missionssiedlungen, erst recht aber
durch die Vertreibung der Jesuiten und die Zerstérung der
Reduktionen wurden sie zu Monteses und schufen sich neu
eine eigene ethnische und kulturelle Basis. Das gegenwér-

126

tige Verbreitungsgebiet der Chiripd wiirde fiir diese These
sprechen.

In den folgenden Kapiteln werden wir sehen, dal3 dieser
Mythos und die von Cadogan gegebene Interpretation
praktisch in allen Bereichen des gesellschaftlichen Lebens
dieser drei Guarani-Gruppen wiederum ihre Parallelen
finden: die Chiripa als diejenigen Guarani, die am stirk-
sten an die rurale mestizische Bevolkerung angepaBt sind,
die Mbya, die auch heute noch in fast extremer Form ihre
kulturelle Abgrenzung aufrechterhalten, und die Pai-
Tavytera, deren Gemeinschaftssystem und kulturelle
Wertskala auf eine Weise intakt sind, daB sie sich gegen
auBlen nicht isolieren mussen, um als starke ethnische
Gruppe uUberleben zu konnen.

Mit anderen Worten: die Selbstdefinition der Pai, Chiripa
und Mby4, ihre Sozialstruktur, Wirtschaftsform und Reli-
gion sind zum groBen Teil das Resultat der Art, wie sie
kolonisiert wurden, respektive sich ins Kolonialsystem
einfligen lieBen, ungeachtet der Tatsache, dal} alle drei
Gruppen als Monteses seit dem 18. Jahrhundert dhnli-
chen Lebensbedingungen unterworfen waren.

C Ethnographische Daten zur sozialen Situation der

Guarani Ostparaguays

1. Gemeinschaft und Fihrung

Wabhrscheinlich zu den subtilsten Elementen der guarani-
tischen Gesellschaftsstruktur gehort das Konzept der
Gemeinschaft in seinen verschiedenen Formen und all das,
was an mythischer Herleitung, geschichtlicher Entwick-
lung und innerer Gliederung daran gebunden ist. Gerade
deshalb bereitet es auBlerordentliche Schwierigkeiten, das
Gemeinschaftssystem bei den Mbya, Pai-Tavytera und
Chirip4 semantisch richtig zu erfassen und gegeneinander
abzugrenzen. Von der nationalen Gesellschaft wurde die
Guarani-Gemeinschaft sowohl wihrend der Zeit der
Kolonisation als auch nach der Befreiung Paraguays und
bis heute entweder als solche anerkannt, um via Kaziken
Kontrolle tiber die Indianer ausiiben zu kénnen, oder aber
negiert, um auf diese Weise das Individuum zu isolieren
und als «freien Paraguayo» in den Ausbeutungsprozel3 zu
integrieren. An Ratschldgen der Kaziken, wie sie ihre
Leute zu fiihren hatten und zur Arbeit anhalten sollten,
fehlt es bis heute nicht, und in Gesprichen zwischen ein-
zelnen Indianern und Paraguayern muB sich ein Guarani



	Kolonialgeschichte

