
Zeitschrift: Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums

Herausgeber: Bernisches Historisches Museum

Band: 61-62 (1981-1982)

Artikel: Mbyá, Pa-Tavyter und Chiripá in Ostparaguay : zur Guaraní-
Sammlung von Adolf Nikolaus Schuster im Bernischen Historischen
Museum

Autor: Wicker, Hans-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1043558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1043558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MBYÄ, PAI-TAVYTERÄ UND CHIRIPÂ IN OSTPARAGUAY

Zur Guaranf-Sammlung von Adolf Nikolaus Schuster im
Bernischen Historischen Museum

HANS-RUDOLF WICKER

Inhaltsverzeichnis.

A Einleitung 99

B Kolonialgeschichte
1. Die Eroberung des La Plata-Gebietes und

der erste Kontakt mit den Guarani 103

2. Die Guarani zur Zeit derJesuiten 110

3. Ethnohistorische Daten 115

C Ethnographische Daten zur sozialen Situation
der Guarani Ostparaguays
1. Gemeinschaft und Führung 126

2. Formender Wirtschaftsorganisation 139

3. Zur Sozialstruktur der Guarani 152

D Bemerkungen zur heutigen Situation der

Guarani 163

E Die Sammlung Schuster

1. Einleitung zur Sammlung 173

2. Sammlungskatalog 181

F Literaturverzeichnis 206

A Einleitung

Seit dem Jahre 1929 befindet sich im Bernischen Historischen

Museum eine kleine Sammlung ethnographischer
Gegenstände der guaranitischen Mbyä-Indianer Ostparaguays.

Aufsehenerregend ist sie an sich nicht, besteht sie

doch weitgehend aus Dingen des täglichen Gebrauchs, wie

Pfeilbogen, Pfeilen, Lenden- und Kopftüchern, Tabakpfeifen,

Arm-, Hals- und Beinschmuck, Rasseln, einem

Webrahmen usw. - Grund, weshalb die Sammlung die

Depoträume des Museums in den vergangenen fünfzig
Jahren kaum verlassen hat und wahrscheinlich während

der nächsten Jahrzehnte auch kaum der Öffentlichkeit

zugänglich gemacht werden dürfte.

Zusammengestellt, beziehungsweise durch Tausch von
den Indianern erworben wurden die Gegenstände von

Adolf Nikolaus Schuster, einem gebürtigen Aargauer aus

Zofingen. Schuster hat sich vor dem ersten Weltkrieg über

mehrere Jahre in Südamerika aufgehalten und dabei vor
allem Argentinien und Paraguay bereist, wobei sein

Hauptinteresse besonders den europäischen Kolonien und

darunter natürlich den Schweizerkolonien galt. Resultat

seiner Studienreisen sind gründliche Beschreibungen beider

Länder hinsichtlich Staatsaufbau, Volkswirtschaft
und Geographie, sowie der Arbeitsbedingungen, denen

europäische Auswanderer dort ausgesetzt waren. Sieht

man vom ausgeprägt nationalistischen Gedankengut ab,

das allgemein in den Publikationen Schusters zum
Ausdruck kommt und das sich an den Patriotismus der
Auswanderer in fremden Ländern anlehnt, so darf gesagt werden,

daß seine beiden Hauptwerke über Argentinien
(Schuster, 1913) und Paraguay (Schuster, 1929), was

reines Datenmaterial betrifft, zum Besten gehören, was bis

zum zweiten Weltkrieg über die beiden Länder geschrieben

worden ist. Wer sich mit Paraguay beschäftigt, wird
auch heute noch große Mühe haben, eine informationsreichere

Einführungslektüre zu finden.

Schusters Veröffentlichungen wurden denn auch zu seiner

Zeit in europäischen Zeitungen gebührend gelobt (Neue

Zürcher Zeitung vom 22.8.1913; Postzeitung aus Augsburg

vom 6.9.1913), und auch in den beiden Uberseeländern

kamen sie gut an. So hat Dr. José P. Guggiari, Präsident

Paraguays Ende der Zwanzigerjahre und als Sohn

einer Tessinerfamilie seinem Landsmann besonders zugetan,

das Buch über Paraguay als die beste und wichtigste

Propagandaschrift bezeichnet, die je über sein Land

erschienen sei (Brief an Schuster vom 22.6.1929).

Und Propagandaschriften sind Schusters Werke in der

Tat, lieferten sie doch europäischen Auswanderern und

besonders auch Auswanderungsbehörden gründliches
Informationsmaterial über zwei Länder, die wiederum

99



sehr an europäischen Einwanderern interessiert waren,
um die Besiedlung großer Landstriche voranzutreiben, die
bis anhin nur von «wilden Indianern» bewohnt und über

Jahrhunderte hin auch verteidigt worden waren.
Nachdem bis Mitte des letzten Jahrhunderts die brasilianischen

Staaten Säo Paulo und Santa Catarina schon voll
kolonisiert waren, Uruguay und die Provinz um Buenos

Aires über eine für damalige Verhältnisse entwickelte
Landwirtschaft und eine ausgeprägte, extensive Viehzucht

verfügten, die Indianer in diesenGebieten entweder
schon ausgerottet waren oder wenigstens keinen aktiven
Widerstand mehr leisteten, wurden gegen Ende des

19. Jahrhunderts besonders der südliche und nördliche
Mato Grosso, sowie von Buenos Aires her die Provinzen
Santa Fé, Corrientes und Misiones und die anliegenden
paraguayischen Gebiete Encarnacion und Alto Parana

von den Einwanderern bevorzugt. Deutsche und sogar
«echt schweizerische» Ortschaftsnamen sind denn auch in
diesen Gegenden recht häufig und haben sich bis heute

erhalten. Daneben gibt es aber auch Kolonien, die auf
italienische, polnische, russische und andere europäische
Auswanderer zurückgehen.
Daß Neusiedler im Zuge einer zunehmenden, von der
südamerikanischen Atlantikküste ausgehenden Westwanderung

ständig in Konflikt mit indianischen

Bevölkerungsgruppen geraten sind, ist auch für Argentinien,
Brasilien und Paraguay belegt. Gerade die verschiedenen
ethnischen Gruppen des Gran Chaco haben sich über
Jahrhunderte der Kolonisierung ihrer Gebiete durch Weiße
widersetzt und konnten zum Teil erst gegen Ende des

19. Jahrhunderts - nach der Modernisierung der argentinischen

Armee mit englischen Waffen - besiegt und

«befriedet» werden. Der Widerstand der Indianer war
zum Teil so groß, daß auch nach den Pazifizierungsbestre-
bungen des öftern neugegründete Kolonien durch indianischen

Druck wieder eingingen und die Eindringlinge ihr
Glück andernorts suchen mußten. Wenn sich in Indianergebiet

vorgeschobene Kolonien halten konnten, dann
meist nur, nachdem die Siedler mit eigenen Bürgerwehren
die Gegend gesäubert und die nomadisierenden Gruppen

ausgerottet hatten. Die äußerst beweglichen Indianer
haben sich schon im 17. Jahrhundert von den Spaniern
Pferde angeeignet und sehr schnell im patagonischen
Raum riesige Viehherden herangezüchtet. Mit eigenem
und von den Spaniern gestohlenem Vieh wurde von ihnen
ein ausgedehnter Handel über die Anden getrieben. Es

waren denn auch in erster Linie die starke wirtschaftliche
Basis und die Allianzbildung zu den Gruppen in Südchile,
die es den araukanisch beeinflußten Indianern erlaubten,
den Spaniern so lange die Stirn zu bieten.

Schuster, der sich sehr schnell die indianerfeindliche
Mentalität seiner Landsleute zu eigen machte, gibt in seinem

Bericht «Heimatklänge vom Silberstrom» (Schuster,

1912) mit nicht wenig Stolz eine von Landsmännern der

Kolonie «Romang» (Provinz Santa Fé) im Jahre 1883

durchgeführte und von ihnen selbst niedergeschriebene

«Strafexpedition» gegen Toba-Indianer wieder. Unter
den Teilnehmern tauchen Namen auf wie August
Romang, Kaspar Stirnemann, Karl Bärli, Fritz Ramseyer,

Jakob Scheidegger, Gottfried Guggisberg, Benjamin
Arnold, Josef Ueberbacher, Heinrich Kiener, die zusammen

mit anderen und unter ihrem Führer Samuel Sager

gesamthaft ungefähr ein Dutzend Strafzüge gegen die

Tobas unternommen haben sollen (Schuster, 1912,
S. 176).

In einem von einem Carlos Boll im September 1883

zusammengestellten Bericht über die letzte Expedition
heißt es:

«Der 17. August, der ereignisreichste Tag unserer Tour, brach

an. Ganz in der Frühe, es war noch Nacht, aber schöner

Mondschein, wurde der Aufbruch vorbereitet, und jeder harrte
aufmerksam, aber stumm und still, des Zeichens zum Abmarsch.

Die Tags vorher gefangenen zwei Indianer wurden gefesselt.

Denn sie mußten unbewacht zurückgelassen werden, weil sämtliche

Mannschaft zum Uberfall der Tolderia von Nöten war. Nachdem

unser Führer noch einige Instruktionen erteilt, so daß jeder
ziemlich wußte, was er zu tun hatte, ritten wir in aller Stille auf
das etwa eine halbe Meile von uns entfernte Lager der Indianer
los. Noch an keinem Morgen war es so kalt gewesen wie an dem

Tage. Man wurde völlig steifaufden Pferden. Einige zogen es vor,
eine Strecke weit zu Fuß zu gehen, um ihre Glieder wenigstens

einigermaßen in Bewegung zu halten. Da, wie schon bemerkt, die

Luft kalt und rein und der Boden halbwegs gefroren, so hörten

uns die Hunde der Indianer schon von weitem. Nun war es Zeit!
Rascheres Tempo wurde angeschlagen, bis wir zuletzt dahinjag-
ten, was die Pferde laufen konnten. Im Augenblick waren wir an

Ort und Stelle, und nun wurden Pulver und Blei nicht mehr

gespart. Die Indianer, schnell im Angriffwie in der Flucht, stoben

ob der Überraschung nach allen Windrichtungen auseinander.

Jedoch die weitaus größere Zahl flüchtete sich ins Schilf und ins

Wasser der Lagune. Schon beim ersten Anprall wurden einige
erschossen. Wir waren natürlich nicht alle an einem Haufen, aber

doch immer einige beieinander, um, wenn nötig, einander beistehen

zu können. Drei oder vier von uns rückten weiter vor, damit
die im Wasser befindlichen Indianer nicht auf der andern Seite

das Ufer und das Schilf gewinnen konnten. Von August Romang
wurde bei dieser Gelegenheit ein kleiner Knabe aufs Pferd

genommen, der schon halb erfroren im Wasser kniete. Der Junge

zeigte sich sofort dankbar, indem er dem Reiter während dem

Schießen das Pferd leitete, worüber wir uns alle wunderten.

Nun kam die Mannschaft auch von der andern Seite heran. Auch

unser Schmied war dabei, dem die ganze Geschichte einen

100



Hauptspaß machte. Zusammen rückten wir auf den Feind in der

Lagune los.

Wieder wurden einige aus bedeutender Entfernung erlegt. Natürlich

fehl geschossen wurde auch oft, da wir aufden Pferden keinen

sichern Anschlag hatten, und um ins Wasser zu steigen war es

denn doch ein bißchen zu kalt.

Den Moment benützend, wo wir aufs Neue das Magazin
chargierten, griffen die Indianer uns an. Die Boleadoras über dem

Kopfe schwingend, die Lanze in der Hand, rückten sie uns mit
dem Geschrei <Vivat San Antonioh ziemlich heftig auf den Leib.

Einen Moment zogen wir uns zurück, um, gleich darauf
wiedergekehrt, sie mit einer Salve zu empfangen. Dieses Manöver
wiederholte sich zweimal. Einem solchen Feuer kann ein Feind, der

nicht denselben Vorteil der Waffen genießt, unmöglich widerstehen.

Wieder zurückgeschlagen, suchten sie abermals ihr Heil in

der Flucht und das jenseitige Ufer zu gewinnen. Da wir mit

unserer Munition ein wenig zu verschwenderisch umgegangen

waren und auch auf eventuelle Gefechte bei der Rückreise gefaßt
sein mußten, beschloß unser Führer, sie nicht weiter zu verfolgen,

worauf wir uns bei Toldos zusammenzogen. In der Lagune und

am Ufer lagen wenigstens 40 tote Indianer. Wir hatten also

Satisfaktion genug, wennschon die übriggebliebenen 7—8 Mann
noch entkamen. Von andern Kameraden waren 25 Weiber und

Kinder gefangen worden, welche wir als Kriegsbeute mit nach

Hause zu nehmen gedachten.» (Schuster, 1912, S. 183 — 184).

Die von Schuster besuchten Schweizerkolonisten waren
im Umgang mit Indianern keineswegs zimperlich. Auch
nach 1883 wurden noch vereinzelt Strafexpeditionen
unternommen, die Männer getötet und Frauen und Kinder

als Kriegsbeute nach Hause geschleppt. Neben den

Toba hatten sich auch die Mocovis vor den Helvetiern zu
fürchten (eb. S. 169). Schuster stellt denn auch fest, daß

«unsere Brüder am Silberstrom die Freude an den Waffen
und eine damit verbundene Schußbereitschaft» nie

verleugneten (eb. S. 170).

Mit diesem Erfahrungshintergrund entschließt sich Schuster

im Jahre 1910, selbst eine Indianergruppe aufzusuchen:

«So schwebte mir doch als Krone meiner letzten
Reise nach Argentinien der Besuch der indianischen
Waldbewohner des Oberen Parana vor, die mir als sehr

abgeschlossen geschildert waren, die aber überhaupt zu
den primitivsten Ureinwohnern Südamerikas gehören.»
(Schuster, 1913, Bd. II, S. 392).
Schuster bemüht sich auch während der langen Schiffs-

reise den Parana aufwärts ständig, Kontakt zu Landsmännern

oder wenigstens zu deutschsprechenden Europäern
aufzunehmen, und daraus ergeben sich weiterhin interessante

Gespräche. In Posadas besucht er Herrn Pfarrer
Fritz Vogt, der schon damals bekannt war durch seine

ethnographischen Publikationen (Vogt, 1903, 1904) und
der seinen Besucher ausgiebig über die ethnischen Grup¬

pen des Chaco und Ostparaguays informiert. Auch hier

zeigt Schuster besonderes Interesse an Makabrem, und so

läßt er sich denn auch eingehend über schauerliche kanni-
balistische Riten der Guajaki erzählen. Vogt hatte seine

Kenntnisse von «Carlito» und «Sophie», zwei Guajakf-
Kindern, die während einer Strafexpedition verschleppt
worden waren und dann im Hause eines argentinischen
Konsuls in Encarnacion gefangen gehalten wurden (Schuster,

1913, Bd. II, S. 282 — 283).

Auf der Weiterreise trifft Schuster noch auf einen anderen

Gelehrten, der schon damals in den La Plata-Ländern zu
Ansehen gekommen war. Es handelt sich um Moises
S. Bertoni, Sohn eines Tessiner Nationalrates, der im

Jahre 1884 aus politischen Gründen zusammen mit anderen

Gesinnungsgenossen auswanderte mit der Absicht, im
Oberen Paranä-Gebiet eine auf sozialistischen Kriterien
beruhende Landkommune aufzubauen. Bedingt durch

ständig wiederkehrende Rückschläge mißlang der
Versuch, und die Genossen zogen mit ihren Angehörigen nach

und nach Parana abwärts, so daß nur noch Bertoni mit
seiner kinderreichen Familie am ursprünglichen Ort dem

Schicksal weiter trotzte.
Als Naturforscher schaffte sich der Tessiner bald einmal

einen großen Namen. Mit einer mühsam in den Urwald

transportierten Druckerpresse bereitete er im Eigenverlag
«Ex Sylvis» Veröffentlichungen über Pflanzenarten, neue

Anbaumethoden, meteorologische Messungen und später
auch über seine ethnographischen und anthropologischen
Studien vor, die in ihrer Art und besonders für die damalige

Zeit einmalig waren. Bertoni wurde in der Folge mit
dem Auftrag zum Aufbau einer Fakultät für Agrarwissen-
schaften in Asuncion betraut. Sein Landwirtschaftskalender

ist noch heute in Paraguay im Gebrauch, und sein

mehrbändiges Werk «La Civilizaciön Guarani» gehört
ebenfalls zu den Standardarbeiten paraguayischer Etno-

graphie (A. Saager, 1941).

Von «Puerto Bertoni» aus gelangt Schuster schließlich

weiter nördlich zum «Puerto Britania», dem Sitz der

«Compania de Maderas del Alto Parana», einer
englischen Holzschlag-Gesellschaft, die von Emil Gröbli,
einem weiteren Schweizer, geleitet wurde, und auf dessen

Einladung hin sich Schuster der langen Schiffsreise unterzog.

Gröbli hatte ihm versichert, daß auf dem Besitz der

Gesellschaft noch Indianer lebten und er ihm helfen

würde, diese zu finden.
Am it. Februar 1910 macht sich Schuster zusammen mit
Gröbli und ortskundigen paraguayischen Angestellten
auf, eine im Südwesten des Puerto Britania gelegene,

ungefähr 30 km entfernte Mbyä-Siedlung aufzusuchen.

Nach einem mehrtägigen Ritt durch subtropischen

101



Urwald trifft die Gruppe aufeinem schmalen Pfad schließlich

eine kleine Mbyä-Gruppe. Schuster beschreibt diesen

ersten Kontakt folgendermassen:

«Gegen 9 Uhr erfuhren wir die am heißesten begehrte und

angenehmste Überraschung während meiner ganzen Reise. Wie wir
trotz den Bocksprüngen der Tiere und dem kratzenden

Buschwerk starr nach den höchsten Wipfeln spähten, erregte von

unten her ein Schimmer von Menschenköpfen einer ganz anderen

Rasse unsere Aufmerksamkeit: die ersten Guarani-Indianer!
Durch unsere Reittiere ins Buschwerk zurückgedrängt, standen

sie gerade dicht neben mir: zwei Männer mit einer Frau, die

rittlings gegen ihre linke Hüfte gestemmt ein Kind trug. Als

einziges Kleid trugen die Männer nur die etwa handbreite «Bati-

cola», die zwischen die Oberschenkel durchgezogen und mit einer

Haarschnur befestigt war, während die Frau ihre Lenden mit
einer kurzen, muffähnlichen «Chiripa» verhüllt hatte. Im Korbe,
den die Frau auf dem Rücken trug, waren von unseren Tieren

herab deutlich einige angeschwärzte Maiszapfen sowie eine

Kürbisflasche erkennbar.

Wie unvorbereitet die Indianer auf unsere Begegnung gewesen

waren, dürfte daraus hervorgehen, daß die Frau, obschon die

Männer Eisenäxte besassen, eigentlich zitterte und nahezu

flehentlich zu uns emporblickte. Sofort ritt ich denn auch zu Don

Juan und überreichte ihm vor aller Augen meine Waffen, sprang
dann herunter zu den Rothäuten und begann mein während der

Flußfahrt gelerntes Guarani zu radebrechen: Mbaéitschapa
reicö, tsch'amigo! «Wie geht es Euch; ich komme als guter Freund

zu Euch!» Dann überreichte ich jedem eine Zigarette, auch dem

Säuglinge, wie man mich vorher gelehrt hatte, und als die Frau

selbst am vorgehaltenen Zündholze ihr Rauchzeug nicht in

Brand zu stecken wagte, zündete ich ihr mit einigen kräftigen

Zügen ihre Zigarette selber an. Nun tauten die guten Leute auch

auf. Sie berichteten uns über die Lage und Entfernung ihres

Dörfchens, verrieten, daß sieHonig suchten, und als ich schließlich

zur Trennung die Gruppe aufforderte, einen Wunsch

auszusprechen, war die Frau die erste, die um - Zündholz bat.» (Schuster,

1913, Bd. II, S. 399—400).

Schuster begibt sich daraufhin mit seinen Führern zur
nahe gelegenen Indianersiedlung, die aus 40—50 Individuen

bestand und von einem blinden Häuptling namens
«Rona» geleitet wurde. Trotz offensichtlicher Zurückhaltung

seitens der Mbya, lassen diese die Fremden gewähren
und stellen ihnen sogar eine alte Hütte zur Verfügung, in
der sie lagern und übernachten können. Die Besucher

weilen die nächsten Tage in der Siedlung, und Schuster

verbringt die Zeit mit Fotografieren, dem Eintauschen von

Gebrauchsgegenständen, - wofür er eigens aus Buenos

Aires einen «Koffer voller Kram» mitgebracht hatte - und
dem Vermessen einzelner Indianer, um anthropologisches
Material zu sammeln, das er später vom Zürcher Professor

Dr. Otto Schlaginhaufen auswerten läßt.

Daß dieser Besuch bei der «Sippe Rona» nicht frei von

Spannungen bleibt und das überhebliche Verhalten Schusters

und seiner Begleiter von den Mbya wohl zur Kenntnis

genommen wird, zeigt sich an dem Kommentar, den

Rona gibt, als er gebeten wird, seine Meinung über die

Christen zu äußern.:

«Ja, wir wissen wohl, daß Euer Gott, der dort wohnt, wo es

donnert, Papa heißt, während wir an Nanderu-tenondetepe glauben.

Von Papa berichtet Ihr auch viel Schönes. Wenn wir aber

sehen, wie Euer Gott Euch erlaubt, Andersdenkende wegen

irgend einer Kleinigkeit zu verfolgen und niederzuknallen, können

wir ihm kein Vertrauen schenken.» (eb. S. 406).

Von der Expedition Schusters zu den Mbya Ostparaguays
ist die Sammlung geblieben, die er im Jahre 1929 dem

Bernischen Historischen Museum vermachte. Dazu

gehört eine recht eingehende Dokumentation der Gegenstände,

die sowohl in seinem zweibändigen Werk über

Argentinien als auch in seinem Paraguaybuch abgedruckt
ist. Allerdings war es Schuster nicht möglich, über eine

rein ethnographisch-deskriptive Beschreibung hinauszugehen.

Eingeschränkt durch die Kürze des Feldaufenthaltes,

aber auch durch ihm eigene Vorurteile und einen

ausgeprägten Zynismus gegenüber den «Primitiven»,
blieb seine Interpretation der Mbya auf einer äußerst

oberflächlichen Ebene haften. Soziales und religiöses
Verhalten erschienen ihm als uninteressant oder als

überhaupt nicht existent.

Die hier vorliegende Arbeit nimmt die Sammlung Schuster,

die übrigens schon im Jahre 1930 von R. Zeller im

Jahrbuch des Bernischen Historischen Museums vorgestellt

wurde (R. Zeller, 1931, S. 103 ff), zum Anlaß,
anhand bestehender Publikationen und eigener Daten
einen Beitrag zu Kolonialgeschichte und Ethnographie
der Guarani in Ostparaguay zu geben.
Die dem Tupf-Stratus zugehörigen Guarani in diesem

subtropischen Waldland unterteilen sich heute - nach

Eigendefinition - in drei ethnische Gruppen:
a) die in den Departementen Amambai, Conception und

Canendiyu lebenden Paï-Tavyterâ,

b) die auf die Departemente San Pedro, Canendiyu, Caa-

guazu und Alto Parana verstreuten Siedlungen der Chiripa

und
c) die der Mbyâ, die von der argentinischen Grenze bis fast

zum paraguayisch-brasilianischen Grenzfluß Apa zu

finden sind. (s. Karten S. 124 und 125).

Als kleine Enklaven zwischen den Mbya und Chiripa
nomadisierten bis vor wenigen Jahren in dieser Gegend

102



ebenfalls freie Guajakf, die sich aber sowohl als Jäger und

Sammler als auch sprachlich von den größeren Ethnien

stark unterschieden und die deshalb in dieser Arbeit nicht

berücksichtigt werden.

Die Tavyterä, die Mbya und die Chiripa sind von der

Sprache, vom kulturellen Habitus, aber auch von der

geschichtlichen Situation her eng miteinander verwandt,
und sie werden dementsprechend hier nicht isoliert,
sondern im Vergleich miteinander betrachtet. Hinweise auf
die Tavyterä und die Chiripa werden häufig sein und dazu

dienen, die Stellung der Mbya innerhalb des guaraniti-
schen Komplexes aufzuzeigen.

Der Autor hat während 6 Jahren als Ethnologe in einem

Entwicklungsprojekt gearbeitet, das sich zum Ziel gesetzt

hat, innerhalb eines «Programas para el Desarrollo Gomu-

nitario» Land für 32 Indianergemeinschaften abzusichern

und mit praktischer Hilfe im landwirtschaftlichen,
medizinischen und schulischen Bereich den Wiederaufbau
indianischer Gemeinwesen zu fordern. Auf diese Weise kamen

enge Kontakte zustande mit 29 Gruppen der Paî-Tavy-
terä, 3 Gruppen der Chiripa und 3 Gruppen der Mbya.
(Mision de Amistad, 1977; Melia, Grünberg, 1976).

B Kolonialgeschichte

1. Die Eroberung des La Plata-Gebietes und der erste Kontakt mit
den Guarani

Fast über zweiJahrhunderte hinweg wurde die Eroberung
und Kolonisierung Südamerikas geprägt durch «El

Dorado», das sagenumwobene Reich im Innern des

Kontinentes, dessen Goldschätze alles übertreffen sollten, was

Cortez in Mexiko und Pizarro in Peru an Reichtümern
zusammenraffen konnten.

Immer neue Expeditionen wurden ausgerüstet und

losgeschickt, um entweder von Westen her über die Anden oder

von der Ostküste her über die großen Flußsysteme des

Orinoco, Amazonas und Parana ins Landesinnere vorzu-
stossen. Wenn die wenigen Uberlebenden auch kaum je
Gold zurückbrachten, so doch stets erstaunliche Geschichten,

die den Glauben an die Goldstadt noch stärker

untermauerten.

Meistens waren es kleine Gruppen von Spaniern, die sich

zusammen mit gedungenen Indianerheeren aufmachten,

um in die unwirtlichen Gebiete einzudringen. Dezimiert

durch Krankheiten, fehlende Nahrung und Kämpfe mit
feindlich gesinnten einheimischen Gruppen, fanden oft

nur wenige Spanier den Weg zurück, die Indianer aber

blieben bei Mißerfolgen immer als erste aufder Strecke. So

zum Beispiel die viertausend Hochlandindianer, die im

Jahre 1539 Gonzalo Pizarro, den Bruder des Peru-Eroberers,

begleiten mußten, um über die Andenabhänge ins

Obere Amazonasbecken zu gelangen. Während Pizarro

mit einigen Spaniern überlebte, schafften die Indianer den

Rückzug nicht mehr und gingen allesamt zugrunde.
Obwohl «die Goldene» nie gefunden wurde, genügten
doch periodische Neuentdeckungen, um die Mär der

«sagenhaften Reichtümer» aufrechtzuerhalten. Im Jahre
1538 wurde von Peru aus das Chibchareich, das sich kurz
vorher von den Inkas befreit hatte, zerstört und geplündert,

aber trotz den Folterungen konnten die gefangenen
Chibcha keine Auskunft über «El Dorado» geben. Im

Jahre 1545 wurde der im heutigen Bolivien gelegene

Silberberg von Potosi bekannt, der wohl die größten je
entdeckten Silberlager enthielt und der wenigstens für einige
Zeit die Kolonisten und Abenteurer glauben ließ, El
Dorado nun gefunden zu haben. Sowohl von Peru als auch

vom eben gegründeten und schon wieder zerstörten Buenos

Aires her versuchten Expeditionen, sich der
Silberschätze zu bemächtigen. Bald darauf folgten gewaltige
Menschenmassen nach Potosi, so daß sich 4000 m ü.M.
innerhalb weniger Jahre eine Stadt von 120000 Einwohnern

entwickelte. (Als Vergleich dazu mag der Hinweis

genügen, daß die Einwohnerzahl von London für das Jahr
1563 auf 93 000 geschätzt wurde.)
Erst mehr als hundertJahre danach wurden die ergiebigen
Goldadern von Minas Gérais ausfindig gemacht und noch

später die Goldfelder im Matto Grosso. Und immer wieder

strömten die Schatzsucher zu den neu «entdeckten»

Lagerstätten, um an der Ausbeute teilzuhaben. (Zur
Kolonialgeschichte vergleiche E. Samhaber, 1939; E. Ga-

leano, 1973).

Auch das Tiefland des Parana und Paraguay wurde
aufgrund von Gerüchten erforscht und erobert. Alldings gab
den Anstoß zur Entdeckung der La Plata-Länder die

Erkennung der westwärts der Landenge von Panama sich

ausbreitenden weiten Wasserflächen als Weltmeer durch
Vasco Nunez de Baiboa im Jahre 1513 und die darauf

folgende Suche nach einer weiteren Wasserstraße um oder

durch den Kontinent. Juan Diaz de Solis, der 1515 von

Spanien aus in See stach, fuhr als erster in das «süße

Meer» des Parana hinein. Bei seinem Versuchjedoch, vom
Festland Besitz zu ergreifen, wurde er von Indianern

umgebracht. Ihm folgten 1519 Hernando de Magalhäes
und im Jahre 1526 Sebastian Cabotto, der wahrscheinlich

103



schon bis in die Gegend des heutigen Asuncion vorstoßen

konnte. Ein Fort, das er in der Nähe des heutigen Rosario

gründete, wurde nach seiner Abfahrt von Einheimischen
zerstört und niedergebrannt. Drei Jahre verwandte
Cabotto auf diese Flußfahrt, ein sicheres Zeichen für die

reichen Erwartungen, die er in seine Unternehmung
setzte. Nach Überlieferung gingen diese auf die Hinweise
eines Weißen zurück, der als Uberlebender der Gruppe
von Juan de Solis während zehn Jahren mit den Indianern
lebte und der Cabotto auf die Berichte über riesige
Silberschätze im Oberlauf des Parana aufmerksam machte. Von
Cabotto stammt denn auch wahrscheinlich die Bezeichnung

«Rio de la Plata».

Erfolgreich gestärkt wurde die spanische Stellung in
diesem Gebiet durch eine groß angelegte, private Expedition
von Pedro de Mendoza, einem spanischen Edelmann. Sie

bestand aus 14 Schiffen und 2500 Personen. Eines davon

gehörte den Nürnberger Kaufleuten Neithart und Welser,
die sich, wie auch andere Kaufmannsfamilien aus

Deutschland, schon sehr früh mit Geld und einer eigenen
Flotte an der Eroberung Südamerikas beteiligten. Unter
den Deutschen, die mit Mendoza segelten, befand sich

auch Ulrich Schmidel, ein Landsknecht aus Straubing,
der über seine sich über 18 Jahre hinstreckenden Erlebnisse

einen Bericht verfaßt hat, der wohl zu den wichtigsten

Quellen zur Kolonialgeschichte Südamerikas gehört.
Seine «Wahrhaftigen Historien einer wunderbaren Schifffahrt»

sind auch von großem ethno-historischem Wert,
geben sie doch Auskunft über dieJahre der Kontaktnahme
mit den Guarani und deren Unterwerfung.
Zum ersten Zusammentreffen mit den Indianern im
Parana-Delta sagt Schmidel:

«... allda haben wir einenJndianischen flecken gefunden / darinnen

ungefehrlich 2000 Manssbild waren / welche man Zechuruas

nennet / die haben anders nichts zu essen / dann Visch und

Fleisch / und gehet diss Volck ganz nacket und bloss / ohn allein
die Weiber / die tragen ihre Scham bedeckt / mit einem kleinen

Baumwollen Tüchlein / so jhnen von Nabel biss auff die Knie
gehet / diese / als wir dahin kommen / haben mit jren Weib und

Kindern die flucht geben / und den Flecken verlassen.

Damals mandirte unser Oberster Don Petro Mendozza, dass man
das Volck widerumb zu SchifFbringen / und auffdie ander seitten
des Wassers Parana fuhren sollte / allda der Fluss nicht mehr als

8. Meil wegs breit ist.

An diesem orth / haben wir eine Stadt gebawet / welche mann

genennet Buenas Aeres, das ist zu Teutsch/ Guter Lufft. Wir
hetten auch auff den 14. Schiffen / zwey unnd Siebentzig Pferdt
unnd Studien / mit aus Hispania gebracht.
Dessgleichen haben wir auff diesem Landt einem Flecken gefunden

/ darinnen auch Jndianisch Volck / welche mann Carendies

nennet / wohnet / deren Ungefährlich bey 3000 Mann gewesen /
sampt jhren Weibern unnd Kindern / welche gleicher gestaldt
wie die Zechuruas vom Nabel biss auff die Knie bekleidet seind /
die haben uns Visch unnd Fleisch zu essen bracht / diese Carendies

haben keine eigene Wohnung/... Diese Carendies haben

uns bey Vierzehen Tagen lang täglich jhrer Armuth von Vischen

und Fleisch mitgetheilet / und ins Lager gebracht / unnd nur
einen Tag / an welchem sie gar nicht zu uns kommen / aussgesetzt.

Derowegen unser Oberster Don Petro Mendozza einen

Richter Ian Baban genand / sampt zweyen Knechten zu jhnen
schickete die hielten sich aber / als sie zu jhnen kamen/
dermassen / dass sie alle 3. wol abgeblewet / unn damit wieder
heim geschicket wurden als aber unser Oberster Don Petro
Mendozza dessen inne ward / nach anzeigung dess Richters / welcher
eine solche Auffruhr im Lager anfieng / schickete er seinen leiblichen

Bruder Don Diego Mendozza mit 300. Landsknechten /
und 30 auss / mit bevelch / gemelteJndianische Carendies alle zu

Todt zuschlagen und zufangen / und jren Flecken einzunemen:

als wir aber zu jhnen kamen / waren jrer wol bey 4000. Mann /
dann sie hetten jre Freund zu sich beruffen.

Da wir sie den wolten angreiffen / stelleten sie sich dermassen zur
gegenwehr, dass wir denselben Tag genug mit jhnen zu schaffen

hatten / wie sie dann auch unsern Hauptman Don Diego
Mendozza, sampt Sechs Edelleuthen umbgebracht / und von den

Knechten zu Ross und Fuss ungefährlich 20. zu Todt geschlagen

/ auff jhrer Seyte aber seindt bey Tausent Mann umbkom-

men / und haben sich also gegen uns gar dapffer gewehret / dass

wir dessen gar wol empfunden.» (Schmidel, 1962, S. 7—9).

Diese erste Schlacht war der Auftakt für die sich über

Jahrhunderte hinstreckenden Auseinandersetzungen
zwischen den Spaniern und den patagonischen Stämmen, die

letztlich mit der Ausrottung vieler Ethnien endeten. Da,
wie Schmidel selbst berichtet, die Indianer von Fisch und
Fleisch lebten, waren sie als nomadisierende oder semi-

nomadisierende Jäger, Sammler und Fischer äußerst

mobil und konnten sich so dem Zugriff der Spanier über

lange Zeit entziehen. Mendoza und seine Leute hatten es

besonders auf Eßvorräte der einheimischen Bevölkerung
abgesehen, da die Spanier auf ihren Reisen immer wieder
auf die Unterstützung der Eingeborenenbevölkerung
angewiesen waren, um überhaupt überleben zu können.

Umso schwerwiegender traf sie das Fehlen von ansässigen
Stämmen mit Ackerbau im La Plata-Gebiet. Da die

«Carendies» (Querandis) zusammen mit andern ethnischen

Gruppen den Spaniern die Unterstützung bald
einmal versagten, brach in Buenos Aires die Hungersnot aus,
und die Notleidenden begannen, sich zuerst an den Pferden

und dann an den Gehenkten zu vergreifen, um den

größten Hunger zu stillen (eb. S. 10). Auch eine Expedition,

die Mendoza den Parana aufwärts schickte, um endlich

Eßwaren aufzutreiben, brachte keinen Erfolg.

104



«Als nun solche Sieben Schiefflein verfertiget und zu gerüst

waren / liess unser Oberster Hauptman das Volck zusammen
fordern / und schickten Georgen Luchsam mit 300. und Funfftzig
gerüster Männer / das Wasser Parana auffwertz / die Jndianer
zusuchen / damit wir Speiss und Proviant oberkommen möchen:

Als aber die Jndianer unser wahr namen / kunten sie uns keine

andere und grössere Büberey thun / dann dass sie die Speiss unn
Proviant / auch jhre Flecken / verbranden und zerstöreten / unn
alle darvon flohen: damit hetten wir noch nichts zu essen: So gäbe

man einen den Tag nur 3. Loth Brodt / dass also auffdieser Reiss

der halbe theil hungers starb.» (eb. S. 11).

Im gleichen Jahr 1535 wurde Buenos Aires von mehreren
Stämmen angegriffen und nach einer endgültigen Schlacht

niedergebrannt. Die Spanier mußten sich auf die noch

verbliebenen Schiffe zurückziehen und den Ort aufgeben.

Geplagt vom Hunger machten sie sich auf den Weg und
versuchten wiederum, dem Parana folgend, ins Landesinnere

vorzustoßen. Nach mehrwöchiger Reise fanden sie

Aufnahme bei den «Timbus», in der Nähe des heutigen
Corrientes, wo sie sich einige Tage erholen konnten. Pedro

Mendoza allerdings, geschwächt durch Strapazen und

Krankheit, war schon auf halbem Weg umgekehrt und
starb auf der Rückreise nach Spanien. Juan Ayolas, sein

Nachfolger, setzte die Reise mit den restlichen Spaniern
fort in der Hoffnung, doch noch die lang ersehnten Schätze

zu finden. Vor allemjedoch wünschte er zu den «Cario» zu

kommen, einem Stamm, der angeblich «türkisches Korn»
(Mais) anpflanzte, aus Obst und Wurzeln Wein machte,
aber auch Fleisch von Schafen so groß wie Maulesel haben

sollte (eb. S. 17).

So kamen die Spanier zu den «Curenda», von denen sie

«Visch und Fleisch» erhielten, dann zu den «Gulgaisi»
und «Macuerendas», später zu den «Zennais Saluaifco»,

«Mepenes», «Cueremagbas» und «Aygais». Fast überall
konnten sie wenigstens für kurze Zeit von der Gastfreundschaft

der Indianer profitieren. Nur die «Aygais» (Agaze),
die in der Nähe der Einmündung des Rio Bermejo in den

Paraguay siedelten, stellten sich Ayolas entgegen, und es

kam zu einer Schlacht, in deren Verlaufsehr viele Indianer
und 15 Spanier starben.

Dennoch kam es im gleichenJahr noch zum ersten
Zusammentreffen mit den Cario oder Guarani, wie sie heute

genannt werden. Aus dem Bericht Schmidels geht hervor,
was es für die Spanier damals bedeutete, endlich auf
ackerbautreibende Indianer zu stoßen, die den Kolonialisten
eine feste Nahrungsgrundlage bieten konnten:

da gäbe Gott der Allmächtige seinen Segen / dass wir bey

jhnen funden (wie uns war angezeigt worden) von dem Türcki-
schen Korn oder Weiss / die wurtzel Palades, sieht einem Apffel

gleich / hat auch denselben Geschmacke: die Mandioch Pobior,
hat ein Geschmack wie die Kästen. Auss Mandeboere machen die

Jndianer jhren Wein. Sie haben auch Visch und Fleisch /
Hirschen / wilde Schwein / Straussen /Jndianische Schaff / so gross
als hie zu Land die MaulEsel /auch Königlein / Hühner und

Gänss / und dess Honigs / da man den Wein auss macht / ube-

rauss genug: So ist auch sehr viel Baumwollen im Land.

Jhre Stat so die einwohner Lampere geheissen / ist mit 2. Stöckaden

oder Brustwehrn von Holtz gemacht / gerings herumb

gezäunt / und ist jeder Stock oder Holtz so dick als ein Mann /
unnd die ein Stöckade ist von der andern 12. Schrit / die Höltzer
seind einer Klaffter tieffunter die Erden gemacht und eingraben /
und über der Erden ungefehrlich so hoch als mit einem Rapier
reichen mag: Sie haben auch gehabt Schantzgräben auch

15. schritt vonjrer Stattmaurn tieflfe gruben bey 3. Mann hoch /
darinnen in der mitte ein Spiess von harten holtz gesteckt / der

doch nicht über die Erden auffgangen oben auff wie ein Nadel

scharpff zugespitzt / solche gruben haben sie mit Stroh
zugedeckt / kleine Reisslein darüber gelegt / und ein wenig Erden und

grass darauffgeschüt / damit wann wir Christen jnen nachlauffen

wurden / oder ihre Stadt stürmen wolten / wir inn disen gruben

uns verfielen / Sie haben aber jhnen solche gruben selbst geba-

wet / dann sie letzlichen Selbsten darein gefallen. Dann als unser
Oberster Hauptmann Don Johann Eyollas all unser Volck (so nit
viel über 300. Mann / dann er 60. Mann in unsere vier Brigantine
oder Ruderschiff zuuerwahrung derselbigen / gelassen) in guter
Ordnung und Rüstung gegen jhrer Stadt Lampere zogen / namen
sie unser auffeinen guten Büchsenschuss weit gewahr / mit jhrem
Volck / welches in 4000. Mann starck gewest / in jhrer Rüstung
und Wehr / als Bogen und Flitschen: Entboten uns zu / wir solten

uns wider zu unsern Schiffen wenden unnd zurück gehen / so

wolten sie uns mit Proviand und anderer notturfft versehen /
damit wir im friede auffs förderlichste zurück unnd davon fahren

möchten: Aber solch ihr anerbieten / war weder unsern Obersten

Hauptman noch uns angenehm und gelegen. Dan diss Land unnd

Volck stunde uns auch sehr wol an / mit sampt der Speiss /
sonderlichen: Dieweil wir in den verschienen vier Jaren keinen

bissen Brods geessen noch gesehen hatten / und uns nur mit
Vischen und Fleisch behelfen müssen / auch desselben offt grossen

mangel gelitten. Da namen diese Carios jre Bogen und Wehren

/ empfiengen uns damit unnd hiessen unns will kom sein: So

wolten wir jhnen erstlich auch nichts thun: Und Hessen jhnen
anzeigen / sie solten fried halten / wir wolten jhre freund sein /
aber sie wolten sich nicht daran kehren / dann sie hatten unsere

Büchsen und Wehren noch nicht versucht. Und als wir etwas

nahend bey jhnen waren / Hessen wir unser geschütz gegen jhnen
abgehen / da sie solches höreten / und sahen / dass viel Volcks zu

der Erden fiel / und doch kein Kugel noch Pfeil / als allein ein

Loch im Leib / sehen künden / Name sie es sehr wunder /
erschracken darob / und gaben die flucht als bald sambtlich /
und fielen über einander wie die Hund: und in dem sie also zu

jhrem Flecken eyleten / fielen jhrer in solchem Tumult Selbsten

bey 300. in die zuvor bemeldte von jhnen zugerüste Gruben.

Darnach kamen wir Christen zu jhrer Stadt / unnd greiffen die-

105



selbe an / aber sie wehreten sich / so vieljhnen möglich war / biss

an den dritten Tag: Alle sie sich aber nicht weiter auflhalten
möchten / auch jhrer Weib und Kinder / die'sie noch bey sich in

der Statt hatten / forchten und besorgeten / begerten sie Gnad an

uns / mit versprechen: Sie wolten durchauss nach unserm Willen
leben / wir sollen jnen allein das Leben fristen. Unn seynd in
diesem Scharmützel auff unser Seyten 16. Mann umbkommen.
Sie brachten auch unserm Hauptmann Eyollas 6. Frauwen /
darunter die Eltesten bey 18. Jahren gewest. Sie praesentirten jhm
auch 6. Hirschen / und ander Wildprath mehr: Baten uns auch

beyjnen zu bleiben: Und stelleten jedem Kriegsman zwo Frawen

zu / unser mit waschen / unnd in andere Wege zu pflegen / Auch

gaben sie uns Speiss / und was uns sonsten zur Nahrung von
nöhten war: So ward darmit zwischen uns und jhnen Fried

gemacht.» (eb. S. 23 — 26).

Mit den Cario hatten die Spanier endlich eine ethnische

Gruppe gefunden, die günstige Voraussetzungen für eine

Niederlassung bot. Sie ließen es sich denn auch nicht

nehmen, Lambaré, ein befestigtes Guarani-Dorf, zu
erobern. Ayolas gründete daraufhin an derselben Stelle die

Stadt «Nuestra Senora de Asuncion», die heutige Hauptstadt

Paraguays, benannt nach Maria Himmelfahrt, dem

Tage des Sieges der Spanier über die Cario. Auch heute

heißt ein Stadtteil Asuncions noch Lambaré, in Erinnerung

an die ehemalige Guarani-Siedlung.
Es ist fraglos, daß die Cario beim Aufbau der Stadt als

Unterworfene das Potential der Arbeitskräfte stellten,
zudem - wie von Schmidel hervorgehoben wird - auch

geich noch Nahrungsmittel und besonders Frauen zur
Verfügung halten mußten - und das nicht zu knapp.
Bedenkt man, daß nach der Schätzung Schmidels die Spanier

300 Mann zählten und jedem Landsknecht zwei

Frauen übergeben werden mußten, kann man sich vorstellen,

welche Auswirkungen das auf die Cario hatte.

Die ethnographische Beschreibung, die Schmidel von den

Indianern gibt, ist ziemlich dürftig. Er sagt von ihnen, daß

sie kurz und dick sind, die Mannsbilder in den Lippen ein

Löchlein haben, worein sie einen kleinen «Kristall» stekken

und daß Mann und Weib nackt gehen. Weitere
Kommentare entsprechen den damals üblichen Werteinschätzungen

der «Christen» gegenüber den «Wilden», deren

Unterwerfung so ohne größere Skrupel erfolgen konnte. So

habe bei den Cario angeblich der Vater seine Tochter
verkauft, der Mann sein Weib und der Bruder seine

Schwester; und natürlich sollen sie auch Kannibalen

gewesen sein und Kriegsgefangene gemästet haben «wie

bey uns die Schwein» (eb. S. 23).
Zusammen mit den Cario begannen nun die Spanier, von
Asuncion aus Kriegs- und Forschungsexpeditionen vorzu¬

bereiten. Zuerst einmal wurden mit einem Heer von 8000

Guarani und 300 Spaniern die flußabwärts angesiedelten

Agaze für die Behandlung bestraft, die sie den Spaniern
bei der Hinreise hatten angedeihen lassen. Durch diesen

Vergeltungsschlag wurden mehrere Gruppen der Agaze

ausgerottet, jung und alt getötet und die Siedlungen
niedergebrannt.

Bei der traditionellen Feindschaft, die zwischen den Guarani

östlich des Paraguay und den Chacovölkern westlich
des Flußes herrschte, war es für die Spanier ein leichtes,
die Guarani für Feldzüge gegen die Agaze und andere

Chacobewohner zu gewinnen. In gleicher Weise wurden
in späteren Jahren auch Chacogruppen gegen aufständische

Guarani geführt. Die sonst für die Cario atypische
Siedlungsform von Lambaré - Palisadenabschirmung mit
Grabenfallen - zeugt unter anderem davon, daß sie zu den

vorgeschobensten Guarani-Gruppen gehörten und

dementsprechend besonders den Angriffen und Einfällen
der Chacoindianer ausgeliefert waren.
Von Asuncion aus unternahmen die Spanier zusammen
mit den Cario Reisen gegen Norden, wobei sie meistens

zuerst dem Paraguayfluß folgten und dann ins Landesinnere

vorstießen - immer aufder Suche nach den
sagenumwobenen, noch unentdeckten Silber- und Goldschätzen.
Auf diesen Streifzügen trafen die Teilnehmer häufig auf
neue Indianergruppen, was von Schmidel getreulich in
Einzelheiten beschrieben wurde. Nach mehreren Mißerfolgen

unternahmen die Spanier 1548 noch einen letzten
Versuch und drangen nach unsäglichen Leiden bis zum
Andenrand vor, wo sie auf Truppen des Vizekönigs von
Peru stießen, die ihnen den Aufstieg verwehrten. Falls
Martin Domingo Irala, unter dessen Leitung die Expedition

stattfand, nicht einen Krieg mit den eigenen Landsleuten

riskieren wollte, mußte er das Unternehmen aufgeben

und den Traum vom Reichtum ein für allemal
begraben.

Obwohl nach diesem entscheidenden Vorstoß noch

kleinere Reisen unternommen wurden, genügte die Ernüchterung,

damit die Spanier ihr Hauptaugenmerk auf Asuncion

und dessen Umgebung richteten und sich fest
ansiedelten. Die Entdeckungszeit war somit im großen und

ganzen abgeschlossen.

Der Zustrom von Spaniern ins heutige Ostparaguay
beschränkte sich auf die Gefolgsleute einiger weniger
Endeckungsreisender und Abenteurer, die nur zum Teil
mit Vollmachten der spanischen Krone ausgestattet
waren. Von diesen Gruppen war diejenige von Mendoza,
die dann von Ayolas und noch später von Irala geführt
wurde, am größten. In den Jahren 1543 folgten Alvar
Nunez Cabeza de Vaca, 1547 Diego de Sanäbria und 1571

106



Juan Ortiz de Zärate (Cardozo, 1959, S. 56). Damit
stagnierte die Einwanderung, sieht man von einzelnen Personen

ab, für lange Zeit, so daß die beiden Offiziere Rojas de

Aranda und Garcia de Cuhna in einem Brief imjahre 1594

feststellten, daß der Anteil der gebürtigen Spanier in
Asuncion ständig abnehme (eb. S. 56).

Welches war nun in dieser ersten Kolonialzeit der Impakt
auf die Cario, die als nächstbetroffene ethnische Gruppe
am stärksten unter dem Einfluß der Spanier standen? Für
die neuen Herren waren vor allem zwei Aspekte wichtig:
Arbeitskräfte und Frauen.
Da die Eroberer praktisch nur aus Männern bestanden,

bedangen sie sich von den Cario nach der Unterwerfung
zuerst einmal Frauen aus, was dazu führte, daß sich Asuncion

in den folgenden Jahrzehnten zu einer ausgeprägt

polygynen Gesellschaft entwickelte, die in Spanien bald
einmal als das Paradies Mohammeds bekannt wurde.
Schon Schmidel erwähnte, daß die Guaramjedem Spanier
zwei und Ayolas sogar sechs Frauen zur Verfügung stellen

mußten. Nach einem Memorial von einem Pedro Hernandez

aus dem Jahre 1545 ist es aber nicht bei diesen Zahlen

geblieben. Nach ihm wurden sämtliche Vorstellungen
Mohammeds in den Schatten gestellt, da er eigentlich nur
sieben Frauen erlaubt habe, in Asuncion aber Leute mit
siebzig Frauen lebten: «Wenn hier ein Christ nur vier
Frauen hat, so deshalb weil er nicht acht haben kann und

derjenige mit acht Frauen deshalb, weil er nicht sechzehn

haben kann und so geht es aufwärts.» (eb. S. 65).

Obwohl die paraguayische Geschichtsschreibung bis

heute aufrechterhält, daß die Guarani es gerne sahen,

wenn ihre Töchter mit den Spaniern in engste Berührung
kamen, und so das spanisch-guaranitische Mestizentum
als freiwillige Vermischung und Verbindung zweier Rassen

dargestellt wird, geht aus den historischen Quellen
doch klar hervor, daß die den Spaniern zugeteilten
Indianerfrauen bei den geringsten Anlässen totgeschlagen oder

verbrannt werden konnten. So wenigstens berichtet der
Pater Martin Gonzalez in einem Briefaus dem Jahre 1556

(eb. S. 67).

Die Forderung der Spanier nach Frauen muß auch
vielmehr gesehen werden als Aneignung von weiblichen
Arbeitskräften für den Dienst im Haus und auf den

Feldern, unter Herstellung eines pseudoegalitären
Verwandtschaftsverhältnisses vom Herrscher zum Unterworfenen,
das in der Folge zu einem ausgeprägten Mestizentum
führte und in dessen sozialem Rahmen das für viele
südamerikanische Länder typische System des «compa-
drazgo» einen festen Platz gefunden hat.

Schon im Jahre 1556 wurde dies von Diego Téllez de

Escobar in einem Bericht an den spanischen König
beschrieben:

«era costumbre de los indios de la tierra servir a los cristianos y de

darlos sus hijas o hermanas, y venir a sus casas por via de

parentesco y amistad, y asî eran servidos los cristianos, porque
teni'an los cristianos muchos hijas en la gente natural de aquella
tierra, y a esta causa venlan los indios a servir como a casa de

parientes y sobrinos.» (zit. nach R.E. Velâzquez, 1975, S. 16).

Berücksichtigt man die Tatsache, daß die guaranitische
Landwirtschaft - mit Ausnahme der Rodungsarbeiten -
fast ausschließlich in den Händen der Frauen lag, so ist es

verständlich, daß für die Spanier die Arbeitskraft der

Indianerfrau von höchster Bedeutung war, nachdem sie

endgültig den «Traum vom El Dorado durch das Maisfeld
der Guarani ersetzen mußten.» (B. Susnik, 1965, S. 10).

Aus den alten Dokumenten geht hervor, daß der Druck der

spanischen Eroberer auf die Guaranf-Bevölkerung während

der ersten Jahre so zunahm, daß bald einmal eine

physische, soziale und ökonomische Desintegration der

autochthonen Bevölkerung einsetzte. Ein Zeitgenosse

berichtet, daß es zu den Praktiken der Spanier gehörte,

sogenannte «lenguas» oder «lenguarazes» - der
Eingeborenensprache kundige Leute - in die Guarani-Dörfer zu
schicken, um Männer und Frauen zu rekrutieren und um
Naturalien einzuziehen:

«... fueron e enviaron por los lugares y casas de los naturales

vasallos de V. Mgd. y les tomaron sus haciendas y les hacian
venir a palos a trabajar y servirse de ellos y les tomaron sus

mujeres e hijas por fuerza y contra su voluntad vendiéndolas

trocândolas por ropas y rescates de manera que los indios se

alteraron y estuvo a punto de perderse todo.» (Colecciân Garay.
zit. nach Susnik, 1965, S. 12).

Daß diese «rancheadas» systematisch und in verheerender

Weise durchgeführt wurden, zeigt sich daran, daß die

Spanier in der ersten Zeit professionelle - von portugiesischen

Kolonialisten ausgebildete Lenguarazes aus dem

Räume Sta. Catalina herbeiholten, die, obwohl selbst der

guaranitischen Ethnie zugehörig, gegenüber der einheimischen

Bevölkerung weniger Skrupel an den Tag legten als

die örtlichen Guarani und Mestizen. So wird von einem

Lenguaraz Caspar berichtet, der auf demWeg von Asuncion

zum Parana mehr als zwanzig Guaranf-Siedlungen
verbrannt haben soll (eb. S. 12).

Die von den Spaniern angewandte Willkür gegenüber den

Guarani führte nicht nur zur physischen Vernichtung ganzer

Gruppen, sondern auch zu sozialen Veränderungen in

107



der guaranitischen Gesellschaftsstruktur. Indianische

Führer- die vielfach in einem tovaja- (Schwager-) Verhältnis

zu einem Spanier standen - begannen immer mehr,
innerhalb ihrer eigenen Gruppen dieselben Methoden
anzuwenden. Felix de Azara, der als erster eine Geschichte

Paraguays verfaßte, beschreibt diesen internen Wandel

folgendermaßen:

«Los conquistadores de aquellos paises hicieron distincion en el

modo de tratar ä los indios. Si ellos cometian insultos é injusticias
contra los espanoles, estos despues de vencerlos en alguna batalla,

se los repartian y les obligaban â servir de criados: ademas de

otros indios que voluntariamente solicitaron ser admitidos en el

mismo servicio. De unos y otros, se formaron las encomiendas

llamadas generalmente de Yanaconas... Pero si los indios se

sometian en paz 6 por capitulacion en la guerra, el gefe espanol les

forzaba â hacer sus casas, y formar pueblo fijo en el sitio que mejor
les pareciese â su pais. Para la justicia y policia, se nombraba

corregidor â un cacique, y se formaba un ayuntamiento con dos

alcaldes y regidores, todos indios, disponiéndolo todo como si

fuere pueblo de espanoles. Se conferian estas encomiendas en

juicio formai â los espanoles mas beneméritos, y las llamaban de

Mitayos; ...» (Azara, 1847, T. 1, S. 252 — 254).

Die Unterscheidung in Yanacona und Mitayo, die beiden

in Paraguay angewendeten Systeme der Encomienda,

erfolgte im wesentlichen nach Kriterien der «Friedfertigkeit»

der Guarani. Als Mitayo wurden Indianersiedlungen
bezeichnet, in denen die Guarani in den herkömmlichen
Gemeinschaftsstrukturen belassen und durch von den

Kolonialherren ernannte «corregidores» und «alcaldes»

kontrolliert wurden. Widerspenstige Gruppen jedoch wurden

aufgeteilt und die Familien oder auch einzelne Personen

an Spanier übergeben, die sie aufden Feldern arbeiten

ließen. Letzteres wurde Yanacona genannt. Während die

Indianer in den Yanacona in sklavenähnlichen Zuständen

gehalten wurden, entsprachen die Mitayo mehr einer

Form der Leibeigenschaft, und die eingesetzten Aufsichtspersonen,

die meistens Mestizen waren, aber auch Indianer

sein konnten, waren verantwortlich für die Naturalbezüge

sowie für das Bereitstellen der Arbeitskräfte für den

Frondienst.
Die Zwischenstellung, die Corregidores und Alcaldes

innehatten, führte dazu, daß viele von ihnen sich gegen die

ihnen unterstellten Gemeinden stellten, auf eigene Faust

Naturalien einzogen und auch Arbeitskräfte rekrutierten,
die sie für den Dienst auf ihren Feldern beanspruchten.
Daß diese Art der Ausweitung des «servicio personal», die

natürlich nicht mehr den Interessen der Spanier
entsprach, bald einmal sehr verbreitet war, zeigt sich daran,
daß Irala schon in den Fünfzigerjahren des 16. Jahrhun¬

derts Gegenmaßnahmen ergreifen mußte, um zu verhindern,

daß die Unterdrückten und Ausgebeuteten sich

unter dem zu starken Druck in Gebiete zurückzogen, die

damals noch nicht von den Spaniern kontrolliert werden

konnten.
Das Encomiendasystem wurde in der La Plata-Region
schon kurz nach der Eroberung eingeführt - wie übrigens
auch in Mittelamerika, im andinen Raum und an der

Ostküste Südamerikas. Obwohl es verschiedene Typen
der Encomienda gab - wie in Paraguay die erwähnte

Yanacona und Mitayo - beruhte das Prinzip doch auf
einem gemeinsamen Nenner: die Spanier teilten die
unterworfene Eingeborenenbevölkerung unter sich auf und
ließen diese für sich arbeiten oder zogen regelmäßig Naturalabgaben

ein.

Das letztere wurde dann praktiziert, wenn die Guarani
nicht direkt in den Arbeitsprozeß eingegliedert werden

konnten. Diese Art der Kolonisierung bewirkte, daß die

Spanier die engere Umgebung von Asuncion bald einmal
verlassen mußten, um in Gebieten mit dichterer Guarani-

Besiedlung neue Encomienda zu errichten. Auf das

16. Jahrhundert gehen denn auch eine Reihe von
Ortschaftsgründungen zurück, die von Asuncion aus den ganzen

Raum östlich davon bis zum Paranäfluß und darüber
hinaus bis zum Parapanéma - dem heutigen Grenzfluß der

brasilianischen Staaten Säo Paulo und Parana - erfaßten

und somit einen Großteil des traditionellen Siedlunsgebietes

der Guarani bedeckten. Allein bis zum Jahr 1555 wurden

mindestens 27 Pueblos gegründet, die Indianer
«reduziert» und als «encomendados» an Spanier
verpflichtet (Azara, 1847, T. 1, S. 267—268, siehe Karte
S. in).
In der heutigen Geschichtsschreibung wird der Begriffder

Reduktion häufig allein mit dem berühmten Jesuitenstaat
in Verbindung gebracht. Das Wort «reducir», im Sinne

von Gebietseinschränkung und Ansiedlung von Indianergruppen

in Pueblos, wurde schon sehr früh von den spanischen

Kolonialisten gebraucht. Vom «indio reducido»

wurde gesprochen als von einem Individuum, das einem

Encomendero zugeteilt worden war und sich deshalb auf
dem Weg zum Christentum und zur Zivilisation befand.

Reduktionen waren ursprünglich nichts anderes als

Encomiendas, innerhalb derer zwangsangesiedelte Indianergruppen

den Spaniern dienstbar sein mußten.

Die ersten Pueblos mit reduzierten Indianern entstanden

in der Nähe von Asuncion mit Cario. So gehen die heute

noch bestehenden Dörfer wie Areguä, Tobati, Yaguaron,
Loreto und andere aufsolche Gründungen zurück, weitere

wurden im 17. Jahrhundert durch Einfälle portugiesischer
Sklavenhändler zerstört und später nicht mehr aufgebaut.

108



Die Verwaltung dieser Pueblos unterlag vorerst direkt den

Encomenderos, die oft auch gleich Polizeigewalt ausübten,
oder aber den von der Regierung eingesetzten
Verwaltungsbeamten. Zu Beginn des 17. Jahrhunderts, zurückgehend

auf einen Beschluß des «cabildos» von Asuncion
im Jahre 1598, begannen kirchliche Kreise, sowohl auf die

Administration wie auch auf die religiöse und zivilrechtliche

Erziehung der Pueblos Einfluß zu nehmen.

Die Probleme, die sich dabei stellten, waren vielfaltig.
Nicht nur, daß die Guarani, anstatt sich zum Christentum

zu bekennen, ihre heidnischen Riten weiterführten; auch

die ökonomische Situation war außerordentlich schlecht.

Die Indianer hatten weder über gezüchtetes Vieh noch

über landwirtschaftliche Produkte Verfügungsgewalt, und

oft mußten Mann, Frau und Kinder während sechs Tagen
in der Woche für den Patron arbeiten. Für ihren persönlichen

Lebensunterhalt verblieb ihnen ein Wochentag, den

sie benützten, um die eigenen Felder zu bestellen. Die

Spanier hatten deshalb ständig darauf zu achten, daß die

reduzierten Guarani nicht wieder zu «monteses» wurden,
das heißt, in die Wälder flüchteten und sich den frei lebenden

Stammesgenossen anschlössen. Auf diese Zeit gehen
denn auch viele Erlasse zurück, die es den Indianern
verbieten, sich aus den Pueblos zu entfernen.
Es ist nicht erstaunlich, daß unter solchen Bedingungen
Aufstände der Guarani nicht lange auf sich warten ließen

und eigentlich die ganze Unterwerfungsperiode begleiten.

Der erste geht schon auf das Jahr 1542 zurück. Zu dieser

Zeit wollten die Spanier eine Strafexpedition gegen

Indianergruppen des Chaco unternehmen und forderten
deshalb den Guaranf-Häuptling Aracaré auf, ihnen
800 Mann als Truppe zur Verfügung zu stellen. Als Aracaré

sich weigerte, wurde er auf Befehl von Alvar Nunez

kurzerhand aufgehängt.
Schmidel erzählt, was daraufhin geschah:

«Darnach begerte unser Gubernator, von dem Obersten Indianer

/ so in der Stadt Assumption wohnet / dass er jhme
2000. Indianer solte zu ordnen / die mit uns Christen dz Wasser

auffwertz zügen. Darauff erbotten sich die Indianer gutwillig /
uns in allem unsern begern geföllig und gehorsam zu sein. Sagten
doch darneben / unser Oberster Hauptman solte sich zuvor wol

besinnen / ehe er in das Land züge. Dann das ganze Land Dabero
und Carios weren mit aller Macht auff / wieder die Christen zu
ziehen. Dann derselben Oberster Dabero sey dess Achkeres,
welcher von den Christen gehenckt worden / Bruder und begere
solchen Todt mit allem Ernst gegen den Christen zu rechen. Also

muste auff solchen gegebenen Raht unser Hauptman diese Reiss

unterwegen lassen / und sich darflir wieder seine Feind rüsten /
und gegen denselben ziehen: Derhalben Accordirte er mit seinem

geschwornen Bruder Martino Dominigo Eyollas, dass er

400. Christen und 2000. Indianer sollte zu sich nemen / unnd

wieder die erstgemelten Dabero und Carios aussziehen / dieselben

durchauss zu verjagen / zuverhören und ausszutilgen.
Solchem bevelch käme gedachter Eyollas mit alle fleiss nach /
und zöge mit diesem Volck auss der Stadt Assumption, und käme

gegen den Feind / und liesse erstlich diesen Dabero in namen der

Kay. Mäy. zum Frieden vermanen: Aber er wolte sich nicht
daran kehren / noch gütlich einlassen / dann er hatte sehr viel

Volcks bey einander: Unnd seinen Flecken sehr starck mit
Stekkaden / das ist ein Zaun von Holtz dreyfach umb und umb

verwahrt / sie hatte auch sehr viel grosse und weite Gruben / von
denen erst kürtzlich hievor gesagt worden/ darumb

gemacht / aber wir hatten solches alles zu vorhin aufgespehet.

Also lagen wir biss auf!'den 4. Tag / ehe dann wir jhnen absagten

/ und den vierten Tag fielen wir 3. stund vor Tag inn den

Flecken / erschlugen alls was wir darin fanden / und Tiengen viel

Weiber / dass ward uns ein grosser Behelff.

Inn diesem Scharmützel seind 16. Christen untergangen / auch

jhrer viel von unserm Volck beschediget worden / so seind auch

der Indianer auff unser seyten nicht wenig geblieben / dann es

wahren auff der Dabero Seiten biss in 3000. todt blieben.

Nach solchem stunde es nicht lang an / da käme der Dabero mit
seinem Volck / und begerte Gnad an uns / und baten darneben /
wir solten jhnen jhre Weiber und Kinder wieder geben / so wolte

hingehen er Dabero unnd sein Volck / uns Christen auch dienen

und unterthänig sein. Ein solches muste jhne unser Hauptman
nach der Kay. Mäy. bevehl zusagen.» (Schmidel, 1962,

S. 44-45).

Dieser Bericht Schmidels ist auch deshalb interessant, weil

er Dabero und die Cario auseinanderhält, obwohl beides

Guaranl-Gruppen waren. Anscheinend unterschieden

sich aber die Guarani von Aracaré und Dabero insofern,
als sie sich, im Gegensatz zu den Cario, nie reduzieren

ließen. Auch später konnten sie die Spanier immer auf
Distanz halten und lieferten ihnen nur Naturalien.
Vermutlich lag das Siedlungsgebiet der Aufständischen am

unteren Jejuilauf.

Zu einer weiteren Revolte kam es im Jahre 1545, als politische

Ränkespiele unter den Spaniern den Guarani die

Möglichkeit eröffneten, die geschwächten Kolonialherren
ein für allemal aus dem Land zu werfen. Schließlich mußten

die Spanier, die in Anhänger von Domingo Irala und

solche von Alvar Nunez aufgeteilt und in sich zerstritten

waren, sich aufeinen Anführer einigen, wenn sie der Situation

Herr werden wollten, da sich die Cario mit den Agaze

— ihren traditionellen Feinde aus dem Chaco — verbündet

hatten. Irala, der dann von den spanischen Asuncenos -
und entgegen den Weisungen aus Madrid - als Befehlshaber

bestätigt wurde, blieb nichts anderes übrig, als seinerseits

Hilfe bei andern Chacostämmen zu suchen, um sich

109



gegen die Allianz der Gegner halten zu können. Zum
ersten Zusammetreffen kam es in Areguä, nur drei Meilen

von Asuncion entfernt, wo sich nach Schmidel

15000 Mann der Guarani und Agaze gegen Spanier,

«Yapirue» und «Guatatae» zusammengefunden haben

sollen. Einige Tage später mußten sich die Guarani
zurückziehen. Nach einer längeren Flucht gegen Norden
wurden sie an einem Ort namens «Froendiere» durch
Verrat eines eigenen Häuptlings ein zweites Mal geschlagen.

Nördlich des Rio Jejui kam es dann zur endgültigen
Schlacht, und die Guarani mußten sich den Spaniern
erneut unterwerfen und um Gnade bitten, um die von
Irala und seinen Feuten gefangenen Frauen und Kinder
wieder zurückzuerhalten. Eineinhalbjahre hatte der
Aufstand gedauert und Opfer gefordert, die weit über die

Tausende hinausgingen (Schmidel, 1962, S. 61—71).

Auch in den folgenden Jahrzehnten waren regelmäßig
bewaffnete Erhebungen zu verzeichnen, obwohl es für die

Guarani immer schwieriger wurde, sich den Kontrollen in

den Pueblos zu entziehen und sich regional zu organisieren.

Als passive Resistenz gewann deshalb mehr und mehr

die Flucht in den Urwald an Gewicht, das heißt, das

Zurückweichen in die von den Spaniern nicht überwachten

Randgebiete. Gleichzeitig nahmen revitalistische und

messianistische, von guaranitischen Schamanen geführte
Bewegungen an Bedeutung zu.

2. Die Guarani zur Zeit derJesuiten

Obwohl in der Literatur oft vom paraguayischen Jesuitenstaat

die Rede ist und dieser auch schon hinreichend
beschrieben wurde (Lafargue, 1922; Baudin, 1962; P. Ca-

raman, 1979; Becker, 1980 u. a. m.), darfdie Schaffung von
Reduktionen im Gebiet der Guarani innerhalb der
südamerikanischen Kolonialgeschichte nicht isoliert betrachtet

werden.

Die Jesuiten - wie übrigens auch die Franziskaner und

andere Orden - boten sich im frühen 16. Jahrhundert als

Alternative zur Feuer- und Schwertpolitik der Encomen-
deros an. Als Träger und Arm der spanischen Krone
fühlten sie sich befähigt, den Indio ohne Gewaltanwendung

zu kolonisieren, zu christianisieren und damit zu
zivilisieren. Sie stellten sich somit klar gegen die Encomen-

deros, die von der Voraussetzung ausgingen, daß nur
Unterwerfung die Indianer zur Vernunft und damit näher

zur Zivilisation bringen könnte.
Da sowohl die zivilen Kolonialherren als auch die Missionare

auf die Indianer angewiesen waren - die einen im

Hinblick auf ihre Arbeitskraft, die anderen außerdem, um
eine Basis zur Verbreitung des Christentums zu haben -
war die Anwesenheit derJesuiten während fast 200 Jahren
der Grund für Auseinandersetzungen, die immer wieder in
offene Befehdungen ausarteten. Dabei ging es häufig
darum, daß die Encomenderos die Unterworfenen
unmenschlich behandelten und ausrotteten, die Jesuiten
andererseits die Indianer von der spanischen Herrschaft

entfremdeten, um mit ihnen einen eigenen Staat
aufzubauen.

Sowohl Jesuiten wie auch Franziskaner arbeiteten in der

Tat immer wieder darauf hin, vom spanischen König
große Regionen zu erhalten, in denen sie während der

vertraglich festgelegten Jahre - zwanzig, dreißig oder

mehr - ihr Werk verrichten konnten. Zudem strebten die

Orden an, daß in solchen Missionsreservaten anderen

Spaniern der Zutritt verwehrt werde, um zu verhindern,
daß indianische Reaktionen auf Gewalttaten auch auf sie

zurückfallen.
Auch wenn die Geistlichen in Süd- und Mittelamerika
kaum je feste Gebiete zugesprochen bekamen, konnten sie

doch vereinzelt durch Reduktionskonzentrationen

Schwerpunkte der Missionierung schaffen. Diese umfass-

ten nahezu ausschließlich Indianergruppen, die in

unzugänglichen Waldgebieten oder Savannen lebten und

schwer kolonisierbar waren, oder aber Indios, die sich

durch kriegerischen Widerstand einer direkten Unterwerfung

entzogen.
In den La Plata-Ländern waren es in erster Linie die

Guarani östlich des Parana, die von der Distanz her weder

von den Spaniern aus Asuncion noch von den Portugiesen

aus Säo Paulo leicht unterworfen und kolonisiert werden

konnten und die deshalb vorerst den Jesuiten überlassen

wurden.

Zieht man in Betracht, daß Pizzaro und seine Nachfolger
bei ihren Versuchen, ins Amazonasbecken vorzustoßen,

immer wieder auf heftigen Widerstand stießen, und eine

Unterwerfung von ziviler Seite her nicht möglich war, so

rnüßen die Chiquito-Missionen östlich von Santa Cruz im

heutigen Bolivien und diejenige der Mojo nördlich davon

am Rio Mamoré ebenfalls als vorgeschobene Posten der

Kolonisation betrachtet werden. Dasselbe gilt für die

Mayna-Missionen am Oberlaufdes Amazonas, die gleichfalls

in einem unwirtlichen, durch Aufstände geprägten
Gebiet entstanden.

Auch das Orinoco-Tiefland war zur Reduzierung vorgesehen,

aber die von den Antillen ausgehenden Einfälle der

Sklavenhändler führten dazu, daß die betroffenen Indianer

diese mitsamt den Missionaren vertrieben.

110



'tatin

GUARAMBARE
Loreto

GUARAMBARE
5. Pablo

Ciudad Real

AS. Estanisiao

Arcangeles A

ASUNCIOf
# Tobati

Aregua

'AC or pus

Uruguay

• Spanische Dorfgründungen bis 1600
(nach F. Azara)

a Jesuitenreduktionen bis 1767 (nach
A. N. Schuster, R. I. Cardozo)

CARIO: Guarani-Gruppen im 16. Jhdt.
(nach B. Susnik)

1 : S'000'000

ASanto Tomé

A S. Javier

Enca^nacic

AJesüs Maria

• Ypane P"v

• Guarambaré
lté • 0 Villarica

Y aguaron

Sta.Maria A v S Jesus O
S. Ignacio Gua,^ A S(a Rosa A

Sta. Maria de VÉ,
g Trini^dJ^ S. |gnacl0
Itapùa AL°rçto5. LosmeA A « \ Sta. Anne

» Candelaria

S.Carlos

Apostolcs A
ConcepciönA

A S. Miguel

AS. Antonio

A Coneepciön

> S. Pedro

Yapeyu A ANOURES



Die Idee der «Reduktion» ist nicht jesuitischen
Ursprungs, sondern geht mindestens auf das Jahr 1503

zurück, als schon Bedingungen «zur Rettung der indianischen

Seele» festgesetzt wurden:

«... por lo que cumple a la salvacion de las animas de los dichos

indios es necesario que los indios se reparten en pueblos en que
vivan juntamente, y que los unos no estén ne anden apartados de

los otros por los montes» (zit. nach Melia, 1977, S. 1).

Die Feststellung, daß nur die Reduktion- die zwangsweise

Ansiedlung der Indianer in Pueblos - dem Indio Gewähr
bieten könne, sich vom irrationalen Zustand seines

tierischen Lebens zu einem «humanen» und «politischen»
Wesen zu entwickeln, war also nicht neu. (eb.).

Die Kirche betrachtete schon sehr früh die Indianer als

Konglomerat apolitischer und heidnischer Einzelindividuen,

deren Seelen es zu retten galt. Damit wurden der

autochthonen Bevölkerung eigenständige soziale und
politische Strukturen — und natürlich jegliche Religion -
abgesprochen, während die Eroberer die Indianer fast durchwegs

noch als gesellschaftliche Wesen mit eigenen kulturellen

Elementen bezeichneten. Auch Schmidel spricht
immer von «Nationen», wenn er Indianerstämme
beschreibt.

Da die spanische Krone von indianerfreundlichen, meist
kirchlichen Gruppen umgeben war, deren erster Sprecher
über lange Zeit Bartolomé de Las Casas war, wurden
schon in den Jahren 1542— 1543 die sogenannten «Neuen

Gesetze» erlassen, die verfügten, daß keine neuen Enco-

miendas mehr verteilt werden durften. Dies gegen den

starken Widerstand der Kolonialisten, die sowohl

Anspruch auf die Arbeitskraft der Indianer als auch auf
die Erblichkeit der Ländereien erhoben (Mörner, 1964,
S. 187), bevor im La Plata-Gebiet überhaupt erst richtig
mit der Verteilung der Ländereien und der Kolonisierung
begonnen wurde.

Als die neuen Gesetze keine Auswirkungen aufdie gängige
Praxis der Landzuweisung zeigten, versuchte Spanien,

wenigstens die Abschaffung des «servicio personal»
durchzusetzen.

In Teilen Mittelamerikas und im Hochland von Peru -
den Zentren der spanischen Kolonisation - schien der

kontinuierliche Druck der Kirche, verstärkt durch die

Erlasse der Krone, gewisse geringfügige Erfolge bewirkt zu

haben, während in ärmeren und abgeschiedeneren Gebieten

wie Venezuela, Chile und den La Plata-Ländern die

Fronarbeit, ungeachtet der neuen Verordnungen,
aufrechterhalten wurde (eb. S. 188). Auch eine Reihe

anderer Verbote, zum Beispiel, daß Encomenderos und

andere Weiße, schwarze Sklaven und Mischlinge nicht
mehr unter den Indianern in den Pueblos leben durften,
wurden kaum je befolgt. Aber gerade diese

Gesetzesbestimmungen, zusammen mit anderen historischen Daten,

zeigen, daß viele indianische Gemeinschaften durch die

Anwesenheit nichtindianischer Individuen und allgemein
durch die herrschenden kolonialen Zustände zerstört und

oft sogar physisch vernichtet wurden. Aufder andern Seite

zeigt sich schon in diesen frühen Erlassen die Tendenz zur
Segregation, wie sie dann auch in die Praxis umgesetzt
wurde.

Nach den festgelegten Richtlinien hätten die Encomenderos

die in Pueblos angesiedelten Indianer eigentlich zu gut
ernährten, wohlerzogenen, christlich unterwiesenen

Staatsbürgern machen sollen. Sojedenfalls sah es Azarain
seinem Rückblick auf die Geschichte Paraguays:

«Los encomendaderos 6 los que las poseian, tenian siempre en su

casa todos los indios que les pertenecian de ambos sexos y de

todas edades, y los ocupaban â su arbitrio en clase de criados.

Mas no podian venderlos ni maltratarlos, ni despedirlos por
malos, inutiles 6 enfermos: estaban obligados â vestirlos, alimen-

tarlos, medicinarlos é instruirlos en algun arte u oficio y en la

religion. De todo esto se hacia cada ano una visita y examen

prolijo por el gefe principal, oyendo al encomendadero, â los

indios, y â su protector que era un espanol de los mas graves y
caracterizados. En esta clase de encomiendas, fueron incluidos los

guaranis de san Isidro, los Conchas, los de las islas del Parana y
tambien algunos Pampas, Paiaguas, Albayas, y Guaicurus cogi-
dos en las batallas ...» (Azara, 1847, T. 1, S. 253).

Historische Belege zeigen zur Genüge auf, daß sich die

Encomenderos von Asuncion nicht grundlegend von
solchen anderer südamerikanischer Regionen unterschieden

und in keiner Weise an das von Azara aufgezeichnete Ideal
heranreichten. Auch um Asuncion herum gab es schon in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts einen zunehmenden

Bevölkerungsschwund, der hauptsächlich auf die

schlechte Behandlung der Guarani durch ihre Kolonialherren

zurückzuführen ist. In der damaligen Auseinandersetzung

zwischen zivilen Encomenderos und christlichen

Ordensträgern ging es nicht prinzipiell um die Frage, ob

die Guarani kolonisiert werden sollten, sondern darum,
auf welche Art dies geschehen konnte. Die besonders von
Kircheninstanzen gegen die Encomenderos gerichtete

Kritik ist denn auch oft sehr radikal ausgefallen. So heißt

es in einer «cedula real» aus dem Jahre 1582, nur 26 Jahre
nachdem Irala offiziell in Paraguay das Encomienda-

System eingeführt hatte:

112



«Somos informado - dice el rey al obispo del Rio de la Plata, y lo

mismo repite a su gobernador - que en esa provincia se van
acabando los indios naturales de ella por los malos tratamientos

que sus encomenderos les hacen y que, habiéndose disminuido

tanto los dichos indios que en algunas partes faltan mâs de la

tercia parte, les llevan las tasas por entero y los tratan peor que
esclavos y como taies se hallan muchos vendidos y comprados de

unos encomenderos a otros y algunos muertos a azotes, y mujeres

que mueren y revientan con las pesadas cargas, y a otras y a sus

hijos les hacen servir en sus granjerlas, y duermen en los campos y
alll paren y crîan, mordidos de sabandijas ponzonosas, y muchos

se ahorcan y otros se dejan morir sin comer, y otros toman yerbas

venenosas, y que hay madrés que matan a sus hijos, en pariéndo-
les, diciendo que lo hacen para librarlos de los trabajos que ellos

padecen, y que han concebido los indios muy grande odio al

nombre cristiano y tienen a los espaholes por enganadores y no

creen en cosas que les enseiian y ya que por haberse hecho, ha

llegado a tanta corrupciôn y desconcierto, conviene que de aqul
adelante se repare con mucho cuidados.» (Enrique de Gandia,

1939. S. 347)-

Die ersten in Paraguay gegründeten Reduktionen gehen

auf die Franziskaner zurück, die sich um 15 80 in Caazapa
niederließen. Ihre Aufgabe bestand darin, rebellische

Guaranf-Gruppen im Gebiet des Parana zu pazifizieren,
was ihnen anscheinend so gut gelang, daß die Reduzierung
durch Ordensbrüder vorerst ein positives Echo fand

(Meh'a, 1977, S. 10).

Neben den Guarani nördlich des Jejui waren es besonders

diejenigen beidseitig des Parana, die den Spaniern starken

Widerstand entgegensetzten und die deshalb vorerst den

Jesuiten zur Befriedung überlassen wurden.
Es handelte sich hierbei um ein Gebiet von besonderer

Wichtigkeit, da die Spanier von Asuncion aus gegen Osten

hin kolonisierten und der Ozeanküste zustrebten, während

die portugiesischen «Paulistas» ständig gegen
Westen einfielen und mit großangelegten Expeditionen
schon sehr früh Sklaven im Inland machten. Im Jahr 1541

wurde diese Gegend zum ersten Mal von Alvar Nunez

durchquert und später auch von Ulrich Schmidel als

Rückweg gewählt.
Irala unternahm schon 1552 einen Kriegszug, der ihn weit
über den Parana hinaus bis in die Heimat der ava pytâ

(Tupf) führte und der die spanische Präsenz gegenüber
den Portugiesen demonstrieren sollte. Angeblich kam die

Invasion auf Bitte einiger Guaram-Häuptlinge zustande,
die um Schutz gegen die Tupi ansuchten. Diese sollen

schon sehr früh mit den Portugiesen paktiert haben, um
unter den Guarani Sklaven zu fangen (Cardozo, 1970,
S. 44 — 45). Um das Gebiet abzusichern, ließ Irala 1554 am
Parana die Garnison «Villa de Ontiveros» gründen und
Ländereien an Spanier aus Asuncion verteilen. In den

ersten Jahren ihrer Anwesenheit konnten die neuen
Encomenderos aufdie Hilfe der Kaziken Canindejü und Guaira

zählen, die beide als Freunde der Kolonialherren betrachtet

wurden. Später folgten weitere Ortschaftsgründungen.
1556 war es die Siedlung Ciudad Real, die an der Mündung

des Pikyry in den Parana entstand, und 14 Jahre
danach wurde - diesmal schon im Zentrum der neu
entstandenen Provinz Guaira - Villa Rica del Espfritu Santo

aufgebaut, wo angeblich Gold zu finden war (eb.
S. 45-56).
Während Villa de Ontiveros als Siedlung nicht zu halten

war, entwickelten sich die beiden jüngeren Gründungen
erfolgreich weiter, da sich die Encomenderos auf
«tausende von Feuern» stützen konnten, das heißt, auf
Indianerfamilien, die den «servicio personal» leisten mußten.

Trotz der angeblich guten Beziehungen zu den Guarani,
kam es aber schon im Jahre 1561 zur ersten großen
Erhebung, die vor allem gegen die Encomenderos der Ortschaft
Ciudad Real gerichtet war. Um die Guarani «zum Gehorsam

zurückzuführen», blieb den Spaniern nichts anderes

übrig, als mit Hilfe aus Asuncion Strafexpeditionen in der

ganzen Provinz Guaira zu organisieren (Azara, T. II,
S. 169). Auch in den folgenden Jahrzehnten gab es immer
wieder Aufstände, die mehr oder weniger weit um sich

griffen und die Spanier des öftern in Bedrängnis brachten.
Die mißlungenen Revolten führten dazu, daß sich unter
der Eingeborenenbevölkerung zusehends der passive
Widerstand ausbreitete, was den Encomenderos besonders

zu schaffen machte, da sich die Indianer mehr und

mehr dem «servicio personal» entzogen.
Im Jahre 1607 schließlich wandten sie sich selbst an die

Obrigkeit in Asuncion, mit der Bitte um mehr Priester, die

sich der Indianer annehmen sollten. Da es anders nicht

ging, sollte den Guarani auf gewaltlosem Weg und mit
Hilfe des Christentums die spanische Kolonialdoktrin
beigebracht werden:

«... los tengo de volver a visitar y ver lo que en todo se hace en

descargo de Vuestra Real conciencia la Ciudad Real y la Villa
Rica del Espiritu Santo tienen dos sacerdotes clérigos curas de los

espanoles y naturales que a las ciudades acuden y servicios de las

casas. Los demâs naturales que es gran suma la que hay en el

distrito de aquellos pueblos, que por la poca fuerza de los espanoles

no se pueden conquistar sirven cuando quieren y como quieren

y en la mayor parte de ellos, entra uno o dos hombres y anda sus

tierras y yo he enviado a empadronarlos, tiene gran falta de

sacerdotes que los doctrinan y acerca de la poblacion y disposition

de esta tierra y de la doctrina que se les podrla dar escribiré

mi parecer en carta particular, satisfaciendo a lo que en este,

Vuestra Magestad me mande en la suya.» (Cartas y Memoriales
de Hernandarias de Saavedra. Zit. nach Cardozo, 1970, S. 101).

8 113



Den guten Eindruck, den die Encomenderos von der

Arbeit christlicher Priester hatten, hinterließen die Jesuiten

Juan Saloni, Manuel Ortéga und Tomas Fields, die

seit dem Jahre 1588 fast kontinuierlich die Indianersiedlungen

Guairas aufsuchten und in nur neun Monaten
6000 Taufen, 2800 Heiraten und 4000 Beerdigungen

vollzogen haben sollen. Das Werk der Christianisierung kam

in dem Sinne den spanischen Kolonialherren sehr entgegen,

als sie sich durch die Verbreitung des Evangeliums
ein besseres Pflichtbewusstsein der Indianer gegenüber

ihren Herren erhofften.

Einige Kaziken aus der Provinz hatten sichjedoch
zusammengefunden und durch Nicolas Tayaoba und Luis

Maendy (Mba'e rendy) eine Petition nach Asuncion bringen

lassen, in der sie im Namen der gesamten guaraniti-
schen Bevölkerung baten, vom Frondienst befreit zu werden

und als unabhängige Untertanen Seiner Majestät den

Tribut direkt an die Krone liefern zu dürfen, was eigentlich

in der damaligen Gesetzgebung auch so verankert war
(eb. S. 113).
Schon um das Jahr 1610 zeigte es sich dann deutlich, daß

die Interessen derjesuiten nicht unbedingt mit denjenigen
der Encomenderos übereinstimmten. Anstelle einer rein
christlichen und zivilrechtlichen Indoktrination, wie sie

von den ersten Missionaren getätigt wurde, strebten die

Jesuiten die Schaffung eigener Reduktionen an, in denen

die freien Guarani gesammelt, christianisiert und zur
Arbeit angehalten werden sollten.

Mit Recht mußten deshalb die Spanier in Ciudad Real

und Villa Rica befürchten, daß wenigstens ein Teil der

ihnen durch die Encomienda zugesprochenen Guarani
diesen Umstand nützen würden, um in die Reduktionen

derjesuiten überzusiedeln, was dann auch wirklich
geschah.

Die Missionare mußten in den nächsten Jahren immer
wieder die beschwerliche Reise nach Asuncion unternehmen,

um sich dort bei der Obrigkeit gegen die von den

Encomenderos gegen sie erhobenen Vorwürfe zu wehren.
Diese bestanden darin, daß sie die Indianer zur Faulheit

erzögen und gegen die spanische Herrschaft aufhetzten.

Die Jesuiten andererseits mußten sich die Tatsache
eingestehen, daß die Guarani in den Missionssiedlungen Gottes

Wort akzeptierten, weil sie sich vor den Spaniern fürchteten

- oder mit andern Worten: daß der Zulauf in den

Reduktionen nicht unbedingt ihrer Überzeugungskraft,
sondern vielmehr der Angst gegenüber den Encomenderos

zu verdanken war (Lugon, 1970, S. 23 — 24).
Zwischen 1610 und 1630 wurden in der Provinz Guaira

insgesamt zwölf Reduktionen gebildet, die nach jesuiti¬

schen Berichten 150000 Guaranf-Indianer umfaßten

(siehe Karte S. 111). Andern Informationen zufolge sollen

es bis zu 300000 gewesen sein, da vermutet wird, daß die

Jesuiten die Zahl auf dem Papier absichtlich niedrig hielten,

mußten sie doch an die spanische Krone eine
Kopfsteuer für jeden «reduzierten» Indianer leisten. Zu den

Jesuiten, die sich in dieser Region besonders aktiv betätigten,

gehört Antonio Ruiz de Montaya, dessen «Conquista
Espiritual» zu den wesentlichsten ethnohistorischen Quellen

der damaligen Zeit zählt.

Die Reduktionen wurden fast ausschließlich im östlichen

Teil der Provinz Guaira, außerhalb des Einflußbereichs

der spanischen Siedlungen Ciudad Real und Villa Rica

gegründet. Trotzdem verstärkten sich die Auseinandersetzungen

zwischen Padres und Encomenderos. Es waren
besonders die Reduktionen im Gebiet des Gebirgszuges

Yvytyrenrbeta, die den Spaniern ganze Gruppen von
Indianern entzogen. Ortschaften wie Santa Ana, Ytupe,
Yvyaty, Kuna mingura und Takuara - als Encomiendas

gegründet - entleerten sich, und die Kolonialherren blieben

praktisch ohne Arbeitskräfte (Cardozo, 1970, S. 114).

Die hauptsächliche Meinungsverschiedenheit zwischen

den zivilen und den christlichen «Patrones» drehte sich

auch hier vor allem um den Frondienst, den die Indianer

zu absolvieren hatten. Während die Jesuiten sich an die

von der Krone vorgeschriebenen zwei Monate halten wollten,

die von den Guaranijährlich an die Obrigkeit geleistet

werden mußten, drängten die Encomenderos darauf, die

Indianer ganzjährlich zur Verfügung zu haben. So

betrachtet, ist es verständlich, daß die Einheimischen die

«süße Sklaverei» derjesuiten dem totalen Frondienst der

Encomenderos vorzogen und sich in die Reduktionen

flüchteten.

Ab 1620 begannen in Guaira die «bandeirantes» - auch

Mameluken und Paulistas genannt - stärker zu wirken. In
immer kürzeren Abständen fielen sie über die Siedlungen
her, um Teile der indianischen Bevölkerung als Sklaven
nach Säo Paulo zu bringen, wobei sie vielfach Unterstützung

bei den Tupf-Stämmen fanden. Gerade diejesuiten-
reduktionen wirkten anziehend aufdie Sklavenjäger, da in
diesen große Teile der Guaranf-Bevölkerung lebten.

Als im Jahre 1628 die Bandeirantes unter der Leitung von
Antonio Raposo Tavares in Guaira einfielen und in einem

großangelegten Zug - angeblich blieben nur 25 Personen

in Säo Paulo zurück - fast sämtliche Indianer-Gruppen
überfielen, mußten die Jesuiten mit den restlichen Guarani

gegen Südosten ziehen, um sich südlich des Yguazu-
flusses oder westlich des Parana neu anzusiedeln. Bald

114



darauf folgten auch die Encomenderos, die sich allein und

ohne Arbeitskräfte auch nicht mehr halten konnten, und

so blieb die Provinz den Portugiesen überlassen.

Die Ruhe vor den Bandeirantes war damit allerdings noch

nicht gesichert. Uberlalle erfolgten das ganze 17.

Jahrhundert hindurch und erstreckten sich über Paraguay bis

hinauf nach Bolivien. Nachdem die Jesuiten ihre Reduktionen

in der alten Provinz Guaira aufgeben mußten,
bildete sich ein Schwerpunkt ihrer Evangelisationsarbeit im

Gebiet zwischen den Flüssen Parana und Uruguay, wo
schon einige Reduktionen bestanden. 1609 wurde in der

Nähe der Einmündung des Parana in den Paraguay San

Ignaçio Guazu gegründet, 1610 an einem Nebenfluß des

Uruguay Candelaria, 1615 Itapüa, das später vom südlichen

Paranäufer ans nördliche verlegt wurde. Weitere

Reduktionen dieser frühen Gründungszeit waren Conception

(1619), Sanjavier (1626), Yapeyu (1626) und andere.

Bis ins 18. Jahrhundert hinein wurden über dreißig
Missionssiedlungen von den Jesuiten mit Guaranl-Indianern

aufgebaut und in Betrieb gehalten. Gegen Mitte desselben

Jahrhunderts strebten die Ordensbrüder schließlich

danach, eine direkte Verbindung zu den bolivianischen

Niederlassungen zu schaffen, worauf sie die nördlichsten

im Paraguaygebiet gelegenen Reduktionen - Beiern

(1740), San Joaquin (1746) und San Estanisiao (1749) -
gründeten.
Diese florierten allerdings nicht mehr richtig, da die politischen

Auseinandersetzungen schon im Jahre 1767 zur
Folge hatten, daß die Jesuiten aus den spanischen
Kolonialgebieten verwiesen und die Reduktionen unter die

Obhut der zivilen Regierungen kamen und wie Encomien-

das weitergeführt wurden.
Die Wirtschaftsordnung in den Reduktionen wurde von
Historikern seit dem 19. Jahrhundert oft einem

ausgeprägten, gut funktionierenden Agrarkollektivismus
gleichgesetzt und damit in einer Weise idealisiert, wie es kaum

der Realität entsprach (Lafargue, 1921 ; Baudin, 1962). I11

der Regel lebten die Guarani in Siedlungen, die rund um
das Zentrum der Reduktion angelegt waren. Dieses

bestand aus Kirche, Werkstätten, den Häusern der Priester,

Lagerhäusern und so weiter. Jede Familie verfugte
über Land, das zum privaten Nutzen angebaut und dessen

Ertrag frei konsumiert oder gehandelt werden konnte. Die

Reduktion wiederum hatte eigene Ländereien, die unter

Anleitung der Jesuiten ebenfalls von den Guarani-während

drei Tagen in der Woche - bebaut wurden. Der

Ertrag dieser Felder wurde flußabwärts verschifft und

vermarktet, so daß dieJesuiten über relativ große Einnahmen

verfügt haben müssen, die zum Teil als Steuern an den

Staat und an den Orden und zum Teil in den Aufbau der

Reduktion flössen. Gerade dieser großangelegte Handel

hat schon sehr früh die Gesellschaft Jesu in Verruf
gebracht.

Da die Jesuiten in ihren Berichten mehr auf Fortschritte in

der Evangelisierung und der Entwicklung ihrer Missionsstationen

eingingen und in den Studien linguistische

Aspekte in den Vordergrund stellten, sind von ihnen kaum

Daten bezüglich ethnischer Gliederung, Sozialstruktur
und nicht-christlicher Religion vorhanden. Wir verzichten

aus diesem Grund darauf, hier ausführlicher auf die
Missionszeit einzugehen, und werden die wenigen ethnohisto-

rischen Daten, die uns von den Jesuiten zur Verfügung
stehen, zusammen mit solchen aus anderen Quellen im

nächsten Abschnitt darlegen.

j. Ethnohistorische Daten

Die kolonialgeschichtlichen Zeugnisse zur Beeinflussung
und Herausbildung der heute in Paraguay lebenden Guarani

sind sehr vielfältig, geben jedoch über die Jahrhunderte

hinweg ein verwirrendes Bild von Neugruppierungen,

Umsiedlungen und Migrationen, die-verbunden mit
ständig wechselnder Namensgebung durch spanische

Kolonialherren, Reisende und Priester - eine Entschlüße-

lung der Guarani-Geschichte nur sukzessive und über

ausgiebige Archivarbeiten erlauben werden. Teilweise sind

diese Nachforschungen bereits erfolgt, und von den daran

beteiligten Ethnohistorikern sind besonders Leon

Cadogan (1950, 1956, 1959, i960, 1962, 1968 u.a.),
Bratislava Susnik (1965, 1975, 1979 — 80) und Bartomeu

Melia (1970, 1976) zu erwähnen.

Schwierigkeiten bei der historischen Analyse ergeben sich

vorwiegend aus dem Umstand, daß die frühen Eroberer

und später auch die Jesuiten die Guarani kaum nach

ethnischen Kriterien oder gar nach indianischer Selbstdefinition

benannten. Vielmehr wurden regionalen Gruppen
Namen ihrer Kaziken, naher Flüsse, Gebirge usw. zugeteilt.

Schmidels Bericht gibt dazu ein lebendiges Bild. Fast

jede größere Gemeinschaft wird bei ihm zur Nation erhoben,

ohne daß ethnische, linguistische oder andere Kriterien

berücksichtigt worden wären. Azara sagt dazu:

«La nation Guarani era la mas numerosa y entendida del pais,

pero no tenia un gefe, ni formaba un cuerpo politico como la

megicana; porque cada pueblo era independiente de los demas, y
tenia un nombre particular, como son en el Paraguay los de

Imbeguâs, Caracarâs, Timbus, Corondâs, Colâstines, Tucagués

Calchaquis, Quiloazâs, Ohomas, Mongolâs, Acaai, Ytati, Tois,

Tarois, Curupaitis, Curumiais, y otros que algunos escritores han

115



olvidado y creido alguna vez que pertenecian â naciones diferen-

tes. Asi sucede â Schmidels capitulo 17, llamando Macuarendas a

los Quiloazâs y creyéndolos de diferente nacion que los Timbus.
El nombre mas general de la nacion, fue antiguamente el de

Carios y hoy lo son los Guaranis y Tapes.» (Azara, 1847, T. I,
S. 181).

Während der Kolonialzeit wurden als Cario im engeren
Sinne diejenigen Guarani bezeichnet, die im Räume Asuncion,

zwischen den Flüssen Tebicuary und Manduvira,
angesiedelt waren (siehe Karte S. 111). In einigen
Dokumenten taucht der Name Cario ebenfalls für andere Gua-

rani-Gruppen auf, unter anderen wurden diejenigen der

Atlantikküste von den Portugiesen «Carijos» genannt.
Für Paraguay unterscheidet Susnik drei weitere Gruppen,
die im 16. und 17. Jahrhundert von Bedeutung waren und
sich voneinander, aber auch von den Cario abgrenzten. Es

sind dies die Itatin, die zur Zeit der Eroberung noch

nördlich des heutigen Grenzflusses Apa lebten, dann die

Guarani im Räume Caazapa und weiter diejenigen von
Guarambaré, deren Siedlungsgebiet zwischen den Flüssen

Jejui und Ypane lag (Susnik, 1965, S. 193).

Näher benannt wurden die Cario vielfach nach ihrem
Herkunftsort oder - regional - nach ihren Kaziken. So

sprach man von den Gruppen von Altos, denjenigen von

Quyquyo und Quiindy und so weiter. Oft bezog sich die

örtliche Bezeichnung der Cario-Gruppen auch schon auf
die Regionalisierung, hervorgerufen durch die Verteilung
der Ländereien und die dazugehörigen Pueblos.

Bis heute konnte nicht nachgewiesen werden, daß die

Cario sich ethnisch von den übrigen Guarani-Gruppen
unterschieden oder gar eine andere guaranitische Dialektform

hatten. Den Spaniern fielen sie in erster Linie durch
ihre Befestigungsanlagen und Fallgruben auf, dieja schon

von Schmidel beschrieben worden waren.
Die Cario waren die ersten Guarani, die von den Spaniern
wirklich kolonisiert, nach dem Encomienda-System aufgeteilt

und partiell umgesiedelt wurden. Die frühesten
Gründungen von Guarani-Dörfern finden sich deshalb
ausschließlich in der näheren Umgebung, östlich von Asuncion

und sind zum Teil heute noch mit den Namen erhalten.

Dazu gehören Altos, Ita, Yaguaron, Tobati, Areguä,

Ypane, Guarambaré und andere mehr, die alle zwischen

1535 und 1538 entstanden (Azara, 1847, T. I, S. 330).

Die Dezimierung der Cario-Bevölkerung setzte schon sehr

früh ein, was für die Spanier zu einem großen Mangel an

Arbeitskräften führte. Die Cario waren auch die ersten, die

sich gegen die Zwangsansiedlung erhoben und schon im

Jahre 1545 versuchten, mittels eines massiven Aufstandes

die Kolonialherren aus dem Lande zu werfen (Schmidel,

1962, S. 44fr).
Die teilweise Ausrottung der Cario veranlaßte die

Kolonialherren, im 17. Jahrhundert andere Guarani-Gruppen
im Raum um Asuncion anzusiedeln. Dazu gehörten Guarani

aus dem östlichen Regenwaldgebiet, die nach Itape,
solche aus dem Süden, die nach Yaguaron und Guarambaré

und solche aus dem Norden, die nach Ypane verschoben

wurden (Susnik, 1979—1980, Karte S. 254).
Es ist bezeichnend, daß im ehemaligen Siedlungsgebiet
der Cario seit Jahrhunderten keine Guarani mehr zu
finden sind und sich die einstigen Indianersiedlungen sehr

schnell mestizisierten.

Nördlich des Manduviraflusses, bis hinauf zum Ypane,
teilten sich die Guarambaré und die Tobatin in das Waldland.

Im Zuge der Schaffung von Encomiendas wurden
letztere im 16. Jahrhundert zum Teil in der südlich ihres

Gebietes liegenden Siedlung Tobati zusammengefaßt. Ihr
Name erscheint erneut im 18. Jahrhundert, in Verbindung

mit den Gründungen der zwei letzten Jesuitenreduktionen

San Estanisiao und San Joaquin (Susnik, 1975,
S. 102).

Die Guarambaré hatten auf beiden Seiten des Ypane und

bis hinunter zum Jejuifluß Fuß gefaßt, ihren Namen
verdanken sie einem ihrer Kaziken (eb. S. 102). Nach anderen

Quellen hieß der Ypanefluß, der sich von den Kordilleren

des Amambay bis zum Paraguay erstreckt, ursprünglich

Guarambaré (Melia, 1976, S. 165).

Die Guarambaré gehörten zusammen mit den noch zu

erwähnenden Itatin, zu den am schwersten zu kolonisierenden

- und später zu missionierenden — Guarani-Gruppen.

Sie waren die ersten, die im Jahre 1542 Irala die

Gefolgschaft verweigerten, d. h. nicht bereit waren, ihn auf
einen Kriegszug in den Chaco zu begleiten, worauf Ara-

caré, einer ihrer Kaziken, gehängt wurde (siehe S. 109).

Auch fortan waren die Guarani der Jejui-Region immer
wieder rebellisch. So hatte der Aufstand von Arecaya im

Jahre 1660 gleichfalls seinen Ursprung in diesem Gebiet.

Arecaya wurde um 1630 als «Pueblo de Indios de Nuestra
Senora de la Concepciön de Arecaya» am Jejuifluß
gegründet, die Indianer dort zum ersten Mal wirklich
reduziert und an verschiedene in Asuncion ansässige Spanier

verteilt. Das Hauptinteresse galt ab dem 16. Jahrhundert

der Gewinnung von Mateblättern, und der Handel
mit Mate-Tee wurde zu einem wichtigen Bestandteil der

Kolonialwirtschaft. Der Jejui als befahrbarer Fluß und die

umliegenden reichhaltigen Matewälder boten besonders

gute Voraussetzungen, um in diesem Landstrich mit den

116



Indianern als «Yerbateros» diesen Wirtschaftszweig zu

fordern. Die in Arecaya ansässigen Guarani wurden
deshalb in erster Linie zur Arbeit in den Wäldern angehalten.
Der Druck der Fronarbeit sowie unmenschliches Verhalten

der Encomenderos und ihrer Vertreter gegenüber den

Mate-Sammlern und deren Familien führten dazu, daß

ein großer Teil der Guarambaré zu Pfeil und Bogen griff
und sich gegen die Encomenderos erhob. Der auf Besuch

weilende «Gobernador» aus der Hauptstadt und seine

Begleiter wurden kurzerhand angegriffen, und es blieb
ihnen nichts anderes übrig, als sich in der Kirche des

Dorfes zu verschanzen. Erst nach einigen Tagen und mit
Unterstützung von Mestizen und Guarani, die aus den

Pueblos von Atyra, Ypane, Guarambaré und Caaguazu -
angeführt von ihren jeweiligen Priestern — den
Eingeschlossenen zu Hilfe kamen, konnte die Rebellion
niedergeworfen werden. Ein großer Teil der reduzierten Guarani
flüchtete sich daraufhin in die Wälder zu den frei lebenden

Gruppen, zu welchen sie gerade durch ihre Tätigkeit in
den Matewäldern den Kontakt hatten aufrechterhalten
können (zum Aufstand von Arecaya s. Velasquez, 1965).

In diese Zeit fielen auch die Versuche, die Guarambaré
weiter südlich anzusiedeln, um zu verhindern, daß sie

ständig in die ausgedehnten Wälder von Amambay,
Itanarä und Mbaracajü fliehen konnten.

Eine weitere Gruppe der Guarani, die sich durch kontinuierliche

Resistenz auszeichnete, sind die Itatin. Von ihnen
steht mit Sicherheit fest, daß sie sich durch ein geschlossenes

ethnozentrisches Verhalten schon in vorkolonialer
Zeit von den übrigen Guarani unterschieden. Es war Irala,
der sie 1553 «entdeckt» und «Besitz von ihrem Land

genommen hat» (Melia, 1976, S. 158). Nach Sanchez

Labrador, dem Begründer der erst um 1760 etablierten,
am Unterlaufdes Ypane gelegenen Reduktion Beiern, und
nach Aguirre wird sich ihr Siedlungsgebiet vom Guaram-
baréfluss - heute Ypane - und dem Parayfluss - heute

Aquidaban - bis hinauf zu dem in Brasilien liegenden

Mbotetey erstreckt haben (eb. S. 159). Die Itatin wurden
bekannt durch ihre Wanderungen Richtung Andengebirge,

die zum Teil schon auf vorkoloniale Ereignisse

zurückgehen und dazu führten, daß sich die Guarani-
Enklaven durch ganz Bolivien erstrecken.

Die ersten Itatin wurden bereits 1596—97 unter der Regierung

von Ramirez de Velasco einigen Encomenderos
zugewiesen. Es war jedoch den Spaniern nicht möglich, ihre
Länder wirklich zu kolonialisieren, was teils auf den

Widerstand der Itatin, teils aber auch auf die periodischen
Einfälle der Bandeirantes aus Säo Paulo und die Über¬

griffe der Mbaya-Indianer aus dem Chacogebiet zurückging.

Gerade der zunehmende Druck der Mbaya veran-
laßte die Itatin, ihre tradionellen Stammplätze südlich des

Mbototey zu räumen und sich in die Wälder des heutigen

Amambay zurückzuziehen. Die über das ganze 18.

Jahrhundert hinweg von den Mbaya kontrollierten Gebiete

weisen auch heute nicht-guaranitische geographische
Namen auf, obwohl sie vom 19. Jahrhundert an wieder

von Guarani besiedelt wurden. So wechselte, wie schon

erwähnt, der Parayfluß zu Aquidaban und der Guarambaré

zu Bidioni Taloconagadi. Letzterer bekam erst unter
den späten Itatin seinen heutigen Namen Ypane und

wurde damit reguaranisiert (Melia, 1976, S. 165).

Obwohl die Itatin sporadischen Kontakt zu den Kolonialherren

hatten, kamen sie anscheinend erst in permanente
Berührung mit ihnen, als die Jesuiten den Aufbau der

Reduktionen von Beiern, San Estanisiao und San Joaqufn
begannen. Aus dieser Epoche stammen auch die christlichen

Einflüsse, die noch heute unter den nördlichen Guarani

festzustellen sind und auf die wir noch zu sprechen
kommen werden.

Im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts nahm die Trennung

zwischen den von Encomenderos oderJesuiten
reduzierten Guarani und ihren frei lebenden Stammesbrüdern
immer ausgeprägtere Formen an. Während die fest ansässigen

Guarani zunehmend christianisiert und an die koloniale

Wirtschaftsform angepaßt wurden, bildete sich bei

den «monteses» ein kritischeres Bewußtsein heraus. Kontakte

zu den Spaniern, aber auch zur mestizischen, aus der

Guaranf-Kultur hervorgegangenen Landbevölkerung
wurden wenn möglich unterlassen, was automatisch zur
Selbstisolation führte. Die Monteses, häufig «caynguas»

genannt (ka'a gua - diejenigen vom Wald), seltener auch

«carimas» oder «tarumas», setzten sich aus Guarani-

Gruppen zusammen, die sich entweder überhaupt nicht
reduzieren ließen oder aus den Pueblos und den jesuitischen

Reduktionen in die Selva flüchteten und wieder ihre

ursprüngliche Lebensform annahmen. Gerade die

Ausbeutung der Matewälder ermöglichte es ja bekanntlich
den reduzierten Guarani, wiederum Kontakt zu freien

Gruppen anzuknüpfen und sich abzusetzen. Andererseits

begannen Monteses, zu Anfang des 17. Jahrhunderts die

«Yerbateros» verstärkt zu stören, indem sie ganze Mate-

Transporte überfielen und vernichteten (Susnik, 1965,

S. 197).

Aus dieser Situation heraus intensivierten sowohl
Encomenderos als auch Jesuiten ihre Bemühungen, die frei

lebenden Guarani aus den Wäldern zu holen und in den

von ihnen kontrollierten Siedlungen seßhaft zu machen.

117



Während jedoch die Encomenderos in bewährter Weise

durch «rancheadas» die Guarani gewaltsam zu reduzieren

versuchten, wandten dieJesuiten andere Methoden an. In
diese Zeit fiel die Gründung der Reduktion von Rosaria,

später San Joaquin genannt, die vortrefflich die

Widersprüche aufzeigt, die damals zwischen Klerus, zivilen
Kolonialherren und den frei lebenden Guarani bestanden.

Azara beschreibt die Gründungsgeschichte folgendermaßen:

«Instruidos de que habia en el Tarumâ guaranis silvestre, les

despacharon algunos indios instruidos de los pueblos del Parana,

que eran de la misma lengua, con algunos regalitos diciendo se los

remitia un padre jesuita que los amaba mucho, y deseaba llevar-
les otros con abundancia de vacas para existir sin trabajar, y que
aun queria vivir entre ellos. Se repitieron iguales embajades y
reconocimiento del pais, y de résultas marcho el padre el ano 1720

con las ofertas, acompanado de bastantes indios escogidos en los

pueblos del Parana, que llevaron el equipaje y ganados, y que se

quedaron para cuidarlos, para servir al jesuita y para fabricar las

casas ö chozas précisas. Comidas las vacas, se llevaron otras y
otras por muchos indios de los citados pueblos que se fïjaban alli
con varios pretestos. La abundancia de comida, la dulzura del

padre, la buena conducta de los indios del Parana, las musicas y
fiestas, y el no molestar en nada â los indios silvestres, atrageron a

cuasi todo los de esta especie que habia en la comarca, y se llamô

esta reunion pueblo de Rosario. Pero cuando el ano de 1724 hubo

ya mas indios del Parana que silvestres, reemplazo al primier
jesuita otro del carâcter que convenia, el cual con su fuerza

armada circundo a los indios silvestres, y se los llevo al pueblo de

Santa Maria de Fé y en seguida los repartiö en otros pueblos de los

del Parana, donde los sujetaron y redugeron, menos â 60 familias

que lograron escaparse â su Tarumâ al ano de 1733.» (Azara,

1847, T. I, S. 271 — 272).

Nach der mißglückten Deportation der Guarani in die

Reduktion Santa Maria de Fé reorganisierten sich die

flüchtigen Familien in den Wäldern ihres ursprünglichen
Siedlungsgebietes in fünf Gemeinschaften, unter der

Führung der Kaziken Parandery, Guayrazura, Yasü, Yazu-
abuzâ und Xavier (Susnik, 1965, S. 199). Im Jahre 1746

wurden sie jedoch wiederentdeckt, und die Reduktion San

Jaoquin bildete sich erneut. Drei Jahre später nahmen die

Jesuiten abermals Kontakt zu noch frei lebenden Guaranf-

Gruppen auf, wobei sich das Vorgehen ähnlich gestaltete,
wie oben von Azara beschrieben wird. Missionierte Indianer

aus San Joaquin wurden in die Wälder des Jejuiflusses

gesandt, um den dort lebenden Gruppen Geschenke zu

überbringen und so den Kontakt mit den Missionaren
vorzubereiten. Mit den Guarani des Jejuigebietes wurde
daraufhin die Reduktion San Estanisiao geschaffen.

Die Vorgehensweise der Jesuiten wurde damals schon

heftig angegriffen, wobei die Kritik erst recht verständlich

wird, wenn wir berücksichtigen, daß beide Reduktionen in
einem Gebiet gegründet wurden, das bisher den Encomenderos

allein zur Verfügung stand, und diese die beiden

Jesuitenniederlassungen als «intrusos» in ihrem Territorium

betrachteten. Außerdem erreichten die Jesuiten mit
Geschenken problemlos, was die Encomenderos mit
Gewalt nicht durchsetzten.
Es soll an dieser Stelle nur die Kritik von Mathias de

Anglés y Gortari wiedergegeben werden, die ziemlich

genau aufzeigt, aufweiche Weise die Jesuiten damals ins

Kreuzfeuer gerieten und wenige Jahre später aus den

spanischen Kolonialländern gewiesen wurden:

«Habra unos ocho o nueve anos, que el Padre Joseph Pons y el

Padre Félix Villa Garcia sacaron de unos parajes de los montes

unas 400 familias de indios Monteses o Tarumâs, con unos enga-

nos y estratagemas bien extranos; y habiéndolo llevado contra su

voluntad al pueblo de Santa Maria o Nuestra Senora de Fe y

conocido de los tales indios el mal estilo, modo y rigor de los tales

padres, escaparon los mâs de ellos y se han vuelto a su gentilidad,

y no quieron ni 01'r el nombre de los padres ni el de los cristianos; y

esta Reducciôn o Conquista que ha tenido tan poca duraciôn, me

consta que la han celebrado grandemente los Padres y la han

hecho muy plausible en Madrid y en Roma.» (zit. nach Cadogan,

1956, S. 296).

Die Bezeichnung «monteses» blieb in Zukunft bestehen

für all jene Gruppen, die sich aktiv oder passiv einer

Kolonisierung widersetzten und die abseits der Mestizenbevölkerung,

innerhalb ihrer traditionellen sozio-ökonomischen

Struktur existierten.

Aber auch von den Mestizendörfern her stießen immer
wieder Familien zu den Monteses, trotz der schon
bestehenden semantischen Trennung in «paraguayo» und

«indio» oder «ava». Bewirkt wurde dieser Zufluß in die

Wälder Ostparaguays durch immer noch stattfindende

Zerstörungen von Pueblos durch brasilianische Bandei-

rantes und die inzwischen berittenen und deshalb sehr

mobilen Chacostämme des Mbayas und Payaguas.
Zunehmenden Druck auf die Mestizendörfer übte ebenfalls

die progressive Verknappung des Landes aus, die in

erster Linie auf die gehäufte Schaffung von Estancias und
die damit verbundene Viehzucht zurückzuführen war.
Opfer dieser Entwicklung waren die auf Landwirtschaft
ausgerichteten Pueblos, denen vermehrt Land strittig
gemacht wurde (Susnik, 1965, S. 169fr).
Die Abdrängung der Caynguas in die Randgebiete

Ostparaguays und das fehlende Interesse des Kolonialstaates an

118



deren Entwicklung hatte zur Folge, daß bis ins 20.
Jahrhundert hinein die ethnische Selbstdefinition dieser Gruppen

nicht zur Kenntnis genommen wurde - dies, obwohl
das Guarani auch in der nationalen Gesellschaft

Umgangssprache war.
Es war schließlich dem katholischen Missionar Franz

Müller vorbehalten, in einer Schrift der Jahre 1934 — 35

erstmals eine Einteilung der Guarani nach kulturellen
Elementen vorzunehmen und in Ansätzen eine demographische

Gliederung der noch lebenden Caynguas
aufzustellen. Müller arbeitete in den Jahren von 1920 bis 1924

am Aufbau einer Missionsstation am Jejuifluß, die dann

aber wieder aufgegeben werden mußte.

Der mehrjährige Kontakt mit den Guarani dieses Gebietes

ermöglichte es ihm, nach «kulturellen und dialektischen

Eigentümlichkeiten» vier zum weitverbreiteten Guarani-
Volke gehörige «Stämme» zu unterscheiden: Guayaki,

Mbyä, Chiripä und Pan, von denen er die drei letzteren in
seiner Arbeit behandelt (Müller, 1934—35, S. 178).

Die Benennungen dieser guaranitischen Untergruppen,
die sich in der Folge als richtig erwiesen, tauchen zwar
schon in früheren Publikationen auf, tragen aber dort eher

zur Verwirrung als zur Klärung bei. Im «Aperçu
ethnographique préliminaire du Paraguay Oriental et du Haut
Parana» - von Bertoni im Jahre 1920 publiziert - sind sie,

mit Ausnahme von Pan, ebenfalls vertreten, aber nur als

Bezeichnung von örtlichen Gemeinschaften unter vielen
anderen Begriffen (Bertoni, 1920, S. 539—541). Zur
Verbreitung der vier Gruppen sagt Müller:

«Vom 27. Grad südlicher Breite bis etwas über den 25. Grad

südlicher Breite hinauf nach Norden haben fast ausschliesslich

die Mbyä in der Ebene und die Guayaki auf den Höhenzügen -
den südöstlichen Ausläufern der Sierra Mbaracadjü-ihre Wohnkreise.

Nördlich davon, selbst hinauf bis zum Salto Guairâ und

darüber hinaus bis nach Matto grosso hinein kommen nach

unseren Erkundungen die Mbyä zwar nicht als geschlossene

Volkseinheit, sondern zwischen den Pan- und Chiripä-Stämmen
als Enklaven eingesprengt, vor.
Die Wohnsitze der Chiripä befinden sich zumeist südlich, die der
Pan zumeist nördlich vom Jejuiguasüfluss.
Die Mbyä nennen sich selber Mbyä, was soviel wie «Leute»

bedeutet, jedoch heute von ihnen in dieser Bedeutung nicht mehr

gekannt ist und nur noch als Stammesname empfunden wird, wie

ihr Ausdruck: che Mbyä, h.h. ich bin ein Mbyä, unschwer erkennen

lässt...
Die Chiripä und Pan verdanken ihren Namen den Paraguayern.
Sie selbst nennen sich heute mit Stolz den Mbyä gegenüber

Guarani, obwohl die Mbyä in Sprache, Sitte und Rasse noch

reinere, unvermischtere Guarani sind als die Pan und besonders

die Chiripä, die offensichtlich schon mancherlei Blutvermischung

mit der weissen Rasse aufweisen Pan soll nach Angabe meines

Gewährsmannes aus diesem Stamme abgeleitet und nach

Guarani-Art verkürzt sein aus (com)-pan-(ero).» (Müller, 1934—35,
S. 179-180).

Müller hat sich beim Aufarbeiten der Unterschiede dieser

drei Gruppen im wesentlichen auf die materielle Kultur
beschränkt, obwohl er auch Bemerkungen zu Religion und

Riten machte. Die Unterteilung in Mbyä, Chiripä und

Pan wird heute von diesen als ethnische Selbstbenennung

aufrechterhalten, auch wenn die Chiripä im täglichen
Gebrauch Ava-Guarani oder einfach Guarani vorziehen.

Die Mbyä begrüßen es ebenfalls, mit Guarani angesprochen

zu werden. Der vollständige Name der Pan wiederum
ist Pai-Tavyterä und bedeutet soviel wie «Bewohner des

Zentrums der Erde» (pai-tava-yvy-ete-rä). Cadogan hat später

richtiggestellt, dass Pai oder Pan, wie Müller schreibt,
nichts mit dem spanischen Wort companero zu tun hat,
sondern die Bezeichnung ist, welche die Götter innerhalb
der Pai-Mythologie zur gegenseitigen Anrede brauchen

(Cadogan, 1962, S. 44).
Die im Anhang angeführte Karte gibt uns eine Übersicht
über die heutige Verbreitung der drei Gruppen (S. 124).

Auf die Lokalisierung und auf nähere demographische
Daten werden wir in einem späteren Kapitel
zurückkommen.

Das heutige Wissen ist noch zu ungenügend, als daß Klarheit

über den Werdegang jeder dieser drei Guarani-Eth-
nien bestünde. Die wenigen ethnohistorischen Daten, die

uns zur Verfügung stehen, können höchstens dazu dienen,

zukünftige Untersuchungen zu umreißen.

Cadogan hat festgestellt, daß das von Ruiz de Montaya
aufgezeichnete klassische Guarani der alten Provinz
Guaira nicht mit demjenigen der Mbyä übereinstimmt,
obwohl es diesem am nächsten kommt. Daraus könnte

geschlossen werden, daß die Guarani östlich des Parana-
trotz der engen Kontakte zu denjenigen des heutigen Paraguay

und trotz der von den Jesuiten durchgeführten
Migrationen ins Gebiet der Paranä-Reduktionen - auf
einem anderen Stratum beruhten, das sich schon zur Zeit
der spanischen Besetzung leicht von demjenigen der

paraguayischen Guarani unterschied. Auf der anderen Seite

fand Cadogan Hinweise dafür, daß die autochthone
Bevölkerung der Taruma-Reduktionen im Gebiet von San

Joaquin wahrscheinlich als Vorläufer der heutigen Mbyä zu
betrachten sind. Beim Studium der Kirchenregister von
San Joaquin und Nuestra Senora del Rosario de los Ajos -
heute Coronel Oviedo - in denen Guarani-Namen der

damaligen Zeit aufgezeichnet sind, konnte Cadogan
feststellen, daß dieselben Namen durch das 18. bis ins

119



19- Jahrhundert hinein im Gebrauch waren und zum Teil
noch heute von Mbyâ-Indianern verwendet werden. Daraus

folgerte er, daß eine direkte Verbindung von den
rebellischen Monteses von Taruma zu den heutigen Mbyâ-
Guaranl bestehen müsse (Cadogan, i960, S. 7).

Noch 1844 wurden in diesem Gebiet Strafexpeditionen

gegen die als widerspenstig geltenden Guarani durchgeführt,

da sie angeblich Neuansiedler störten (Cadogan,
1956, S. 300); und aus dem Jahre 1876 liegt ein Bericht

vor, der sagt, daß der große Kazike Buha (Mbyâ), der das

Gebiet von Baibera (Mba'e vera) westlich des Monday-
flusses bewohnte, niemanden in seine Siedlung ließ, der

nicht dazu autorisiert war (eb.). Es besteht kein Zweifel,
daß mit dieser Gruppe die Mbyâ gemeint sind. Mba'e vera
ist außerdem ein zentraler mythologischer Ort der Mbyâ,
der unter der Kolonialbevölkerung Verwirrung stiftete.

Da Mba'e vera in der Ubersetzung «glänzende Sache»

heißt, glaubten die Spanier, daß die Guarani irgendwo
eine Stadt hätten, in der sie ihre Schätze verborgen hielten.

Bezüglich der Pal-Tavyterä haben Melia und Grünberg
den Versuch unternommen, diese in eine direkte
Abstammungslinie mit den Itatin des 16. und 17. Jahrhunderts zu

bringen (Melia, Grünberg, 1976). Von den Itatin existieren

schon aus den Dreißigerjahren des 17. Jahrhunderts
ziemlich ausführliche Berichte, die Aufschluß über kulturelle

Eigenheiten geben. Es war dies die Zeit, in der die

ersten Reduzierungsversuche durch Jesuiten vorgenommen

wurden. So steht in einer Schrift von Diego Ferrer,
einem belgischen Jesuiten, der eigentlich Diego Ranconier
hieß:

«Todos estos Itatines son de buen natural y no difieren de los

demâs Guaranis, sino que tienen mas trato y policla de cuantos
Guaranis habemos visto hasta ahora, y también en la lengua
tienen alguna diferencia de los demâs Guaranis, aunque poca,
acercândose algo al lenguaje tupi, de suerte que algunos, dicen

que no son verdaderos Guaranis ni Tupls tampoco, sino que es

une nacion entremedia entre los Guaranis y Tupls, que llaman
Temiminos
Comûnmente cada Indio no tiene mâs de una mujer, y tienen su

modo de casamiento y es que el Indio e India que se quieren casar

van por la maiïanita a la casa del Cacique o hechicero principal, el

cual pone y mezcla la yerba que beben en un calabazo con agua, y

da de beber esta yerba a los dos que se han de casar del mismo

calabazo, y después el maridoy mujer han de tocarjuntos la yerba
en un mismo hoyo, y esta es la seiial exterior del casamiento, o

bien del concubinato, porque después vivenjuntos cuanto tiempo

quieren y cuando el marido se quiere casar con otra mujer deja

aquella, y lo mismo es de la mujer,...

Todos estos Itatines reconocen un Cacique que se llama Nandua-

vusu como a principal de todos, el cual dice que todos los Indios
Guaranis que hay desde la ciudad de Asuncion para acâ son todos

sus vasallos,... Todos viven en pueblos grandes o chicos, pero por
la mayor parte los pueblos son de cerca de cien familias, y algunos

hay de docientos y aun mâs, lo cual facilita mucho el reducirles.»

(zit. nach Melia, 1976, S. 161 — 162).

Der Bericht Ferrers gibt schon ziemlich klare Hinweise

darauf, daß die Itatin sich von den mehr südlich angesiedelten

Guarani unterschieden. Im Gegensatz zu diesen

waren sie monogam, - was auch in anderen Zeugnissen

hervorgehoben wurde (eb. S. 172). Ihr Dialekt ließ die

Vermutung aufkommen, die Itatin seien gar nicht wirklich
ein guaranitisches Volk. Dazu kam, daß sie ebenfalls sehr

rebellisch waren und sich kaum missionieren und noch

weniger reduzieren ließen. Zu San Joaquin und San Esta-

nislao hatten sie zwar anscheinend engeren Kontakt, aber

nur wenige Itatin konnten dazu bewogen werden, wirklich
in diesen Reduktionen zu leben; und auch von diesen

flüchteten immer wieder Familien in die Wälder zurück
(eb. S. 176). Die ständigen Einfälle der Mbaya bewirkten,
daß die Itatin ihr traditionelles Siedlungsgebiet verlegen
und sich südlich des Aquidaban, mit Zentrum beidseitig
des Ypane und bis hinunter nach Itanarä, niederlassen

mußten. Dies entspricht ziemlich genau dem heutigen
Standort der Pal-Tavyterä.

Zusammen mit dem passiven Widerstand der Itatin gegen
die spanische Kolonisation, bewirkte die Zerstörung der

nördlichen Reduktionen gegen Ende des 18. Jahrhunderts,

daß sie, wie andere Guaranl-Gruppen auch, der

Anonymität anheimfielen und in der Folge ebenfalls unter
den Bezeichnungen Monteses und Cayngua in relativer
Isoliertheit - höchstens gestört durch Mate-Sammler und

Strafexpeditionen - ihre kulturelle Eigenständigkeit über

Jahrhunderte hinweg bewahren konnten.

Erst durch D.Juan Francisco Aguirre, der 1795 an der

Öffnung der Demarkationslinie zwischen Brasilien und

Paraguay teilnahm, erhalten wir wiederum Nachricht
über die Monteses dieser Region. Die Bezeichnung Itatin
erscheint bei ihm schon nicht mehr; er deutet jedoch zum
ersten Mal daraufhin, daß der Kontakt mit den Jesuiten
nicht spurlos an ihnen vorüberging und sie als äußeres

Zeichen des Christentums - und als Symbol der Macht der

Kolonialbevölkerung - das Kreuz übernommen hatten.
Weiter erfahren wir durch Aguirre, daß die Monteses der
Wälder des Amambay schon einen ziemlich regen Kontakt

mit der Mestizenbevölkerung und besonders den

Mate-Sammlern hatten und vornehmlich am Tausch von
Eisenwerkzeugen interessiert waren.

120



Die Monteses bewohnen nach Aguirre

«las aguas de los ri'os Aguaray, Ypanéy algo mâs hacia el norte...
Viven en ellos segun se refiere 10 tolderias numerosas que comûn-

mente componen lo que se llama coraguasu no hay indios mâs

flecheros ni que despidan mâs violenta flécha, (que) los monteses.

Son los monteses de idioma guarani, indios dociles que parecen
oriundos de cristianos porque conservan la veneration a la Santa

Cruz y es distintivo principal en el cacique, en el palo que lleva en

su mano. También veneran al religiosoy de lo uno y de leotro hay

prueba. Usan lo(s) mâs, barbote y he visto alguno de ellos de

goma de ârboles, cristalina y fuerte. Salen por parcialidades a

tratar y aün asalariarse con los expanoles de los beneficios de la

hierba, particularmente por hachas, machetes, cuchillos. Venden

frutos de chacareo como batatas, mandioca y maiz y trabajan en

la faena de barcos, o ranchos; pero esto es lo menos. Es ponderada
la agilidad de estos indios en andar por los montes... Sus sendas

no parecen capaces de Camino humano y en tan infeliz situation
viven, segun conjetura, por haber huido a su refugio... Alternan
los monteses con los beneficiadores de la hierba con la paz y la

guerra. Acontecen sus desgracias, son pocas y en general el montés

no es sanguinario, lo que quiere es el robo del rancho, por las

herramientas. Suelen caer algunos en poder de los beneficiadores

y he visto dos de estos infieles que son unos indios reguläres. No

hay memoria hayan pedido reduction los del Coraguasu, ni se ha

logrado el atraerlos.» (zit. nach Melia, 1976, S. 175).

Das von Aguirre bemerkte Kreuz erscheint noch in einem

andern historischen Text. Diesmal ist es der im Jahre 1795

zu Baden im Aargau geborene Schweizer Johann Rudolf
Rengger, der die Monteses im Nordosten Paraguays
besuchte und darüber ausführlich berichtete. Rengger
befand sich von 1818 bis 1826 in Paraguay, da ihm der

Diktator Dr. Francia die Erlaubnis zur Ausreise über

Jahre verweigerte. Rengger, Arzt und Naturforscher,
benützte die Zeit, um Land, Tier- und Pflanzenwelt
kennenzulernen und nebenbei auch Informationen über die

Monteses zu sammeln. Er machte erstmals - und damit
noch vor Franz Müller — eine Einteilung in drei frei

lebende Guarani-Gruppen, brauchte jedoch zur Bezeichnung

damals übliche Namen, die nicht den Selbstdefinitionen

der Indianer entsprachen: Caaygua, Carima und

Taruma. Nach ihm lebten die Caaygua in den Gebirgszügen

von San José, was den Kordilleren des heutigen

Amambay entspricht, die Carima waren nördlich von

Curuguaty in den Bergen von Mbaracadjü zu finden, und

die Taruma sollten in den Wäldern östlich von Yhu und
San Joaquin angesiedelt sein (Rengger, 1835, S. 104). Mit
dieser Dreiteilung gibt Rengger ziemlich genau die

Siedlungsgebiete der Paï-Tavyterâ (Caaygua), der Chiripä
(Carima) und der Mbyä (Taruma) wieder. Er hatte zuerst

Kontakt mit einigen Taruma, die San Joaquin besuchten.

Seine Kommentare geben uns einen Hinweis darauf, wie

damals die Beziehung der örtlich ansässigen Mestizenbevölkerung

zu den frei lebenden Monteses war:

«L'administrateur me dit qu'ils étaient très poltrons, avec cela

ingrats et voleurs, et qu'aucun bon traitement ne pouvait les

engager à quitter leur vie errante, qu'au contraire ils cherchaient

toujours à emmener avec eux quelques Indiens de la peublade, ce

qui leur réussissait assez souvent, si l'on ne surveillait tous leurs

pas.» (Rengger, 1835, S. 108).

Dazu sagt Rengger:

«Les Guaranis réduits en missions n'ontjamais appris à connaître
les jouissances de la vie sociale et civilisée, mais seulement ses

peines; voilà pourquoi ceux qui vivent dans des lieux écartés

cherchent à s'échapper et à se retirer dans les bois.» (eb. S. 108).

Die Taruma blieben nur wenige Stunden in San Joaquin,
um sich sogleich wieder aufden Rückweg zu ihren tapyi zu
machen - eine Verhaltensweise, die noch heute die Mbyä
von anderen Guarani-Gruppen unterscheidet. Die Mbyä
schränken den Kontakt mit der Zivilisation soweit wie

möglich ein, und Besuche in den Dörfern - in einer feindlich

gesinnten Umgebung - werden auf die Zeit reduziert,
die sie brauchen, um ihre kleinen Handelsangelegenheiten
abzuschließen.

Ein Jahr später unternahm Rengger eine Reise nach Villa
Real - dem heutigen Conception - und von dort weiter
über den Landweg in das Gebiet des Cerro Pyta, einem

Gebirgszug, auf dessen höchstem Punkt heute das Grenzdorf

Pedro Juan Caballero liegt. Mit Hilfe von Mate-
Sammlern suchte er in diesem Gebiet eine Caaygua-Sied-

lung auf. Auf dem Weg dahin traf er zuerst auf drei Guarani,

von denen keiner die sonst übliche Tonsur noch das

kleine Loch an der Unterlippe für den Lippenpflock
aufwies. Nach dem Grund befragt, antworteten ihm die drei,
daß sie den alten Sitten nicht mehr folgten und übrigens
Christen seien, was der eine dadurch bezeugte, daß er

spanisch das «bendito» rezitierte. Einer von ihnen war als

kleines Kind von Mate-Sammlern entführt und nach Villa
Real gebracht worden. Dort arbeitete er bis zu seinem

18. Lebensjahr als Dienstbote, worauf er entfloh und sich

wieder einer unabhängigen Gruppe anschloß (eb. S. in).

Von diesen drei Guarani geführt, trafen sie am nächsten

Tag in der Indianersiedlung ein, wo sie vom schon

benachrichtigten Kaziken empfangen wurden:

«Lorsque nous fûmes près de l'habitation de mon guide, sans

l'appercevoir cependant encore, je vis venir à nous un Indien, que

121



le guide me dit, être le cacique ou le pay (prêtre). Il ne portait

pour tout vêtement qu'une ceinture de toile de coton, qui recouvrait

ses parties sexuelles. Au lieu d'armes il tenait dans sa main
droite une petite croix, qui était peinte en rouge avec de l'urucu.

Lorsqu'il se fut approché de moi à une distance de deux ou trois

pas, il me présenta la croix et me dit quelques mots, qui d'après la

traduction de mon interprète signifiaient: <Es-tu paisible, capi-
taine?> Ma réponse affirmative fut accompagnée d'un présent que

je lui fis d'un collier de grains de verre. Il ne fit que peu d'attention
à cette espèce de largesse et se mit à marcher avec nous, en me

tenant un long discours, toutefois sans me regarder, si ce n'est de

temps en temps du coin de l'œil. Il s'arrêtait quelquefois, sans

doute pour laisser à mon interprète le temps de me traduire ses

paroles dont le sens peut se résumer comme suit: «Vous êtes des

blancs (coraï); dieu (tupâ) vous a donné tout le pouvoir, toutes les

richesses de la terre, jusqu'au pays même qui nous appartient;
vous avez de belles maisons, des troupeaux dont vous vous nouris-

sez et des esclaves qui vous servent. Nous autres Ava (Indiens),
au contraire, sommes pauvres, sans habits, sans maisons, forcés

de parcourir les forêts pour ne pas mourir de faim, et réduits à y
vivre, pendant que vous occupez le beau pays qui était à nous. Il
est donc tout naturel que tu partages avec nous tes richesses et que
tu nous fasses des présents, pour réparer cette grande injustice;
car nous valons autant que vous.» (eb. S. 114—115).

In der Folge beschreibt Rengger das Haus des Kaziken
und all die Gegenstände, die sich darin befanden. Das

Haus war ein typisches ogajekutu, ein Langhaus mit bis an

den Boden reichendem Strohdach aus kapi'i, wie es heute

noch von den Häuptlingen der Pal-Tavyterä in der Region

Ypane und des Aquidaban benützt wird.
Zum Gebrauch des Kreuzes bei den von ihm besuchten

Caaygua sagt Rengger:

«La croix, que l'Indien portait dans sa main, est d'un usage qui
date des temps de la conquête et des guerres continuelles entre les

Espagnols et les nations indigènes, non soumises. Les Indiens

Guaranis, ayant remarqué la vénération des Espagnols pour la

croix, l'adoptèrent comme tout autre signe de paix pour montrer
leurs intentions paisibles ou leur soumission. Cependant je n'ai

remarqué cet usage chez aucune autre nation sauvage.» (eb.

S. 115-116).

Spätere ethnographische Untersuchungen haben ergeben,
daß neben dem Kreuz noch andere christliche Elemente in
die Kultur der Paî eingegangen sind, die Zeugnis davon

ablegen, daß diese in Kontakt mit jesuitischen Gruppen
waren. So erscheint in ihrer Mythologie einpa'i tani (Schamane

Tani) und ein sarumajare guasu. Tani ist die guarani-
sierte Form des spanischen «Estanisiao» und kann als

Hinweis dazu dienen, daß die Paï wirklich in Verbindung

mit der Reduktion San Estanisiao waren, obwohl in ihrer

Mythologie pa'i tani ein Kulturheros ist. Sarumajare guasu

ist der «große Besitzer von Saruma», einem Land, das von

yvangusu, dem jüngeren des in der Guarani-Kultur weit
verbreiteten mythologischen Zwillingspaares Sonne-

Mond, beaufsichtigt wird. Saruma - ein nichtguaraniti-
sches Wort - erinnert an taruma, Name der nördlichen

Jesuitenreduktionen (Cadogan, 1962, S. 56). Weitere

Wörter, die einen direkten Bezug zur christlichen Religion
geben, sind maria tï-ngusu (Grosse, weiße Maria); pa'i rei

und papa rei, die von Papst und König (spanisch: «papa»
und «rey») abgeleitet sein könnten (eb. S. 46). Ma'etïrô

wiederum erinnert stark an Martyrium. Für die Paï bedeutet

ma'etïrô ein Zustand von Seelen, die gesündigt haben

und deshalb nicht ins Paradies eingehen können (eb.

S. 73).

Die Existenz dieser Begriffe in der Paï-Mythologie und das

auch heute noch als zentrales Element in Pai-Altären
verwendete Kreuz werden allerdings von den Tavyterä nicht
auf eine christliche Beeinflussung zurückgeführt. Das

Kreuz ist nach ihnen als yvy jekoka (Stützerin der Erde)
direkt mit der Schöpfung der Welt verbunden und damit
mit ihren Göttern und Kulturheroen, die diese erschaffen

haben.

Nach Renggers Bericht gibt es weitere Indizien, die bestätigen,

daß die Cayngua des 18. Jahrhunderts im Gebiet
des heutigen Amambay direkte Vorfahren der rezenten

Paï-Tavyterà sind. In einem Dokument aus dem Jahre

1791, in dem von einem Priester Salinas und einem
Kommandanten Ramirez über die Möglichkeit einer

Reduktionsgründung im Gebiet von Villa Real berichtet wird,
sind einige Kaziken der Monteses aufgezählt, die an den

Besprechungen teilgenommen haben. Darunter finden

sich die folgenden Namen: cusurû guasû, yasucatî, yacirâ

verayû,yacairâguasû, quaraciyû guasû, quaraciyû miri,pay verayû,

pay veratî,yasucâ potî, pay guara, diyû guasû,yasucay,yeguacazu

min (Susnik, 1965, S. 201).

Interessant an diesen Namen ist, daß sie zum Teil Begriffe

aus Religion und Mythologie der Paî enthalten, wie sie auf
diese Art weder bei den Mbya noch bei den Chiripä auftreten.

Dazu gehört in erster lÀnityasuka (jasuka), das in den

Namen yasukatî (jasuka-tï), yasuca potî (jasuka poty), yasucay

(jasuka-y) vorkommt. Jasuka ist nach den Paï die Urkraft,
der Urnebel oder das Urprinzip, aus dem alles, sogar die

Götter, entstanden ist, und wird auch heute noch in den

Seelennamen, den sogenannten tupa'êry, verwendet

(Cadogan, 1962, S. 49). Bei den Mbya existiert das Wort
jasuka ebenfalls, hat aber nicht dieselbe Bedeutung und

wird ausschließlich als weiblicher Name verwendet.

122



Pay, wie es in den Namen pay verayü, pay veratî, pay guara

erscheint, könnte sowohl paî (wie in Paî-Tavyterâ) oder

pa'i (Priester, Schamane) sein, wobei das zweite
wahrscheinlicher ist, da paî üblicherweise nicht in den Seelennamen

gebraucht wird und es auf der andern Seite gerade

für Kaziken der Paî häufig ist, gleichzeitig auch Schamane

zu sein. Pa'i kuara (pay quara) ist im Götterpantheon der Paî

der ältere der Zwillingsbrüder und demzufolge der Besitzer

der Sonne (kuarahy - Sonne).
Die Namen quaraciyû guasû und quaraciyü min (der große
und der kleine quaraciyû) gehen ebenfalls aufkuarahy zurück

und sind mit dem Suffix -ju versehen, -ju wiederum leitet
sich von saiju (gelb) ab, der Farbe also, die innerhalb der

guaranitischen Skala «die göttliche» ist.
Cusurü guasû kann eigentlich nur kurusu guagu (das große

Kreuz) sein und diyü guasû würde auf teju guagu (die große

Eidechse) hinweisen. Die hier angeführten Namen stehen

in enger Verbindung zu den heute noch von den Guarani

gebrauchten Seelennamen, die aber, im Unterschied zum
18. Jahrhundert, nur noch im geheimen und versteckt vor
den Weißen ausgesprochen werden; doch daraufkommen
wir noch in einem späteren Abschnitt zu sprechen.

Mit dem vorliegenden Datenmaterial können die Pal-

Tavyterä ethnohistorisch bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts

zurückverfolgt werden, so daß als gesichert gelten
darf, daß sie aus den Itatin hervorgegangen sind.

Uneinigkeit unter den Ethnohistorikern besteht jedoch
darüber, ob die Paî - oder damaligen Itatin - wirklich
einer christlichen Missionierung unterworfen waren oder

nicht. Cadogan ist der Ansicht, daß die oben angeführten,

eng mit der christlichen Lehre verknüpften Begriffe den

Schluß zulassen, daß die Itatin über lange Zeit und voll
christianisiert wurden und daß die heute noch aufzufindenden

christlichen Elemente Reminiszenzen dieser Zeit
sind, da hierauf der Prozeß der Reguaranisierung eintrat

(Cadogan, 1962, S. 46).

Melia und Grünberg bezweifeln die Katechisation der

I tatin:

«Habria que precisar, sin embargo, que no parece necesario

pensar en una catequizaciân y sometimiento, primero, y una

<reguaranizacion> después de la expulsion de los jesuitas; una

parte importante de la naciôn de los Itatin siempre, aunque
huyendo, permanecio <libre>; los Paî no dejaron nunca de ser

Guarani y los elementos de <eatequesis> que se pueden encontrar
entre ellos, fueron reguaranizados en el momento mismo de su

incorporaciôn; la matriz del pensamiento y de la vida de estos

Guarani quedo fuera de la catequizaciân y sometimiento, aunque
hayan recibido aportes e influencias del mundo colonial, va sea

por los fugitivos, ya sea por contactos marginales. El Paî no es,

pues, un colonizado o un semi-convertido que <todavia> habla

guarani, como en el caso de muchos Guarani coloniales, sino un
Guarani que ha adoptado <palabras> coloniales.» (Melia, 1976,

S. 184).

Die Interpretation von Melia und Grünberg scheint der

Realität näher zu kommen als diejenige Cadogans. Das

gesamte ethnische Verhalten der Paî läßt darauf schließen,

daß der Impakt der Kolonialzeit auf ihre Gemeinwesen

kleiner war als bei anderen Guaranf-Gruppen.
Vielleicht bot gerade die Möglichkeit, sich der direkten
Unterwerfung über lange Zeit entziehen zu können, die Voraussetzung

dafür, daß ihr Kontakt mit den mbairy (mba'e vai

jary - Besitzer des Schlechten, gemeint sind die Weißen)
sie nicht vor die Wahl stellte, sich entweder vernichten zu

lassen oder aber durch das Zurückweisen jeglichen kulturellen

Einflusses als Ethnie überleben zu können. Die

historische Entwicklung der Mbyä und der Chiripä ist in
diesem Sinne viel extremer, was sich bei beiden Gruppen
in ihrem heutigen Verhalten gegenüber der nationalen
Gesellschaft klar abzeichnet.

Die Mbyä konnten sich durch Selbstisolation in Sprache,

Religion und Sozialstruktur am «reinsten» erhalten,

wovon die Studien Cadogans Zeugnis ablegen. Ihre
Antwort auf die Kolonisation war der Rückzug in die Wälder
und die kulturelle Abgrenzung. Trotz Kontakten mit der

christlichen, guaranî-sprechenden Landbevölkerung
gelang es ihnen durch eine äußere, scheinbare Anpassung
und durch «understatement», ihre ethnische Struktur bis

in die Neuzeit ziemlich unverfälscht zu bewahren. In ihrer

Religion finden sich deshalb auch kaum christliche
Elemente.

Zur Erläuterung der Beziehung der Mbyä zu den juruâ -
den Schnauzbärtigen - mag uns das Beispiel von Léon

Cadogan dienen, der sich über viele Jahre hinweg

bemühte, wesentliches über Religion und Mythen zu

erfahren und sich außerdem sehr für die marginalisierten

Mbyä einsetzte. Nachdem er schon zur Uberzeugung

gekommen war, alles zu wissen, wurde er erst, auf
Beschluß einiger Kaziken, in die esoterischen Gesänge

über den Ursprung der Sprache und damit über den

Ursprung allen Seins eingeweiht:

«Esta fué la manera en que me inicié en las tradiciones sécrétas de

los Mbyâ, despues de muchos anos de relaciones amistosas con
ellos en todo cuyo lapso no habia escuchado una sola palabra que
hiciera sospechar siquiera la existencia de taies tradiciones.»

(Cadogan, 1959, S. 10).

123



124



Lokalisierung der
Guarani-Siedlungen
in Ostparaguay
(nach: Mision de
Amistad, 1977)

PaT-Tavytera

• Mbyâ

Chiripâ

a Aché-Guajaki

o Chiriguano

^politische Einheit

1 : 2*750'000

te. Stroessner

Encarnaciôn

125



Ethnohistorisch ist heute die Entwicklung der Chiripâ am

dürftigsten dokumentiert und an sich unklar. Unter den

wenigen Wissenschaftlern, die sich mit dieser Frage

beschäftigten, herrscht die Meinung vor, daß die Chiripâ
als einzige Guaram-Gruppe Paraguays wirklich über

lange Zeit von den Jesuiten missioniert wurden und erst in
einem Prozeß der Reguaranisierung zu ihrer ethnischen

Eigenständigkeit zurückfanden. Bis heute ist allerdings
nicht belegt, ob die Mbyâ und die Chiripâ in der vorkolonialen

Zeit schon verschiedene ethnische Züge aufwiesen

oder erst durch den Kolonialprozeß getrennt wurden.

Religion und Mythen, obwohl in ihrem Fundament praktisch

identisch mit denjenigen der Mbyâ, scheinen heute

doch mehr verwandtschaftliche Züge mit den guaraniti-
schen Apapokuva Brasiliens aufzuzeigen (Cadogan, 1956,

S. 299).

Im Hinblick auf die Stellung der Mbyâ und Chiripâ innerhalb

des Kolonialprozesses ist ein von Cadogan
aufgezeichneter Mythos richtungsweisend, der sowohl bei den

Paï-Tavyterâ als auch bei den beiden andern Guarani-

Gruppen bekannt ist.

Nach dieser Legende gab es zur Zeit der frühen Kolonisation

zwei Kaziken namens Paragua und Guaira, wobei

Paragua mit den Spaniern paktierte und ihnen Frauen und

Soldaten zur Verfügung stellte. Zur gleichen Zeit zog sich

Guaira mit seinen Leuten in die entlegensten Gebiete

zurück, um den Verfolgungen der Kolonialherren zu

entgehen. Später trennte sich jedoch auch Paragua von den

Spaniern, unter Zurücklassung all der Frauen, die schon

Kinder von Weißen hatten. Diese Geschichte wird von den

beiden Gruppen dahingehend verschieden interpretiert,
als Paragua für die Mbyâ ein Verräter ist, während er bei

den Chiripâ als Kulturheros und als einer ihrer ersten

Kaziken in die Mythologie einging (Cadogan, 1962,

S.46).

Cadogan bringt diese Erzählung in Verbindung mit den

Reduktionen von Taruma. Angeblich sollen die Chiripâ
den Jesuiten beigestanden haben, um die Mbyâ zu
unterwerfen und sie in die Reduktionen zu bringen (1959,

S. 67). Als Indiz für diese These führt er an, daß in den

oben erwähnten Kirchenregistern unter den Chiripâ oft

der Name Paragua auftaucht (eb. S. 67).

Die heutigen Chiripâ-Gemeinschaften wären demzufolge
eine ethnische Gruppe, die von Encomenderos und Jesuiten

voll kolonisiert und missioniert wurde. Zum Teil als

Flüchtige aus den Missionssiedlungen, erst recht aber

durch die Vertreibung derJesuiten und die Zerstörung der

Reduktionen wurden sie zu Monteses und schufen sich neu

eine eigene ethnische und kulturelle Basis. Das gegenwär¬

tige Verbreitungsgebiet der Chiripâ würde für diese These

sprechen.

In den folgenden Kapiteln werden wir sehen, daß dieser

Mythos und die von Cadogan gegebene Interpretation
praktisch in allen Bereichen des gesellschaftlichen Lebens

dieser drei Guaranl-Gruppen wiederum ihre Parallelen

finden: die Chiripâ als diejenigen Guarani, die am stärksten

an die rurale mestizische Bevölkerung angepaßt sind,
die Mbyâ, die auch heute noch in fast extremer Form ihre
kulturelle Abgrenzung aufrechterhalten, und die Paï-

Tavyterä, deren Gemeinschaftssystem und kulturelle
Wertskala auf eine Weise intakt sind, daß sie sich gegen
außen nicht isolieren müssen, um als starke ethnische

Gruppe überleben zu können.

Mit anderen Worten: die Selbstdefmition der Pal, Chiripâ
und Mbyâ, ihre Sozialstruktur, Wirtschaftsform und Religion

sind zum großen Teil das Resultat der Art, wie sie

kolonisiert wurden, respektive sich ins Kolonialsystem
einfügen ließen, ungeachtet der Tatsache, daß alle drei

Gruppen als Monteses seit dem 18. Jahrhundert ähnlichen

Lebensbedingungen unterworfen waren.

C Ethnographische Daten zur sozialen Situation der

Guarani Ostparaguays

1. Gemeinschaft und Führung

Wahrscheinlich zu den subtilsten Elementen der guarani-
tischen Gesellschaftsstruktur gehört das Konzept der

Gemeinschaft in seinen verschiedenen Formen und all das,

was an mythischer Herleitung, geschichtlicher Entwicklung

und innerer Gliederung daran gebunden ist. Gerade

deshalb bereitet es außerordentliche Schwierigkeiten, das

Gemeinschaftssystem bei den Mbyâ, Paï-Tavyterâ und

Chiripâ semantisch richtig zu erfassen und gegeneinander

abzugrenzen. Von der nationalen Gesellschaft wurde die

Guaram-Gemeinschaft sowohl während der Zeit der

Kolonisation als auch nach der Befreiung Paraguays und

bis heute entweder als solche anerkannt, um via Kaziken

Kontrolle über die Indianer ausüben zu können, oder aber

negiert, um auf diese Weise das Individuum zu isolieren

und als «freien Paraguayo» in den Ausbeutungsprozeß zu

integrieren. An Ratschlägen der Kaziken, wie sie ihre

Leute zu führen hätten und zur Arbeit anhalten sollten,

fehlt es bis heute nicht, und in Gesprächen zwischen

einzelnen Indianern und Paraguayern muß sich ein Guarani

126



immer wieder sagen lassen: ndovalei nde mburuvixa (dein
Kazike taugt nichts).
Vom Aspekt der ethnischen Gliederung und
kolonialgeschichtlichen Entwicklung her ist bemerkenswert, daß die

drei Guarani-Gruppen heute in Gemeinschaftsformen

leben, die sich voneinander unterscheiden, obwohl für alle

ähnliche ökologische Voraussetzungen bestehen und die

Wirtschaftsform im wesentlichen dieselbe ist. Es wird

jedoch auch an dieser Stelle nicht möglich sein, die

Abgrenzung dieser verschiedenen Gemeinschaftstypen
auf rein ethnische Kriterien oder aber koloniale Einflüsse

zurückzuführen. Nach den Erfahrungen in der praktischen

Zusammenarbeit mit den Guarani ist jedoch
gesichert, daß eine genaue Analyse und die Berücksichtigung
der Gemeinschaft und ihrer Konzeption grundsätzlich
und unerläßlich für jegliche entwicklungspolitische
Kooperation mit ihnen ist.

Branislava Susnik verwendet in ihren Werken häufig
Begriffe, die auf die Schwierigkeiten eines Definitionsversuches

der Guarani-Gemeinschaft hindeuten. Sie spricht
von «casas pueblos» im Elinblick auf die Existenz von

Langhäusern, von einfachen «asientos» von «pequenos
uniones aldeanas», wie sie zur Zeit der Konquista bestanden

haben sollen, und auch von «agrupaciones simples por
linajes». Weiter verwendet sie Guarani-Ausdrücke wie

tava und guara, wobei nach ihr tava mehr aufein geschlossenes

Dorf hinweist, während guara die offene, weit
gefächerte Streusiedlung umfaßt, die unter einheitlicher
Führung steht.

Susnik bemerkt, daß für die Kolonialzeit bei den Guarani
eine ausgeprägte soziale Mobilität festzustellen ist, die es

ihnen ermöglichte, innerhalb kurzer Zeit eine konzentrierte

Resistenz aufzubauen. Diese Erscheinung führt sie

aufdie Existenz kleiner beweglicher Lokalgruppen zurück

(Susnik, 1965, S. 156).

Foto 1: Alberto Garcette - Kazike der Mbyä - mit Frau und Enkel.

Die Mbyä sprechen von tapyi, wenn sie von ihrem Haus

reden, aber auch, wenn sie ihre Gemeinschaft erwähnen.
Das Haus im traditionellen Sinn ist opy, bei den Pal auch

oy, oymirt, und ogajekutu. Oymirïist die Bezeichnung für das

kleine, meist nur eine Nuklearfamilie beherbergende

«Langhaus», während mit oyngusu (oy guagu) und ogajekutu

die Pai das grosse Langhaus meinen, das unter anderem

zur Durchführung des jährlichen Maifestes (avatikyry) und

der alle vier bis fünfjahre stattfindenden großangelegten
Riten zur Initiation von Kindern (mitä pepy) dient. Die

Benennung ogajekutu weist auf letztere hin\jekutu (stechen,

schneiden) bezieht sich auch auf das Durchstechen der

Unterlippe bei Knaben.

Die Mbyä verwenden in ihrer traditionellen Sprache häufig

den Begriff tataypy rupa (Sitz des Herdes) und bezeichnen

damit sowohl das Haus als auch den Bezug zur
Gemeinschaft und zur Ethnie: nane retard aé, nande rataypy-

gua aé i (unser wirklicher Genosse - derjenige, der mit uns

am Herd sitzt). Gemeint ist ganz einfach ein Mbyä
(Cadogan, 1959, S. 9). Hüterin des Herdes dagegen und

Verantwortliche dafür, daß das Feuer nicht erlischt, ist die

Frau: kuna onangareko va'erä tata porä ogwe ve'y agwä. (Die
Frau wird das gute Feuer bewachen, damit es nicht mehr

erlischt; Cadogan, 1971, S. 113).

Es wird in diesem Beitrag nicht möglich sein, auf die

eigentliche Semantik einzugehen, die in der Sprache der

127



Mbyâ an Begriffe wie Herd, Haus, Gemeinschaft und

Ethnie gebunden ist. Dazu fehlen, trotz des großen
Datenmaterials von Cadogan, die notwendigen Studien. Wenn

in der Folge der Versuch unternommen wird, das soziale

Gefüge der Mbya-Gemeinschaft zu beschreiben, dann

wird das mit Vokabeln geschehen, die von den Mbyâ zum

größten Teil abgelehnt würden, da sie auch nicht in Ansätzen

der ihrer eigenen Kultur entsprechenden Symbolik

gerecht werden.

Die Mbyâ leben in relativ kleinen sozialen Einheiten, die

meistens aus weniger als zehn Kleinfamilien bestehen und

nur in sehr seltenen Fällen die Zahl von zwanzig Familien

übersteigen. Wenn allerdings heute die Tendenz besteht,

daß sich solche von der Zahl her schwache Gruppen auflösen

und größeren anschließen, so beruht dies aufder
kontinuierlichen, von außen bedingten Einengung des

Siedlungsraumes. In der Folge ziehen sich einzelne oder mehrere

Familien in Gebiete zurück, wo möglicherweise
Gemeinschaftsland rechtlich für sie abgesichert werden

konnte, was dann zu größeren Agglomerationen führt.
Diese Entwicklung befindet sich jedoch erst in einem

Anfangsstadium, und noch heute leben die Mbyâ in

Ostparaguay vorwiegend in über weite Distanzen verstreuten
kleinen Gruppen. Die Familien in diesen Einheiten
können, müssen aber nicht, mehrheitlich untereinander
verwandtschaftlich verbunden sein, so daß sich die von Sus-

nik eingeführten «linajes» nicht als bindende Elemente für
eine Definition der Mbyä-Gemeinschaft verwenden
lassen.

Die Mbyâ sind als Familien und als Gruppe im ökonomischen

Bereich selten fest ortsgebunden. Der
Brandrodungsfeldbau mit den alle drei bis vier Jahre wechselnden

Feldern erlaubt einen Semi-Nomadismus innerhalb eines

weiteren Perimeters. Außerdem sind - oder waren es

wenigstens bis vor einigen Jahren-diejagd, der Fischfang
und das Sammeln von wilden Früchten, Kräutern und

Honig von so großer Wichtigkeit, daß der «Sitz des Herdes»

oft in Areale verlegt wird, in denen gerade die
jahreszeitlich bedingte Jagd oder Sammeltätigkeit gute Erfolge

versprachen. Da an diesen provisorischen Siedlungsplätzen

oft auch kleine Felder angelegt und besät werden,
ziehen die Mbyâ in der Erntezeit zuerst dahin, wo gerade
der Mais reif ist, dann dorthin, wo Bohnen konsumiert
werden können usw. In neuerer Zeit wird in diesen Zyklus
auch häufig befristete Lohnarbeit bei einem Patron mit

einbezogen, das heißt, daß die kleine Gruppe während

einiger Zeit bei diesem weilt, die Männer für wenig Geld

arbeiten, sich Zivilisationsgüter erstehen und dann erst

mit ihren Angehörigen weiterziehen.

Obwohl diese «Wirtschaftsform» nicht unbedingt für alle

Gemeinschaften die Regel sein muß, zeigt sich doch, daß

die Mobilität der Mbyâ auch von der aneignenden Tätigkeit

her bedingt ist und von ihnen selbst als wirkliche,

ursprüngliche Lebensform betrachtet wird, die zu ihrem
Sein gehört.

Beständigere Niederlassungen entstehen und bestehen

fast ausschließlich um die wenigen Kaziken herum, die als

politische Zentren von Bedeutung sind. Damit wird auch

schon klar, daß nicht ökonomische Gründe für eine feste

Ansiedlung maßgebend sind - etwa die Möglichkeit,
bessere Häuser zu bauen, größere Felder anzulegen usw. -
sondern politische Motive.
Noch ausgeprägter zeigt sich die Mobilität bei jungen
unverheirateten Mbyâ, die fast permanent von einer

Gruppe zur andern überwechseln und, von den älteren

mehr oder weniger geduldet, das Gastrecht anderer, meist

verwandter, Familien in Anspruch nehmen. Vielfach werden

diese jungen Leute sogleich in den Arbeitsprozeß
eingegliedert, Frauen im Haus und auf den Feldern, Männer
bei Rodungen, auf der Jagd und öfters auch in die

Taglohnarbeit bei paraguayischen Patrones.

Inwieweit die heute feststellbare Mobilität der Mbyâ eine

Reaktion und Anpassung an koloniale Verfolgung und

Unterdrückung ist, wird kaum feststellbar sein. Allerdings
kann gesagt werden, daß die Ausbreitung der intensiven

Landwirtschaft in die Waldregionen Ostparaguays in den

vergangenen zwanzig Jahren erheblich dazu beigetragen

hat, daß die Mbyâ, besonders aber die jungen alleinstehenden

Männer, vermehrt der Taglohnarbeit nachgehen

und in gewissen Gebieten ausschließlich für ihre verschiedenen

Patrones arbeiten.

Folge, wenn nicht gar Zweck der sozialen Mobilität
zwischen den Gruppen sind intensive und ausgedehnte Kontakte

unter den Mbyâ, die es ihnen ermöglichen, soziale

und politische Begebenheiten in anderen Gruppen zu

kommentieren und zu interpretieren. Die Signifikanz eines

gut funktionierenden Kommunikationsnetzes leuchtet ein,

wenn man bedenkt, daß die einzelnen Gruppen dreißig
oder mehr Kilometer voneinander entfernt leben können

und sich allein in Paraguay auf ein Gebiet verteilen, das

mehrfach die Fläche der Schweiz bedeckt.

Bedingt durch die Aufsplitterung der Mbyâ in kleine

soziale Einheiten auf einem großen Siedlungsraum,
kommt auch der Führungsstruktur dieser Ethnie eine

erhebliche Bedeutung zu. Die Mbyâ sind bekannt für eine

außerordentlich straffe politische Führung, die nach ihrer

eigenen Idealvorstellung in einem einzigen Kaziken
zentralisiert sein sollte, wie das nach Überlieferung in der

Vergangenheit auch der Fall war.

128



Die heutige politische Struktur der Mbyâ läßt sich definieren

als eine Aufgliederung ihres Siedlungsgebietes in
verschiedene «cacicazgos», von denen jede mehrere kleine

Gruppen umfaßt. Die einzelnen Zonen sind konzentriert
auf einen einzigen Kaziken.
Die nördlichen, zwischen den Flüssen Apa und Jejui
angesiedelten Mbyâ, heute aufgeteilt in Takuarita, Kapitivo,
Cora'i, Azotey, Takuatî, Itaverä und San Vicente,
unterstanden früher dem Kaziken Paulino Garcette, bis dieser

im Jahre 1947 mit einem Teil seiner engsten Verwandten

zu Fuß nach Argentinien auswanderte. Häuptling ad interim

und alsjvjrra'ija (Besitzer des kleinen Stabes), von ihm
selbst ernannt, wurde Frederico Canete mit Sitz in
Itaverä. Als Paulino aus Argentinien zurückkam und sich im

heutigen Takuarita niederließ - einem Gebiet, das
ehemals die Itatin, später die Mbaya kontrollierten - weigerte
sich Canete, die Führung an ihn zurückzugeben, so daß

nun zwei Einflußzonen entstanden, deren Grenze der Fluß

Ypane wurde. Mit dem Tode Garcettes blieb die Führung
Canetes in seinem Machtbereich bestehen, während die

Region nördlich des Ypane wiederum in zwei Zonen
aufgeteilt wurde. Die nördliche wird gegenwärtig vom Neffen

Paulinos, Alberto Garcette, und die südliche von Ray-
mundo Arce kontrolliert. Beide können sich nicht aufeine

Nachfolge Garcettes einigen, und beide weigern sich,
Canete als Kaziken anzuerkennen. Die Krisis der politischen

Führung unter den Mbyâ, die eine immer stärkere

Atomisierung der einzelnen Gemeinschaften verursacht,
ist hauptsächlich aufdie Einwirkung von außen zurückzuführen:

auf die Förderung von einzelnen Kaziken durch

paraguayische Regierungsinstitutionen, die es den Mbyâ
verunmöglicht, interne Kompetenzfragen unter sich zu

bereinigen. Dazu gibt uns Cadogan ein anschauliches
Beispiel:

«Al darme cuenta, alla por 1940, de que los Mbyâ se iban anar-
quizando cada dfa mas por falta de una autoridad central, convoqué

a una asamblea en Ka'amirindy (Ca'amindy), lugar situado

a unos 15 km. al Sur de Caaguazü, en una propriedad del Senor

Carlos C. Chase. Se carneo un animal donado por mi amigo don

Juan Angel Bemtez, cuyo establecimiento ganadero estaba

situado en las cercanias, y terminado el asado, sugerf a la concur-
rencia la conveniencia de que ellos mismos eligieran un jefe que
los representara ante las autoridades nacionales. Después de

largas consultas, convinieron en enviar una delegaciôn a consul-

tar con Pablo Vera, de Yro'ysä, Paso Yovâi. La delegaciôn

regresô al dîa siguiente, acompanado por Pablo Vera, a quienyo
no conocla, y su escolta, y a pedido de la asamblea, le designé jefe
de los grupos Mbyâ de la zona, en nombre del Patrocinato Nacio-
nal de los Indigenas. Pablo Vera resultô ser un excelente orador,

diplomâtico de primer orden y profundo conocedor de las tradi-
ciones ancestrales. Anos después de haber sido electo, y recono-
cida su autoridad desde Encarnacion hasta Itakyry, me visitô
Alberto Medina, acompanado por su pariente Angelo Garay,
pidiéndome gestionara la pension que le correspondla como vete-

rano y lisiado de la guerra del Chaco. Les llevé a Asuncion, se

iniciaron las gestiones, y a la vez, Garay obtuvo una tarjeta, por
carecer de documentos personales, en la que se rogaba a las

autoridades «no molestarle sin causajustificada», por tratarse de

un indîgena carente de cédula de identidad etc. Al regresar a Paso

Yovâi convocô a una asemblea a la que comunico que, habiendo
Pablo Vera pactado con los jurua - paraguayos - él, Angelo
Caray, habîa ido a Asuncion para subsanar esta anomalîa. Como

prueba, exhibio el kwachia para: papel impreso de que venia

munido que le habia dado el Présidente de la Republica nom-
brândole a él jefe de los Mbyâ y defensor de su patrimonio! Asi

comenzo una guerra sin cuartel que no termino sino anos después

con la muerte de Pablo Vera, guerra a raiz de la cual se produjo
una ola de «revivalismo» cuyos efectos se sienten hasta el présente
dificultando enormemente, a quien no sea «iniciado», la obten-

ciôn de informes.» (Cadogan, 1971, S. 15 — 17).

Angelo Garay ist heute noch Kazike und sein Herrschaftsbereich

erstreckt sich über das Departement Guaira und
den ganzen südlichen Teil Ostparaguays. Weitere Kaziken

finden sich in den Siedlungsgebieten von Yhu und

Monday.
Was ehemals wahrscheinlich eine zentrale politische
Struktur war, ist heute unter dem Druck der nationalen
Gesellschaft in einzelne Segmente zerfallen, wobei der Prozeß

noch nicht abgeschlossen ist. Im Konkurrenzverhalten

der einzelnen Kaziken spielt die Einstellung gegenüber
den staatlichen Autoritäten oft maßgeblich mit - wie im
Fall von Pablo Vera und Angelo Garay. Das Paktieren mit
den juruâ (den Schnauzbärtigen) zieht sich somit wie ein

roter Faden durch die Geschichte der Mbyâ seit der
Kolonisation, angefangen bei Paragua, der als erster mit den

Spaniern kollaborierte (siehe Seite 126), bis hin zu den

Auseinandersetzungen in der heutigen Zeit. Es verunmöglicht

den Mbyâ, sich auf eine aus indianischer Sicht

gemeinsame politische Linie einigen zu können.

Die Differenzen zeichnen sich jedoch nicht nur zwischen
den Kaziken ab, sondern ebenfalls zwischen Kaziken und
den in ihrem politischen Einflußbereich lebenden Familien.

Diese verfügen vielfach über eigene Dirigenten niedereren

Grades, die entweder vom Kaziken ernannt oder
aber bestätigt wurden und ihre Funktion ausschließlich in
der Betreuung ihrer Gruppe wahrnehmen. Da diese heute

häufig, bedingt durch die Taglohnarbeit, mehr Kontakt

<) 129



Foto 2: «Hüterin des Herdes» mit ihren Kindern

mit Paraguayern als mit ihresgleichen aus anderen Regionen

haben, entsteht eine Entfremdung gegenüber ihren

eigenen Kaziken, die öfters in Konflikte ausartet und die

politische Hierarchie noch mehr in Frage stellt.
Es ist nicht zu übersehen, daß sich für die Mbyä in den

letzten Jahrzehnten auch eine inhaltliche Veränderung
der Führungsstruktur abzeichnete. Von einem Fundament,

das die soziale und politische Führung in erster

Linie vom Wissen um Religion, Riten und Mythen abhängig

machte, von der Kenntnis der Seinskategorien, die

durchlaufen werden müssen, um als Mbyä zur Perfektion

(aguyje) zu gelangen und damit den Eingang ins Land ohne

Übel (mara'ey) zu finden (was eine auf einem langjährigen
Lernprozeß beruhende Identifikation mit der eigenen Ethnie

voraussetzte), verlagerten sich die Kriterien im Laufe

der Zeit immer mehr zu Bereichen, wo dies alles nicht
mehr unerläßliche Bedingung war, auch wenn die eigenen

kulturellen Werte nicht negiert wurden. Was heute sowohl

für die Kaziken als auch für die Führer niedereren Grades

im Vordergrund steht, ist die Fähigkeit, den Kontakt zu
den Paraguayern und ihren Regierungsstellen soweit

aufrechtzuerhalten, daß die Existenz der Gemeinschaften

damit gesichert bleibt, ohne grössere Konzessionen eingehen

zu müssen. Zu den inakzeptablen Zugeständnissen

gehören: die Präsenz von Missionaren, Lehrern, Polizisten

und Militärs oder anderen Nichtindianern, die direkten
Einfluß aufdas gemeinschaftliche Leben nehmen könnten.

Im Kontakt mit der nationalen Obrigkeit ist für die Kaziken

in den letzten Jahren noch ein neues Element
dazugekommen, das immer mehr an Bedeutung zunimmt: die

Fähigkeit, über staatliche oder private Institutionen Land
für ihre Gemeinschaften zu vermessen und rechtlich
abzusichern, um auf diese Weise wenigstens kleine Teile ihres

ursprünglichen Siedlungsraumes vor der vordringenden
Landspekulation und der mechanisierten Landwirtschaft
und Viehzucht zu bewahren.

In der Kolonialzeit wurden die Kaziken fast immer mit
Schamanen gleichgesetzt, und ihre Attribute waren - aus

der Sicht der Encomenderos und der Jesuiten - Krankenheilung,

Magie, Tanz usw., alles zusammengefaßt unter
Hexerei, die es auf die eine oder andere Art auszutreiben

galt.
In der Tat war die hierarchische politische Gliederung so

in eine religiöse Struktur eingebettet, daß es keine Trennung

zwischen religiöser und politischer Führung gab.

Helfer der Kaziken - oder Schamanen - waren dieyvyra'ija
(Besitzer des kleinen Stabes), die ihren Lernprozeß im
Bereich der Gebete und Riten machten und denen während

der Initiationszeremonie besondere Bedeutung
zukam. Dieyvyra'ija waren Gehilfen, die sowohl sakrale als

auch sozialpolitische Handlungen ausüben mußten. Nicht
selten fanden sich unter ihnen Söhne und Schwiegersöhne

der Kaziken. Heute wird unter den Mbyä der Initiationsritus

nicht mehr durchgeführt, so daß nur noch ältere

Männer, wie zum Beispiel der auf Foto i abgebildete
Kazike Alberto Garcette, das typische, kaum sichtbare

Loch in der Unterlippe aufweisen (tembekua), in das der

zündholzähnliche Lippenpflock gesteckt wird (tembeta.

s.Abb. 7). Das Initiationsfest, wodurch die Mbyä erst zu

vollwertigen Gemeinschaftsgliedern wurden, gehörte zu
den wichtigsten Bräuchen überhaupt. Gerade seine

Eliminierung muß beträchtlich zur Säkularisierung des

gesellschaftlichen Aufbaus beigetragen haben. Unter anderem

zeigt sich dies daran, daß heute in der Umgangssprache als

Bezeichnung der Kaziken und ihrer Helfer fast aus-

130



schließlich spanische Militärgrade verwendet werden -
cabo, sargento, coronel usw. - und der Begriff desyvyra'ija

nur noch auf den kultischen Bereich beschränkt ist.

«Nande na-ne-moichï, ywyra'ija kwe ry o-nemoichï oka rupi o-

ne-a'ä'i péicha okwapy o-noa'ä okwapy one-moichï okwapy. Ha'e

va Tupä ra'y kwe ry one-moichï, Tupä ra'y kwe ry reko rovâi'i o-

nemoichï'i okwapy ywyrai ija kwe'i ry.» (Cadogan, 1971, S. 87).

«Wir machen die Schritte ne-moichï, die Besitzer des kleinen Stabes

tanzen im Vorhof des Hauses, sie bücken sich, sich bückend

machen sie die Schritte ne-moichï. So tanzen die Söhne der Götter,
indem sie die Götter nachahmen, machen sie die Schritte he-

moichï, sich bückend machen die Besitzer des kleinen Stabes die

Schritte ne-moichï.»

Neben den yvyra'ija, die als Helfer der Kaziken in erster
Linie eine Funktion im religiösen Leben haben, gibt es die

avaete, denen vorwiegend Hilfsfunktionen im politischsozialen

Bereich zukommen. Die Attribute des avaete (des

«wirklichen Menschen») sind Stärke, Wildheit, Zorn

usw., das heißt Wesenszüge, die es ihm erlauben, innerhalb

einer Gemeinschaft gegen Individuen vorzugehen,
die sich durch Delikte einer Strafverfolgung aussetzen. Die

avaete im weltlichen Sinn entsprechen den avaete der
mythologischen Sphäre (Cadogan, 1959, S. 39/59), und
Wortstrukturen wie ijavaeteha und onemboavaete (er ist oder er

macht sich zum «wirklichen Menschen») berühren Spektren

des kontrollierten und unkontrollierten Seins des

Bösen (teko poxy), des unwirtlichen und durch avaete

bevölkerten Teils der Natur. Dem avaete kommt besonders dann

Bedeutung zu, wenn es darum geht, gegen Personen

vorzugehen, die sich zur Schädigung anderer der Magie
bedient haben.

In der Führungsstruktur der Mbyä ist heute eine klare

Machtkonzentration in den Händen des Kaziken feststellbar,

die diesen von den ihm unterstehenden sozialen
Einheiten abhebt. Die Kaziken sehen ihre Hauptaufgabe in
der auf die Mbyä beschränkten politischen Arbeit. Sie

können allenfalls Rodungs- und Feldarbeiten durch ihre

Helfer oder andere Männer ihrer Gemeinden ausführen

lassen und verfügen über die Möglichkeit, kleinere
Geldbeträge zu fordern, um ihre politische Tätigkeit verrichten

zu können - was allerdings nicht immer kritiklos
hingenommen wird.
So betrachten sich die Kaziken in erster Linie als Wahrer
der Interessen ihrer Gemeinschaften innerhalb des von
ihnen kontrollierten Gebietes, was sie oft in Kontakt mit
paraguayischen Regierungsstellen bringt, wo sie ihre

Anliegen vortragen. Gerade diese Funktion wird ihnen

Foto 3: Sohn eines Kaziken der Mbyä.

aber zunehmend erschwert, da kleinere Gruppen mit ihren

jeweiligen Führern vermehrt direkte Beziehungen zu

Paraguayern haben und nun öfters in eigener Initiative
versuchen, ihre Forderungen gegen außen zu vertreten,
was die zentralisierte politische Hierarchie schwächt und

oft sogar schon in Frage stellt. Im allgemeinen haben aber

die Vorsteher kleinerer Mbya-Einheiten nur sehr

beschränkt Gelegenheit, dieselben Privilegien in

Anspruch zu nehmen wie die etablierten Kaziken.
Von der Mbya-Gemeinschaft kann zusammenfassend

gesagt werden, daß sie sich kaum auf einen Territorialbezug

abstützt, sondern sich vielmehr durch ihre Zugehörigkeit

zu einem Kaziken definiert. Dementsprechend sind

die kleinen, relativ mobilen Gruppen nur im ökonomischen

Bereich autark, nicht aber im sozialen und politischen

- ungeachtet der Tatsache, daß der Kazike oft in

131



einer Entfernung von 50 km oder mehr lebt.

Durch die soziale Mobilität der Mbyä ist die Kommunikation

auch über große Strecken gewährleistet, und das

Ablösen des Kaziken von den Alltagsarbeiten in seiner

Gemeinde, zusammen mit den Hilfeleistungen seiner

«cabos» und «sargentos», erlauben es ihm, seine politische
Kontrolle auch in einem großen Siedlungsgebiet
aufrechtzuerhalten.

Wenn sich heute die Funktion der Kaziken fast ausschließlich

auf den politischen Bereich beschränkt, so muß dies

als eine Entwicklung betrachtet werden, die sich erst in
den letzten Jahrzehnten herausgebildet hat und die mit
dem Verschwinden der «Besitzer der schönen Worte» (ne'e

porä tenonde), der religiösen Führer, zusammenhängt.

Anders als die Mbyä leben die Pal-Tavyterä nach einem

Gemeinschaftsbegrilf, der nicht zuerst durch die politische
oder religiöse Führung geprägt wird, sondern als Grundlage

das Territorium hat, aufdem die Gemeinschaft
angesiedelt ist. Dafür haben die Paï das Wort tekoha, das sich

aus teko (Sein, Sitte, Gesetz) und dem Suffix -ha (Ort
des...) herleitet. Tekoha ist im Vokabular der Paï-Tavyterâ
ein zentraler Begriff und wird betrachtet als Voraussetzung

und Ort, wo sich das Sein der Pal (païreko) realisieren
kann.
Das Sein der Paï wiederum wird bestimmt durch verschiedene

Kategorien: das «Gute Sein» (teko porä) und,
gegensätzlich dazu, das «Schlechte Sein» (teko vai) und schließlich

das «Religiöse Sein» (teko marangatu), das zum «Wirklichen

Sein» (teko katu) hinführt. Die ganze auf den Seins-

Kategorien beruhende PaT-Philosophie bezieht sich auf
tekoha, den Ort, wo die Paï die Möglichkeit haben, durch

Einordnung und Befolgung der Riten ins Land ohne Übel

zu gelangen (Melia/Grünberg, 1976, S. i86ff). Ihr
Territorium in Ostparaguay (paï retä) ist unterteilt in mehr als

zwanzig tekoha, die alle von nande ru, einem Gott und
Kulturheros geschaffen wurden und deshalb göttlichen
Ursprungs sind. Sie sind begrenzt durch Flüsse, Berge und
andere natürliche, von nande ru gesetzte Linien und Marksteine.

Die wichtigste der bestehenden tekoha istyvypyte - eigentlich

yvy mby ete (das wirkliche Zentrum der Erde) geheißen.

Yvypyte hat sein Zentrum zwischen den Flüssen Ypane

guazu und Ypanemf, umschließt jedoch auch große, heute

von Paraguayern besiedelte Gebiete. In dieser tekoha hegt
der von den Paraguayern Cerro guazü genannte «große

Berg», dessen Seelenname (tupa'êry) nach den Paï jasuka
venda karavie guazu ist. Jasuka weist auf das ursprüngliche
Prinzip hin, aus dem alles, sogar die Götter, entstanden

Foto 4: Pat-rekoha. Der Ort des Seins der Paî.

sind, und jasuka venda ist der Ort desjasuka: jasukavygui nane

ramoï jusu papâ ojasojavo (aus dem Jasuka entstand unser

großer, ursprünglicher Ahne; Cadogan, 1962, S. 52).

Karavie guazu ist nach der Mythologie der Pal ein Kulturheros

und Beauftragter zur Bewachung des «Ortes des

jasuka».

Yvypte ist deshalb nicht nur die zentrale tekoha, sondern

Zentrum der Erde und der Ort des weltlichen Ursprungs

überhaupt.
Weitere tekoha, die große mythologische Bedeutung haben,

sind mba'e marangatu und pirary, alle in der Umgebung des

Cerro guazu gelegen. Im Perimeter von mba'e marangatu

liegt der wichtige Ort ne'epyrujeguangypy, der anscheinend

in einem sakralen Bambushain (takuaju) verkörpert ist (eb.

S. 197). In mba'e marangatu und seiner Umgebung sind

ebenfalls die Ursprungsorte vieler Kulturpflanzen zu

finden.

132



Pirary ist der heilige Name für eine Baumart, aus der die

yvyra'i - die kleinen Stäbe - gemacht werden. Ein anderer

Name für pirary ist xiru. Pa'i xiru wiederum nennt sich ein

weiterer Kulturheros der Tavyterä. Auf diese Weise ist

praktisch jede tekoha der Pai in der Mythologie verwurzelt
und Teil einer Gesamtheit, deren Zusammenfassung erst

ein vollständiges Bild der religiösen Struktur und

Geschichte der Ethnie geben könnte.

Da die tekoha göttliche Werke sind, ist es begreiflich, daß

sie behütet und bewahrt werden müssen - eine Funktion,
die dem tekoha-ruvixa zukommt. Der tekoha-ruvixa ist ein

religiöser Führer oder Schamane, der als Wissender dafür
verantwortlich ist, daß die oben angeführten Seinskategorien

den Individuen seiner Gemeinschaft überhaupt
zugänglich werden. Ihm obliegt es deshalb, in seiner tekoha

jährlich das Maisfest (avatikyry) durchzuführen oder

wenigstens veranstalten zu lassen und als Priester den

Mais zu segnen. Zum avatikyry gehört der mboraheipuku (der

lange Gesang), der von Sonnenuntergang bis Sonnenaufgang

dauert und die ganze Schöpfungsgeschichte der Erde

und der Menschheit wiedergibt. Ein avatikyry kann deshalb

nur dann abgehalten werden, wenn auch ein mborahei puku

jara, ein «Besitzer des langen Gesanges» zur Verfügung
steht, der als Vorsänger die Zeremonie leitet. Oft ist der
mborahei puku jara der tekoha-ruvixa selbst, es kann aber

ebenfalls jemand anders sein. Falls in einer Gemeinschaft
keiner mehr den Schöpfungsgesang beherrscht, wird ein

Wissender aus einer anderen tekoha geholt.
Das wichtigste Fest der Pai ist das mitä pepy, das nur alle

vier bis fünfjahre stattfindet. Das mitä pepy ist die eigentliche

Feier zur Initiation der Knaben und findet in einem

traditionellen Langhaus, dem ogajekutu des tekoha-ruvixa

statt. Zu einem mitä pepy braucht es nebst einem Besitzer
des langen Gesanges ebenfalls einen Instruktor, der in
einer Vorbereitungsphase die Knaben in ihr Leben als

volle Mitglieder der Gemeinschaft einweiht, ihnen Kenntnisse

über Religion und Riten vermittelt und sie allgemein
auf das mitä pepy hin mit dem notwendigen Wissen
versieht. Weiter benötigt es einen mitä kutu hara, der notwendigerweise

ein tekoha-ruvixa sein muß und dem es obliegt, in
einer Schlußzeremonie den Knaben die Unterlippe zu

durchstechen und ihnen das aus einem speziellen Baumharz

- bei den Mbyä oft auch aus anderem Material -
verfertigte Lippenpflöcklein (tembeta) einzusetzen. (Zum
mitä pepy siehe Melia/Grünberg, 1976, S. 236 — 241).
Zu den beiden wichtigsten Veranstaltungen, dem mitäpepy

und dem avatikyry kommen weitere, eher profane Feste, die

das ganze Jahr hindurch stattfinden können, sich aber

besonders während der Reifezeit des Maises in den Monaten

Dezember bis Februar häufen.

Foto 5: Die Siedlungen der Paï-Tavyterà liegen 10—20 km voneinander

entfernt.

Außerhalb des Festzyklus' werden Riten, Gesänge und

Tänze bei bestimmten Gelegenheiten gebracht, so zum
Beispiel anläßlich der Aussaat des Maises und anderer

Kulturpflanzen, in Verbindung mit der Jagd, bei Erkrankung

von Familienmitgliedern, bei Trockenheit usw. Für
all diese Zeremonien verfügt ein tekoha in der Regel über
eine breite Skala von Wissenden, die in einer Person vereint

sein können, oft aber - in Form einer Spezialisierung -
auf mehrere Personen verteilt sind. Zu den Wissenden

gehören neben dem mboraheipukujara und den mitä kutu hara

ebenfalls die guahujara und die kotyhujara, die Besitzer der

Tänze guahu und kotyhu sowie - umfassender - die nembo'e-

133



jara, die Besitzer des Gebetes. Zu einer tekoha sollte außerdem

ein mitä rexa ha gehören, «derjenige, der die Kinder
sieht». Damit ist eine Person gemeint, die die Fähigkeit
besitzt, die Seelennamen der neugeborenen Kinder zu
erkennen und damit den Himmelsbereich zu bestimmen,
aus dem das Kind, respektive seine Seele, auf die Erde

gekommen ist.

Das Spektrum der im religiösen Bereich verhafteten
Funktionen innerhalb der tekoha zeigt auf der einen Seite die

außerordentliche Bedeutung, die dem tekoha-ruvixa als dem

Bewahrer der traditionellen religiösen Werte zukommt,
und weist gleichzeitig darauf hin, daß die tekoha, der Ort
des Seins, die eigentliche Grundlage bietet, auf der alle

diese Werte im Leben des Pai realisiert werden können.
Die religiöse Führung, das Wissen um die Seins-Kategorien

als Ethik und die Religion gehören deshalb innerhalb
der Paï-Gemeinschaft zu den höchsten Attributen
überhaupt, auch wenn heute unter dem Einfluß der nationalen
Gesellschaft gewisse Verzerrungen im religiösen und
sozialen Bereich auftreten und die Pai in vielen tekoha

Mühe haben, gerade das mitä pepy durchzuführen. Aber
darauf werden wir später noch zurückkommen.

Bei den Pai gibt es eine klare Trennung von religiöser und

politischer Führung. Da ein tekoha-ruvixa, bedingt durch
den von ihm durchlaufenen Lernprozeß und als Behüter
des guten und religiösen Seins keine politischen, vor allem

jedoch keine Polizeifunktionen übernehmen kann und es

zu seinen Eigenschaften gehört, daß er sich nicht erzürnt
(ndaipoxykuaai — er kann sich nicht erzürnen), stehen ihm
die von ihm selbst ernannten mburuvixa (die politischen
Führer) zur Seite. Wie der Kazike bei den Mbyâ, hat der
mburuvixa viele Aspekte des avaete, und im Gegensatz zum
tekoha-ruvixa weiß er sich zu erzürnen (ipoxykuaa). Ihm
obliegt die interne soziale und politische Organisation. So

ist er dafür verantwortlich, daß notwendige Kollektivarbeiten,

wie zum Beispiel das Roden und Bereitstellen von
Gemeinschaftsfeldern, durchgeführt werden und daß
niemand die Gruppe von außen stört. Er hat die Pflicht,
einzugreifen und zu bestrafen, wenn gegen Gesetze der Pai
verstoßen wird - besonders aber, falls magische Beeinflussung

angewendet wird, um soziale Konflikte zu lösen. Im
wesentlichen entspricht der mburuvixa der Pai heute dem

Kaziken der Mbyâ, aber im Gegensatz zu diesem untersteht

der mburuvixa in klarer Weise dem religiösen Führer,
dem tekoha-ruvixa, und kann von ihm im Einvernehmen mit
der Gemeinschaft seines Amtes enthoben und ersetzt werden.

Der mburuvixa wird deshalb oft bezeichnet als tekoha-

ruvixa rembiguai ombopotiva - der Helfer des tekoha-ruvixa, der
bestraft - oder wörtlich - reinigt.

Wenn bei den Mbyâ der Kazike praktisch unberührbarist
und es kaum Beispiele gibt, daß einer wirklich entmachtet
werden konnte, so ist es bei den Pai der tekoha-ruvixa, der

kaum je Gefahr läuft, abgesetzt zu werden. Falls ein tekoha-

ruvixa seine Gemeinschaft vernachlässigt, die religiösen
Pflichten über Jahre nicht mehr erfüllt oder sogar seine

Macht dazu mißbraucht, die eigenen Leute zu belästigen
und zu terrorisieren, kann es geschehen, daß ein großer
Teil der Familien die tekoha verlassen und zu einem anderen

tekoha-ruvixa ziehen. Aber es wird schwerlich gelingen,
den eigenen religiösen Führer auszuwechseln.

Dem tekoha-ruvixa stehen neben dem mburuvixa auch andere

Helfer zur Verfügung, die direkte, von ihm übertragene
Funktionen im sakralen Bereich übernehmen und — wie
bei den Mbyâ - unter dem Begriffjyvyra'ija zusammengefaßt

sind. In den meisten Fällen sind diesjüngere Männer,
die von ihm angelernt werden und möglicherweise später
einmal selbst zu tekoha-ruvixa aufrücken können. Diesej>y-
ra'ija treten öffentlich kaum auf, da ihre Arbeit fast
ausschließlich auf die beiden großen Feste, besonders jedoch
auf das mitä pepy beschränkt ist.

Auch dem mburuvixa stehen weitere Helfer zur Seite, die

meistens von ihm selbst ernannt werden. Wie bei den

Mbyâ tragen diese heute militärische Ränge. Ihnen
kommt gleichermaßen die Aufgabe zu, in der tekoha die

Ordnung aufrechtzuerhalten, öffentliche Arbeiten zu

organisieren sowie Botendienste für den mburuvixa

auszuführen. Eine Paî-Gemeinschaft umfaßt in der Regel
zwischen zwanzig und vierzig Familien. Tekoha mit weniger
als zehn Familien sind sehr selten und können die für den

rituellen Bereich notwendigen Personen nicht stellen.

Wenn heute einige dieser kleinen Gruppen existieren, so

stehen sie meistens in Abhängigkeit zu anderen, größeren
tekoha. Auch tekoha, die mehr als fünfzig oder sogar hundert
Familien umfassen, sind rar. Bei diesen zeigt sich die

Tendenz zur Aufsplitterung in mehrere Gruppen mit eigenen

tekoha-ruvixa und mburuvixa, so daß gesagt werden

kann, daß die soziale und religiöse Dynamik der Pai am
besten bei den mittelgroßen Gruppen gewährleistet ist.

Im Gegensatz zu den Mbyâ sind die Pai weniger mobil.
Obwohl auch sie über Kommunikationswege zwischen

den tekoha verfügen, beschränkt sich der gegenseitige
Besuch oft aufdie Feste, die von weit her und von verschiedenen

tekoha frequentiert werden und eine Möglichkeit
zum Informationsaustausch geben.

Die Ortsgebundenheit der Pai zeigt sich häufig daran, daß
einzelne tekoha von großen Verwandtschaftsgruppen
bewohnt sind, die alle denselben (spanischen) Familiennamen

tragen. So ist Mba'e marangatu bekannt für die

134



Foto 6: Paï-Tavyterâ

Rojas, Tavamboa'e fur die Mendozas, Itaguasu, Pikykua
und Itajeguaka für die Valiente und so weiter. Diese

Sippen, die sonst keine feste, innere Organisationsstruktur
aufweisen, bewohnen oft dasselbe Gebiet über mehr als

hundert Jahre, wobei der durch den Brandrodungsbau
bedingte Ortswechsel der einzelnen Familien sich fast

immer auf den Perimeter der tekoha beschränkt. Bei den

Pai gehen die Männer meistens allein auf die Jagd, während

bei den Mbyä vielfach die ganze Familie oder sogar
die Gruppe mitzieht.
Wechsel einzelner Familien von der einen in die andere

tekoha sind den Umständen entsprechend selten und gehen

meistens auf Konflikte in der Gemeinschaft zurück, die

zwischen Nachbarn oder zwischen einzelnen

Gemeindemitgliedern und den mburuvixa entstehen und in paje vai

(Schädigung einer Person durch Magie) ausarten können.

Um Schlimmeres zu verhüten und um sich einer Bestrafung

zu entziehen, bleibt den Betroffenen in solchen Fällen

oft nichts anderes übrig, als die eigene tekoha zu verlassen

und sich einer anderen anzuschließen.

Nach unseren Beobachtungen häufen sich interne

Spannungen und paje vai besonders dann, wenn die Gemeinschaft

als Ganze in der Krise steckt. So kann zum Beispiel
das asoziale Verhalten eines mburuvixa, beziehungsweise
eines tekoha-ruvixa eine allgemeine Verunsicherung bewirken;

oder aber die Zuspitzung von Landproblemen oder

Krankheitsepidemien können die allgemeine Situation
einer Gruppe verschlechtern.

Die Gemeinschaftsstruktur der Chiripä unterscheidet sich

wiederum von derjenigen der Paî-Tavyterâ und der Mbyä.
Schon rein vom äußeren Bild her ist bei den Chiripä eine

starke Beeinflussung durch die rurale Mestizenbevölkerung

festzustellen. Während die Pai und die Mbyä den

Typus der Streusiedlung bevorzugen und sich oft entlang

von Bächen und Flüssen oder in besonders günstigen

Waldgebieten niederlassen, ist bei den Chiripä der westliche

Dorfcharakter nicht zu verkennen. Sie siedeln vielfach
auf recht engem Raum und entlang von befahrbaren

Wegen. Wie die Paraguayer tendieren die Chiripä darauf

135



Foto 7: Nande roga - unser Haus

hin, ein Dorfzentrum zu entwickeln, das vor allem durch
zivilisatorische Einrichtungen dominiert wird, wie Schule,

«Bolicho» (Laden), Missionsstation, selbst organisierte
Polizeistationen (alcaldia) und anderes. Bei den Chiripâ
ist der Gebrauch von eigenhändig gegrabenen Brunnen

häufig, so daß ihre Siedlungen unabhängig vom Vorhandensein

von Bächen und Flüssen entstehen können - was

für die Paï und die Mbyä undenkbar wäre. Die starke

Tendenz zur Aufnahme fremder Kulturelemente zeigt sich

auch daran, daß die Chiripâ oft die traditionelle Sub-

sistenzwirtschaft (Mais, Maniok, Süßkartoffeln, Bohnen

usw.) vernachläßigen und Produkte anpflanzen, die auf
den örtlichen Märkten gut absetzbar sind, wie zum
Beispiel Baumwolle, Tabak und Soja.

Die starke Öffnung gegen außen hat dazu geführt, daß es

heute nur noch wenige Chiripä-Siedlungen gibt, die nicht

unter dem Einfluß von Missionaren stehen oder sogar
Missionsstationen haben, in denen Schulen unterhalten
werden. Dies ist ein Entwicklungsprozeß, den die Mbyä
nie akzeptieren würden und die Paï in dieser Form eben¬

falls nicht gutheißen könnten. Am klarsten zeigt sich die

Krisis der Chiripâ in der Entmachtung der religiösen Führer,

die zwar noch existieren jedoch in permanenten
Konflikten mit ihren eigenen politischen Führern und mit der

Gemeinschaft leben. Die politischen Führer sind bei den

Chiripâ diejenigen, die im eigentlichen Sinne die Leitlinie
der Entwicklung legen und in ziemlich konsequenter
Weise eine Paraguayisierung ihres Gemeinschaftslebens

und ihrer Kultur befürworten.

Der zunehmende Verlust einer in der Guaram-Religion
fundierten Sozialisation und die damit fehlende Möglichkeit

zur ethnischen Identifikation muß als einer der

wichtigsten Faktoren betrachtet werden, der die Chiripâ
verunsichert und Konflikte - besonders zwischen den Generationen

- offen zutage treten läßt. Daß die Verschiebung
der Akzente zwischen mburuvixa (politischer Führer) und
nande ru oder oporaiva (religiöser Führer, wörtlich: «Unser

Vater» und «derjenige, der singt») eine Entwicklung der

letzten Jahrzehnte ist, zeigt uns ein Zitat von Franz

Müller:

136



«Der Häuptling repräsentiert den Stamm nur in bürgerlichen

Angelegenheiten und besorgt die Ausführung der Urteile des

Pa'i, der über die Strafbarkeit oder Schuldlosigkeit der Prozessierten

autonom und im summarischen Verfahren entscheidet.

Wen der Pa'i als des Todes schuldig bezeichnet, ist vogelfrei.
Der Pa'i hat von niemand gelernt. Er hat sein Wissen und Können

direkt vom nande djära und empfängt von ihm täglich von
Fall zu Fall direkte Weisungen. Nande djära lässt ihn die Ursache

der Erkrankungen erkennen; offenbart ihm die Heilmittel für
diese und jene Krankheit; entdeckt ihm die Verbrecher und

macht ihm die Zauberer im Stamme kund. Er unterrichtet die

Stammesangehörigen und ertüchtigt sie in der Ausübung des

Kultus und stellt die Verbindung zwischen dem Volke und der

anderen Welt und den abgestorbenen Seelen dar. Der Pa'i kann

sich nicht irren und kann nichts Böses tun. Vor ihm kann man
nichts verbergen.» (Müller, 1934—1935, S. 203 — 204).

Schon in den Fünfzigerjahren dieses Jahrhunderts scheinen

die oporaiva im Zuge intensiver Kontakte mit der

paraguayischen Landbevölkerung stark an Einfluß verloren zu

haben, obwohl sie vermutlich zu dieser Zeit noch über die

notwendigen Elemente zur Ausübung ihrer Kulthandlungen

verfügten und die in der Chiripä-Religion zentralen
Tänze durchführen konnten. Cadogan hat 1952 die Klage
eines oporaiva von Guajayvi aufgezeichnet, die deutlich die
Situation der religiösen Führer zur damaligen Zeit wiedergibt:

«Nosotros los nanderü de hoy en dia roporal mo'ä mo'ä mba'e rei,
sentencia cuya traduciön aproximada serfa: no realizamos sino

esfuerzos esporädicos por cantar, o: los esfuerzos que realizamos

por cantar, en su mayorla se frustran. De los duenos de muchas

cosas mamoranguä (del Mäs Alia) no recibimos cantos (inspiration).

^Cômo podemos cantar? Una manana amanezco yo en mi
hamaca y comienzo a cantar lo que me viene del Mâs Alla. tQué
haces? dice mi mujer. No hay grasa ni sal para la comida. Y debo

levantarme, porque estoy con pochy (cölera, maldad), y con

pochy no se puede cantar. ,;C6mo podemos cantar, cömo podemos

recibir inspiration (arandü rogueno'ä recoger sabidurfa)
de los duenos de muchas cosas del Mâs Alla, si en vez de cantar
nosotros los nanderü debemos cultivar personalmente nuestra
chacra para no pasar hambre con nuestras familias, porque ya no
se nos respeta (mboeté); debemos trabajar para vestirnos como
los paraguayos, porque nuestros mismos paisanos se mofan hasta
de los adornos rituales que utilizamos en la danza. En vez de

cantar, debemos trabajar para comprar carne, porque Tajasü
Jary, el Dueno de los Cerdos Grandes, hace que los tajasü y otros
animales no se acerquen a nuestras trampas, por mâs que dance

yo al saber que un paisano ha armado trampas. Ore ramöi
rekokué ndo-roupity véi ri aé ma en ninguna manera volver-

emos a ocupar la situation que ocupaban nuestros abuelos (ante-

pasados).» (Cadogan, 1959 a, S. 70—71).

Als der jesuitische Ethnologe Melia in den Sechzigerjahren

Chiripä-Gruppen in Itakyry besuchte, fand er, daß

von den sechs oporaiva, die er in ihren Häusern antraf, kein

einziger mehr mit den notwendigen Kultgegenständen
versehen war, um die gewohnten Riten überhaupt noch

veranstalten zu können (Melia, 1972, S. 76).

Wie die Mbyä führen die Chiripä heute das Initiationsfest,
das mitä karai, nicht mehr durch. Meistens weisen auch

hier nur noch ältere Männer das kleine Loch in der Unterlippe

auf. In bestimmten Gebieten gibt es jedoch immer
wieder jüngere Chiripä, welche die Inspiration von oben

empfangen und sich durch Monate dauernden Tanz und

Gesang in einem Prüfungs- und Reinigungsprozeß zum
pa'i oder oporaiva ausbilden, auch wenn ihr Einfluß später
auf die Gemeinschaft nicht sehr groß ist. In der Chiripä-
Gruppe von Santa Carolina im Departement San Pedro

zum Beispiel leben sechs oporaiva, von denen der jüngste
knappe dreißig Jahre zählt und im Jahre 1976 erst seinen

Reinigungsprozeß abschloß. Trotz der stattlichen Anzahl
Wissender ist es der politische Führer, der die Geschicke

von Santa Carolina auf eine mehr oder weniger glückliche
Art lenkt, und nicht einer der oporaiva. Gerade Santa Carolina

ist eine Gemeinde, die in den letzten Jahren sehr stark

von Konflikten geschüttelt wurde.

Es ist unverkennbar, daß das Vakuum, in dem sich die

oporaiva der Chiripä befinden, eng mit dem Akkultura-
tionsprozeß zusammenhängt, wie das auch in dem oben

zitierten Text zum Ausdruck kommt. Allerdings sollten
die Ursprünge dieser Erscheinung nicht allein in der Neuzeit

gesucht werden. Der Mythos von Paragua und Guaira
scheint aufzuzeigen, daß die Chiripä sehr früh die Tendenz

hatten, mit den Spaniern zu paktieren und daß sie

besonders zur Zeit der Jesuiten in engem Kontakt mit der

paraguayischen Bevölkerung lebten. Sie wurden
wahrscheinlich auf eine Art und Weise kolonisiert und missioniert,

daß sie heute über weniger Abwehrmechanismen -
im Sinne einer ethnischen Selbsteinschätzung und

Identifikationsmöglichkeit - verfügen als die Mbyä und die Paï.

Das kritiklose Aufnehmen fremder Elemente, die grundlegende

Strukturen ihrer Kultur berühren, bringt sie in eine

Situation, in der die Krise permanent wird.

Die Gemeinschaften der Chiripä - obwohl auf einem viel
kleineren Gebiet verstreut als diejenigen der Mbyä -
haben weniger Beziehungen untereinander als die beiden

anderen Gruppen, und jede Siedlung wird mehr von ihrer
nahen paraguayischen Umgebung - Siedlern, lokalen

Autoritäten usw. - beeinflußt als vom Erfahrungsaustausch

mit Chiripä aus anderen Dörfern. Kontakte
zwischen mburuvixa und oporaiva sind sehr selten und werden

137



Foto 8: Heute wird bei den Pal der kotyhu auch gemischt getanzt. Eigentlich sollten jedoch Frauen und

Männer getrennte Kreise bilden.

nicht besonders angestrebt. Versammlungen auf Gemeindeebene

finden fast ausschließlich statt, um Themen zu

besprechen, die nicht mit der eigenen Kultur zusammenhängen.

Auch darin unterscheiden sich die Chiripâ sehr

von den Paï und den Mbyâ. Die Gemeindeversammlung
(aty) und die Zusammenkunft von Häuptlingen verschiedener

tekoha (aty guazu) sind bei den Paï wichtige Elemente

der Sozialisation und der Kommunikation und werden oft

durchgeführt.

Wie die obigen Ausfuhrungen zeigen, sind bei den Paï-

Tavyterä, den Mbyâ und den Chiripa die Situation der

religiösen und politischen Führer und ihre Beziehung
zueinander maßgebend zur Definition der Guaranf-
Gemeinschaft überhaupt. Die Störung dieses Verhältnisses

als Reaktion aufdie koloniale Unterdrückung führt die

Gemeinschaft unweigerlich in eine Krisis, von der sie sich

schwer erholen kann. Die grundlegenden Elemente sind

bei allen drei Gruppen gleich und zeigen sich daran, daß

ursprünglich die religiöse Führung der politischen übergeordnet

war, wie das noch heute bei den Tavyterä der Fall

ist, die damit ihre Gemeinschaftsstruktur am besten wahren

konnten. In den nächsten Kapiteln werden wir sehen,

daß es auch die Paï sind, die mit dieser Voraussetzung
sowohl im religiösen als auch im sozialen Bereich zu einer

Reorganisation ihrer Gesellschaftsordnung innerhalb der

paraguayischen Realität gekommen sind. Die Mbyâ wurden

zwar durch die Kolonisation am stärksten politisiert,
was sich bis heute in einer außerordentlich kritischen und
ablehnenden Haltung gegenüber denjurua - den Schnauzbärtigen

- äußert. Die heutigen Kaziken halten innerhalb
ihrer Gruppen unantastbare Stellungen ein. Die
allgemeine Verunsicherung der Chiripâ gegenüber dem Staat

manifestiert sich im abnehmenden Einfluß der oporaiva, in

der Verselbständigung der mburuvixa und deren Anlehnung

ans paraguayische Gesellschaftssystem. Bei den Chiripâ

kommt eine kritische Haltung fast ausschließlich in

der Rhetorik der oporaiva zum Ausdruck, die aber auf der
Gemeinschaftsebene nicht nachvollzogen wird. Das

Selbstverständnis der ethnischen Identifikation ist bei den

Chiripâ viel weniger ausgeprägt als bei den Paï und den

Mbyâ.

138



2. Formen der Wirtschaftsorganisation

Die ökonomische Struktur der Guarani in Ostparaguay ist

eng verbunden mit der Art ihrer Beziehung zum Boden.

Die ursprüngliche Bezeichnung für Waldland, Ackerland,
aber auch für Erde und «die Erde» im globalen Sinn ist
nande yvy und wird nur im einschließenden Bezug

gebraucht. Die paraguayische Landbevölkerung bedient
sich dieses Begriffs in einem übergeordneten Sinn, nandeyvy
(unser Land) - wie das auch in der deutschen Sprache der

Fall ist - während sie zur Bezeichnung von Ackerland,
Parzelle und so weiter die Ausdrücke ore yvy oder sogar xe

yvy, xe lote verwendet. Ore yvy bedeutet «unser Land» im
ausschließenden Sinn, also «unser», aber nicht «euer

Land»; xe yvy, xe lote heißt ins Deutsche übersetzt: «mein

Land» oder «meine Parzelle». Während man neuerdings
unter den Chiripä und den Mbyä in Alltagsgesprächen ore

yvy oder xe yvy hin und wieder hört, ist dies im Sprachgebrauch

der Paî unmöglich. Für sie existiert bis heute einzig
und allein nande yvy (unser Land), wobei das «unser»
allumfassend ist und alle Menschen der Erde einschließt.
Gemeint ist damit, daß Land Allgemeingut ist und kein

Privateigentum sein kann, da es nicht von Menschen,
sondern von Göttern erschaffen worden ist. Die Menschen
haben das Recht zur Nutzung des Bodens, nicht aber zur
Aufteilung und Parzellierung oder zum Kaufund Verkauf.

Jegliche Landvermessung (yvy kytï - schneiden der Erde)
und Grenzziehung - auch solche zwischen Nationen -
verstößt gegen göttliche Gesetze und zeigt, daß die
Menschen im Sein des Irrens (teko avy) leben (Grünberg, 1975,
S. 3 iff). Die Einschließlichkeit, wie sie in nande yvy zum
Ausdruck kommt, wird begrenzt, sobald die Erde bearbeitet

ist. So ist es bei den Guarani üblich, von xe kokue, xe koy

oder xe kog (mein Feld) zu sprechen, und falls das Feld

nach einigen Jahren brach liegt, ist es immer noch xe

kokuere (mein brachliegendes Feld).

Mit xe kokue und xe kokuere wird die individuelle und familiäre

Nutznießung des Landes angesprochen, die die Basis

der guaranitischen Wirtschaftsform darstellt. Kokuere

jedoch, die nach einiger Zeit nicht mehr gebraucht werden

und mit Unterholz überwachsen, können von den mburu-

vixa an andere Familien zur Nutznießung abgegeben werden.

Bei den Paî ist es ebenfalls üblich, von nande rekoha

(unser Ort des Seins) zu sprechen, wobei nicht
ausgeschlossen ist, die Begriffe ore rekoha (unser, aber nicht euer

Ort des Seins) oder sogar xe rekoha (mein Ort des Seins) zu

gebrauchen. Die tekoha wird somit eingeschränkt auf die

Gruppe, die in ihr lebt.

In der praktischen Arbeit und besonders anläßlich der

Vermessung und juristischen Absicherung von Land für
Guaranf-Gruppen hat sich gezeigt, daß das Konzept der
nandeyvy bei den Gemeinschaften tiefverankert ist. Bei den

Pal-Tavyterä wurden zu den ersten Versuchen,
Landreservationen unter Respektierung der tekoha durchzuführen,

was ihnen Schutz vor weißen Siedlern hätte bieten

sollen, starke Zweifel geäußert, da dies, obwohl zu ihrer
eigenen Sicherheit beabsichtigt, dennoch gegen das
göttliche Prinzip der nandeyvy verstößt.

Völlig ausgeschlossen wäre es gewesen, die Paî zu einer

Parzellierung ihres besiedelten Territoriums bewegen zu

wollen, nachdem einmal die Landvermessungen zur
Abgrenzung ihres Landes gegenüber der paraguayischen
Landbevölkerung und den Großgrundbesitzern akzeptiert
worden waren. Eine Parzellierung und die Zuweisung von
Landstücken an jede Familie hätten nicht nur das Gesetz

der von nande ru geschaffenen tekoha verletzt, sondern

gleichzeitig auch die Gemeinschaft und ihre Führungsstruktur

beeinträchtigt, was innerhalb der von den Paî

selbst vorgenommenen Systemkritik außerordentlich gut
analysiert wurde.

Die Reaktion der Mbyä auf Landvermessungen ist
verschieden. Während die Paî trotz ihrer Kritik an derjyvy kytï
mit der Absicherung des Landes schließlich eine Basis zur
Fortführung und Erhaltung ihres Gemeinschaftslebens

sahen, brachten die Mbyä diese in direkte Verbindung mit
einer staatlich gesteuerten Reservatspolitik für ava, die

daraufhinauslaufen sollte, sie zu zivilisieren und als Ethnie

zu zerstören. Ihre Befürchtungen waren, daß auf dem

einmal vermessenen Boden durch staatliche Intromission
Schulen, Missionsstationen und sogar Alcaldias
(Polizeistationen) errichtet würden. Es ist unverkennbar, daß die

Mbyä wenigstens zu Beginn unseres Programms zur
Absicherung von indianischem Kommunalland, eine Fortsetzung

oder zumindest eine enge Verwandtschaft zur Politik
derJ esuiten und Encomenderos sahen, die daraufabzielte,
sie wieder in Pueblos anzusiedeln und zu missionieren. Die

Mbyä beobachteten ebenfalls, daß für paraguayische
Kleinbauern von staatlicher Seite her Landflächen
ausgeschieden und parzelliert wurden, die nun als «Colonias

Agrarias» von offiziellen Ministerien verwaltet und
kontrolliert werden, was natürlich ihr Vertrauen in
Landvermessungen keineswegs stärkte.

Die Beziehung der Chiripä zu ihrem Land ist auch in
dieser Hinsicht den ruralen Verhältnissen Paraguays

angepaßt oder befindet sich im Prozeß der Assimilierung.
Sie sind diejenigen Guarani, die einer Landabsicherung
am wenigsten Zweifel entgegenbringen.

139



Chiripâ-Gemeinschaften haben mit einer Vermessung oft

gleichzeitig die Arbeit von Missionaren in ihrem Gebiet

akzeptiert, da es vielfach Vertreter verschiedener christlicher

Glaubensrichtungen waren, die über ihre Kontakte

zu Regierungsstellen die notwendigen Bewilligungen zur
Landabsicherung erwirken konnten. Die Vorstellungen
der Chiripâ bezüglich der Landfrage orientieren sich denn

auch vielmehr an denjenigen ihrer «Lehrer» und den in
ihrer Nachbarschaft lebenden «Campesinos», als an den

Werten ihrer eigenen Kultur, so daß es unter ihnen «Colo-
nias indigenas» gibt, die nach dem Muster der «Colonias

Agrarias» aufgebaut sind. Als Beispiel kann hier die Kolonie

Santa Isabel (Distrikt San Estanisiao, Departement
San Pedro) genannt werden (Mision de Amistad, 1977,
S. 36-37).
Aber auch in Kolonien, in denen die Aufteilung des Landes

in Einzelparzellen nicht durchgeführt wurde, herrscht
die Tendenz vor, «Ordnung» in die Aufreihung der Häuser

und Felder zu bringen, und die Anarchie der wilden

Besiedlung einzuschränken, die Fluß- und Bachläufe,

Hügelzüge, Waldlichtungen usw. mit einbezieht.
Die Umstrukturierung der Siedlungsform der Chiripâ
läuft parallel mit einer Veränderung der Wirtschaftsform.

Bis vor wenigen Jahren beruhte die Guarani-Okonomie
auf einer mehr oder weniger reinen Subsistenzwirtschaft.

Der Brandrodungsfeldbau wurde ergänzt durch die Jagd,
den Fischfang und die Sammeltätigkeit und war auf die

Eigenversorgung beschränkt. Da das Waldgebiet
Ostparaguays reich an Wild und Früchten war und sich der

Boden für Landwirtschaft gut eignete, konnte auf diese

Weise der Lebensunterhalt relativ leicht bestritten werden.

Als weitere Ergänzung kam in den letzten Jahrzehnten

die zeitlich beschränkte Taglohnarbeit dazu, die den

Guarani vor allem den Erwerb von Eisenwerkzeugen
sowie Kleidern, Nähfaden, Salz und Seife ermöglichte -
Zivilisationsgüter, die noch heute von ihnen sehr gefragt
sind. Da jedoch die Taglöhnerei (die Changa) fast immer
auf die arbeitsintensiven Monate beschränkt war, in
welchen die Patrones Arbeitskräfte für Rodungen benötigten

- das heißt, gerade auf die Zeit, in der die Indianer ebenfalls

ihre Rodungen durchführen und ihre Felder
bereitstellen sollten - hatte dies sehr schnell eine negative
Rückwirkung auf die eigene Wirtschaft zur Folge, die den in

Südamerika sehr verbreiteten Kreislauf von Taglohnarbeit

und Unterernährung einleitete. Je mehr ein Guarani
für seinen Patron tätig ist und sich Zivilisationsgüter
aneignet, desto weniger Zeit steht ihm zur Verfügung, auf
seinen Feldern zu arbeiten. Da die Changa dem Arbeitenden

zwar momentan ein Überleben ermöglicht, aber die

Anhäufung von Ersparnissen nicht zuläßt, entstehen die

nahrungsarmen Engpässe in den Monaten Oktober bis

Februar. Das System der Abhängigkeit gegenüber den

Patrones wurde und wird auch heute noch untermauert
durch eine nicht endende Verschuldung der «Changado-

res» gegenüber ihren Arbeitgebern, aus der sich Indianer

nur sehr schwer befreien können.

Im sprachlichen Gebrauch machen die Guarani häufig die

Unterscheidung zwischen der Arbeit für einen Patron und

derjenigen für die eigene Subsistenz. Erstere wird
gleichgesetzt mit dem übergeordneten, substanzlosen Begriff
tembiapo, was ungefähr dem entspricht, was wir heute in
der westlichen Gesellschaft unter Arbeit verstehen. Für die

Guarani ist damit der direkte Bezug zur Lohnarbeit gegeben.

Im Hinblick aufdie in ihrer Gemeinschaft geleisteten
Arbeiten - Hausarbeit, Feldarbeit, Jagd, Sammeltätigkeit

- existiert ein solcher verallgemeinernder Ausdruck nicht.
Eine Tätigkeit wird immer auf den Gegenstand oder eine

bestimmte Situation hin formuliert, zum Beispiel ajapo xe

roga rä (ich mache mein «zukünftiges» Haus) oder ahataxe

kokuepe anoty hangua avati (ich gehe auf mein Feld, um Mais

zu säen). «Arbeit» als solche besteht nicht, und «Tätigkeit»

ist im sozialen und religiösen Bereich verankert, so

daß der Übergang von Vergnügen und produktiver
Beschäftigung fließend ist und eine Einheit darstellt.

In diesem Sinn ist es von Interesse, daß die Beziehung der
Guarani zu Gegenständen kaum je abstrahiert wird. Dies

zeigt sich in der Art und Weise, wie in ihrem gesellschaftlichen

System Geld gehandhabt und in den sozio-ökonomi-
schen Bereich integriert wird. Da sich in der traditionellen

Wirtschaftsordnung der Tausch auf der Ebene reziproker
Verhaltensweisen abspielt, hat Geld als übergeordneter,
abstrakter und allgemein gültiger Tauschwert nach ihren

Vorstellungen keinen Sinn. Die Weigerung, das Geld in
ihr System einfließen zu lassen, zeigt sich in der Ablehnung,

Gebrauchswerte als Waren zu betrachten, zum
Beispiel Land zu kaufen oder zu verkaufen. Hart kritisiert
wird ein Pal auch, wenn er Maniok oder Mais an einen

Nachbar verkaufen anstatt «schenken» will.
Im Kontakt mit der nationalen Gesellschaft zeigt sich dies

dadurch, daß die Guarani fast immer versuchen,
Zivilisationsgüter direkt - im Reziprozitätsverfahren - zu erwerben

und nicht über den Umweg mit Geld. Ahata ahexa

hangua xe ao repy rä kann auf folgende Weise übersetzt

werden: Ich gehe, um den Wert meines zukünftigen Kleides

zu sehen (zu erwerben). Im übertragenen Sinn heißt

das: Ich werde so lange für Geld arbeiten, bis ich mir ein

Kleid erstehen kann. Wichtig ist für die Guarani der

direkte Bezug von Arbeit und Gebrauchsgegenstand. Es

ist bezeichnend, daß sie in ihrem Denken vom Bedarfs-

140



Foto 9: Brandrodungsfeld der Paï mit Mais, Maniok und Süßkartoffeln.

prinzip ausgehen und Arbeit nicht im Hinblick auf die

Anhäufung von abstrakten Mitteln sehen. Im täglichen
Leben und besonders im Umgang mit den Patrones schafft

diese Haltung den Guarani zusätzliche Probleme und
leistet einem latent ohnehin vorhandenen Rassismus
Vorschub. Ein Guarani wird sich häufig bei einem Patron nur
so lange verpflichten, bis das Produkt «abverdient» ist, das

zu erstehen er sich vorgenommen hat. Falls er nicht durch

Verschuldung dazu gezwungen ist, wird er kaum je über

lange Zeit für fremde Meister tätig sein, nur um Geld zu

verdienen. Daraus erwächst sehr schnell das Vorurteil,
daß der ava unzuverlässig und faul ist und von Natur aus

nicht arbeiten will, wobei für den Patron Arbeit natürlich

gleichbedeutend ist mit Lohnarbeit. Der Grund für diese

Verhaltensweise besteht jedoch darin, daß der Guarani -
bis vor kurzer Zeit jedenfalls - noch voll in seiner Subsi-

stenzwirtschaft mit den ihr eigenen Tauschformen verhaftet

war und die Abstrahierung von Werten in übergeordnete

Strukturen, wie sie in Geld und «Arbeit» verlangt
werden, nicht in seinem Denken und seinem Begriffssystem

verankert war. Dies zeigt sich ebenfalls daran, dass

die Indianer keine eigene Bezeichnung für Geld geschaffen
haben und höchstens von pira pire (Fischschuppen) spre¬

chen. Der Ausdruck tepy, der wörtlich mit Wert übersetzt

werden könnte, kommt nur in Verbindung mit Substantiven

vor, als Wert eines Gegenstandes, wie eben ao repy

(Wert eines Kleides), juky repy (Wert von Salz) und so

weiter. Bis zu einem gewissen Grad haben es die Guarani
bis heute fertiggebracht, den Geldverkehr innerhalb ihrer
Gemeinschaften nicht aufkommen zu lassen und ihn auf
den Warenaustausch mit Paraguayern zu beschränken.

Auch hier sind jedoch graduelle Unterschiede bei den drei

Gruppen zu vermerken. Während die Pal-Tavyterä nach

wie vor sehr gezielt und bewußt die Geldzirkulation in den

tekoha zu verhindern suchen und ihnen das auch gelingt,
haben die Mbya und besonders die Chiripä mehr Mühe, in
diesem Bereich zu einer klaren Haltung zu kommen.

Wenn wir in der Folge von ökonomischen Strukturen der

Guarani sprechen, so beziehen wir uns ausschließlich auf
die Subsistenzwirtschaft und die aus ihr hervorgegangenen

Mechanismen im Güterverkehr.

Die Wirtschaftsform der Guarani setzt keine koordinierenden

Zentralinstanzen voraus. Die Rodungsarbeiten, das

Reinigen der Felder, die Jagd und die Sammeltätigkeit-
sämtliche Arbeiten können von einer Kern- oder Großfamilie

geleistet werden, und die einzige gesellschaftlich

141



Foto io: Paï kommen von den Feldern zurück. Arbeit ist immer auch ein sozialer Anlaß.

bedingte Koordination ist die sich ergänzende Arbeitsteilung

zwischen Mann und Frau. Zu den Aufgaben des

Mannes zählen das Roden und Abbrennen des Waldes,
die Jagd mit Fallen, Bogen und Pfeil (heute auch mit
Gewehr und Schrotflinte), der Fischfang und der Hausbau.

Zum traditionellen Bereich der Frau gehören die

Aussaat, das Pflegen der Felder, die Ernte und alles, was
mit dem Haushalt zu tun hat. Kinder werden meistens
sehr früh in den alltäglichen Arbeitsprozeß eingegliedert,
wobei die Knaben schon im vorpubertären Alter mehr
durch den Vater aufdas spätere Leben vorbereitet werden
und die Mädchen durch die Mutter. Bis zu dieser

geschlechtsspezifischen Trennung ist Kindererziehung
fast ausschließlich Sache der Frau.
Durch den Kontakt mit den Spaniern und besonders seit

der Expansion der modernen Landwirtschaft in diesem

Jahrhundert haben sich in der traditionellen Arbeitsteilung

erhebliche Verschiebungen und auch Erweiterungen
ergeben. Mit der abnehmenden Jagd hat besonders die

Kleintierzucht immer mehr an Bedeutung zugenommen.
Hühner und Schweine gehören heute zum festen Bestand
der Subsistenzwirtschaft. In den letzten Jahren sind in
einigen Kolonien sogar Schafe, Ziegen und Kühe dazuge¬

kommen. Kleintiere werden meistens von den Frauen,
Großvieh von den Männern versorgt.
In der Feldarbeit ist eindeutig eine Verdrängung der Frau

festzustellen. Die Aussaat, die übrigens an viele Riten und

Gebetsgesänge gebunden ist und im Gemeinschaftsleben

große Bedeutung hat, ist heute fast ausschließlich eine

Männerangelegenheit und wird (wenigstens bei den Pal

und den Chiripä) vorzugsweise mit den im ruralen Bereich

weit verbreiteten Handsämaschinen - eine Art Schere, die

beim Auf- und Zuklappen einzelne Körner fallen lässt -
durchgeführt. Der Pflanzstab (sarakua) findet nur mehr
selten Verwendung, ist er doch ein Arbeitsinstrument, das

beinahe ausnahmslos von Frauen gebraucht werden

durfte. Der heilige weiße Mais (avati morotï) der Pal wird in

einigen tekoha noch heute nur mit diesem Gerät gesät.

Wenn auch die Arbeit im Feldbau neuerdings zu einem

großen Teil von Männern geleistet wird, hat doch die Frau

im subsistenziellen Bereich weiterhin das Verfügungsrecht.

Sie ist es, die Mais, Maniok, Bohnen und anderes

von den Feldern holt und entweder für die eigene Familie
zubereitet oder aber innerhalb eines Zirkulationsprozesses
mit andern Frauen tauscht. Ganz in den Händen der

Männer sind jedoch jene Felder, deren Produkte in erster

142



Linie für den Verkaufaufden örtlichen Märkten bestimmt
sind. Dies ist allerdings eine Entwicklung der letzten zehn

Jahre. Dabei handelt es sich um neu eingeführte, im
traditionellen Subsistenzbereich nicht verhaftete Kulturpflanzen

wie Reis, Baumwolle, Soja und andere. Diese Felder

werden von Männern vorbereitet und betreut, und sie sind

es auch, welche die Ernte veräußern und den Erlös
wiederum in Zivilisationsprodukte umsetzen. Bei der
vermehrten Übernahme landwirtschaftlicher Arbeit durch
den Mann spielen technische Erneuerungen eine große
Rolle. Da zudem vorwiegend die Männer den Kontakt mit
der Aussenwelt pflegen und kontrollieren und gerade im
Wirtschaftsbereich eine Anpassung an die Verhältnisse
der Campesinos stattfindet, ist es unvermeidlich, daß in

den Guarani-Gemeinschaften gewisse Verhaltensweisen
eines in Südamerika weitverbreiteten «machismo» Einzug
halten und Veränderungen der Beziehungen zwischen den

Geschlechtern bewirken.
Es darf angenommen werden, daß in früheren Zeiten der

Frau im Wirtschaftsablauf eine außerordentlich große

Bedeutung zukam, was heute nicht mehr festgestellt werden

kann. Zieht man außerdem in Betracht, daß ein großer

Teil der Rituale mit der Landwirtschaft und besonders

mit dem Maisanbau in Verbindung steht, wird erst richtig
klar, daß es in großen Teilen der Arbeitsbereich der

Frauen war, der auf kultureller Ebene dominierte.

Da von den natürlichen Bedingungen her eine

gesellschaftliche Kooperation im Produktionsprozess nicht

Voraussetzung ist, sind Erklärungen zum Bestehen von
Nachbarschaftshilfe und Arbeitsgruppen mehr auf der

zwischenmenschlichen Ebene und besonders innerhalb der

bestehenden sozialen Stratifikation zu suchen. Es gibt
denn auch Bereiche in der traditionellen Wirtschaft, die

besonders geeignet sind, eine minimale Koordination
vorzunehmen. Dazu gehört zuerst einmal die Rodungsarbeit,
die fast immer von einer Männergruppe getätigt wird.
Auch auf die Jagd geht selten ein Mann allein. Auf der

andern Seite haben die Frauen ebenfalls informelle

Mechanismen, um ihre Arbeit im Haus und auf den

Feldern in Gruppen auszuführen, so daß das soziale
Beisammensein auch bei der Ausführung der Arbeit natürlich ist

und zum Alltagsleben gehört.
In dem im vorigen Abschnitt zitierten Text des Chiripâ-
Häuptlings haben wir gesehen, daß bei dieser ethnischen

Gruppe die nande ru sich zum Teil von der
Landwirtschaftsarbeit fernhalten konnten. Begründet wurde dies

mit der Tatsache, daß die oporaiva sich, unbelastet von

Alltagsdingen, der Inspiration, den Gebeten und Gesängen

widmen konnten. Die politischen Führer hatten die

Verantwortung, daß die Felder der oporaiva vorbereitet

und instandgehalten wurden. Dies geschieht zum Teil
heute noch, und in Dörfern, wo durch Desintegration die

sozialen Konflikte einen Grad erreicht haben, daß die

Hilfe für die religiösen Führer gefährdet ist, sind sie es

selbst, die durch permanente Kritik darauf hinarbeiten,
die Unterstützung der Gemeinschaft wieder zu erlangen.
Dabei hängt esjedoch fast ausschließlich von der Haltung
des mburuvixa ab, ob sie geleistet wird oder nicht, da er

allein imstande ist, Gemeindeversammlungen einzuberufen

und die Männer zur Gruppenarbeit anzuhalten. Viele

Chiripâ befinden sich heute jedoch in einer Situation, die

jeden Tag krasser durch die von außen einwirkenden

Agrarmärkte beeinflußt wird und die sowohl indianische
als auch nichtindianische Campesinos dazu führt, die Sub-

sistenzwirtschaft als zweitrangig einzustufen und nach

und nach durch eine reine «cash-crop»-Okonomie zu

ersetzen. Ein großer Teil der Chiripâ ist schon dazu

übergegangen, Maniok und Mais nur noch in verschwindend

kleinen Mengen anzupflanzen und dafür Baumwolle,

Soja, Tabak oder andere Landwirtschaftserzeugnisse zu

ziehen, die auf den lokalen Märkten leicht abzusetzen

sind. Dementsprechend zielen die Versuche zur Schaffung

von Agrarorganisationen ebenfalls auf eine von außen

hereingebrachte Produktions- und Vermarktungskooperation

hin, wie sie oft von Campesinos praktiziert wird.
Damit kommen die Chiripâ mehr und mehr von ihren

traditionellen Kooperationsmethoden weg, die eben auch

die Unterstützung der oporaiva beinhaltet haben. Sie

akzeptieren überdies bedenkenlos kleine Landwirtschaftskredite,

die ihnen von Patrones oder Zwischenhändlern

angeboten werden und die sie dazu verpflichten,
vermarktbare Produkte anzupflanzen und dann dem Kreditgeber

zu verkaufen, wobei ähnliche Verschuldungsabhängigkeiten

entstehen wie bei der Changa.
Daß bei dieser Art wirtschaftlicher Entwicklung nicht nur
das gesamte Sozialgefüge empfindlich gestört wird und

traditionelle Kooperationsformen rasch verschwinden,
sondern auch die Ernährungsbasis sinkt, braucht wohl
nicht besonders betont zu werden. Fehlende Maniok-,
Mais- und Bohnenfelder gehören denn auch zum äußeren

Bild der Chiripä-Gruppen, die sich den «cash-crops» in

großem Ausmaße verschrieben haben, so daß

Nahrungsmittelknappheit und mangelnder Erlös die Männer
wiederum zur Changa zwingt.
In Chiripâ-Gemeinden ist heute allgemein ein starker

Rückgang des reziprozitären - aufgegenseitiger Verpflich-

tung beruhenden - Tausches festzustellen. Die Möglichkeiten

zur wechselseitigen Hilfe werden eingeschränkt
durch die Tatsache, daß die wenigen Produkte, die für den

143



Markt bestimmt sind, gar nicht in die Nachbarschaftshilfe

eingehen können, da sie nicht konsumierbar sind, andererseits

aber ein großer Mangel an Subsistenzprodukten
besteht. Der Geldumlauf erfaßt deshalb bei den Chiripâ
heute öfters Bereiche, die früher dem reziproken Tausch

vorbehalten waren.
Wenn ehemals die oporaiva und die mburuvixa die Hilfe der

Gemeinschaft in Anspruch nehmen konnten, um ihre Felder

zu bestellen - die dann meistens auch größer waren als

diejenigen der übrigen Familien - so war daran die

Verpflichtung gebunden, daß eben diese Häuptlinge
Gemeindegliedern oder Neuansiedlern Nahrungsmittel zur Verfügung

stellten, wenn dies die Situation verlangte. Auf ähnliche

Weise gaben alle Familien mit reichlicherem Ertrag im

gegenseitigen Tausch Produkte an Bedürftige ab.

Erfolgreichejäger verteilten ihre Beute in der Gemeinde, wobei

es Brauch war, den mburuvixa und den oporaiva zuerst zu
beehren. Dieses informelle Netz des gegenseitigen
Tausches kann unter den Bedingungen einer marktorientierten

Wirtschaftsweise nur noch beschränkt funktionieren,

da sich ihm das Geld und die Marktprodukte zum
vornherein entziehen.

Oft muß festgestellt werden, daß in Chiripä-Gemeinschaf-
ten gerade mburuvixa dazu übergehen, sich als kleine
Zwischenhändler einzuschalten und so eine Kontrollinstanz
zwischen ihren Gemeinden und der Außenwelt schaffen.

Diese Versuche laufen meistens unter dem Vorwand der

mburuvixa, die Gruppe von paraguayischen Zwischenhändlern

unabhängiger zu machen. Auch wenn so der

Einfluss von außen etwas eingedämmt werden kann,
setzen sich solche politische Führer unweigerlich der Kritik
ihrer eigenen Leute aus, da sie nicht vermeiden können,
dieselben «marktwirtschaftlichen Kriterien» anzuwenden

wie andere Händler auch und nicht mehr die gegenseitige
Hilfe ihr Handeln bestimmt.

Bezüglich der wirtschaftlichen Organisation unterscheiden

sich die Mbyä beträchtlich von den Chiripâ. Der

Brandrodungsfeldbau bildet auch bei ihnen die Grundlage,

obwohl die Jagd, falls es die Umstände erlauben,
heute noch viel intensiver betrieben wird als bei den Chi-

Foto 11 : Reis wird gedroschen. Trockenreis bildet heute, neben Maniok, Mais und anderen traditionellen

Kulturpflanzen, einen wichtigen Bestandteil in der Landwirtschaft der Paï.

144



ripa. Die meisten Mbyâ-Gemeinden versuchen mit allen

Mitteln, ihre traditionelle Wirtschaftsform aufrechtzuerhalten,

was sich namentlich am Konsumverhalten zeigt.
So ist es bei ihnen vielerorts bis heute verpönt, das Essen

mit Salz zu würzen oder Kuhfleisch zu genießen. Beide

gehören zu den althergebrachten Prestigenahrungsmitteln
der paraguayischen «Peones» auf den Estancias, und ein

Peon spricht ebenso abschätzig vom Fleisch gejagter Tiere
(ava rembiu) wie er von den ava (den Indianern) selbst

spricht. Er würde sich nie herablassen, das Fleisch eines

Gürteltieres oder eines Tapirs zu genießen.

Auch die Sammeltätigkeit spielt bei den Mbyä eine viel

größere Rolle als bei den Chiripä, so daß allgemein gesagt
werden kann, daß die Mbyä in ihrer Wirtschaftsform
konservativer sind. Die Unterscheidung zeigt sich aber noch

stärker auf der Ebene der von oben orientierten und

geführten Gruppenarbeit. Es wurde schon darauf
hingewiesen, daß die Mbyä unter einer politischen Führung
straff organisiert sind. Dazu gehört ebenfalls, daß den

Kaziken meistens eine Schar junger, meist unverheirateter
Männer zur Verfügung steht, denen Botendienste sowie

Kontroll- und Polizeifunktionen übertragen werden. Diese

absolvieren nach der Definition der Mbyä einen internen

Militärdienst, der damit begründet wird, daß die
heranwachsenden Jünglinge so einen Ersatz für die obligatorische

Militärpflicht des Staates leisten und somit Anrecht
auf einen Ausweis hätten.

Der Arbeitseinsatz dieser Männer, das können, je nach

Größe der Gemeinschaft, bis zu 10 oder 15 sein, wird teils

vom Kaziken für sich selbst in Anspruch genommen, wenn
es darum geht, seine Felder vorzubereiten, kann aber auch

anderen Familien zur Verfügung stehen. Es werden von
ihnen zum Beispiel die Rodungsarbeiten für Neuansiedler,
alte Leute oder Familien erledigt, die wegen Krankheit
nicht arbeiten können.

Da die Kaziken oft über Wochen oder sogar Monate abwesend

sind, um politische Kontakte zu ihresgleichen zu

pflegen, beanspruchen sie jedoch diese Jünglinge am
meisten. Ein Kazike muß nämlich nicht nur genügend Felder

haben, um seine Familie zu ernähren, er hat bei Besuchen

von Stammesgenossen, bei Gemeindeversammlungen und

öfters bei Festen auch andere Mbyä zu versorgen. Für
Soziallalle der Gemeinde und für Neuansiedler sollte er
ebenfalls aufkommen.

Neben der Gruppe von «Soldaten» hat der Kazike die

Möglichkeit, bei Bedarf - aber dennoch nicht
uneingeschränkt - andere Gemeindeglieder zur Arbeit heranzuziehen.

lü

Das System der von oben geleiteten und organisierten
Kooperation der Mbyä wie sie heute besteht, hat seinen

Ursprung in einer ausgeprägten Mischsubsistenzwirt-
schaft mit einer ergänzenden, auf individueller Basis

beruhenden Lohnarbeit außerhalb der Gemeinschaften.

Die Changa hat jedoch bei ihnen eine etwas andere Bedeutung

als bei den Chiripä. Instabile Situationen aufsozialer
und politischer Ebene führen bei den Mbyä sehr oft dazu,
daß einzelne Individuen, ganze Familien oder sogar
Familiengruppen die Gemeinschaft verlassen und während kurzer

oder längerer Zeit bei einem Patron verbleiben, um
abzuwarten, wie die Entwicklung verläuft. In Extremfällen

kann sich eine Mbyä-Gemeinde ganz auflösen, und alle

Familien bis hin zu derjenigen des Kaziken suchen auf
längere Zeit bei verschiedenen Patrones um Arbeit und
Unterkunft nach. Der stehende Begriff für eine solche

Situation ist: oiko sarambi orerehe (es besteht Unordnung,
Verwirrung in und um uns). Sarambi ist der Inbegriff einer

sozialen und politischen Unordnung, unabhängig davon,
ob sie auf Faktoren zurückgeht, die in oder ausserhalb der

Gemeinschaft liegen.
Ursachen der Instabilität stehen oft in Verbindung mit
paje vai oder auch mit Versuchen kleinerer Gruppen, sich

dem Einfluß von entfernt wohnenden Kaziken zu entziehen.

In beiden Fällen folgt fast automatisch eine Intervention

des zuständigen Kaziken mit seinen «Soldaten»: ou

ojapo hangua sarambi orerehe (sie kommen, um uns in Unordnung

zu bringen, um in uns Unordnung zu machen).
Durch die Unordnung erfolgt die Klärung der Lage und
eine Läuterung, die wieder die Ordnung herstellt.

In gleicher Weise kann der Druck von Großgrundbesitzern

dazu führen, daß sich ganze Gemeinschaften

zerstreuen. Da Landeigentümer heute dazu neigen, ihre
Besitze von Indianersiedlungen zu «befreien», lassen sie

sich die Möglichkeit selten entgehen, eine infolge sarambi

verlassene Siedlung durch Abholzen der umliegenden
Wälder und Zerstören der Häuser und Felder unbewohnbar

zu machen.

Die Gründe, weshalb Mbyâ-Gemeinden um einiges leichter

in Unordnung geraten können als diejenigen der Chiripä

und Pai-Tavyterä, müssen wenigstens zum Teil auf
die Kolonialzeit zurückgeführt werden. Sie dürften zudem

darauf hindeuten, wie stark die zentral angesiedelten

Mbyä als Monteses unter den periodischen «rancheadas»

in der Kolonialzeit und später unter den Strafexpeditionen
der Militärs und der Patrones gelitten haben. Die noch

heute bestehende Furcht vor Interventionen gleich
welcher Art zeugt davon, daß das sich häufige Zerstreuen und

wieder Zusammenfinden als ausgeprägte Form des passiven

Widerstandes gesehen werden muß, um so dem

145



Zugriff der nationalen Gesellschaft zu entgehen. Bedingt
durch den beschränkten Siedlungsraum wird es für die

Mbyä allerdings immer schwieriger, eine einmal durchgeführte

Desintegration wieder rückgängig zu machen. Dies

gilt besonders für kleinere Gruppen.

Was nun die wirtschaftliche Struktur der Mbyä betrifft, so

ergeben sich auch bei ihnen in neuerer Zeit Verschiebungen

von der mittels Changa ergänzten Subsistenzwirt-
schaft zu einer vermehrt durch kleine lokale Märkte
beeinflußten Ökonomie. Die zunehmende Erschließung der von
den Mbyä besiedelten Waldgebiete durch kapitalkräftige
Viehzüchter und Agrarproduzenten auf der einen und

paraguayische und brasilianische Kleinbauern auf der

anderen Seite, hat in das Gebiet eine rudimentäre
Infrastruktur getragen, die eine stufenweise Verbindung zu den

größeren Märkten bringt. Dort wo Absatzmöglichkeiten
bestehen, versuchen nun die Mbyä eher, sich Geld durch
den Verkauf eigener Erzeugnisse zu erwerben als durch
die Changa. Neben den traditionellen Produkten wie

Mate-Tee und Heilkräutern werden deshalb heute
versuchsweise auch Baumwolle, Tabak, Zwiebeln,
Pfefferschoten, Mais und anderes als Verkaufsprodukte
angepflanzt, wobei allerdings viele Mbyä die Erfahrung
machen müssen, daß sich die Probleme des Gelderwerbs

dadurch nicht lösen lassen. In den meisten Fällen muß das

Saatgut gekauft werden, und auch die Anwendung von
Schädlingsbekämpfungsmitteln ist häufig für diese

hochgezüchteten Marktprodukte eine Voraussetzung, um
einen Ertrag erwirtschaften zu können, so daß eine

Verschuldung gegenüber den Zwischenhändlern fast
unvermeidlich ist. Die Eingliederung in die marktgerechte
Landwirtschaft wirkt sich, wie bei den Chiripä, besonders

dann negativ aus, wenn damit eine Vernachlässigung der

Subsistenzwirtschaft einhergeht und ein schlechter Absatz

von Marktprodukten nicht wenigstens durch genügend

Nahrungsmittel aus eigenen Feldern aufgefangen werden

kann. Die hier beschriebenen Zustände sind allerdings nur
für diejenigen Mbya-Gruppen gültig, die schon auf
vermessenem und juristisch gesichertem Land leben, was

heute nur für eine kleine Minderheit zutrifft. Die übrigen
existieren nach wie vor unter Verhältnissen, die es ihnen

kaum ermöglichen, über eine minimale Subsistenzwirtschaft

hinaus, vom Markt her gefragte Agrarerzeugnisse

anzupflanzen.

Innerhalb der Mbyä-Gemeinschaften, die aufgesichertem
Land angesiedelt sind, entstehen mit der Öffnung zu den

lokalen Märkten außerdem neue Konfliktbereiche.
Gerade das auf die Selbstversorgungswirtschaft
abgestimmte Machtpotential der Kaziken, das ihnen erlaubt,

zeitweise Arbeitskräfte zu rekrutieren, führt die mburuvixa

in Versuchung, diese mehr auf den eigenen Feldern arbeiten

zu lassen als für die wirklichen subsistenziellen Bedürfnisse

notwendig wäre, da die Uberschüsse, besonders

wenn die Produktion aufdie lokale Nachfrage abgestimmt
ist, vermarktet werden können. Da früher die Felder der

Kaziken primär eine soziale Funktion hatten, waren ihre
Größe und damit das von der Gemeinschaft zu leistende

Arbeitsquantum begrenzt. Mit der Möglichkeit,
landwirtschaftliche Produkte zu verkaufen, fällt diese Schranke

weg. Außerdem nimmt die Tendenz zu, die Produktion

weniger den Bedürfnissen der Gemeinschaft anzupassen
als vielmehr der Nachfrage des Marktes. Dieser
angehende Strukturwandel von einer auf Selbstversorgung
basierenden zu einer auf den Markt ausgerichteten
Produktion bringt es mit sich, daß Geld bei den Mbyä auf
einer viel privateren Ebene gehandhabt wird als Güter,
was übrigens auch für andere Guaranf-Gruppen und

natürlich ebenfalls für die industrialisierten Länder gilt.
Während die Felder der Kaziken wenigstens zu einem Teil
der Gemeinschaft dienten und landwirtschaftliche
Produkte gewissen Distributionsregeln unterlagen, ist das aus

dem Verkauf der Überschüsse gewonnene Geld aus dem

Netz sozialer Verpflichtung herausgelöst und alleiniges
Eigentum dessen, der es in Händen hat — unabhängig
davon, daß andere an der Feldarbeit beteiligt waren.

Geld ist somit Sache des einzelnen Individuums — bei den

Guarani vielfach noch ausgeprägter als in der westlichen
Gesellschaft. Ist es der Mann, der Geld von der Changa
bringt oder durch Verkaufvon Landwirtschaftsprodukten
dazu kommt, so hat er praktisch das alleinige Verfügungs-
recht darüber. Wenn es dagegen die Frau verdient hat, so

wird sie das Geld wieder ausgeben, was allerdings viel
seltener vorkommt, da die Verbindung zur Außenwelt

vorwiegend durch den Mann dominiert wird.
Durch die Eingliederung in den Warenmarkt findet somit
auch eine Verschiebung der wirtschaftlichen Bedeutung
der Geschlechter statt, die darauf hinausläuft, die Frau

von einer ehemals wichtigen Stellung im Wirtschaftsleben
tendenziell zu marginalisieren.
Neben Konflikten, die sich heute vermehrt in diesem

Bereich abzeichnen, treten auch häufiger Probleme
zwischen Kaziken und ihren Gemeinschaften auf, da die geleistete

Arbeit sichtbar nicht mehr der Gemeinde zukommt.
Nach dem bisher gesagten sehen wir, daß unterschiedliche

soziopolitische Strukturen voneinander abweichende Formen

der Kooperation hervorgebracht haben und daß die

Integration der Chiripä und der Mbyä in die nationale
Gesellschaft ebenfalls inkongruent ist.

146



Foto 12: Gewoben wird heute selten und das meist mit gekauftem
Garn. Nur langsam wird mandyju guazu - die Baumwolle der Guarani
— wieder angepflanzt.

Bei den Pai-Tavyterä erscheint nun ein dritter Typ, der

sich wiederum von denjenigen der beiden anderen Gua-

rani-Gruppen unterscheidet. Da sich bei ihnen die Dualität

von religiöser und politischer Führung am besten

erhalten hat und letzlich eine Machtkonzentration bei den

tekoha-ruvixa (den religiösen Führern) liegt, sind die
Möglichkeiten der mburuvixa (der politischen Führer)
beschränkt, das gemeinschaftliche Zusammenwirken auf
ihre Person zu konzentrieren und allein von dieser abhängig

zu machen - wie das bei den Mbyä der Fall ist.

Die Tavyterä verfügen über Kooperationsformen - in
ihrem Dialekt mba'e pepy genannt - die fest in der Basis

verhaftet sind und von jeder Familie organisiert und für
sich in Anspruch genommen werden können. Das mba'e

pepy besteht darin, daß ein Paï auf einen bestimmten Tag
hin ein Fest vorbereitet, genügend kangui (schwach fer-

mentiertes Getränk aus Mais, Maniok, Süßkartoffeln oder

Rohrzucker) herstellt - eine Arbeit, die von seiner Frau in
Zusammenarbeit mit Töchtern und Nachbarsfrauen geleistet

wird - und Einladungen in der tekoha zirkulieren läßt.

Am Tag des festgelegten mba'e pepy — das übersetzt werden

kann mit: die «gemeinsame» oder die «zusammenführende

Sache» - versammeln sich die eingeladenen Männer

mit Äxten, Buschmessern und anderem Werkzeug und

arbeiten auf den Feldern des Festveranstalters bis in den

Nachmittag hinein. Nach getanem Werk finden sich alle

beim Bier zusammen, und es beginnt das Fest, das

meistens bis zum Morgengrauen dauert. Daran nehmen

allerdings nicht nur diejenigen teil, die bei der Arbeit mitgewirkt

haben, sondern alle aus der Gemeinschaft, die dazu

Lust verspüren.
Diese einfache, aber unter den Pal sehr respektierte Form
der Kooperation beruht nicht auf einer strikten Gegenseitigkeit,

das heißt, daß Personen, die selbst nie ein mba'e pepy

organisieren, gleichwohl oft bei anderen Familien mithelfen

und Paï, die selten an den mba'e pepy anderer Familien

teilnehmen, ohne weiteres solche für sich durchführen
können. Altersstruktur, Familiengröße, Ansässigkeit und

andere Faktoren spielen dabei eine große Rolle.

Am häufigsten findet das mba'e pepy in den Monaten Juli
bis September statt, also in dem Jahresabschnitt, da die

neuen Rodungen angelegt werden müssen. Diese Arbeiten

gehören zu den mühevollsten überhaupt und lassen sich

viel leichter in der Gruppe verrichten.

Obwohl das mba'e pepy je nach Bedürfnis von jeder einzelnen

Familie organisiert werden kann, machen doch
hauptsächlich die politischen Führer davon Gebrauch. Wie bei

den Mbyä haben die mburuvixa der Paî Verpflichtungen
gegenüber der Gemeinschaft, die es ihnen erlauben, über
das mba'e pepy die Männer dazu anzuhalten, ihnen bei

Rodungen und beim Reinigen der Felder behilflich zu sein.

Meistens sind es auch die mburuvixa, die über die größten
Felder und die vielfältigste Variation an Pflanzungen
verfügen. Aus dem Ertrag sollten unter anderen Personen und

Familien Hilfe erhalten, die sich während einer gewissen

Zeit nicht ernähren können. Im Hause des mburuvixa

finden gelegentlich Gemeindeversammlungen und religiöse
Feste statt, und Besucher aus anderen Kolonien ruhen oft
bei ihm einige Tage aus, bevor sie die Rückreise antreten.
Der politische Führer der Paî beherbergt außerdem

Gefangene, die er allerdings nicht nur ernährt, sondern

auch auf seinen Feldern arbeiten läßt.

Schließlich obliegt es den mburuvixa, die sakralen Felder für
den weißen Mais bereitzustellen, von den Paî koyngusu

(große Felder) genannt. Auch diese Felder werden unter

Beteiligung vieler Gemeindeglieder in der Form des mba'e

147



pepy gerodet und angesät. Der weiße Mais (avati morotï)

wird zur Herstellung von kangui für die Initiationszeremonien

gebraucht.
Von der ökonomischen Struktur her gesehen sind es die

Paï, welche die Subsistenzwirtschaft mit den dazugehörigen

Sozialnormen am besten erhalten konnten und

dementsprechend auch wirksam gegen die negativen
Einflüsse der Marktwirtschaft gewappnet sind.

Zu einem Teil wenigstens ist für diese Situation sicherdas

Jahrhunderte dauernde Abseitsstehen im kolonialen Pro-

zess verantwortlich. Heute stellen die Paï zudem diejenige

Guaram-Gruppe Ostparaguays dar, die prozentual und

absolut gesehen über den größten Anteil rechtlich
abgesicherten und vermessenen Landes verfügt und die aus

diesem Grunde weniger unter dem Druck der Großgrundbesitzer

und Patrones stehen als die Chiripâ oder sogar die

Mbya.
Bei den Paï herrscht noch am klarsten eine enge Verflechtung

von autochthoner sozialer und wirtschaftlicher
Struktur. Sie zeigt sich in der Praxis auf die Weise, daß

wirtschaftliches Wohlergehen in den tekoha nur dann möglich

ist, wenn auch soziale Stabilität gewährleistet ist.

Gemeinschaften, die unter allgemeinen Führungsproblemen

leiden, zum Beispiel, indem das Gleichgewicht
zwischen religiöser und politischer Macht gestört ist, zeichnen

sich aus durch eine schwache Subsistenzwirtschaft, häufige

und langfristige Absenz der Männer, die bei ihren
Patrones arbeiten, und fast permanente interne Konflikte
auf sozialer Ebene, die sich nicht selten in Fällen von
«Hexerei» entladen. Als Folge davon treten Ernährungsprobleme,

epidemische Krankheiten und hoher Alkoholkonsum

auf. Derart mit Schwierigkeiten beladene

Gemeinschaften kennen das mba'e pepy nicht mehr, da

individuelle Arbeitsmethoden überhandnehmen.

In dieser Situation befanden sich zu Beginn der Siebzigerjahre

praktisch alle tekoha der PaT-Tavyterä. Die permanenten

Auseinandersetzungen um das Land und
zunehmende, durch Großgrundbesitzer veranlaßte Vertreibungen

der Indianer verursachten einen totalen Zusammenbruch

der Führungsstruktur. In vielen tekoha blieben die

religiösen Führer die einzigen, die dem ganzen Gefüge

noch einen relativen Halt geben konnten. Ihre durch die

Religion begründete ethnozentristische Haltung bewahrte

sie vor den zerstörerischen Integrationstendenzen einer

auf die Eingliederung in ein anonymes Landproletariat
hinzielenden nationalen Politik.
Erst durch die Landabsicherung der letzten neun Jahre
wurde für Paï-Gemeinschaften eine Grundlage geschaffen,
die es ihnen erlaubte, ihre wirtschaftlichen Aktivitäten
vermehrt auf ihre eigenen Bedürfnisse auszurichten und

gleichzeitig ihr politisches Führungssystem wieder
aufzubauen. Allerdings geht die Reorganisation der sozialen

und politischen Struktur nicht reibungslos vor sich, da

gerade die Neudefinition der politischen Führung
Schwierigkeiten bereitet. Während bei den Chiripâ und den

Mbya die mburuvixa fraglos eine starke Stellung innehaben

und die religiöse Führung sich in einer permanenten Krise
zu verlieren scheint, sind bei den Paï auch in der neuen
Situation die tekoha-ruvixa richtungsweisend und bestimmen

zusammen mit der Gemeinschaft als maßgebende
Kraft das paï reko. Neue, heute meist jüngere politische
Führer müssen sich gegenüber der Basis durch ihr vorbildliches,

auf die Gemeinschaft ausgerichtetes und integrierend

wirkendes Verhalten bestätigen und gleichzeitig als

verlängerter Arm der tekoha-ruvixa deren ethisch-religiöse

Konzepte verwirklichen. Versuche der mburuvixa, sich von
der Basis abzuheben, wie das bei den Mbyâ schon
anerkannt und institutionalisiert ist, müssen bei den Paï

unweigerlich scheitern. Gerade in der Phase des Wiederaufbaus
und der Neuorientierung der letzten Jahre wurden sehr

viele politische Führer ausgewechselt. Ihr Fehlverhalten

war fast immer durch eine starke Identifikation mit
ökonomischen Kriterien der Weißen gekennzeichnet, was sich

auf die Dauer gegen die Interessen der Gemeinschaft
auswirkte und dementsprechend von den Paï in den

Gemeindeversammlungen (aty) zunehmend kritisiert wurde.

Vor diesem Hintergrund gesehen, verfügen die Paï-Tavy-
terä noch heute über eine organische, in sich abgeschlossene

Gesellschaftsstruktur, die maßgeblich basisorientiert
ist. Die meisten der tekoha sind ohne weiteres in der Lage,
auf den gesicherten Ländereien das Gleichgewicht
zwischen einer gesunden, auf die eigenen Bedürfnisse
ausgerichteten Subsistenzwirtschaft und einer auflokale Märkte

ausgerichteten Produktion zu finden, ohne in eine einseitige

marktwirtschaftliche Abhängigkeit zu geraten. Dies,

obwohl ein starker Druck von Patrones, Zwischenhändlern

und öffentlicher Propaganda daraufabzielt, die I ndia-

ner am «Erfolg» der nationalen Gesellschaft teilhaben zu

lassen und sie ins rurale Campesino-Proletariat zu

integrieren.

Zu der traditionellen Subsistenzwirtschaft gehören
deshalb bei den Paï heute ebenfalls die auf Selbstversorgung

ausgerichtete Kleintierzucht (Schweine, Hühner, Enten)
und das Halten von Schafen, Ziegen und sogar Kühen,
während Soja-, Tabak- und Baumwollpflanzungen, das

heißt, die nicht konsumorientierte Landwirtschaftsproduktion,

in den Kolonien kaum zu finden sind. Auf den

Markt gelangen fast ausschließlich Erzeugnisse, die als

Überschüsse in den tekoha nicht verwertet werden können,
wie Trockenreis, Mais und Bohnen.

148



Foto 13: Bananen, Papaya, Zitrus- und andere Früchte sind wichtig für die Ernährung.

Wahrscheinlich zu den wichtigsten neueren Erfahrungen
der Pai gehören die Anstrengungen, sich auf dem Fundament

der Nachbarschaftshilfe und des mba'e pepy - entgegen

der bei den Campesinos verankerten, individualistischen

Wirtschaftsweise - neu zu organisieren. Praktisch in

jeder tekoha finden solche Vorstöße statt, und obwohl sie

immer denselben Grundgedanken haben, weisen sie in der

Praxis eine Vielfalt verschiedener Modelle auf. Einige

Gruppen versuchen, Kommunalfelder gemeinsam zu

roden und zu bepflanzen, mußten aber im Laufe der

Arbeit feststellen, daß sie nicht über die notwendigen

Voraussetzungen verfügten, die darauffolgende Ernte nach

den gültigen sozialen Normen - unter Berücksichtigung
der Familiengrößen und anderer Kriterien - zu verteilen.

Andere Pal schlüsselten die Felder auf in solche, die dem

Eigenverbrauch dienten und andere, auf denen vermarktbare

Produkte angepflanzt werden sollten. Die ersteren

wurden gemeinsam, auf Basis zentral geleiteter

Arbeitsgruppen bebaut, während man die letzteren den einzelnen

Familien überließ. Ausgangspunkt für diese Zweiteilung
der Felder war die Absicht, eine Alternative für die

Changa zu finden. Um nicht mehr bei den jeweiligen
Patrones arbeiten und Geld für den Kauf notwendiger

Zivilisationsgüter verdienen zu müssen, sollten
Gemeinschaftsfelder ausschließlich dem Anbau von Marktprodukten

dienen. In einer dritten Variante wurden die

Rodungen gemeinsam getätigt und nach dem Abbrennen
die gereinigten Ackerflächen aufgeteilt und den einzelnen

Familien zum Anbau überlassen.
Diese Versuche wurden meistens von den politischen Führern

koordiniert. Falls sich innerhalb einer tekoha aufgrund
verwandtschaftlicher Zugehörigkeit mehrere Gruppen
gebildet hatten, die unabhängig voneinander arbeiteten,
setzten sie gelegentlich Unterführer ein, die gleichzeitig
die Verwandtschaftsgruppen repräsentierten.
Viele dieser Experimente scheiterten an der Tatsache, daß

die von politischen Führern befürwortete Zentralisierung
der Arbeit in der Basis auf Mißtrauen stieß, da einzelne

Arbeitsvorgänge und Entscheidungsprozesse den
individuellen Interessen zuwiderliefen oder sich nicht vor den

Augen aller Beteiligten abspielten. Diese Skepsis zeigte
sich gerade in der Aufbau- und Reorganisierungsetappe
als gerechtfertigt, da eben auch bei den politischen Führern

der Pal die Tendenz vorherrschte, ihre Position
ökonomisch zu festigen und sich gewisse, im traditionellen
System fehlende Privilegien herauszunehmen. Gerade die

149



Organisation einer marktgerechten Produktion gab einigen

Führern zeitweise die Möglichkeit, sich mit Hilfe einer

ungleichen Distribution von der Gemeinschaft
abzuheben.

Was sich nach den vielen Versuchen dann als gültiges und
den Verhältnissen der Pal angepaßtes Kooperationsmo-
dell herauskristallisierte, schließt jegliche Zentralisierung
der landwirtschaftlichen Produktion aus und damit den

Konfliktbereich, der sich zwischen Gemeinschaft und
politischer Führung abzeichnete. Nach diesem Leitbild bilden
sich innerhalb einer tekoha Arbeitsgruppen, die zwar
wiederum von mburuvixa oder Führern niedereren Grades

geleitet werden, jedoch nicht mehr auf zusammengelegten
Gemeinschaftsfeldern arbeiten, sondern rotierend von
Haus zu Haus gehen, um Rodungen und andere Dienste
für die beteiligten Familien auszuführen. Die individuellfamiliäre

Nutznießung wird damit gewahrt, und gleichwohl

werden die schwierigen Arbeiten gemeinsam erledigt
und die Vermarktung von Uberschüssen auf der Ebene

der Arbeitsgruppe oder sogar der tekoha koordiniert.
Diese Form der landwirtschaftlichen Organisation kommt
den traditionellen ethisch-sozialen Normen insofern

entgegen, als darin nicht auf eine quantitative Gleichheit

abgestützt wird. Jeder der Beteiligten in der Arbeitsgruppe

gibt an, wie viele Hektaren Land er roden und
bebauen will, und diese Fläche wird dann von den Männern

bearbeitet. Unterschiede innerhalb der Gruppe werden

dabei als normal und natürlich angenommen. Ein Pal,
der für sich und seine Angehörigen im Moment nur eine

halbe Hektare benötigt, stört sich nicht daran, daß er

zusammen mit den übrigen einer vielköpfigen Familie
dabei hilft, drei Hektaren Wald zu schlagen. Abweichungen

der Bedürfnisse einzelner Familien werden also akzeptiert

und führen nicht zu Meinungsverschiedenheiten.
Auch wenn in der heute oft praktizierten Arbeitsform der

politische Führer in den meisten Fällen für sich die größten
Felder herstellen lässt, hat das in der Arbeitsgruppe keine

Kritik zur Folge, da sich sein Bedarf nicht nur an seiner

Familie, sondern an der Situation der gesamten tekoha

orientiert, und er Verpflichtungen hat, die andere nicht
kennen.

Der Widerstand der Paï geht heute dahin, innerhalb ihrer
Gemeinschaften zwar Ungleichheiten in der Subsistenz-

produktion hinzunehmen, jedoch keine auf kapitalistischer

Basis beruhende Ausbeutung zuzulassen. Solange
sich ein Patron außerhalb ihrer Gemeinschaftsstruktur
etabliert und andere für sich arbeiten läßt, wird dies von
den Paï als zum mbairy reko (dem Sein der Weißen) gehörig

akzeptiert; aber ein Patron, der sich innerhalb der tekoha

herausbildet, führt innert kurzer Zeit zu schwerwiegenden

Konflikten, die das ganze Zusammenleben gefährden. So

haben in den Jahren nach 1974 mehrere politische Führer
in den neuentstandenen Kolonien versucht, nach dem

Vorbild paraguayischer und brasilianischer Patrones Paï

als Landarbeiter anzustellen und diese für die geleistete

Arbeit in Naturalien oder Geld zu entschädigen. Da ein

Patron, auch wenn er Indianer ist, das Rentabilitätsprinzip
beachten muß und ausschließlich nach

individuellkapitalistischen Kriterien vorgeht, verstößt er gegen das

Gesetz der ökonomischen Uneigennützigkeit und produziert

außerdem an den subsistenziellen Konsumbedürfnissen

vorbei, da die Nachfrage auf dem Markt sein Handeln

steuert. Er schließt sich somit automatisch von seinen

gemeinnützigen Verpflichtungen aus, beteiligt sich nicht
mehr an der Nachbarschaftshilfe und an den mba'e pepy,

wodurch er sich auch sozial isoliert. In solchen Fällen wird
einem politischen Führer schnell vorgeworfen, daß er

nicht mehr die Interessen der Gemeinschaft wahrnehme,
sich außerhalb des paï reko stelle und ein Weißer sein wolle
(oikose mbairy). Lohnarbeit in der tekoha führt deshalb zu

Unordnung und sozialer Instabilität, außerdem zu einer

Stagnation der ökonomischen Entwicklung, da die
bestehenden internen Konflikte eine allgemeine Verunsicherung

hervorrufen, was sich bei den Paï vorerst einmal in
einer Vernachlässigung der Felder auswirkt. Auch wenn
es für uns widersprüchlich erscheint, so kann doch festgestellt

werden, daß politische Führer, die innerhalb des

traditionellen Systems der Paï mit Nachbarschaftshilfe
und mba'e pepy arbeiten, ökonomisch besser gestellt sind als

solche, die als Patrones mit indianischen Lohnarbeitern zu

wirtschaften versuchen.

In die gleiche Kategorie wie die Lohnarbeit gehört die

Absicht verschiedener mburuvixa, in den tekoha kleine

Läden zum Verkauf von Zivilisationsgütern einzurichten.

Im Prinzip werden solche Ideen von der indianischen

Bevölkerung zwar positiv aufgenommen, da heute auf der

einen Seite die Verwendung bestimmter Produkte der

Weißen auch bei den Guarani unumgänglich ist (zum

Beispiel Eisenwerkzeuge, Seife, Salz, Zucker, Nähfaden

und Stoffe), auf der anderen Seite die nächsten «bolichos»

zehn, zwanzig oder mehr Kilometer von den Kolonien
entfernt liegen. Die mburuvixa gehen zudem von der mone-
taristischen Interpretation aus, daß es für die Gemeinschaft

besser sei, wenn das Geld innerhalb der tekoha zirkuliere,

damit nicht immer die weißen «bolicheros» die

Gewinntragenden seien: nambojere nande viru nande rekoha

ryepype. Die Vorstellung, die hinter diesen Aussagen steht,
bezieht sich auf Verhältnisse, wie sie oft auf den großen
Estancias anzutreffen sind, indem nämlich der Patron als

Arbeitgeber seine Peones für geleistete Dienste auszahlt

150



und das Geld gleich wieder durch den Verkaufvon Konsu-

mationsgütern einnimmt, da er auf seinem Gut alleiniger
Besitzer eines Warenladens ist.

In den Jahren 1976 bis 1978 versuchten sechs politische
Führer verschiedener Kolonien, solche Läden aufzubauen

und in Gang zu bringen, wobei es sich um ebendiejenigen
mburuvixa handelte, die auch Befürworter der internen
Lohnarbeit waren. Die negativen Erfahrungen bewirkten

jedoch, daß die Warenläden innerhalb kurzer Zeit eingingen,

woraufdie Pal es vorzogen, die «bolichos» wieder den

Weißen zu überlassen. Da die Ladenbesitzer nicht
Fremde, sondern Leute der eigenen Ethnie und oft sogar
Verwandte waren, wurde mit diesen nach Art des reziproken

Tausches verfahren, der nun einmal nicht zuläßt, daß

eine einseitige Akkumulation von Gütern über längere
Zeit aufrechterhalten wird. In der Praxis sah das so aus,
daß über alle Maße auf Kredit eingekauft wurde und die

«bolicheros» dies hinnehmen mußten, wenn sie nicht
Gefahr laufen wollten, in der Gemeinschaft sozial isoliert

zu werden. Fehlende Einnahmen zwangen sie dann, ihre
Unternehmen aufzugeben, was meistens ebenfalls das

Verschwinden der Lohnarbeit in den jeweiligen Kolonien
nach sich zog, da sowohl das eine wie das andere von
denselben mburuvixa propagiert wurde. Die soziale und
ökonomische Ordnung war daraufhin wieder hergestellt.

Die Antwort der Basis auf das Bestehen von Warenläden
innerhalb ihrer Gemeinschaft muß gesehen werden als

eine Reaktion auf Personen, die Güter akkumulieren und

versuchen, diese der Redistribution vorzuenthalten und

somit gegen das Gesetz des relativen ökonomischen

Ausgleichs verstoßen. Die Paï sind zwar bereit, eine auf
wirtschaftlicher Grundlage beruhende Stratifikation unter den

Weißen anzuerkennen - da diese einen anderen ethnischen

Hintergrund haben und die Ebene des Seins der Pal

noch nicht erreichen konnten. Sie lassen jedoch in ihren
Gemeinschaften nicht zu, daß Einzelpersonen sich aus den

bestehenden Verpflichtungen der Reziprozität und Distribution

herauslösen, um Güter anzuhäufen. Lohnarbeit
und Warenläden widersprechen als Arbeits- und
Tauschverhältnisse der Gemeinschaftsordnung der Paï und wirken

störend und extrem konfliktbereichernd. Umgekehrt
kann gesagt werden, daß die Existenz solcher Warenbeziehungen

in einer Gruppe daraufhinweist, daß die
Sozialstrukturen sich in einem Auflösungsprozeß befinden und

die Gemeinschaft nicht mehr genügend stark ist, die

zerstörerischen Einflüsse aufzuhalten.

Der Vergleich der ökonomischen Prinzipien der Paï, Chi-

ripâ und Mbyä zeigt, daß, obwohl die äußeren Umstände

für alle drei Gruppen ähnlich sind, in Wirklichkeit die

Situation für jede Gruppe anders aussieht. Die besten

Voraussetzungen zu einer Reorganisation ihres sozio-öko-

nomischen Systems und zu einer Konsolidierung ihrer
ethnischen Identität bieten in diesem Sinne die Paï-Tavy-
terä. Ihre Sozialordnung ist noch in einer Weise intakt,
daß sie Mittel und Wege finden können, um der Zerstörung

von außen entgegenzuwirken und - durch die
Modifikation ihrer traditionellen Wirtschaftsweise - ihr
Gemeinschaftswesen zu bewahren. Dabei sind für sie die

ausgleichenden Kräfte von religiöser und politischer
Führung grundlegend und wirken stabilisierend.
Bei den Chiripä dagegen zeichnet sich infolge
auseinanderstrebender Interessen der religiösen und politischen
Führer eine allgemeine Identitätskrise ab, die auch den

ökonomischen Bereich einbezieht und die - bis heute

wenigstens — nicht-guaranitischen Institutionen (offiziellen

Schulen, Missionen usw.) den Eingang in die Gemeinden

offen hält. Versuche, über neue Arten der Kooperation

zu einer wirtschaftlichen Entwicklung zu kommen,
führen denn fast immer zu noch größerer Abhängigkeit
gegenüber Zwischenhändlern und Patrones, anstatt dazu

beizutragen, die Gemeinschaftsstruktur zu stabilisieren.

Bei den Mbyä wiederum hängt es ausschließlich vom
Verhalten der politischen Führer ab, inwiefern sich ihre größeren

und kleineren sozialen Einheiten in der nationalen
Gesellschaft zurechtfinden können. Ihre Macht reicht aus,

um entweder dank eines stark basisorientierten Verhaltens

eine soziale und wirtschaftliche Konsolidierung
herbeiführen zu können oder aber durch den Mißbrauch ihrer
Positionen über kurz oder lang zu einer vollständigen
Desintegration der Gruppen beizutragen. Entscheidend

für die Mbyä wird sein, ob sie den Weg zu einer starken

Subsistenzwirtschaft finden, was wiederum davon

abhängt, ob der Lebensraum für die Mbya-Gemeinschaf-
ten abgesichert werden kann, was bis heute nicht der Fall
ist.

151



J. Zur Sozialstruktur der Guarani

Mit den heute zur Verfügung stehenden ethnographischen
Daten ist es nicht möglich, eine allgemeine Definition der

guaranitischen Sozialstruktur zu erbringen. Von den drei
in dieser Arbeit behandelten Gruppen weist keine

typische, von der ethnosoziologischen Literatur her bekannte

und allgemein gebräuchliche Elemente auf. Jeglicher
Versuch, die Guarani mit solchen Begriffen vereinfachend zu

erfassen, muß zu Schlußfolgerungen führen, welche die

realen Verhältnisse verfalschen.

Nach den Ausfuhrungen von A. Métraux im «Handbook

of South American Indians» sind die Guarani patrilinear
und leben in patrilokal erweiterten Großfamilien

(Vol. III, S. 85 fl). In Wirklichkeit ist bei den Pal, den

Chiripä und den Mbyä Patrilokalität als Prinzip nur bei

Häuptlingsfamilien festzustellen, während in der Basis der

Gemeinschaften keine festen Regeln bestehen. Sowohl

Patri- als auch Matri- und Neolokalität sind häufig, und

höchstens eine statistische Untersuchung könnte aufzeigen,

welche der Residenzformen im Alltagsleben
überwiegen.

Bei oberflächlicher Betrachtungsweise scheint Patrilinea-
rität zu bestehen, da die heute gebräuchlichen spanischen
Familiennamen ausnahmslos über die Vaterlinie
weitergegeben werden. Berücksichtigt man jedoch, daß die Guarani

über eine lange Zeitspanne kolonialisiert wurden,
außerdem im letztenJahrhundert durch Regierungsdekret
spanische Namen annehmen und sich nach paraguayischspanischem

Zivilrecht eine patrilineare Abstammungslinie

zulegen mußten, dann sollte gerade in der Interpretation

solcher Phänomene Vorsicht geboten sein. Dies umso-

mehr, als die Guarani bis heute und vielfach versteckt vor
der weißen Bevölkerung ihre ursprünglichen Seelennamen

beibehalten haben, die bei den Paî-Tavyterâ tupa'êry, bei

den Chiripä kaaguy rera und bei den Mbyä terymo'ä genannt
werden. Die Art der Verwendung dieser Seelennamen

wiederum gibt keinen Hinweis auf eine eventuell
bestehende Patrilinearität, wie wir noch sehen werden.

Auch die im Amazonasgebiet weit verbreitete Kreuzkusinenheirat,

wie sie durch viele ethnohistorische Berichte

überliefert ist (Lövi-Strauß, 1943) und wie sie auch im

Zusammenhang mit Guaram-Stämmen gesehen wurde

(Quevedo, 1919), trifft bei den paraguayischen Guarani,

wenigstens für die heutige Zeit, nicht zu - aber auch keine

andere Form präferentieller Heirat. Die Guarani sind

nicht in exogame Verwandtschaftsgruppen aufgeteilt, und

die Endogamie bleibt vorwiegend im Rahmen einer ethnischen

Identifikation.

Das Fehlen von klar ersichtlichen, ethnosoziologisch
definierbaren Strukturen stellt wahrscheinlich den Hauptgrund

dar, weshalb die Guarani in der Literatur vor allem

durch ihre Religion und ihre Wanderbewegungen bekannt

wurden und weniger durch Beiträge zu anderen Bereichen

der Kultur. Auch Leon Cadogan, der sich in Paraguay am

intensivsten mit den Guarani befaßt hat, richtet sein

Augenmerk fast ausschließlich auf Sprache, Mythologie
und Religion, während Kommentare zur Sozialstruktur in

seinen Schriften kaum zu finden sind.

Die Frage, die sich hier stellt, geht dahin, inwiefern das

guaranitische Sozialsystem durch den Kolonialprozeß
umgewandelt wurde und ursprüngliche Formen entweder

ganz verschwunden oder aber auf eine Art und Weise

verändert worden sind, daß heute nur noch rudimentäre
Elemente daraufhinweisen. Gleichzeitig sollten die Guarani

in einem weiteren Rahmen innerhalb des gesamten

Komplexes der Tupi-Stämme gesehen werden.

Daten, die während der Kolonialzeit Aufschluß über die

Guarani Paraguays geben, sind äußerst spärlich und lassen

kaum eine fundierte Interpretation zu. Sieht man von
den häufigen Behauptungen ab, daß die Guarani Kannibalen

waren - was schon Schmidel genüßlich hervorhob,
im 20. Jahrhundert jedoch von anerkannten Ethnologen
und Historikern wie Bertoni und Cardozo bestritten wird
(Cardozo, 1970, S. 22), da kein Exempel bestätigen
konnte, daß auch nur ein einziger Spanier unter das Messer

kam - so beschränken sich die Daten zur Sozialstruktur
auf Rolle und Funktion der Kaziken und Schamanen und

auf Beispiele von Polygynie. Von den religiösen und politischen

Führern haben wir schon gesprochen und werden

auch später noch auf sie zurückkommen. Bezüglich der

Vielfrauenheirat sagen die Quellen aus, daß sie vorkam,

wenn auch in eingeschränkter Form, da sie in erster Linie
in Häuptlingsfamilien festgestellt wurde. Der Pater Franz

Müller sagt dazu:

«Die moralischen Anschauungen, besonders von der Ehe, sind

(bei den Chiripä) höher als bei den Mbyä. Polygamie kommt nur
ausnahmsweise vor bei Häuptlingen. Der Polygamist ist im
allgemeinen nicht geachtet. Ungefähr ebenso halten es diesbezüglich
die Pan, während bei den Mbyä die Polygamie häufiger ist, was

zum Teil mit der Sitte zusammenhängt, daß der Mann, sobald

Schwangerschaft feststeht, sich von der Frau zurückzieht und erst

nach der Ablaktation wieder mit ihr zusammenkommt.» (Müller,

1934-35. S. 203)

Daß die Polygamie unter den Itatin und den nachmaligen

Pal-Tavyterä auch früher kaum beobachtet wurde,

bezeugt ein Bericht des Jesuitenpriesters Bernardo Ibanez

152



de Echâvarri aus dem 18. Jahrhundert (Melia, Grünberg,
1976, S. 172).

Über die vorhandenen Daten zur Polygynie hinaus
versucht Branislava Susnik eine Interpretation zu deren

allgemeiner Bedeutung in der guaranitischen politischen
Struktur zu geben. Sie glaubt, daß die Vielfrauenheirat
eines der Mittel der Kaziken war, um die soziale Kontrolle
über die Gruppen zu wahren und zu verstärken:

«Entre las mütuas recriminaciones cacicales de los guayrenses y

uruguayenses se destacaba siempre la queja sobre la <saca de

mozas>; los <tuvichâ> se Servian de poligamia no solo para estable-

cer sus relaciones con los <teyy> vecinos, sino también para integ-

rar a mujeres a su propria casa comunal, reservândose el derecho

sobre la proie; ademâs de este tâcito derecho de residencia jefal,
las mozas se <sacaban> de su <teyy> originarios para matrimoniar-
las con los varones del <tûvichâ-oga>, tratândose en este caso de

una violenta imposiciôn social; tal practica constituia un habil
mecanismo de debilitar sociobiologicamente a otros <teyy>, con-
trolarlos y mantenerlos indirectamente dependientes del <cacique

de mas calidad>.» (Susnik, 1979 — 80, S. 20).

Es ist unschwer zu erkennen, daß Susnik in ihrer Absicht,
die Polygamie vorwiegend als politisches Faktum und

damit als Machtinstrument der Kaziken darzustellen,
nicht konkrete Daten berücksichtigt, sondern von einer

mehrheitlich von französischen Strukturalisten propagierten

und heute unter anderem auch in Südamerika
weitverbreiteten Theorie ausgeht, wonach Heiratskonzepte in
primitiven Gesellschaften besonders unter dem Aspekt der

Allianzbildung analysiert werden müßten.
Gerade was die Vielfrauenheirat bei den paraguayischen
Guarani betrifft, dürfte in der Interpretation Vorsicht
geboten sein, da historisch belegt ist, daß die Spanier in
der Frühphase der Kolonisation eine außerordentlich
extensive Polygamie betrieben und dementsprechend, wie
das in solchen Situationen üblich ist, eigene Laster zuerst
einmal den Unterdrückten nachsagten. Es dürfte kein

Zufall sein, daß ausgerechnet in denjenigen Guarani-

Gruppen, die nur am Rande vom Kolonialismus berührt
wurden, Polygamie nur sporadisch auftrat. Susnik geht in

ihrer Auslegung der Sozialstruktur noch weiter:

«La bâsica célula comunitaria de los Guarames identificäbase

con el <teyy>, linaje, un grupo macrofamiliar unido por el paren-
tesco. La casa comunal <teyy-oga> que podia albergar de 10 a 60 o

mâs familias — fuego, hamaca, lote — era la expresion de la unidad

socioeconomica, explotando sus tierras, cazaderos y pesqueros.

La comunidad implicaba très bâsicas relaciones <tamoi-tamy>

(abuelos-nietos), afirmândose la unidad sociobiolögica del linaje;

<çï-çïï> (madrés - tias maternas), determinando la residencia

uxorilocal; y <tovayâ-taichô> (cunados - suegros), estableciendo

la movilidad integradora de los nuevos miembros de la comunidad

socioresidencial. La estabilidad y potencialidad de los <teya-

6ga> dependian del nûmero suficiente de mozas nubiles, clasifica-

das con el término <yetipé> que en realidad identificaba a la hija de

la hermana de un varôn, siempre una <hembireko> potencial por el

permisivo y optativo matrimonio avuncular;...» (Susnik,

1979—80, S. 18).

Mit diesem hier wiedergegebenen Text ist Branislava Susnik

die einzige Wissenschaftlerin, die eine ethnosoziologi-
sche Definition der Guarani Paraguays aufzustellen
versucht. Sie reduziert die sozialen Strukturen auf einige

wenige Achsen, die zusammen das Grundgerüst der Gua-

rani-Gesellschaft abgeben sollen. Die Basis findet sie in der

durch die Verbindung von tamoi-tamy vorgegebenen, von
ihr jedoch nicht benannten matrilinearen «lineage», die

durch Uxorilokalität definiert wird, was sich nach ihr in
der Fastgleichsetzung von Mutter (sy) und Mutter-Schwester

(sy'y) und der präferentiellen Heirat von Schwester-

Tochter und Mutter-Bruder zeigt.

Daß dieses System in dieser vereinfachten Form kaum
einer historischen Realität entsprochen haben kann,
beweist schon allein die Tatsache, daß im tropischen und

subtropischen Urwaldgebiet Südamerikas «lineage»-

Systeme kaum auftreten und für Paraguay weder aus eth-

nohistorischen Quellen hervorgehen noch von neueren

Untersuchungen her bekannt sind. Eine «lineage» zudem,
die auf einer uxorilokalen Residenzform und gleichzeitigem

Generationensprung (tamoi - ego - tamy) beruht, kann
außerdem nur mit strikt eingehaltener Exogamie und

Kreuzkusinenheirat funktionieren und widerspricht somit

der Präferenzheirat von Schwester-Tochter und Mutter-
Bruder.
Es ist auch an dieser Stelle nicht zu übersehen, daß sich

Susnik wiederum nicht auf ethnohistorische Belege stützt,

um zu einem Gesamtbild der guaranitischen Sozialstruktur

zu kommen, sondern Quellen aus anderen Regionen
herbeizieht. Gerade die avunkulare Heirat ist durch frühe

Reiseberichte von brasilianischen Küstenstämmen
überliefert worden und bildet seither einen festen Bestandteil

der ethnographischen Literatur.
So hat schon Claude D'Abbeville zu Beginn des 17.

Jahrhunderts von den Tupinamba berichtet:

«They call the brother's daughter <daughter> and treat them as

such. Therefore they would not have sexual intercourse with
them, since they beliefe, that the true kinship link has its origin in

153



the father, whom they consider the only agent, while the mother,

according to them, is merely a container in which the children are
formed. For that reason too, they use the sister's daughters <ad

copulam> without sin. For the same reason, the father will give
his daughters in marriage to their uncles, their mother's brothers,
a thing which, until now, was never done with the nephew who is

the brother's son.» (Zit. nach Lévi-Strauss, 1943, S. 405).

Ahnliches lesen wir bei Jean de Lery von den Tupinamba:

«Bei der Heirat beobachten unsere Amerikaner drei Grade der

Blutsverwandtschaft: Niemand nimmt seine Mutter, Schwester

oder seine Tochter zur Frau. Wohl aber heiratet der Onkel die

Nichte, und auch bei allen sonstigen Verwandschaftsgraden
haben sie keinerlei Hemmungen.» (Lery, 1967, S. 299).

Auch der Jesuitenpater F. Simäo de Vasconcellos hat im
17. Jahrhundert das Vorhandensein der avunkularen Heirat

festgestellt und gleichzeitig Daten zur Existenz des

Levirates geliefert (Quevedo, 1919, S. 423—424). Thévet
wiederum gibt in seiner «Cosmographie Universelle» aus

dem Jahre 1575 eine ausführliche Beschreibung der
Dienstehe bei den Tupi und bemerkt dazu, daß nur
diejenigen Männer von den Verpflichtungen gegenüber dem

Schwiegervater ausgenommen sind, die in einem
Heiratsverhältnis mit der Schwester-Tochter stehen (Kirchhoff,
1931, S. 183).

Bezüglich der Sozialstruktur der längst ausgerotteten
Tupl-Stämme der brasilianischen Küste verfügen wir
demnach über eine unerwartet große Zahl von Quellen
aus dem 16. und 17. Jahrhundert. Durch das Fehlen ähnlicher

Dokumente aus anderen Regionen, die ebenfalls von

Gruppen des linguistisch definierten Tupi-Stockes
bewohnt werden, wie zum Beispiel die Guarani in

Ostparaguay, wurden nun häufig die oben erwähnten ethnohi-
storischen Quellen beigezogen, um wenigstens in den

Ansätzen ein Grundgerüst für ethnosoziologische Strukturen

schaffen zu können. Ein solches Modell hat eben auch

Branislava Susnik aufgestellt, allerdings ohne daraufhinzuweisen,

daß keine lokale historische Quelle ihre Theorie
stützt.
Gerade das Fehlen von Hinweisen auf die avunkulare
Heirat dürfte als starkes Indiz dafür gelten, daß diese

Heiratsform unter den Guarani nicht bestand. Im
gegenteiligen Falle wären sicher Dokumente aus der Kolonialzeit

und besonders von den Jesuiten vorhanden, die diese

Sitte aufzeigten und natürlich, in kolonial-christlicher
Manier, verurteilten.
Auch Ethnologen, die in den letzten Jahren dieser Frage

unter den Guarani nachgegangen sind, liefern keine

Bestätigung, daß die avunkulare Heirat unter diesen bestanden

hätte. So sagt Egon Schaden, der sich im südlichen Matto
Grosso während einiger Zeit unter den Kayovä und den

Nandeva aufgehalten hat, die wiederum den paraguayischen

Pal-Tavyterä und den Chiripä entsprechen:

«No tocante ao casamento preferencial do tio materno com a

sobrinha, assinalado para outras tribos da familia lingulstica
Tupi-Guarani, näo encontrei dados claros, fidedignos e univocos

entre os Guarani de qualquer dos très subgrupos. As informaçôes
acêrca de sua possibilidade eram contraditörias, o que pode ser

talvez indicio de padräo outrora existente e hoje abandonado ou

em vias de sê-lo. Fato é que as declaraçôes sôbre o tema eram

feitas em gérai com pouca segurança e que na realidado nào

encontrei nenhum caso concreto de tal casamente. Também as

informaçôes sôbre êsse tipo de uniâo em época antiga eram muito

vagas: ao passo que uns negavam categôricamente terem noticia
de casamento avuncular, quer como instituicâo, quer como caso

fortuito, outros o admitiam, mas da mesma forma a uniâo da

sobrinha com o tio paterno. Referindo-se a Nandéva e a Kayovâ,

Marçal de Souza afirma considerar impossiveis tais uniôes, de vez

que os sobrinhos de um e outro sexo, tanto os filhos da irmà como

os do irmào, seriam <0 mesmo que os filhosc» (Schaden, 1962,

S. 75).

Neben Egon Schaden hat V. D. Watson unter den Kayovâ
eine Feldforschung mit ähnlichen Fragestellungen
durchgeführt, und auch er stimmt mit den Ergebnissen von
Schaden im wesentlichen überein. (Watson, 1944, S. 45).

Es ist wahrscheinlich, daß der avunkularen Heirat bei den

Tupi der Küste durch deren Besonderheit zuviel Bedeutung

beigemessen wurde. Gerade weil sie von den frühen
Reiseberichterstattern als Kuriosum aus der Sozialstruktur

herausgelöst wurde, fehlt der Bezug zur gesamten
sozialen Realität. In der auf diese Weise dargestellten
Schwester-Tochter- und Mutter-Bruder-Heirat läuft die

Interpretation daraufhinaus, daß ältere Männer die
Möglichkeit hatten, sich jüngere Mädchen anzueignen, was

natürlich das Interesse von europäischen Reisenden erregt
haben muß und was den Hauptgrund darstellt, weshalb

die avunkulare Heirat in der Literatur - später auch in der

wissenschaftlichen - immer wieder erscheint (siehe dazu

Fernandez, 1948, S. 132— 144). Berücksichtigt man jedoch
die Tatsache, daß die Tupi vorwiegend matrilokal waren,
so gewinnt das Problem der avunkularen Heirat einen

anderen Aspekt. Die matrilokale Residenzform impliziert,
daß der Mann durch die Heirat seine Verwandtschaftsgruppe

verläßt und in das Haus seiner Frau, respektive
seiner Schwiegereltern zieht, so daß eine Großfamilie dieser

Art vorwiegend aus einer Gruppe blutsverwandter
Frauen - die Mutter mit ihren Töchtern — und den

angeheirateten Männern besteht, die nur über ihre Frauen in

154



ein verwandtschaftliches Verhältnis zueinander treten.
Die Frauen stellen in einer solchen Großfamilie den ruhenden

starken Pol dar, während die Konfliktbereiche sich

vorwiegend auf die Beziehungen der Männer untereinander

konzentrieren, wofür die Dienstehe als Ausbeutungsverhältnis

vom Schwiegervater zum Schwiegersohn sichtbarer

Ausdruck ist.

Dazu existiert von Thévet ein ausführlicher und sehr

eindrucksvoller Bericht, der diese Situation bei den Tupi
wiedergibt. So sagt er vom jungen Ehemann:

«...er müht sich ab und leistet der Mutter des Mädchens alle

erdenklichen Dienste, gleicherweise ihren Brüdern und Schwestern,

in letzter Linie erst ihrem Vater (bzw. ihren Onkeln, wenn
der Vater tot ist): es gibt nämlich unter den Jungverheirateten
Männern welche, die seit sechs Monaten nicht mit ihrem

Schwiegervater gesprochen haben, ein halbesjahr seit sie verheiratet

sind, so groß ist ihre Scham voreinander — mit einer gewissen
Furcht dabei auf Seiten des Schwiegersohnes, der alle ihm nur
möglichen Anstrengungen macht, sich die Freundschaft und

Gewogenheit aller Verwandten derjenigen zu erwerben, die er

zur Frau haben will. Er sucht etwa einen von ihren Feinden

gefangen zu nehmen, um ihn seinen Schwägern zu schenken,
damit sie die Ehre genießen mögen, ihn zu töten, und nun ihren
Namen aus der Kindheit gegen einen anderen vertauschen können

(denn soviele Gefangene man tötet, so oft wechselt man
seinen Namen) oder um seinen Schwiegervater oder einen der

Brüder oder Onkel des Mädchens zu rächen, die im Kriege
gefallen oder von ihren Feinden verzehrt worden sind. Ebenso

begleitet er sie in den Krieg, und wenn sie in Feindesgefahr sind,
so wirft er sich vor sie, um sie zu verteidigen, aus Furcht, sie

könnten gefangen genommen oder verletzt werden. Er trägt den

Reiseproviant, die Farinha, auf seinem Rücken, erlegt Wild und

Vögel, geht fischen, errichtet das Obdach auf dem Lagerplatz
und verrichtet noch verschiedene Arbeiten... (die es) auf Reisen

(zu tun gibt).» (Zit. nach Kirchhoff, 1931, S. 183).

Berücksichtigt man das Bestehen der matrilokalen
Residenzform bei den Tupi, so wird verständlich, daß die

avunkulare Heirat innerhalb der vorhandenen Sozialordnung

nicht die Regel, sondern die Ausnahme war, da mit
ihr verhindert werden sollte, daß der Bruder einer Frau

aus deren Verwandtschaftsgruppe hinaus- und in eine

andere hineinheiraten mußte. Zudem konnte auf diese

Weise der Mann die Dienstleistungen für den Schwiegervater

umgehen, da die Frau des letzteren die Schwester des

Mannes war. Es ist auch aus anderen Gesellschaften mit
matrilinearer Deszendenz und matrilokaler Residenzform

bekannt, daß in diesen das Bruder-Schwester Verhältnis
an Gewicht über der Mann-Frau Beziehung steht (Gött-
ner-Abendroth, 1981, S. 13).

Für unsere Arbeit hier ist von Interesse, daß gerade im
Tiefland Südamerikas die matrilokale Residenzform

außerordentlich weit verbreitet war. Sie wurde nicht nur
von den Küsten-Tupi überliefert, sondern auch von einem

großen Teil der amazonischen, aufdemselben Sprachstratum

beruhenden Stämme, wie den Mundurucü, den

Siriono, den Kayabi, den Nambikuara und anderen mehr

(Murphy, 1974; Holmberg, 1969; Grünberg, 1970; Lévi-
Strauß, 1948). Neben den Tupi gehören auch die meisten

Ge-Stämme, wie die Shavante, Apinaye, Kayapo, Ramko-
kamekra und andere dazu (Dreyfus, 1963; Nimuendaju,
1938; Maybury-Lewis, 1979). Nördlich des Amazonasstromes

haben anscheinend nur die auf Andeneinfluß

zurückgehenden Tukano eine eindeutig patrilokale und

patrilineare Sozialstruktur, während die meisten übrigen
Ethnien sich in einem Ubergangsstadium zur definitiven
Patrilokalität befinden. Bei den Festland-Karaiben sind -
mit Ausnahme der Aparai - alle matrilokal was die Basis

betrifft, während in den Häuptlingsfamilien Patrilokalität
üblich zu sein scheint (Kirchhoff, 1931 Die kolumbianischen

Guajiro wiederum sind seit langem bekannt für ihre
matrilineare Abstammungs- und matrilokale Wohnfolge.

Es ist natürlich nicht möglich, in dieser Arbeit auf die

verschiedenen Aspekte der matrilokalen Wohnfolge und
deren Verbreitung in Südamerika einzugehen. Es existiert
auch kaum zusammenfassende Literatur über diesen

wichtigen Teilbereich der sozialen Struktur für diesen

geographischen Raum. Andererseits war der kurze Exkurs

notwendig, um überhaupt verstehen zu können, weshalb
Branislava Susnik zu ihren Aussagen über die Sozialstruktur

der Guarani gekommen ist.
Sowohl Begriffe wie «lineage» als auch die avunkulare
Heirat und Matrilokalität sind demnach für die

paraguayischen Guarani ethnohistorisch nicht belegt und

müßten, falls sie als soziale Elemente in dieser Form
bestanden, anhand neuerer ethnographischer Daten
aufgezeigt werden. Allein das Vorhandensein in anderen

Regionen genügt als Indiz nicht, um rückschließend die
Guarani in derselben Weise und unter denselben Aspekten
zu analysieren.
Was kann heute jedoch konkret über die Sozialstruktur der

Pai, der Mbyä und der Chiripä ausgesagt werden? Bezüglich

der Pai-Tavyterä schreiben Meliä und Grünberg:

«Las bases de la vida social paï se encuentran en sus relaciones

familiäres, que se entienden mas alla de la familia nuclear, por lo

cual lo llamamos familia extensa (xejehivy, xenemona). Ella incluye
a los parientes sanguineos, politicos y adoptivos, dentro de una

conception bilateral de parentesco. Un muchacho que se casa se

155



queda en general muy cerca de la casa de sus suegros, a veces vive

junto con ellos. Cuando le nace un hijo se independiza nias y se

traslada a su propria casa, si no la dene todavîa. Pero se observan

también casos en los cuales la pareja recién casada permanece en

la casa de los padres del marido, especialmente si ellos tienen

mucho prestigio o si la esposa es huérfana (tyre'y). Los hijos

adoptivos (temimongakuaa) gozan en principio del mismo status

que los hijos propios. Aunque todos los hijos llevan el apellido

espanol de su padre (con algunas excepciones), no prevalece el

linaje paternal y se define el parentesco tanto por el lado del padre

como de la madre (bilateral).» (Meliä, Grünberg, 1976, S. 220).

Die Bilateralität in der Abstammungsordnung, wie sie für
die Pal oben beschrieben wird, unterscheidet sich in der

Praxis kaum von den sozialen Strukturen der Mbyâ und

der Chiripâ. Ausdruck davon dürfte sein, daß bei allen drei

Gruppen die Seele eines Individuums, unabhängig von
seiner physischen Herkunft, ihren Ursprung in einem der
bestehenden - meistens sieben - Götterhimmel hat und

daß jede Seele nach einer Leidens- und Reinigungszeit
wieder in ihren ursprünglichen Himmel zurückgeht. Die

Bedeutung der Seelennamen ist bei den Guarani außerordentlich

groß und bestimmt auch heute noch die
Persönlichkeit eines Indianers mehr als der vom Vater übernommene

spanische Familienname, obwohl es für Nichtindia-
ner schwierig ist, überhaupt von der Existenz dieser

Namen zu erfahren, da sie gegen außen geheimgehalten
werden. Bei den Paï ist es der mitä rexa ha («derjenige der

die Kinder sieht»), der dazu befähigt ist, bei Neugeborenen

die Seelennamen festzustellen und damit gleichzeitig
zu orten, welcher der Götter die jeweilige Seele auf die

Erde geschickt hat. Die Seelennamen werden heute noch

bei bestimmten religiösen Festen und Zeremonien als

Anrede verwendet. Es sind dies Anlässe, von denen all

diejenigen, die ihre Seelennamen nicht kennen - dazu

gehören natürlich alle Nichtguaranl - ausgeschlossen
sind.

Leon Cadogan hat von den Mbyâ eine Reihe von tery mo'ä

(Seelennamen) erfahren und aufgezeichnet. Dabei konnte

er feststellen, daß die Seelen von Kindern ein- und desselben

Elternpaares aus verschiedenen Himmeln stammen
können und daß die Herkunftsorte auch unabhängig von

denjenigen der Seelen ihrer Eltern sind (Cadogan, 1959,
S. 47).
Nach den Mbyâ übertrug nande ru pa-pâ tenondé (der
Erschaffer der ersten Erde) nach getanem Werk die

Aufgabe, Seelen aufdie Erde zu schicken, seinen Nachfolgern,
den ne'eng ru ete (den «Vätern der wirklichen Seelen») und

zog sich in seinen Himmel zurück. Dazu hat Cadogan

folgenden Text aufgezeichnet:

Nande rupa-pâ tenondé 0 ne-

mbo-yvâ-ropy pota

Kô-rami (kôicha) ijayvü nande

ru:
A me 'épota ma nde-vy, (ndeve)

nde, namandu. ru été, rideyvy

rupa rä i.

Ha'e ramo katu,

nandeyvy py (pe) re mondé va

ne'eng porä i mo-pyrô vo

ko rami (kôicha) re-roayvüporä

ijevyjevy ta:

Néi, rehô ta, nde hamandu rây i

e rombaraeté keyvy rupâ; opâ

mba 'éjo ramigua ey ey o-pu 'à

avaeté ramojepe, re-ro-py 'â

guasu vaerâ.

Ne 'eng mbyté o-je-ay-upîma

ramo ohéjevy ma ramo i mboû

haré ambé rehe,yvy ra 'i-kägä

je-ay-ukué ne-mbo-pytâ retkué,

jepé, re-je-po-verâ 1

vaerâ

- mba 'é rei ey ma vy nde -

ara kany meve (ho'apevepytû).

(Cadogan, 1946, S. 27—28

Unser erster, absoluter Vater
entschied, sich in die Tiefen des

Paradieses zurückzuziehen.
So sprach unser Vater:

Ich habe die Absicht, dir, dem

wirklichen Vater namandu deinen

kleinen Aufenthalt (dein Prinzip)
auf der Erde zu geben,

und da es so ist,

wirst du diejenigen, die du auf die

Erde schickst,

die Wort-Seelen, damit sie Gestalt

annehmen,

auf folgende Weise beraten,

immer und immer wieder:

Gut, du wirst gehen, Kind von
namandu; verstärke das Prinzip der

Erde; und auch wenn alles, in seiner

Vielfalt, sich in Wildheit

(Zorn) erheben sollte, begegne

ihm mit Stärke (Mut).
Wenn sich die Mitte (Kern) der

Wort-Seele wieder zum Himmel
erhoben hat und zurückgekehrt ist

zum Ort desjenigen, der sie

ausgeschickt hat, die Knochen des <Trä-

gers des kleinen Stabes» verachtet

und verlassen, lasse sie im Glanz

(Blitz) erscheinen,
— die Göttlichkeit deines Seins

verpflichtet dich dazu -
bis das All vergeht (der Nebel sich

senkt).

Diese Worte richtet nande ru pa-pâ tenondé an alle vier Väter
der Wort-Seelen, nämlich namandu, karaî, jakaira und tupa

yma. Während diese zuständig sind für die männlichen

Seelen, sind ihre Frauen verantwortlich für die Aussendung

der weiblichen Seelen. Diese «wirklichen Mütter»
heißen namandu sy ete, karaîsy ete,jakaira sy ete und tupa sy ete.

Jede dieser Gottheiten hat eigene, für die Guarani
unverwechselbare Seelen. So gehören zum Paradies von namandu

ru ete folgende Namen: kuaray mimby, kuaray min, kuaray

endyju, kuaray jeju, kuaray rataâ.

Zu namandu sy ete wiederum zählen unter anderem: jachuka,

jachuka rataâ, ara i, ara mirî, arajera, arapoty (Cadogan, 1959,
S. 47). Die Bedeutung der Seelennamen und ihre Herkunft
ist bisher nur in den Ansätzen erfaßt und kaum erforscht

156



worden. Die wenigen Daten, die uns außerdem zur Verfugung

stehen, stammen alle von Leon Cadogan. Einer der

Gründe, weshalb gerade dieser Bereich der guaranitischen
Kultur bisher so bruchstückhaft dokumentiert und zudem

kaum analysiert wurde, besteht sicher in der Schwierigkeit,

solche Seelennamen überhaupt in Erfahrung zu bringen,

diese richtig zuzuordnen und den semantischen

Hintergrund zu erkennen. Da ihre Anzahl in den drei Gua-

ram-Gruppen anscheinend nicht sehr groß ist und innerhalb

einer Gemeinschaft viele Männer und Frauen leben,
die denselben Seelennamen tragen, also aus der gleichen

Himmelsregion stammen, läge es nahe, nach einer
übergeordneten Sozialstruktur zu suchen, das heißt, nach einem

Verwandtschaftssystem, das sich nicht von der physischen

Abstammung her ergibt, sondern aus den

Verwandtschaftsgraden der über die verschiedenen Divinitäten und
Heroen miteinander in Beziehung stehenden Seelen. Falls

ein solches übergeordnetes Bezugssystem besteht, dürfte
sich dieses in realen sozialen Beziehungen ausdrücken.

Bei dem heutigen Stand der Datenerhebung wäre es

jedoch verfrüht, diesen Schluß zu ziehen. Die besondere

Struktur der Seelennamen und deren Anwendung im
sozialen Bereich kann uns nur als stichhaltiger Hinweis
dazu dienen, daß weder die Pal noch die Chiripä noch die

Mbyä eine unilineare Abstammungsform haben und die

Bilateralität gerade dadurch offenkundig wird, daß die

Guarani der sozial-physischen Abstammung keine besondere

Bedeutung zumessen, wie das in unilinearen
Gesellschaften der Fall ist. Nur in einer bilateralen Gesellschaft

kann die Herkunft der Seelen so vollständig losgelöst sein

von der biologischen Abstammung, daß Kinder eines

Elternpaares verschiedene mythisch-religiöse Herkunftsorte

aufweisen.

Damit gehen wir über zur Frage der Lokalität, die, wie wir
oben gesehen haben, im südamerikanischen Raum und
damit auch bei den Tupi-Guarani eine große Rolle spielte.
In den drei hier besprochenen Guarani-Gruppen lassen

sich diesbezüglich im heutigen Stadium ihrer Entwicklung
keine festen Regeln erkennen. Die Pai-Tavyterä leben in
ralativ ausgedehnten Streusiedlungen, und praktisch jede
Kleinfamilie besitzt ein bescheidenes, aus Holz und Bambus

konstruiertes und mit Stroh gedecktes Haus, das dem

paraguayischen Typ des «rancho» sehr ähnlich ist (siehe
Foto 7).

Wenn nicht besondere Umstände vorliegen, baut sich ein

neu verheiratetes Paar als erstes eine solche Hütte und legt
eigene Felder an. Die Ortsbestimmung-ob im Bereich der

Verwandtschaftsgruppe des Mannes oder derjenigen der
Frau - wird kaum von sozialen Regeln, sondern allenfalls

durch soziale Umstände bestimmt. Falls die Mutter des

einen Ehepartners alleinstehend ist, läßt sich das Paar

meistens in deren Nähe nieder. Dasselbe gilt bei einem

verwitweten Vater. Aber auch unter diesen Bedingungen
lebt das junge Paar fast immer in einem eigenen Haus.

Weder Matri- noch Patrilokalität ist vorrangig, Neolokali-

tät aber häufig. Die Mbyä sind ähnlich strukturiert wie die

Paï, und höchstens bei den Chiripä besteht eine stärkere

Tendenz zu einer allgemeinen Patrilokalität. Grund für
diese Entwicklung kann sein, daß sich die Siedlungsform
der Chiripä stärker dem Dorftyp der ruralen Bevölkerung

angepaßt hat und bei ihnen heute infolge des Landmangels

und anderer Faktoren vermehrt Vater und Söhne

zusammenarbeiten und zusammenbleiben und die Frauen

der Söhne dementsprechend häufiger in die

Verwandtschaftsgruppe der Männer integriert werden als umgekehrt.

Auch in diesem sozialen Bereich lassen sich
Einflüsse der ruralen Bauernbevölkerung feststellen, da bei

den Campesinos Patrilokalität die Norm ist.

Wenn sich in der Gegenwart bei den Guarani, besonders

jedoch bei den Paï und den Mbyä keine festen Regeln

bezüglich der Wohnfolge feststellen lassen, ist damit nicht

ausgeschlossen, daß es einmal solche gab. Von der ethno-

historischen Literatur her ist bekannt, daß die Entwicklung

zur getrennt lebenden Kleinfamilie hin erst auf die

letzten Jahrhunderte, vielleicht sogar nur aufdas 19.

Jahrhundert zurückgeht. Die typische guaranitische Residenzform

war geprägt durch das mehrere Familien beherbergende

Langhaus, wie es heute die Chiripä und die Mbyä
überhaupt nicht mehr benützen und wie es bei den Paï nur
noch in wenigen Regionen von einigen tekoha-ruvixa gebaut
und bewohnt wird. Von ihnen oy, oyngusu oder ogajekutu

genannt, findet es sich noch im Gebiet des Ypane guazu
und des Ypanemï in den tekoha von Yvypyte, Nuapy, Yete-

poty, Mba'e marangatu und Tavamboa'e einerseits, sowie

in den nördlich des Aquidaban gelegenen Gemeinden

Panambiy, Pikykua und Itajeguaka andererseits - den

beiden Pai-Gruppen, die sich selbst als Yvypytegua und

Mberyvogua (Mberyvo ist der Seelenname des

Aquidaban) definieren. In den tekoha südlich des Arroyo Guazu

dagegen werden die Langhäuser nicht mehr gebaut und

auch die Initiationsriten seit Jahrzehnten nicht mehr

durchgeführt, was wahrscheinlich auf den Einfluß der

Chiripä zurückzuführen ist. Geht man von der Voraussetzung

aus, daß die Langhäuser bis ins 18. Jahrhundert
hinein durchgehend als normale Wohnform gebräuchlich

waren, dann bedeutet dies, daß die Großfamilie eben auch

generell die soziale Einheit der Gemeinschaften bildete

und Kleinfamilien, wie sie heute das Bild der Guarani

prägen, selten zu finden waren. Als J.R. Rengger zu

157



Beginn des vergangenen Jahrhunderts die Paï besuchte,

traf er auf ein solches Langhaus. Darin waren nebst dem

Häuptling und seiner Frau vier weitere Männer in

Hängematten, um das Feuer saßen deren Frauen, sowie weitere

Frauen von Männern, die sich gerade auf der Jagd befanden

(Rengger, 1835, S. 117). Dazu gehörten natürlich
auch viele Kinder. Obwohl Rengger nicht auf die

verwandtschaftlichen Beziehungen eingehen konnte, darf
sicher angenommen werden, daß er eine Großfamilie
antraf. Falls die Guarani jedoch in Großfamilien lebten,
muß die Verbreitung der Neolokalität unbedeutend gewesen

sein, und die Vermutung hegt deshalb nahe, daß Patri-
oder Matrilokalität oder eine Mischform von beiden
bestand.

Heute läßt sich in den Guarani-Gemeinschaften feststellen,

daß innerhalb einer gewissen Schicht, nämlich in den

politischen Häuptlingsfamilien und zum Teil auch in den

Familien der religiösen Führer, die Patrilokalität bereits

zur Regel geworden ist. Bei den Mbyä wohnen die Söhne

der Kaziken fast ausschließlich in der Nähe ihrer Väter
und sind als Helfer in die politische Struktur eingegliedert.
Patrilokalität dient den Kaziken dazu, ihre Führungsposition

auszubauen, da die eigenen Söhne als Vertrauenspersonen

ihre Interessen in der Gemeinschaft und darüber
hinaus am besten vertreten. Ähnlich ist die Situation bei

den Paï. Die männlichen Nachkommen der politischen
Führer werden oft schon sehr früh darauf vorbereitet,

später Helferfunktionen zu übernehmen, und es ist für sie

das Natürlichste der Welt, auch nach der Heirat in der

Nähe des Vaterhauses zu verbleiben und langsam in ihre

potentielle Rolle als Führungspersonen hineinzuwachsen.

Die Bedeutung der Patrilokalität für politische Führer

zeigt sich daran, daß Häuptlinge mit vielen Söhnen

meistens in der Lage sind, innerhalb ihrer tekoha stabile soziale

Verhältnisse zu schaffen - aber auch Macht zu akkumulieren

- während Häuptlinge ohne männliche Nachkommen

ihre Positionen sehr selten wirklich festigen können. Beim

religiösen Führer, dem tekoha-ruvixa, ergeben sich in
diesem Bereich andere Aspekte. Da seine Position begründet
wird durch sein Wissen und seine Gabe, der Gemeinschaft

als Vermittler zwischen dem Weltlichen und dem
Übersinnlichen zu dienen, ist er vor allem als Überlieferer

dieser Fähigkeiten an möglichen Nachfolgern interessiert,
wofür bevorzugterweise sowohl Söhne als auch Schwiegersöhne

in Frage kommen können. Patrilokalität ist deshalb

bei den tekoha-ruvixa weniger ausgeprägt als bei den mbura-

vixa. Schwiegersöhne werden von den religiösen Führern
öfters auch direkt als politische Führer eingesetzt.
Wir erkennen demnach bei den Guarani einerseits eine

lockere Basis, in der relativ frei zwischen matri-, patri- und

neolokal gewählt werden kann, andererseits einen religiös-

politischen Überbau, in dem Patrilokalität zwar nicht
ausschließlich, aber doch mehrheitlich auftritt. Konsequenterweise

läßt sich daher die Tendenz zur patrilinearen
Häuptlingsnachfolge feststellen, auch wenn diese nicht als

Gesetz verankert ist. Es steht zum Beispiel nirgends

geschrieben, daß ein jüngerer Bruder seinem älteren oder

ein Sohn seinem Vater nachfolgen werde, und trotzdem
stoßen wir in größeren tekoha auf Familien, die über mehrere

Generationen bedeutende politische und auch

religiöse Führer hervorgebracht haben. Im Raunte Itaguasu,

Itajeguaka und Pikykua sind es die Valiente, die über

hundert oder mehr Jahre immer wieder mit Häuptlingen
in Erscheinung traten. In der Gegend von Fortuna guasu

spielten die Irala eine große Rolle. Auch nachdem deren

tekoha unter Druck weißer Siedler und Großgrundbesitzer
aufgelöst wurde und Neugruppierungen in YmorotT und

Itaypavusu erfolgten, leiten diese gegenwärtig wiederum

Mitglieder der Familie Irala. In Mba'e marangatu stehen

nach wie vor die Rojas an der Spitze, und der heutige,
schon sehr alte tekoha-ruvixa Aparicio gehört zu den

bekanntesten und anerkanntesten religiösen Führern

überhaupt.
Das Nebeneinander verschiedener Wohnfolgen innerhalb
ein und derselben Kultur ist im Tiefland Südamerikas

ziemlich häufig, worauf schon Kirchhoff in seinem

zusammenfassenden Artikel aus dem Jahre 193 1 hingewiesen
hat. Während in Häuptlingsfamilien die Tendenz zu

Patrilokalität und sogar Patrilinearität besteht, ist die

Basis oft neo- oder sogar matrilokal organisiert. Zusammen

mit der Patrilokalität in den Häuptlingsfamilien geht
oft die Polygynie einher - beides Attribute, die anzeigen,
daß die Gesellschaft sich in einer Llmwandlungsphase
befindet: ausgehend von einer Gesellschaftsformation mit
Matrilokalität und Bi- oder sogar Matrilinearität hin zu

einer mehr patriarchalischen Struktur mit zentralistisch

orientierter politischer Organisation. Die Herausbildung
stärkerer politischer Instanzen dürfte mit größerer Seßhaftigkeit

und diese wiederum mit der Entwicklung des

Brandrodungsfeldbaus zusammenhängen. Eigentlich
erfolgt die Umwandlung dieser Gesellschaftssysteme von
oben, also von den Häuptlingsfamilien her, da sie zuerst

grundsätzliche soziale Regeln - wie eben die matrilokale

Wohnfolge - durchbrechen.

Betrachtet man die Guarani im Lichte dieser Entwicklung,

so kann nicht ausgeschlossen werden, daß sie ebenfalls

eine Übergangsetappe zu einer patrilokalen und

patrilinearen Gesellschaft durchmachen. Die Auflösung
der Matrilokalität würde somit ihren Ausdruck finden in

der Aufgabe der Langhäuser und im Wechsel zu einer

158



gemischten, vorwiegend neolokalen Residenzform, während

Patrilokalität vornehmlich von den Häuptlingsfamilien

ausgeht und sich erst nach und nach als soziale Regel
auch in der Basis durchsetzt. Die neolokale Residenz mit
bilateraler Abstammungsordnung wäre demnach die

Auflösungserscheinung einer ehemals matrilokalen und eventuell

matrilinearen Gesellschaft, wobei es allerdings kaum

möglich sein wird, eine zeitliche Begrenzung des Beginns
dieses Wandlungsprozesses zu machen.

Als Indiz für die Wahrscheinlichkeit dieser These kann

angeführt werden, dass die als Enklaven zwischen den

Mbyä und Chiripä lebenden Aché-Guayaki - ein reiner,

protoguarani sprechender Jäger- und Sammlerstamm -
auf Basis der Matrilokalität organisiert sind und zudem

die Polyandrie unter ihnen sehr verbreitet ist. Die Aché-

Guayaki haben keine zentralisierten politischen Instanzen,

und die Sippen werden von den Gruppenältesten
geleitet. Zu der außerordentlichen starken Stellung der

Frau bei den Aché sagt Clastres:

«Cette circulation quasi-permanente des maris autour des femmes

guayaki aboutit chez les Aché Gatu à un système polyandri-

que où les maris se remplacent assez souvent; il y a toujours deux,

parfois trois époux, mais ce ne sont pas les mêmes hommes: le

statut de <mari d'une telle> n'a rien de définitif. D'autant plus

précieuses qu'elles sont plus rares, les femmes guayaki occupent
dans la vie sociale de la tribu une place privilégée; de sorte que le

mouvement de circulation des femmes prend les apparences
d'une circulation des maris.» (Clastres, 1968, S. 24).

Die Aché-Guayaki geben anscheinend ein Stadium gua-
ranitischer Entwicklung wieder, wie es in früheren Zeiten
auch für die übrigen Gruppen üblich war und in dem,

bedingt durch eine nomadisierende Produktionsweise,
eine Zentralisierung auf politisch-religiöser Ebene in

Verbindung mit Patrilokalität und Patrilinearität noch nicht
entstehen konnte.

Sinnigerweise halten die Mbyä denn auch die Aché-

Guayaki für eine Nation von «Wilden», mit denen sie in
einer früheren Zeit zusammengelebt hatten und die dann

von den Göttern dazu verdammt wurden, in den Wäldern

herumzuirren, nachdem sie sich in einer Versammlung
nackt präsentiert hatten. So fremd scheint den Mbyä demnach

die Sozialstruktur der Aché nicht gewesen zu sein.

Bis vor wenigen Jahrzehnten lag der Hackbau bei den Paï

fast ausschließlich in den Händen der Frau; allerdings mit
Ausnahme der Rodungen, die von der Tradition her

immer zu den wichtigen Männerarbeiten gehörten. Aussaat,

Pflege der Pflanzungen und auch Ernte der
Bodenerzeugnisse besorgten die Frauen. Damit verbunden war

natürlich auch das Verfügungsrecht über die
landwirtschaftlichen Produkte in der Konsumation und innerhalb
der reziproken Mechanismen. Die Dominierung der

Landwirtschaftsarbeit durch die Frau ging parallel mit der

zentralen Bedeutung des Maises in der Guarani-Kultur,
die in den jährlichen Maisfesten und den damit verbundenen

Ritualen ihren Ausdruck fand. Obwohl Jagd und

Fischfang zur Nahrungsmittelgewinnung auch nicht zu

unterschätzen sind, war der Ackerbau und damit die

Stellung der Frau im gesamtkulturellen Komplex bedeutender.

Mit ihrer Tätigkeit hat die Frau in der Gemeinschaft

Ansässigkeit und Stabilität demonstriert, was seinen

Ausdruck in einer natürlichen Zusammenarbeit der Frauen

untereinander - vorwiegend nach verwandtschaftlichen

Beziehungen organisiert - und einer daraus resultierenden

femininen Sozialisierung findet, die den Männern allgemein

und ihrer durch dieJagd und andere soziale Aktivitäten

bedingten Mobilität im besonderen kritisch
gegenübersteht. Es ist erstaunlich, wie eingehend bei den Guarani

das Verhalten der eigenen und der fremden Ehemänner

von den Frauen kommentiert und analysiert wird und

wie sich Frauengruppen, wenn notwendig, gegen
Ehemänner solidarisieren. In mancher Hinsicht ist bei den

Mbyä und den Paï - weniger bei den Chiripä - die

Bindung der Frauen untereinander stärker als diejenige in der

Ehe.

Die Autorität der Männer offenbart sich nicht so sehr in
der Familie und im alltäglichen Leben, als vielmehr auf
kultureller und politischer Ebene - in der Monopolisierung

von Handlungen, die Riten, religiöse Feste und die

Organisation der Gemeinschaften betreffen. Während

wenigstens bei den Paï anscheinend noch bis in dieses

Jahrhundert hinein Frauen im religiösen Bereich wichtige
Funktionen innehatten, ist dies von den Mbyä und den

Chiripä nicht bekannt, und die langsame Verdrängung
des weiblichen Geschlechts aus diesem der Gemeinschaft

übergeordneten Bereich spricht ebenfalls dafür, daß sich

die Guarani auf dem Weg zu einer mehr patriarchalischen

Gesellschaft befinden.

Die Gemeindeversammlungen (aty) - sowie die
Zusammenkünfte der religiösen und politischen Führer (aty

guazu) - sind bei den Paï und den Mbyä ausschließlich den

Männern vorbehalten. In der Praxis sieht das so aus, daß

sie sich im Kreis versammeln und dort Reden halten,
während die Frauen außerhalb des Kreises als stille Zuhörer

teilhaben können. Die Institutionalisierung solcher

Versammlungen kann jedoch nicht darüber hinwegtäuschen,

daß Entscheidungsprozesse kaum jemals in den aty

oder den aty guazu stattfinden, auch wenn dieser Eindruck
vorherrschen soll. Anläßlich des Kontaktes vorher, in den

159



Familien, zwischen Nachbarn und mit den Häuptlingen -
in Kommunikationsformen, in denen Frauen volle Beteiligung

haben - werden Entscheidungen meistens schon

gefällt und dann in den offiziellen Versammlungen nur
noch bestätigt. Die darin geführten Reden haben somit
den Anschein von Palavern, mit denen sich das männliche
Geschlecht eine Plattform schafft, um ihrer maskulinen

Sozialisierung Ausdruck zu geben.

Kulturell und sozial manifestierte Isolation der Männer in
Gesellschaften mit Matrilokalität ist im Tiefland Südamerikas

nicht eben selten und hat in verschiedenen Formen

ihren Ausdruck gefunden. Vielfach ist es das Männerhaus,
das in der Mitte eines Dorfplatzes eine zentrale
gesellschaftliche Stellung einnimmt, wie zum Beispiel bei den

Mundurukü; es kann aber auch eine Art Kriegsadel sein,

wie er bei Chacovölkern oft aufgetreten ist. Bei den Guarani

dürfte das Abschieben der Frauen aus dem

politischreligiösen Bereich ein Gegengewicht zur starken Position
des weiblichen Geschlechts in der Basis sein.

Dieser Prozeß der Verdrängung des weiblichen
Geschlechts, beruhend auf einem Ubergang von einer Matri-
zu einer Patrigesellschaft, läßt sich ebenfalls, als Korrelation,

in den Mythen aufzeigen. Dazu soll uns der von

Cadogan aufgezeichnete Schöpfungsmythos der Paï-

Tavyterä dienen, den wir nicht als statisch-unabänderliches,

sondern immer wieder modifiziertes und an die

gesellschaftlichen Verhältnisse angepaßtes Dokument

guaranitischer Selbstdarstellung nehmen. Das takua rendy

juguasu nengarete, der «Gesang der Glänzenden, Göttlichen,
Großen Takuara» beginnt mit den Versen:

Jasukâvygui fiane ramöijusü

papâ o-jasojavô(y).

O-kambû fiane ramôijasukâ

poty rehe, o-kakuaâ./

Nane ramôipapâ riré, o-jasoja-

vô, tupa ru kuéry, o-no-mboaty

guasû, o-jo-gueroaty. /

Upépy, o-no-mboaty hâpy,ja-
sukâ vendapy, oü tupä arasa

he'i: /
«Mba 'eichapa re-japypirâta,

Pài?»/

Aus demjasuka entstand (entdeckte

sich) unser Erster Großer

Ahne./
Säugte an den Blumen von jasuka

und wuchs./
Nach dem Ersten Großen Ahnen

entstanden die Väter der Götter,
sie vereinigten sich und machten

eine Versammlung.
Dort, am Ort der Versammlung,

am Ort von jasuka, kam tupä arasâ

und sagte: /
«Wie wirst Du Dich vermehren,
Pat?»/

«Ndaikuaâi, Pät», he Y fiane

ramöi. /
Oikuaâ ramojepé, «Ndaikuaâi»,

he'i./

«E-japyterô ndejeguakâ, Päi, /
emopu 'ä kunâjeguakâvy rä»,

he'i tupä arasa./

O-japyterô ojeguakâ, ohovasâ,

omo-marangatû, omo-pu 'â ku-

na rä,/o-herôjeguakâvy, nane

jarijusu, takuâ rendyju
guasû./

Nane ramôi oïhembi-rekô ndive

o-jepypirâ haguâ-ma./

Upépy oguatâpapa réi opohûvy

nane ramôi papâ. /

Upêjavé nane ramôipapâ

okâ'a-rupa,/ou riré oka'â rupâ

hâgui oikuaâ-ma ou haguépapa

réi gôpy. /

Ipochy upéa rehe, ojeupiho am-

baguâ my ohô haguâ. /

E-moherâ, o-jeupihague, papa
réi embirekô rehe./

«Che ahâta-ma», he'iguembi-

rekô-pe. / « Chejeguakâvy ramô

nipo, ohô oguahê che ren-

dâpy.»/
Overâ-ma: o-mbo-esajâ-ma,

ovéravypeguendonderä, ohejâ

haguâ-ma yvy./

Pa'i kuarâpy he Y; « Chera'y

ramo nipô, che verâvy rupity,

va'eräohôvy./Tache rakykué-

ra movohéohôvy che ra'y ramo

nipô./ Opyrûneche ambâpy

chôvy che ra'y ramo nipô.»/

Upépy nandejarindive ono-

a'â,/yvytûguasû oguerûnande

jarijusu pe. /Nandejari ndai-

pochyi, ojokô iiane ramôipapâ

pe./

(Cadogan, 1962, S. 52-54)

«Ich weiß es nicht», sagte Unser

Ahne./
Obwohl er es wußte, sagte er: «Ich
weiß es nicht.»/
«Ergreife die Mitte Deines

Kopfschmuckes, Pai/ lasse die Frau als

Deine zukünftige Gattin
(Kopfschmuck) entstehen», sagte tupä

arasâ./

Er ergriff das Zentrum seines

Kopfschmuckes, segnete es,

sprach es heilig, ließ die Frau
entstehen/ und nannte siejeguaka,

unsere Göttliche, Große Ahnin, takuâ

rendy ju guasû./

Unser Ahne ist mit seiner Gattin,
um sich zu vermehren.

Von der anderen Seite kommtpapa

réi, um Unseren Ersten Ahnen zu
besuchen. /
Zu dieser Zeit bereitet Unser
Erster Ahne seine Rodung vor; nachdem

er von seiner Rodung kam,
wußte er schon, daß papa réi in
seinem Hause war./
Er erzürnte sich deswegen und
erhob sich, um ins Jenseits zu

gehen./
Er beschuldigte papa réi, daß er
sich an seiner Gattin vergangen
habe. /
«Ich werde schon gehen», sagte er

zu seiner Frau. / «Wenn Du wirklich

mein jeguaka bist, wirst Du an

meinen Ort finden.»/
Es leuchtete schon: mit dem Strahl
des Blitzes erhellte er den Weg,
den er gehen mußte, um diese Erde

zu verlassen. /
Zu pa'i kuarâ sagte er: «Wenn es

mein Sohn ist, wird er meinen

Strahl erreichen./ Folgt er mir,
wird er meine Spuren entdecken,

falls er wirklich mein Sohn ist. / Er
wird den Fuß in mein Haus setzen,
falls es wirklich mein Sohn ist.»/
Also kämpfte er mit Unserer
Ahnin,/ einen starken Wind brachte

er Unserer Ahnin. / Unsere Ahnin
erzürnte sich jedoch nicht und

brachte Unseren Ahnen zum
Stehen./

160



Dieser Ursprungsmythos der Paï-Tavyterâ ist in verschiedener

Hinsicht interssant. Nane ramoïjusu papa entsteht aus

jasuka, dem Urnebel, dem Ursprung oder Prinzip aller

Dinge und erschafft aus seinem Kopfschmuck zuerst
einmal eine Frau, die er zu seiner Gattin macht und der er als

heiligen Namen jeguaka, den Namen seines Kopfschmuk-
kes oder des Prinzips der Männlichkeit überhaupt
überträgt. Während nane ramoï nun das erste heilige Maisfeld

vorbereitet, begeht sie Ehebruch mit papa réi, der in der

Paî-Mythologie Urahne der Spanier und Paraguayer ist.

I m Zorn zieht sich nane ramoï ins «Land ohne Übel» zurück
und überläßt es seiner Gattin, den Weg zu ihm zu finden,
was ihr möglich sein wird, falls der Sohn, der geboren
werden wird, wirklich von ihm stammt. Er mißt seine

Kräfte mit nande jari und wird von ihr in sehr souveräner

Art und Weise besiegt.
Schon die Verteilung der Verhaltensattribute weist in dieser

Erzählung daraufhin, daß eine gewisse Überlagerung
sich widersprechender Strukturen vorliegt, die einen
historischen und sozialen Wechselprozeß andeuten: die Frau,
die vom Mann erschaffen wird und gleichwohl nicht die

patriarchalisch monogame Ehe akzeptiert, ferner nane

ramoï, der sich entgegen aller Paï-Ethik erzürnt und sich

zurückzieht, während die ruhige, überlegene Frau den von
nane ramoï ausgeschickten Wind aufhält und sich dabei

nicht einmal erregt.
Zentraler Begriff im Ursprungsmythos der Paî ist jasuka,

dargestellt als geschlechtsloses Prinzip oder ursprüngliches

Chaos, aus dem alles Sein entstanden ist. Nachdem

nane ramoï daraus hervorgegangen ist, stützt er sich auch

später immer wieder auf dessen Kraft, um die Welt zu
schaffen:

Koyvy amopu 'avyje, he 'i che

ramöi jusu papâ araka'é.

Jasukâpype koyvy amopu 'aje

he'tche ramôijusûpapâ ara-

ka 'é.

(Cadogan, 1968, S. 426).

Diese Erde habe ich erschaffen,

sagt che ramoï jusu papa.

Durch jasuka habe ich diese Erde

erschaffen, sagt che ramoïjusu papa.

Weitere Kräfte, die nane ramoï zur Verfügung standen, um
die Welt zu erschaffen, sind mba'ekuaa, das personifizierte
Wissen, dessen Symbol mbaraka, die von den Männern in

Gebeten gebrauchte Kürbisrassel ist, jeguaka, der
Kopffederschmuck als Emblem der Männlichkeit, nandua,

Verzierungen des jeguaka und schließlich kurusu, das Kreuz,
das alsyvyjekoka die Erde aufrecht und im Gleichgewicht
hält (eb. S. 427). Kurusu ist als guaranisiertes Wort vom

Spanischen abgeleitet und wahrscheinlich durch die Jesuiten

in die Religion eingedrungen.

Obwohl in der Paî-Mythologie jasuka nicht personifiziert
ist, deutet doch der Umstand, daß sich nane ramoi an den

«Blumen von jasuka» ernährte (säugte) darauf hin, daß

jasuka weiblich war und die Geschlechtslosigkeit und Ent-

personifizierung nur die Voraussetzung dazu bieten muß,
daß nane ramoïspäter die Frau erschaffen und ihrjeguaka als

Name übertragen kann. Xe jeguaka wird noch heute von
den Paî-Tavyterâ als sakraler Name für «meine Gattin»

gebraucht. Jasuka könnte somit bei den Paî ursprünglich
das weibliche Prinzip überhaupt gewesen sein, das durch
den sozialen Wandel rückwirkend geschlechtslos gemacht
und ersetzt wurde durch jeguaka. Damit wird der nur von
Männern getragene jeguaka zum Mann-Frau-Prinzip
schlechthin.
Bei den Mbyä lief die Entwicklung der Begriffe der
Geschlechtsnormen anders. Während jeguaka bei ihnen als

ausschließlich männliches Prinzip erhalten blieb, tritt
jasuka allein als weiblicher Begriff auf. Interessanterweise

erscheinen in der Mythologie beide Prinzipien gleichzeitig,

und auch der Mythos von der Erschaffung der Frau
durch den Mann besteht in dieser Form nicht. Jeguakava

sind diejenigen, die das Emblem der Männlichkeit, und

jasukava diejenigen, die dasjenige der Weiblichkeit tragen
(Cadogan, 1959, S. 28).

Jasuka tritt bei den Mbyä ebenfalls häufig als Seelenname

von Frauen auf, und jasuka sy ete hat als «wirkliche Mutter
der jasuka» im Götterpantheon der Mbyä die Stellung der

Sonnengöttin.
Was bei den Paï-Tavyterâ das «ursprüngliche Chaos»

oder das «ursprüngliche Prinzip» in jasuka, ist bei den

Mbyä die «ursprüngliche Dunkelheit», pytuyma. Aus dieser

Dunkelheit ist nande ru pa-pa tenonde, (Unser Erster,

Ewiger Vater) entstanden und hat die Erde erschaffen:

zuerst die Sprache, dann das Universum und zum Schluß

die Seelen, die in der Folge auf die Erde geschickt werden.

Dass bei den Mbyä pytu yma ebenfalls, wenn auch nicht

personifiziert, mit weiblichen Attributen versehen ist,

zeigt sich an der Tatsache, daß mit nande ru pa-pa tenonde

fast gleichzeitig maino'i, der Kolibri, im Chaos auftaucht.
Maino'i wiederum repräsentiert eine Divinität, die schon

im Mutterleib, also vor der Geburt, zukünftige Mbyä-
Führer segnet (eb. S. 15).

Ob allerdings in früheren Zeiten die «ursprüngliche
Dunkelheit» ebenfalls jasuka genannt wurde und das Weibliche

allgemein als anerkanntes Ursprungsprinzip galt, kann
daraus nicht geschlossen werden. Als Indiz möchte man
höchstens anführen, daß der Ausdruck pytu yma selbst

nicht dem religiösen Vokabular angehört und deshalb

möglicherweise als Ersatz für einen älteren, ursprünglicheren

Begriff steht. Sowohl pytu (Dunkelheit, Dämme-

161



rung) als auchyma (früher, vor langer Zeit, ursprünglich)
sind Wörter der Alltagssprache.
Bei beiden Guarani-Gruppen kann demnach festgestellt

werden, daß die Kraft der Schöpfung mit weiblichen
Symbolen behaftet ist, dann jedoch das männliche Geschlecht

in der Form von nane ramolpapa bei den Paî-Tavyterâ und
nande ru papa tenonde bei den Mbyâ die Erschaffung der

Sprache, der Erde und der Seelen erst wirklich vollzieht.
Als Prozeß der Verdrängung im kulturgeschichtlichen
Bereich kann gelten, daß das weibliche Prinzip als solches

am Ursprung der Schöpfung steht und erst in der

geschichtlichen Entwicklung zum geschlechtslosen Urne-
bel, Chaos oder zum Prinzip aller Dinge gemacht wurde.

Erst dadurch, daß jasuka und pytu yma nicht mehr das

weibliche Prinzip symbolisierten, wurde die Möglichkeit
geschaffen, die Frau aus dem Mann erstehen zu lassen, wie
das bei den Pai-Tavyterä der Fall ist - oder aber der Frau

die Göttlichkeit durch den Mann erscheinen zu lassen, wie

bei den Mbyâ (eb. S. 22).
Bei beiden Gruppen würde das Anerkennen, daß die

Urkraft das weibliche Prinzip ist, ausschließen, daß in
einem sekundären Erschaffungsakt die Frau entsteht oder

aber mit Göttlichkeit versehen wird.
An dieser Stelle soll noch kurz ein anderer Mythos der

Mbyâ aufgezeigt werden, der in ähnlicher Weise diese in
die Vergangenheit zurückgreifende Struktur aufzeigt. Es

ist dies die in Südamerika weit verbreitete Sage des

Zwillingspaares Sonne und Mond. Auch hier tritt wiederum,
wenn auch in abgeschwächter Form, die weibliche
Verweigerung gegenüber dem Mann auf. Nande jaryi (Unsere

Ahnin) wird im Zentrum der Welt von papa miri, dem

Erschaffer der zweiten und neuen Welt, geschwängert und

weigert sich daraufhin, ihm in sein Himmelreich zu folgen.

Papa miri fordert sie deshalb auf, dies später zu tun. Nande

jaryi macht sich endlich auf, den ungeborenen nande rupa'i
ständig nach dem Weg fragend. Nachdem nande jaryi sich

weigert, dem etwas launischen nande ru pa'i immerzu
Blumen zu pflücken, die er nach der Geburt zum Spielen
verwenden will, schweigt er trotzig und nande jaryi verirrt
sich, da sie den Weg nicht kennt. So gelangen sie zu einer

Ethnie mba'eypy, die im Mythos nur aufgeführt wird mit

mba'eypyjaryi-Ate Ahnin der mba'eypy-und ihren Söhnen.

Obwohl die Ahnin der mba'eypy nandejaryi zu helfen und sie

zu retten versucht, wird diese von deren wilden und

schlechten Söhnen getötet. Als diese bemerken, daß die

Frau schwanger ist, versuchen sie, den ungeborenen nande

rupa'i zu verspeisen, was ihnen allerdings nicht gelingt.
Nande ru pa'i rächt nun seine Mutter und schafft sich seinen

Zwillingsbruder jasy - den Mond (Cadogan, 1959,

S.71S).

In diesem Mythos interessiert uns an dieser Stelle nicht in

erster Linie die Haupthandlung, sondern die Art und
Weise wie die mba'eypy dargestellt werden. Cadogan gibt
sie wieder als «die primitiven Wesen»; in einer direkten

Übersetzungjedoch sollte stehen «die vergangene Sache».

Die mba'eypy stellen nicht so sehr eine andere Ethnie dar
als einen vergangenen Zustand der Guarani, der geprägt

war durch Jagd- und Sammeltätigkeit, durch rituellen
Kannibalismus und durch nande jaryi, das noch personifizierte

weibliche Prinzip, das in der Gestalt der Ahnin auch

in der sozialen Struktur eine andere Bedeutung hatte als in

späteren Zeiten. Hier zeigen sich wieder Parallelen zu den

Aché-Guajaki.
Es wird in dieser Arbeit nicht möglich sein, eine grundlegende

Analyse der Sozialstruktur der Guarani zu machen.

Die wenigen hier angeführten Daten können höchstens

aufzeigen, wie komplex die Frage an sich ist und wie

schwierig die Wiedergabe einer rudimentären historischen

Entwicklung wird. Wer die Guarani heute in einer
oberflächlichen Betrachtung in bestehende, in der Ethnologie
häufig verwendete Normen, wie patrilinear und patrilokal,
eingliedert, muß notwendigerweise einer Verfiachung
verfallen, die der sozialen Realität dieser Gruppen nicht
entspricht und die eine historische Entwicklung, die sich vor
allem in den Mythen abzeichnet, nicht berücksichtigt. Die

Guarani befinden sich in einem Wandlungsprozeß, der
sicher schon vor den Eroberungen der Spanier im La

Plate-Gebiet begonnen hatte und der durch die kolonialen
Einflüsse höchstens beschleunigt wurde. Es ist dies die

Entwicklung einer Gesellschaft, die auf stark matrizentri-
stischen Elementen beruhte und deren Ursprung noch in

der Jäger- und Sammler-Periode zu finden ist. Das

Aufkommen des Hackbaus muß diese Strukturen noch
verstärkt haben. Durch zunehmende Seßhaftigkeit eröffnete

sich jedoch die Möglichkeit, durch eine zentralistischere

politische Gliederung der männlichen Sozialisation
Vorschub zu leisten, die dann wiederum auf die Basis zurückwirkte

und eine Neuinterpretation der guaranitischen
Ideologie und besonders der Mythen erforderte.
Es ist dies die Phase, in der sich die Guarani heute befinden

und die noch nicht beendet ist. Sie wird aller
Wahrscheinlichkeit nach nie zum Abschluß kommen, da die

Marginalisierung der Guarani heute eine eigenständige,

von der Zivilisation losgelöste Entwicklung nicht mehr
zuläßt.

162



D Bemerkungen zur heutigen Situation der Guarani

Obwohl die Geschichte Paraguays außerordentlich eng
mit den Guarani verbunden ist, - und diese den Spaniern
eigentlich erst die Möglichkeit gaben, sich im Herzen
Südamerikas als Kolonialherren niederzulassen - und noch

heute um die 90% der gesamten Landesbevölkerung als

Umgangssprache einen Guarani-Dialekt, das sogenannte
jopara, sprechen, existiert eine klare Trennung in Paraguayer

auf der einen und «indio» und «ava» auf der anderen

Seite. Als «indio» werden vorwiegend die bis vor kurzem
als «wild» geltenden Chaco-Gruppen bezeichnet, während

die eigentlichen Guarani Ostparaguays unter den

abschätzig gebrauchten Begriff «ava» fallen.
Es wird geschätzt, daß heute in Paraguay ungefähr 60000

Indianer leben, die 2,2% der nationalen Bevölkerung
ausmachen. Sie sind aufgeteilt in 17 ethnische Gruppen, von
denen sechs zum guaranitischen Sprachstratum gehören.

Die Geschichte der Mbyä, der Pai-Tavyterä und der Chi-

ripä ist seit mehr als hundert Jahren sowohl durch die

Einwanderung von Siedlern aus dem kleinbäuerlichen
Bereich als auch durch die kontinuierlich zunehmenden

Bodenspekulationen geprägt. Bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein waren die Wälder Ostparaguays zur Bewirtschaftung

nicht gefragt und wurden den Guarani als Siedlungsräume

überlassen. Die mestizische Bauernbevölkerung
konzentrierte sich vielmehr auf das südliche Paraguay mit
den Departementen Cordillera, Paraguari, Guaira, Caa-

zapa, Ne'embucu, Misiones, Itapüa und den östlichen

Teil von Caaguazu. Die in diesem Gebiet von der Jesuitenzeit

her ansässigen und in den «pueblos de indios» konzentrierten

Guarani wurden im Jahre 1843 durch Regierungsdekret

ebenfalls in die östlichen Waldregionen deportiert
und ihr Boden konfisziert (Pastore, 1972, S. 115), was zur
Folge hatte, daß auch die letzten ava aus dem einstigen
Areal der Reduktionen vertrieben wurden.
Neben den für den Ackerbau geeigneten Ländereien in den

südlichen Departementen, waren vor allem die offenen

Savannen beidseits des Paraguayflusses für die Viehzucht
interessant. Um 1870 war der paraguayische Staat fast

einziger Eigentümer des Landes. Von der Gesamtfläche

blieben nur 1,5% in privatem Besitz (eb. S. 178). Entgegen

den Tendenzen in den Nachbarländern Argentinien
und Brasilien, die mit der Befreiung von den Kolonialmächten

Spanien und Portugal durch die damals vorherrschende

liberale Politik sehr schnell unter den Einfluß
englischer Banken und Industrieunternehmen gerieten,
konnte sich Paraguay unter dem Diktator Dr. Francia

und seinem Nachfolger Carlos Antonio Lopez mit einer

sehr nationalistischen Politik gegen außen abschirmen

und fremden Kapitalien den Zutritt zum Land versperren.
Erst mit der Übernahme der Staatsmacht durch liberale

Gruppen, die eng mit den Engländern zusammenarbeiteten,

begann der Verkauf staatlicher Güter an Privatpersonen.

Damit entstand eine ländliche Struktur, deren

Grundlage der vielfach ausländische Großgrundbesitz
war. Zu den größten fremden Gesellschaften, die von der

neuen liberalen Politik profitieren konnten, gehörte die

1886 gegründete anglo-argentinische «La Industrial Para-

guaya», die bis zumjahre 1911 gesamthaft 2718750 Hektaren

vom Staat kaufte und noch bis heute über riesige
Ländereien verfügt. In ihren besten Zeiten war die «Industrial»,

wie sie im Volksmund genannt wird, Eigentümerin
einer Fläche, die 17% des Bodens in Ostparaguay
ausmachte und den größten Teil des von den Pai-Tavyterä
und den Chiripä besiedelten Gebietes bedeckte (Nickson,

1979, S. 2; siehe Karte S. 124). Allein in ihrem Besitz

beschäftigte die Gesellschaft in der Mate-Gewinnung,
Holzausbeutung und Viehzucht um die 5000 Personen. Zu
weiteren größeren Latifundisten gehörte nach der
Jahrhundertwende der Franzose Domingo Barthe, der im Alto
Parana - im Gebiet der Chiripä und Mbyä - 1875000
Hektaren kaufte (eb. S. 3). Im Chaco wiederum erwarb
sich der Argentinier Carlos Casado im Jahre 1888 ungefähr

3,7 Millionen Hektaren, was fast Dreivierteln der

Größe der Schweiz entspricht. Die Firma Casado verfügt
noch heute über die ausgedehntesten Latifundien Paraguays,

auf welchen Indianer verschiedener ethnischer
Herkunft leben (BPD, 1981, S. 3).

Die Veränderung der Agrarstruktur und die Entwicklung
zum Großgrundbesitz hin brachten Konsequenzen für die

in den Rückzugsgebieten lebenden Indianergruppen. Auf
der einen Seite garantierten die überhaupt nicht oder nur
sehr extensiv bewirtschafteten Länderein, daß die

Gemeinschaften relativ ungestört bis in die Sechzigerjahre
dieses Jahrhunderts hinein überhaupt überleben konnten,
da Estancieros selten gegen Indianer vorgingen und oft

nicht einmal von deren Existenz wußten. Auf der anderen

Seite besassen gerade Großgrundbesitzer die notwendigen
Machtmittel, um ihr Grundeigentum vor der Besiedlung
durch landlose Kleinbauern zu schützen, was besonders in
den letzten dreißig Jahren aktuell wurde. Somit blieben

durch die Latifundien riesige Freiräume für die Guarani
und andere ethnische Gruppen erhalten, die oft auch als

Zufluchtsorte für anderweitig vertriebene Indianer dienten.

Es ist deshalb kein Zufall und sowohl für Paraguay als

auch für andere südamerikanische Nationen typisch, daß

ethnische Minoritäten sich ausgerechnet auf den Estan-

163



Foto 14: Aty - Gemeindeversammlung der Paï. Behandelt wird ein Problem, das die ansäßigen Familien
mit dem Eigentümer des Landes haben, auf dem sie leben.

cias am besten halten konnten, während sie aus Gebieten

mit kleinbäuerlicher Dominanz schon früh weggejagt wurden.

Allerdings traten Feindseligkeiten zwischen Campe-
sinos und Indianern oft im Zuge zunehmender

Landknappheit auf, der auch die Bauern unterworfen

waren und die natürlich wiederum auf die Existenz der

Großgrundbesitzer zurückging. In diesem Kreislauf von
struktureller Gewalt mußten die ava als schwächstes Glied
in der Kette notwendigerweise zuerst weichen.

In den Latifundien wurden extraktive Wirtschaftsformen
intensiviert. Matetee, seit jeher wichtigstes Exportprodukt
Paraguays, prägte zusammen mit der Holzausbeutung die

Entwicklung der privaten Ländereien und bereitete

gleichzeitig die Integration der Guarani ins nationale
Wirtschaftsleben vor. Die noch bis in 19. Jahrhundert
anhaltende Resistenz der frei lebenden «monteses», die

sich insbesondere in Störaktionen gegen Mateausbeuter
entlud (welche sich vielfach gewaltsam der Matewälder in

Indianergebieten bemächtigten), wurde in den

Großgrundbesitzen gebrochen und der Guarani selbst in den

Herstellungsprozeß für Matetee eingegliedert. Firmen wie

die «Industrial» legten über ihre Gebiete ein Netz von
Aufkäufern, Verwaltern und Transportwegen und offe¬

rierten den Guarani Zivilisationsprodukte wie Beile,

Buschmesser, gußeiserne Kochtöpfe, Gewehre, Stoffe,

Zündhölzer, Salz, Zucker und natürlich auch «caiia», den

billigen Rohrzuckerschnaps, um im Gegenwert dazu

deren Arbeitskraft zu sichern. Die Guarani wurden auf
diese Weise in vielen Regionen zu Hauptträgern der

Mateausbeutung und zu Helfern auf den oft mehrere Wochen

dauernden Transporten der Mateballen auf Ochsenkarren.

Zur Infrastruktur dieser groß angelegten Betriebe sagt
Adolf Schuster:

«Auf diesen Gütern - nehmen wir als Beispiel diejenigen der

industrial Paraguaya> - spielt sich nun auch wieder ein weiteres

Stück originellen Volkslebens ab. Hier finden wir den Yerbatero,
den Yerbasucher, d.h. den Yerba-Arbeiter überhaupt, beinahe

wie zu den Zeiten der spanischen Kolonialherrschaft. Daß sich

diesem Stande Tausende widmen, bedingen schon die Großbetriebe.

Außerdem setzt der Yerbatransport Estancias, einen

Schiffpark, Wagnereien, Schmieden usw. voraus. Umgekehrt wie

auf den Holzschlägereien steht hier der mit Sägewerken verbundene

Holzschlag im Nebenbetrieb. In Kaufhäusern müssen dem

Personal Lebensmittel, Kleidung usw. zur Verfügung stehen. Die

164



Arbeiterheere erfordern richterliche und polizeiliche Behörden,

die Kinder Schulen. Im Gegensatz zum Unternehmertum
zweiten Ranges, greift die industrial Paraguaya> bis in alle

Einzelheiten selbst in den Betrieb. Sie schaltet damit die Raubwirtschaft,

die sie selber unangenehm empfinden müßte, in bestem

Beispiel aus. Dafür hat eine um so bessere Organisation einzusetzen,

und wie ein Staat ist denn auch der Besitz der industrial
Paraguaya> in Verwaltungsbezirke wie diejenigen von Concep-

ciön, San Pedro, San Estanisiao, Isaü, Tacurupucü usw. eingeteilt.

Auch die Estancias Palomares, Cerro Turin und Panadero

stehen unter besonderer Leitung. Wie dem ganzen Unternehmen
als Generaladministrator zur Zeit meines Besuches der
österreichische Konsul Leo Biedermann vorgesetzt war, wurde auf
Seite 3 54 erwähnt.

Größere Yerbales sind auch schon von einem Netz von 25 m

breiten Straßen durchzogen. Auf je 5 km wurden Schuppen

errichtet und Pflanzungen, denen ein Aufseher vorsteht, angelegt.

An denselben Stellen finden wir meist die Dörröfen und Trockenanlagen

für die gesammelte Yerba.» (Schuster, 1929, S. 488).

Der Impakt der Mate- oder Yerbaausbeutung auf die

Guarani war begrenzt. Zwar wurden durch die

Zusammenlegung von polizeilicher und richterlicher Gewalt in
den Latifundien Zustände geschaffen, die ein Vorgehen

gegen Guaranl-Gemeinschaften in Form von Strafexpeditionen

erleichterten - dies als Fortsetzung und Rationalisierung

kolonialer Verhältnisse - und das Los der «monte-

ses» verschlimmerten. Gleichzeitig erfolgte eine weitere

Begrenzung ihres Lebensraumes, da zum ersten Male in
ihren Rückzugsgebieten eine wirkliche Verwaltungs- und

Infrastruktur geschaffen wurde. Im ganzen gesehen
verblieben jedoch die Guarani in ihrer relativ autarken Subsi-

stenzwirtschaft und konnten, ohne in eine permanente
Abhängigkeit zu geraten, ihnen nützliche Zivilisationsgüter

erwerben, zu denen vor allem die Metallwerkzeuge
gehörten. Konflikte gingen denn auch nicht so sehr aus der

Arbeit selbst hervor, als vielmehr aus der ständigen
Präsenz nicht-indianischer Mate- und Holzfällertrupps, die in
der für sie unwirtlichen Umgebung als einzige
Vergnügungsmöglichkeiten die «tolderias» - die Guaranl-Sied-

lungen - zur Verfügung hatten. Streitereien um Indianerfrauen

waren deshalb häufig.

Erst in den Fünfzigerjahren dieses Jahrhunderts begann

die teilweise Auflösung der Latifundien. Dieser Prozeß

ging einher mit einem zunehmenden Kapitalfluß aus dem

Ausland, einer allgemeinen und sich ständig steigernden

Bodenspekulation und dem Verkauf der letzten noch

vorhandenen Fiskalländereien durch den Staat. Die

Bodenspekulation in Paraguay ist eng verbunden mit dem

wirtschaftlichen Entwicklungsprozeß Brasiliens, der - ausgehend

vom Räume Säo Paulo - sich immer stärker gegen

den Westen zu ausbreitete und schließlich, die Grenze

überschreitend, große Teile Ostparaguays ergriff. Neben

multinationalen Unternehmen sind es vor allem Bauern

aus Südbrasilien, die ihre kleinen oder mittelgroßen,
unrentabel gewordenen Anwesen veräußern und sich mit
dem Erlös in Paraguay das Zehnfache oder mehr anjung-
fräulichem Land kaufen können, da die Unterschiede der

Bodenpreise beträchtlich sind. Folge dieser Entwicklung
ist eine totale Überfremdung der ländlichen Besitzstruktur

Ostparaguays, die einhergeht mit einer außerordentlich
hohen Einwanderungsrate brasilianischer Bauern und

Arbeiter. Nach einer Statistik aus demJahre 1972 waren in
den vom «Instituto de Bienestar Rural» - dem Ministerium

für das ländliche Wohlergehen - kontrollierten
Gebieten im Departement Alto Parana 10% der Siedler

brasilianische Einwanderer. Im Departement Amambay
zählte man 15% und im Departement Canendiju ganze
43% (Nickson, 1979, S. 22).

Die Grenzen zur Einwanderung sind natürlich nicht nur
den Brasilianern geöffnet. Häufig trifft man heute in den

ehemaligen Wäldern der Guarani japanische, taiwanesi-
sche und südkoreanische Kolonien. Im Bereich der

mittelgroßen und großen Agrarbetriebe kaufen - neben den

Brasilianern - hauptsächlich Vertreter europäischer und

nordamerikanischer Nationen zwecks Kapitalanlage
Land.

Die seit Mitte der Sechzigerjahre rasant ansteigenden

Bodenpreise haben die rurale Struktur grundlegend
verändert. Wenn der brasilianische Kaffeekönig Antonio
Lunardelli im Jahre 1952 noch um die 400000 Hektaren
Land zum Preis von-10 Guaranie pro Hektare erwerben

konnte, so ist der mittlere Bodenpreis heute um die 20000
Guaranie. Im Alto Parana werden zur Zeit schon Ländereien

bis zu 150000 Guaranie die Hektare veräussert, was

ungefähr sFR. 2000.- entspricht. Es sind dies die Gebiete

im Einflußbereich des Itaipu-Staudammprojektes, das

sich gegenwärtig im Bau befindet und als künftig größtes
Stauwerk der Welt zum binationalen Prestigeobjekt von
Brasilien und Paraguay geworden ist.

Die Entwicklung zur mechanisierten, ausschließlich auf
den Export ausgerichteten und meistens von ausländischem

Kapital getragenen Landwirtschaft Ostparaguays
hat die Grundbesitzer gezwungen, große Teile ihrer

unproduktiven Ländereien abzustoßen und den Rest

selbst intensiver zu nutzen. Großgrundbesitze mit mehr

als einer Million Hektaren existieren heute nur noch im

Chaco-Gebiet. In Ostparaguay trifft man auch Ländereien

von über 100000 ha kaum mehr. Häufig sindjedoch
noch solche von 10000 ha.

165



166



Foto 15: Landvermessung für eine Mbyâ-Gemeinschaft

Die Leidtragenden dieser Umstrukturierung sind natürlich

die paraguayischen Kleinbauern, die auf keine Art
und Weise dieser Entwicklung folgen können und für die es

immer aussichtsloser wird, Land zu erschwinglichen Preisen

zu erwerben. Noch um einiges schlimmer steht es

jedoch um die ehemaligen «monteses», die als einstige

autochthone Eigentümer des Bodens auch nicht die

geringste Möglichkeit haben, ihre Rechte juristisch zu

verteidigen und noch viel weniger, ihr eigenes Land durch

Kauf abzusichern. So werden sie durch die Aufteilung der

Latifundien in mittelgroße Besitze und wegen der

Parzellierung der mittelgroßen Grundstücke in noch kleinere

immer mehr in ihrem Lebensraum eingeschränkt und

schließlich oft vertrieben. Als Beispiel mag uns hier Lunar-

delli dienen, der seine 400000 ha bis auf 40000 ha veräußerte.

Auf dem verbleibenden Rest allein befinden sich

drei tekoha der Paï-Tavyterâ, die insgesamt ungefähr 250
Familien umfassen. Ein weiteres Gebiet mit noch einmal

ungefähr 50 Familien hat er zum einen Teil an einen

Paraguayer, zum andern an einen Brasilianer verkauft. Auf
Wunsch des Brasilianers mußten auf seinem Gebiet zuerst
die Indianer entfernt werden, bevor er bereit war, das

Land zu bezahlen. Lunardelli war zudem Eigentümer des

Cerro Guazu — in der Paï-Mythologie das Zentrum der

Welt und Sitz von jasuka -, den er einem brasilianischen

Sägewerkbesitzer zur Holzausbeutung verkaufte. Ein
weiteres Beispiel ist Julio Escher mit seinen 42000 ha Land
nördlich des Ypane-Flusses, beidseitig der neuen
Verbindungsstraße Pedro Juan Caballero - Asuncion. Bis auf

wenige tausend Hektaren hat der deutschstämmige
Paraguayer seinen Besitz in Parzellen von 100 ha aufgeteilt und

diese einzeln an deutsch-brasilianische Kolonisten
verkauft. Mitten drin, umgeben von entwicklungsfreudigen
deutschsprachigen Einwanderern und eingezwängt auf

500 ha Land, die noch gerettet werden konnten, leben

ungefähr 30 Mbyä-Familien mit ihrem Kaziken.
Annäherungsversuche des Priesters, den die Einwanderer gleich

mitgebracht hatten, wiesen die Mbyä zurück. Nachdem

ihnen schon ihr Boden bis aufein kleines Stück weggenommen

worden war, wollten sie nicht noch von denselben

Leuten eine Kirche und eine Missionsschule in ihrer Kolonie

akzeptieren.

Von den drei Guaranf-Gruppen, die in dieser Arbeit
behandelt werden, sind die Mbyä diejenigen, die am meisten

unter der neuen Entwicklung leiden. Zerstreut über
ein sehr großes Gebiet, aufgeteilt in kleine Gruppen von
meistens nur wenigen Familien und als «changadores»
schon teilweise - wenn auch nicht ethnisch - ins rurale
Proletariat eingegliedert, werden sie in solchen

Zerstückelungsprozessen vielfach ihrer letzten Rückzugsmöglichkeit
beraubt und vollständig von ihrer Basis entwurzelt. In den

Anfängen noch geduldet und für Rodungsarbeiten
angeheuert, wird heute oft gerade dieses Anstellungsverhältnis
von den neuen Grundbesitzern dazu verwendet, den

Mbyä das Recht auf ihr Land vollständig abzusprechen,
da Lohnarbeiter ja schliesslich keinen Anspruch auf den

Grund ihres Patrons haben. Falls die Mbyä ihre Siedlung
nicht freiwillig räumen, verfügen die Landbesitzer über

genügend Methoden, um den Widerstand zu brechen; sei

das, indem man während deren Abwesenheit ihre Häuser
und Felder zerstört oder aber ganz einfach das Vieh nicht
bewacht. Kühe waren seit eh und je imstande, nichteinge-
zäunte Felder ausfindig zu machen. Die dadurch
verursachten Schäden genügen meistens, um die Indianer ihrer

167



Foto 16: In einer Welt, in der Landeigentum dominiert, müssen auch

zur Abgrenzung der Siedlungsgebiete der Mbyä Markierungslinien
geschlagen werden.

Nahrungsmittelbasis zu berauben und sie dadurch zu

zwingen, andernorts einen Patron zu suchen, um
überhaupt überleben zu können.

Diese Gewaltakte gegen die Guarani, besonders aber

gegen die Mbyä, häuften sich in den letzten Jahren
außerordentlich. Da das «Instituto Nacional del Indigena»

(INDI) - der nationale Indianerschutzdienst-den Betroffenen

kaum Gehör schenkt und noch weniger Willen und

Mittel besitzt, um gegen solche Machenschaften vorzugehen,

laufen diese vorwiegend im Stillen ab. Zu den wenigen

publik gewordenen Ereignissen dieser Art gehört der

Fall von Toro Cangue im Distrikt Yhu, Departement Caa-

guazu. Nachdem sich dort Mbyä geweigert hatten, ihr
Dorf zu räumen, zerstörten im Jahre 1981 Vertreter der

Firma Record S.A. deren Häuser mit Landwirtschaftsmaschinen

und rodeten den Wald um die Siedlung vollständig,

um zu verhindern, daß die Betroffenen wieder neue

Pflanzungen anlegten. Erst mittels Druck der «Asociacion

Indigenista del Paraguay» - einer privaten Hilfsorganisation,

die als einzige während einiger Jahre Erfahrungen in
der Verteidigung von Indianerländereien sammeln konnte

und dementsprechend über Anwälte verfügte - und mit
Hilfe von Publikationen in den öffentlichen Medien konnte

bewirkt werden, daß der Record S.A. durch ein Judizial-
dekret das Verfügungsrecht über das umstrittene Land

vorläufig entzogen wurde (Hoy, 2.9.1981, S. 20—21).

Der «Asociacion Indigenista del Paraguay», zusammen
mit dem von ihr und der «Misiön de Amistad» betreuten

Entwicklungsprojekt «Guarani» - das in Coronel Oviedo
stationiert ist -, gelang es, bis zum heutigen Tag in viele
der bestehenden Auseinandersetzungen direkt einzugreifen

und Vertreibungen zu verhindern. In einigen Fällen
konnte für die Mbyä aus solchen Konfliktsituationen heraus

dann endgültig Land vermessen und - unter Anwendung

der bestehenden, aber selten berücksichtigten
Landreformgesetze -juristisch abgesichert werden. Auf diese

Weise wurde das Land der Gruppe von Raymundo Arce
im oben erwähnten, ehemaligen Besitz von Julio Escher

vermessen und mit Landtitel versehen. Die ungefähr dreißig

Familien umfassende Gemeinschaft unter dem Kazi-
ken Alberto Garcette in Takuarita südlich des Apa-Flusses

verfügt über 1500 ha Boden, der jedoch noch nicht durch
den Landtitel abgesichert ist. Im Departement San Pedro

konnte für die große Gruppe um den Kaziken Frederico
Canete Land vermessen werden, das noch dem Fiskus

unterstanden hatte und eigentlich für Kolonisten parzelliert

und an sie verkauft werden sollte.

Obwohl Ansätze zu einer Landsicherung für die Mbyâ-
Indianer bestehen, darf nicht übersehen werden, daß bis

heute weniger als 10% von ihnen auf rechtlich geschütztem

oder wenigstens vermessenem Grund leben, während
die übrigen nach wie vor ihr Dasein auf privaten Ländereien

fristen. Es ist unwahrscheinlich, daß die

Bodenrechtsfrage für die Mehrheit der Mbyä noch gelöst werden

kann, da Landkonflikte nicht nur bei Kleinbauern,
sondern nun auch bei Indianern zunehmend als Politikum in

Erscheinung treten und - wie in Brasilien und Argentinien

- vom Staat in die Nähe der «nationalen Sicherheit»

gerückt werden. Dadurch erfolgt vermehrt eine Paralysierung

privater Unterstützungsmassnahmen.

168



Für die Paî-Tavyterâ stellen sich die Landprobleme in
einem anderen Rahmen. Obwohl im wesentlichen von
denselben Strukturänderungen betroffen wie die Mbya, ist

ihre Situation zum heutigen Zeitpunkt unvergleichlich
besser. In ihrem Gebiet haben seit dem Jahre 1972 Ethnologen

und Soziologen Erfahrungen in der Landabsicherung

flir Indianergemeinschaften gesammelt und auf
Druck der Pal-Tavyterä nach Lösungen gesucht, um die

Existenz der bestehenden tekoha zu festigen. So entstand

das Projekt «Paî-Tavyterâ», das - gleich wie das Projekt
«Guarani» - von der «Asociacion Indigenista del

Paraguay» und der «Misiön de Amistad» überwacht wird.
Nach zehnjähriger Arbeit konnten gesamthaft Ländereien
für 28 Gemeinschaften sichergestellt werden, in denen

mehr als 90% der Paî-Tavyterâ leben und am Wiederaufbau

ihres Wirtschafts- und Sozialsystems arbeiten. Drei
Faktoren haben dazu beigetragen, dass die Landfrage bei

den Paî aufdiese für Paraguay und viele andere südamerikanische

Staaten einmalige Art und Weise gelöst werden

konnte. Erstens wurde die Konsolidierung der Ländereien
noch zu einem Zeitpunkt angestrebt, als der
Zerstückelungsprozeß der Latifundien noch nicht abgeschlossen

war. Da Großgrundbesitzer im allgemeinen eher zu friedlichen

Lösungen im Sinne der Indianer bereit sind als

Eigentümer von mittelgroßen oder sogar kleinen Parzellen

(der Verlust von einigen hundert oder tausend Hektaren
trifft die ersteren weniger als die letzteren), konnten
Fortschritte erzielt werden, ohne daß sich Konflikte extrem

zuspitzen mußten. Zweitens liegt das Siedlungsgebiet der

Paî-Tavyterâ etwas außerhalb des Einflußbereiches des

Staudammprojektes Itaipu, wo die Bodenspekulation
weniger stark angeheizt wurde und die Mechanisierung
der Landwirtschaft, verbunden mit brasilianischer

Einwanderung, langsamer erfolgte. Drittens gab es der Zufall,
daß gerade zu Beginn der Siebzigerjahre die «Ex-Cafe»,
eine große nordamerikanische Gesellschaft, in Konkurs

geriet und ihre immensen Ländereien an den paraguayischen

Staat übergingen. 1973 bis 1976 konnten viele Paï-

Siedlungen, die sich von alters her auf dem Grundstück
der «Ex-Cafe» befanden, vermessen und durch
Regierungsdekrete des «Instituto de Bienestar Rural» zu nationalen

Indianerkolonien erklärt werden, wodurch dieses

Land vorerst den Spekulationsmechanismen entzogen
wurde.
Gesamthaft gesehen leben die Paî-Tavyterâ heute aufüber

40000 ha vermessenem Boden, aufgeteilt in die 28

ungleich großen Indianerkolonien, die über das ganze
ehemalige Siedlungsgebiet der Paî verstreut sind und den

traditionellen tekoha entsprechen. Nur noch die tekoha von
Pikykua (Distrikt Pedro Juan Caballero, Departement

Amambay) und Yvyku'i (Distrikt Itanarä, Departement
Canendiju), die, wie viele andere auch, auf Privatland

angesiedelt sind, haben noch keine Landvermessungen.

Die Landfrage muß bei den Chiripâ wiederum aus anderer

Sicht gesehen werden. Ihre Öffnung gegenüber der nationalen

Gesellschaft führte dazu, daß Missionare verschiedener

Richtungen sich vieler Gruppen annahmen und für
«ihre Indianer» auf lokaler Ebene Schritte einleiteten, um
Land für einzelne Gemeinschaften abzusichern. Da sich

Missionare jedoch kaum je mit Großgrundbesitzern anlegen

und zudem auf offene Unterstützung der Regierung
rechnen können, befinden sich die von ihnen vermessenen

Kolonien fast ausschließlich auf Staatsgrund und dienen

ihnen als sichere Domänen für ihre Evangelisierungsarbeit.

Um diese zu gewährleisten, nehmen sie sich das

Recht heraus, innerhalb der neuerstellten Kolonien
Parzellen für Missionsgebäude, Schulen und eigene Felder
auszusondern. Im Jahre 1976 begann dann auch das oben

schon erwähnte Projekt «Guarani», für die Chiripâ Land

zu vermessen und Gerichtsprozesse gegen Großgrundbesitzer

anzustrengen, die in altbewährter Manier versuchten,

Chiripâ-Gemeinschaften auf ihrem Land zur Aussiedlung

zu bewegen. Da das zentrale Siedlungsgebiet der

Chiripâ auf das Departement Canendiju und den nördlichen

Teil des Alto Paranâ konzentriert ist, auf die Gegend

also, welche am stärksten vom agro-mechanischen
Strukturwandel und der vom Itaipu-Staudammwerk ausgehenden

Bodenspekulation betroffen wird, stoßen die Versuche

zur Verteidigung ihres Landes ebenfalls auf erhebliche

Schwierigkeiten. Ein Teil der Chiripâ lebt sogar auf

zukünftigem Schwemmland des neu entstehenden Stausees,

und wie in solchen Fällen üblich, müssen sie zusammen

mit den dort ansässigen brasilianischen und
paraguayischen Kleinbauern umgesiedelt werden. Obwohl in
diesem Riesenprojekt die Auszahlung von Entschädigungen

für Anwohner vorgesehen ist, werden ein Großteil der

Bauern und ausnahmslos alle Indianer darauf verzichten

müssen, da aufdiesbezügliche Forderungen nur eingegangen

wird, wenn Anrecht auf Land mit den dazugehörigen
Landtiteln belegt werden kann. Die hauptsächlichen
Nutznießer werden auch hier wieder die wirklichen
Grundbesitzer sein und kaum die armen Bauern. In den

vergangenen Jahren hat deshalb das Projekt «Guarani»

begonnen, in Kooperation mit den betroffenen Chiripâ-
Gruppen nach Lösungen zu suchen, die es ihnen ermöglichen,

sich als Gemeinschaften in Regionen außerhalb des

Schwemmlandes niederzulassen.

169



Foto 17: Von den Paï aufgebautes Alphabetisierungszentrum in Tajy (Departement Amambay). Sie nennen es teko mbo'e roy (das Haus des Seins
des Lernens).

Es würde an dieser Stelle zu weit fuhren, die Landproblematik

in ihrer ganzen Tragweite zu analysieren und aufdie

positiven und negativen Erfahrungen der Absicherung
einzugehen. Sowohl die ethno-soziologischen als auch die

juristischen und politischen Aspekte sind so vielfaltig, daß

dafür eine eigene Studie vorgesehen werden müßte. (Zur
Einführung in diese Thematik siehe: Mision de Amistad,
1977)-

Nach zehnjähriger Arbeit in der Landfrage für paraguayische

Minoritäten kann zusammenfassend gesagt werden,
daß die durch die beiden von der Asociacion Indigenista
del Paraguay geführten Entwicklungsprojekte «Pai-Tavy-
terä» und «Guarani» gemachten Erfahrungen und - innerhalb

der bestehenden Gesetzgebung - herbeigeführten
Ergebnisse wenigstens die öffentliche Meinung zu dieser

Problematik stärker sensibilisiert haben. Gewaltsakte

gegen Guarani werden vermehrt publik und auch andere

Institutionen - insbesondere die katholische Kirche —

beginnen nun, Landinteressen der Indianer zu verteidigen.

Ereignisse der letzen Zeit geben jedoch Zeugnis davon,
daß extreme Konflikte zwischen Indianern und

Großgrundbesitzern zu einem nicht zu unterschätzenden Politi-
kum werden können. International bekanntgeworden ist

besonders ein Gerichtsverfahren gegen die schon erwähnte
Gesellschaft von Carlos Casado, auf deren Besitz im
zentralen Chaco die Toba-Maskoy mit Hilfe der katholischen

Kirche einen Enteignungsprozeß durchsetzten, der am

10. Oktober 1980 durch Regierungsdekret abgestützt
wurde. Trotz der rechtlichen Absicherung vollstreckten
dann Militäreinheiten in den erstenJanuartagen 1981 eine

Zwangsumsiedlung von ungefähr 200 Indianerfamilien

gegen deren Willen (BPD, 1981).

Die durch die öffentliche Gewalt unterstützte Interessenvertretung

der Großgrundbesitzer gegen die autochthone

Bevölkerung geht demnach weiter. Daran wird auch ein

170



an sich guter und progressiver Gesetzesentwurf nichts

ändern, der seit dem Jahre 1981 im Parlament diskutiert
und vorläufig noch nicht verabschiedet wird. Er soll den

unbefriedigenden Zustand der Landtitulation für
Indianergemeinschaften verbessern und das Recht auf ihre
Gebiete bestätigen.
Von den drei hier betrachteten Guaram-Ethnien sind die

Pal diejenigen, welche von der Landsituation her gesehen

heute am besten dastehen und dementsprechend gute

Voraussetzungen besitzen, um ihre soziale und politische

Konsolidierung und die wirtschaftliche Entwicklung auf
Basis ihrer eigenen ethnischen Identität voranzubringen.
Die Paï haben schon im März 1975 nach langer Zeit zum
ersten Mal wieder eine Häuptlingsversammlung organisiert

und seither die Kontakte zwischen den Kolonien

ausgebaut und intensiviert. Der dadurch in Gang

gebrachte Prozeß hat zur Folge, daß nach und nach

gemeinsame, auf Selbsterfahrung beruhende Kriterien in

bezug auf die Leitung der tekoha (religiöse und politische
Führung) und die Organisation der Arbeit (Gruppenarbeit

auf Basis des mba'e pepy, Subsistenzwirtschaft versus

Produktion für den Markt, u.a.m.) festgelegt werden, die

auf das Gemeinschaftsgefüge zurückwirken und das

Selbstbewußtsein stärken. Die religiösen Feste und besonders

die Initiationsriten finden heute wiederum vermehrt

statt. Die Paï haben zusammen mit paraguayischen Lehrern

des Projektes «Paî-Tavyterâ» ein Alphabetisierungsprogramm

in Angriff genommen, in dem Lerninhalte der

eigenen Kultur sowie solche des paraguayisch-ruralen
Bereiches in ihrer ursprünglichen Sprache vermittelt werden.

Obwohl all diese Vorstöße nicht konfliktlos gelingen
und gerade Probleme mit teilweise paraguayisch sozialisierten

politischen Führern nicht eben selten sind, ist es

dennoch erstaunlich, wie schnell sich die Pal von ihrer
tiefen, sämtliche Sphären erfassenden, von außen

herangetragenen Krise erholen und den Reorganisationsprozeß

konsequent durchführen. Sehr positiv wirkt sich in dieser

Etappe die Absenz nicht-indianischer Institutionen in
ihren Kolonien aus, da diese vielfach in sehr individualistischer

Manier kleine, ihnen ergebene Gruppen von Indianern

fordern und dadurch wesentlich zu proselytistischen
Tendenzen beitragen. Die Paï sind sich heute dieser

Gefahr bewußt und haben deshalb in letzter Zeit einzelne

Versuche von Missionaren, die sich in ihren Kolonien
einnisten wollten, abgewiesen.

Mit der Absicherung des Landes haben die meisten tekoha

innerhalb von wenigen Jahren ihre Ernährungsprobleme
quantitativ, wenn auch noch nicht qualitativ, gelöst.
Dadurch verbesserte sich auch der allgemeine
Gesundheitszustand erheblich, und epidemische Krankheiten wie

Masern und Grippe konnten eingedämmt werden,
wodurch sich die Kindersterblichkeit wesentlich verringerte.

Die Paï haben heute ungefähr dieselbe Lebenserwartung

wie die Campesinos im ruralen Gebiet.

Die Kolonien der Chiripä sind von der landwirtschaftlichen

Entwicklung und von der Ernährung her meistens

besser gestellt als diejenigen der Paï, da die Chiripä früher

begannen, Arbeitsmethoden der Campesinos zu übernehmen

und deshalb der Arbeit im allgemeinen mehr Bedeutung

beimessen als anderen, eher sozialen Tätigkeiten.
Gerade diese Entwicklung verhindert in gewissem Maße
eine interne Konsolidierung und die Suche nach eigenen

Kriterien, die es ihnen ermöglichten, sich auf breiterer
ethnischer Basis wiederzufinden. Auch wenn die Chiripä
auf vermessenem und gesichertem Land leben, haben sie

außerordentlich Mühe, sich aus der Abhängigkeit ihrer
Patrones und ihrer Zwischenhändler zu lösen, da sie sich

stets wieder verschulden und zum Teil selbst die Strukturen

der Ausbeutung auf der untersten Ebene in ihre
Gemeinschaften hineintragen. Die Tendenz, sich der

nationalen Gesellschaft anzugleichen, führt sie weg von
der Suche nach dem Erfahrungsaustausch mit anderen

Kolonien und damit weg von einer kritischen Analyse
ihrer Situation als ethnische Minorität. Die unter ihnen

ansässigen Missionare tun meistens ein übriges, um diese

Tendenz zu fördern, da jede Religionsrichtung (Salesia-

ner, Pfingstmission, Deutsche Indianerpioniermission
usw.) wieder eigene Methoden hat, das Evangelium zu
übermitteln und Hilfe zu leisten, und sich gegen Missionen
anderer Prägung abgrenzt. Zu den wichtigsten
Instrumenten der Geistlichen gehören seit eh und je die Schulen,
die vielfach in spanischer Sprache geführt werden und kein

auf die Guaranf-Kultur zugeschnittenes Lehrmaterial zur
Verfügung haben. Die Chiripä, unsicher in ihrer kulturellen

Selbstbestätigung, werden damit sowohl von innen als

auch von außen in diesem Zwiespalt belassen, und es ist im
Moment schwer abzuschätzen, ob sie überhaupt noch zu

einer ethnischen Integration und Identifikation kommen

werden, falls nicht ein radikaler Bruch in der Orientierung
erfolgt. Die Bemühungen des Projektes «Guarani», wenigstens

im Schulungsbereich eine Koordination der
verschiedenen Missionen zu erreichen, also das didaktische

Material zu vereinheitlichen und auf die Erfahrungswerte
der Chiripä zuzuschneiden, scheitern ständig am
Konkurrenzdenken der beteiligten Institutionen.
Wenn demzufolge die Chiripä, rein äußerlich gesehen, als

diejenige ethnische Gruppe in Erscheinung treten, die

physisch und materiell — den Vorstellungen der weißen

Gesellschaft entsprechend - die beachtlichsten
Fortschritte gemacht hat, so täuscht dies über die wahre Situa-

171



Foto 18: Rechnen, Schreiben und Lesen brauchen wir nicht, um uns

zu verständigen, sondern um mit den Weißen zurechtzukommen.

Foto 19: Gesprochen und geschrieben wird in Guarani. Vielleicht
wird spanisch dann als erste Fremdsprache eingeführt.

tion hinweg. Der Werdegang der Chiripâ zeigt sich als

Fortsetzung einer Integration in die nationale Gesellschaft,

die ihren Ursprung schon in der Jesuitenzeit hat.

Bei den Mbyâ ist es noch schwieriger, eine Voraussage zu

ihrem weiteren Weg zu machen. Ihr Schicksal hängt
primär davon ab, ob es gelingen wird, in näherer Zukunft
Land für die Mehrheit derjenigen Gruppen abzusichern,
die bisher noch auf privaten Grundbesitzen ihr Leben

fristeten. Falls dies nicht möglich sein sollte, werden die

Mbyâ über kurz oder lang im paraguayischen Landproletariat

aufgehen. Ihre Widerstandskraft während der
Kolonialzeit drückt sich heute in einer Kompromißlosigkeit
gegenüber der nationalen Gesellschaft in der Weise aus,
daß sie es vorziehen, als Ethnie zu verschwinden, als sich

unter den Schutz einer Mission oder einer staatlichen

Institution zu stellen. Bisher haben alle Mbya-Gruppen,
für die Land gesichert werden konnte, eine Vermessung
zuerst einmal prinzipiell abgelehnt und später nur unter
der Bedingung angenommen, daß in ihrem Gebiet weder

eine Missionsstation noch eine Schule noch eine Polizeioder

sonstige Aufsichtsstelle eingerichtet werde. Das auf
die Jesuitenreduktion und die «pueblos de indios»
zurückgehende Trauma bewirkt bei ihnen noch heute, dass

Landreservationen unweigerlich als Wiederholung der
Geschichte empfunden und mit Kontrolle gleichgesetzt
werden.

Es braucht wohl nicht besonders darauf hingewiesen zu

werden, daß die gegenwärtige wirtschaftliche Situation

172



der Mbyâ überhaupt nicht schlechter sein könnte. Praktisch

ohne Möglichkeit, sich eine wirkliche Subsistenzba-

sis zu schaffen, überleben sie in der Hauptsache durch die

Changa. Ansätze einer Verbesserung zeigen sich vorerst

nur bei den wenigen Mbyä-Gruppen, die aufvermessenem
Land leben und dadurch weniger abhängig von der Lohnarbeit

sind. Sie sind es auch, respektive ihre Kaziken, die

Mittel und Wege suchen, um den Zerstückelungsprozeß
der Mbyâ als Ethnie aufzuhalten. Es finden ziemlich
formale Besuche der Kaziken untereinander statt, und auch

den Kontakten zwischen den Gemeinschaften wird mehr

Bedeutung zugemessen, denn sie führen zum Austausch

von Erfahrungen und damit zu einer gegenseitigen
Sensibilisierung. Auf der Ebene der Kaziken steht eine zukünftige

politische Integration aller Mbyâ im Vordergrund,
und die Diskussion dreht sich immer von neuem um das

Thema der politischen Hierarchisierung und der Suche

nach einem Weg, wieder einen einzigen wirklichen Kaziken

für alle Mbyâ zu bekommen. Es besteht kein Zweifel,
daß in diesen internen politischen Auseinandersetzungen
die Konkurrenz zwischen den Kaziken sehr groß ist und

deshalb keine Gewißheit besteht, ob eine Vereinheitlichung

der politischen Struktur überhaupt möglich sein

wird. Auf der andern Seite konnte bei den Mbyâ bisher

nicht festgestellt werden, daß sie eine wirkliche kulturelle

Revitalisation, im Sinne einer Wiederbelebung alter Riten
und der religiösen Basis anstreben, wie das bei den Paï-

Tavyterä der Fall ist.

Der Vergleich der neueren Entwicklung der drei Guaranl-

Gruppen Ostparaguays zeigt, daß sich auch heute eine

Kontinuität ihrer Integration in die nationale Gesellschaft

aufzeigen läßt, die ihren Ursprung in der Kolonialgeschichte

hat. Jede der drei Gruppen hat - je nach Art, wie

sie von den spanischen Kolonialherren und später durch
die Jesuiten sozialisiert wurde - eigene Strukturen zur
Selbsterhaltung innerhalb der gegebenen Situation
entwickelt, die sich als Öffnung zur Integration oder aber als

Resistenz und Isolierung manifestieren und im wesentlichen

ihr Verhalten gegenüber dem Staat bestimmen.

In Ostparaguay läuft der Versuch - wahrscheinlich zum

ersten Mal in Lateinamerika -, ein Landprogramm aufdie

kulturellen, sozialen und politischen Gegebenheiten jeder
ethnischen Gruppe abzustimmen. Während sonst praktisch

immer irgendwo entweder von staatlichen Organen
oder von Missionsorden inspirierte Indianerreservate

geschaffen und die Indios verschiedener ethnischer
Herkunft von weither in diese übersiedelt und so am Leben

erhalten wurden - womit man vielmehr die Großgrundbesitzer

von den Indianern befreite als umgekehrt- sollen die

Guarani-Gemeinschaften in Ostparaguay ihr Recht auf
die traditionellen Siedlungsgebiete bestätigt bekommen.

Bisherige Erfahrungen zeigen, daß die so gewachsenen

und erhaltenen Gemeinschaften über eine Dynamik verfügen,

die es ihnen ermöglicht, mit geringstmöglicher Hilfe

von aussen einen Entwicklungsprozess in Gang zu setzen,
der eine Emanzipation gegenüber der nationalen Gesellschaft

zum Ziel hat. Die Guarani haben dadurch die Mittel

in der Hand, ihre Probleme auf allen Ebenen in Angriff
zu nehmen und zum größten Teil auch zu lösen. Voraussetzung

aber zu einer solchen, relativ autonomen Entwicklung

ist und bleibt die Landabsicherung.

E Die Sammlung Schuster

i. Einleitung zur Sammlung

Es dürfte zwei Hauptkriterien geben, eine Kollektion
materieller Gegenstände einer uns fremden Kultur
zusammenzustellen. Geht der Sammler von einer oberflächlichen

Betrachtungsweise aus, wird er mehr oder weniger
wahllos all das zusammenraffen, was ihm von seinem

kulturellen Hintergrund her als interessant erscheint. Solche

Sammlungen sagen deshalb oft mehr aus über uns und die

europäische Zivilisation mit ihrer ausgeprägten, am Kurswert

und Warenmarkt sich orientierenden Sammlermanie,

als daß sie einen integralen Eindruck einer anderen

Kultur geben könnte.
Vorzuziehen wäre es, eigene Vorstellungen und Interessen

zurückzustellen, vorab zu einem grundlegenden
Verständnis einer fremden Lebensform zu kommen, um darauf

von innen heraus eine Dokumentation von Gegenständen

zu machen. Diese sollten so mit den notwendigen
Informationen versehen werden, daß sie repräsentativ für
eine bestimmte Kultur wären und uns ein Bild uns fremder

ökonomischer, sozialer und religiöser Ausdrucksformen
vermitteln könnten.
Schusters Sammlung gehört fraglos zur ersten Kategorie.
Nicht nur, daß er voreingenommen eine negative Einstellung

zu den «Primitiven» hatte und sich somit der
herrschenden Meinung der spanisch sprechenden Bevölkerung

Argentiniens und Paraguays anschloß, - auch sein

Besuch bei den Mbyâ führte nicht dazu, daß sein

Verständnis der Guaranl-Kultur menschlicher wurde oder

sich gar Ansätze zu solidarischen Gefühlen gegenüber den

verfolgten Monteses herausgebildet hätten.

173



Dementsprechend stellt seine Sammlung ein unorganisches

Konglomerat von Objekten dar, die teils aus dem

wirtschaftlichen, teils aus dem kultischen Bereich stammen

und entweder gar nicht oder nur durch Zufall
repräsentativ sind. Nur eine sekundäre Ergänzung, die

zusammengehen müßte mit einer eingehenden Feldforschung -
was heute noch möglich wäre - könnte Schusters Kollektion

zu dem machen, was eine Sammlung sein sollte:

lebendiger Ausdruck einer Kultur, die uns fremdes Wissen

und Verhaltensweisen der verschiedenen gesellschaftlichen

Bereiche näherbringt und verständlich macht.

Da dies zum heutigen Zeitpunkt nicht möglich ist und

gerade über die Mbyä relativ wenig bekannt ist, soll an

dieser Stelle vesucht werden, wenigstens die in Schusters

Sammlung enthaltenen Kultgegenstände zusammenzufassen

und mit mehr Informationen zu versehen, wobei,
wie schon oft in dieser Arbeit, vorwiegend aufdie Schriften

von Leon Cadogan zurückgegriffen wird. Im übrigen
verweise ich aufweitere Beschreibungen von Guaram-Samm-

lungen, wie sie in der ethnographischen Literatur nicht
eben selten sind. (Machon, 1894/95; Métraux, 1928; Schuster,

1929; Zeller, 1931-33; Müller 1934/35; Martinez-
Crovetto, 1968).

Von den im Sammlungskatalog abgebildeten Objekten
kommen in der Mbyä-Kultur den Tabakpfeifen (Abb. 1,

2), den Stirnbändern (Abb. 3), derTrommel (Abb. 4) und
den Kürbisrasseln (Abb. 5) spezielle Bedeutung zu.

In der Mbyä-Mythologie ist die Schöpfung eng mit Flammen

(tataendy) und Rauch oder Nebel (tatachina) verbunden.

Flammen sind sichtbare Manifestation der Göttlichkeit,

so daß sich die Schöpfer der Erde und ihre Fleroen

den Menschen, das heißt den Mbyä, durch die Flammen

zu erkennen geben. Tatachina - hergeleitet aus tatachi

(Rauch) und -ra oder -na (ähnlich wie) - entspricht den

kleinen Nebelfeldern, die sich oft im Frühling über die

offenen Niederungen hinziehen und die den Menschen,
Tieren und Pflanzen Leben und Kraft geben (Cadogan,

1959, S. 26).

Tataendy und tatachina wurden von namandu ru ete zu Beginn
allen Seins und damit noch vor der menschlichen Sprache
und vor der «ersten Erde» geschaffen:

Namandu ru ete tenondegua 0

yvàrapeteïgui, oyvârapy
mba 'ekuaâ gui, 0 kuaa-ra-ra vy

ma tataendy, tatachina oguero-

monemona.

(Cadogan, 1959, S. 19)

Der Wirkliche, Erste Vater namandu,

aus einem kleinen Teil seiner

Göttlichkeit, aus der Weisheit,
enthalten in seiner Göttlichkeit,
durch sein schöpferisches Wissen

vollbrachte er, dass Flammen und

Nebel Gestalt annahmen.

In der Folge wurde karai ru ete der Gott des Feuers und

damit Besitzer der Flammen und jakaira ru ete Gott des

Frühlings und damit ebenfalls Besitzer der Nebel. Nachdem

die von namandu ru ete geschaffene erste Erde im Diluvium

unterging und die Wort-Seelen dieser Zeit die Himmel

bevölkerten, beabsichtigte er, zuerst karai ru ete, dann

jakaira ru ete mit der Erschaffung deryvy pyahu - der neuen
Erde - zu beauftragen. An dieser Stelle der Schöpfungsgeschichte

tritt zum ersten Mal die Tabakpfeife auf, die in
den Mythen als tatachinakägä (Knochen des Nebels)
bezeichnet wird und in der Umgangssprache petyngua (pety

- Tabak; gua - dasjenige für) heißt. Dazu folgendes

Gespräch zwischen namandu ru ete und den ne'eng ru ete, den

Wirklichen Vätern der Wort-Seelen:

Namandu ru ete:

Néi, ereôta, che ra'y i, karai ru

etepy ere, a'epaje onono ete

va'erä oyvy rupa rä i.

Karai ru ete.
Cheé nanonôi ete va 'era iare i

va 'erà ey. Cheé,yvy aropochy

A 'e va re: «a 'e nonono reeguâi 0

yvy rupa rä i», ere chupe.

Namandu ru ete:

Néi, a 'e ramo, tereojakaira ru

etepy ere: a'epaje oyvy rupa râ

nononôi ete va'erä.

Jakaira ru ete:

Cheé ahonopota ma cheyvy
rupa râ i. Cheyvy 0 'âyvô ma

nande ra'y apyrepyre ve i kue:

a 'e ramojepe, aroatachina

va'erä; tataendy tatachina ambo-

jaityipotamba 'ete ioiny va 'era

tape rupa reko achy re.

Namandu ru ete (zum Übermittler):
Gut, Du wirst gehen, mein Sohn,
und karai ru ete fragst Du, ob er
bereit sei, sich seinen zukünftigen
Erdenaufenthalt zu schaffen.

Karai ru ete (zum Übermittler):
Ich bin unter keinen Umständen

bereit, etwas zu schaffen, das nicht
sein (nicht reifen) wird. Ich würde
die Erde mit meinem Zorn
beladen.

Deshalb «er hat nicht die Absicht,
sich seinen Erdenaufenthalt (das

Fundament der Erde) zu schaffen»,

sagst Du ihm.

Namandu ru ete (zum Übermittler):
Gut, da es so ist, geh zu jakaira ru

ete und frage ihn, ob er bereit sei,

sich seinen künftigen Erdenaufenthalt

zu schaffen.

Jakaira ru ete (zum Übermittler):
Ich bin bereit, mir meinen künftigen

Erdenaufenthalt (das Fundament

der Erde) zu schaffen. Meine
Erde enthält jedoch schon Zeichen

des Unglücks für unsere Söhne bis

zur letzten Generation.

Ich werde deshalb meinen

lebenspendenden Nebel aussprühen;
die heiligen Flammen, die Nebel

werde ich ausbreiten über all die

wirklichen Wesen, die den Weg
der Unvollkommenheit (das Sein

der Krankheit) gehen.

174



Cheé,pety, tatachinakägä aro-

jera i va'era, nande ra'yrype
jekupe rà. Cheé, ka 'aguypa 'û

arojerapovera mbegue katu

va'era a'ejavi kue i.

Ich werde den Tabak und die Pfeife

schaffen, damit sich unsere Söhne

erhalten können. Alle die

zwischen den Wäldern gelegenen

Niederungen werde ich langsam
erleuchten mit meinen Blitzen.

(Cadogan, 1959, S. 61—62)

Nach den Ausführungen der Mbya weiss karai ru ete, daß

auch die Bewohner der neuen Erde - Abbilder (ta'anga)

der Menschen der ersten Welt - unvollkommen sein werden

und er deshalb seinen Zorn entladen und damit das

Neugeschaffene abermals zerstören müßte. Daher seine

Weigerung gegenüber namandu ru ete, die zweite Welt
entstehen zu lassen.

Jakaira ru ete dagegen will dem Übel der Unvollkommen-
heit damit begegnen, daß er die Pfeife und den Tabak
kreiert, die den Menschen helfen soll, in dieser neuen Welt
zu leben. Zwar ist der Rauch aus der Pfeife (tatachina reko

achy - unvollkommenes Sein des Nebels) dem göttlichen
Nebel nicht ebenbürtig und die erzeugte Wirkung damit
begrenzt. Dennoch hat die Tabakpfeife bis heute in der

Mbya-Kultur ihre Bedeutung behalten und wird zu
verschiedenen Zwecken verwendet.
Es sind die religiösen Führer und ehemals auch Führerinnen,

die innerhalb bestimmter Riten den reinigenden
Rauch gebrauchen, um Felder, Nahrungsmittel und sogar
wilde Früchte zu besprühen.
Der mitä renôia (derjenige der den Namen ruft), das Gegenstück

zum mitä rexa ha der Paî-Tavyterâ, bläst dem
neugeborenen Kind den Rauch über den Scheitel, um den tery

mo'ä, den Seelennamen ausfindig zu machen. Dazu
verwendet er die Tabakpfeife und den heiligen, selbstgezogenen

Tabak. Tatachina rage emboupa nande ra'y apytere:

«Mache, daß sich zuerst der Nebel im Scheitel unserer
Kinder festsetzt.» Der Sitz des Nebels, der Weisheit und
Ruhe verkörpert, ist der Scheitel (apyte), und durch ihn
teilt sich jakaira den Menschen mit. Mittels tatachina ne'en-

gatu rapyta, dem «Ursprung des Nebels der exzellenten

Wörter», erhalten die Führer die Inspiration zum religiösen

Sein und damit zum guten Wissen (arandu porä). Im
Gegensatz zum tatachina verkörpert tataendy Kraft und Mut
und hat seinen Sitz im Herzen.

Damit ergibt sich der Übergang von der Tabakpfeife, als

dem Nebel und damit Weisheit erzeugenden, zum Stirnband,

als dem die Weisheit bewahrenden Element. Das

Stirnband, wie es in Abb. 3 erscheint, wird heute
ausschließlich von Männern getragen und zwar sowohl bei

den Mbya als auch bei den Pai. Die Mbya verwenden dazu

einen gewobenen Streifen aus Baumwolle, während die
Paî noch heute einen Federkopfschmuck aufsetzen.

Der Name des männlichen Kopfschmuckes ist jeguaka,
während diejenigen, die ihn tragen, also sämtliche Mbya-
Männer, jeguakava genannt werden. Das weibliche
Pendant dazu wärejasuka und jasukava, wobei mir allerdings
nicht bekannt ist, ob es in früheren Zeiten einen weiblichen

Kopfschmuck gegeben hat. Wie wir schon im Abschnitt
über die Sozialstruktur gesehen haben, enthalten jeguaka
und jasuka Symbole des Männlichen und Weiblichen, die

eng mit der Schöpfungsgeschichte zusammenhängen und

demzufolge in Verbindung mit Riten auftreten. Jeguaka

ryapu und jasuka ryapu- wörtlich: das Geräusch des männlichen,

beziehungsweise des weiblichen Schmuckes - sind
feste Begriffe für männliche, resp. weibliche Gesänge in
religiösen Tänzen (Cadogan, 1959, S. 36).
Die Dualität von männlich und weiblich wird auch bei

weiteren Gegenständen des kultischen Bereiches beibehalten.

Die Kürbisrasseln (mbaraka) sowie die Trommel
(mba'epu) werden ausschließlich von Männern gebraucht,
während das in der Sammlung Schuster fehlende, ungefähr

ein Meter lange Bambusrohr als Stampfresonator
(takuapu) nur von Frauen verwendet wird. (Die Abbildung
eines takuapu findet sich in Müller, 1934/35, S. 200,
Abb. Ii.)
In der religiösen Sprache wird die Trommel mba'e pu (die

geräuscherzeugende Sache), in der Umgangssprache auch

angu'apu (der tönende Mörser) genannt, während die
Kürbisrassel mba'e pu mirî ist, wobei min im traditionellen
Guarani die Verkleinerungsform darstellt. Beide
Musikinstrumente werden von den Mbyä-Männern in religiösen
Zeremonien verwendet. Die Kürbisrassel gehört ebenfalls

zum Allgemeingut der Paî-Tavyterâ und Chiripä, während

die Trommel nur bei den Mbya festgestellt werden

konnte. Zu den Musikinstrumenten der Mbya hat Leon

Cadogan ein interessantes Gespräch aufgezeichnet, das er

mit Alberto Medina, einem Kaziken aus der Gegend von
Ca'aguazu geführt hat:

Mba 'eywyra gwipeêmba 'e

-pu, angu 'a-pujae-ape-japo,

Alberto?

Néi a-mombeu 'i ta, niko.

Mba 'e-pu 'i ko ore kwe 'i ry ro-

japo, ro-jo '0 'irnba 'e-pu rä 'i

Aus welchem Holz macht Ihr die

«geräuscherzeugende Sache»

(Trommel), die wir auch angu'a-pu

nennen, Alberto?

Gut, ich werde es also erzählen.

Wir machen Trommeln, höhlen

die Trommeln ebenfalls aus der

175



ygarygwi avei, mba 'e-pu ova

va'e ro-jo'o'i kurupika'y gwi
ave mba 'epu rä'i. Ha 'e va 'e ro-

mbo-ova'i akuchipire'ipy, chiü

pire 'ipy nga 'u ro-mbo-ova 'i, a

rami 'ey ro-mbo-ova 'i ta'ytetu

pire'ipy,a'e rami'ey uy katu

ro-mbo-ova 'i kochipire 'ipy ro-

mbo-ova porä'i.

Ha'e va'e ro-mbo-ovapa'i ma

wy katu avapy oiko o-gwero-

poaka'i oi-nupä'i oiko-wy

mba 'e-pu ova va 'e. Ha 'epy

ywyra'ija kwe'i ry o-jeroky'i o-

tangara i opy rupi, oka rupi ok-

wapy.

O-jeroky 'i ikwapy, o-ne-mo-

ichî'i okwapy mba 'e-pu ova va

re o-ne-moichï'i agwä ha 'e rami

gwa o-japo 'i, mba 'e-pu ova

va'e kurupika'ygwi ta'u/ tawy

ygarygwi avei. A 'e rami agwä

o-ne-moichï'iywyra'ija kwe'i

ry, oka rupi o-ne-moicht'i,

upeicha o-ne-mboarâi 'i okwapy,

owy 'a 'i okwapy mba 'e-pu

ova va re. Ha 'e va gwi katu,

amboae katu kumbijare ro-

Kumbijare rogwereko 'i va 'e

katu, opy re ma ro-gwereko, ha

opy re ma ro-gwereko ma wy,

kunatai-ngwe 'i kyringwe 'i,

ywyra 'ija kwe'i ry, o-nemoichl

avei, o-tangara 'i okwapy, o-

tangara 'i ojoupive'i, kunang-

we'i, avakwe'i ojoupive'i aveo-

tangara'i okwapy.

Ha 'e va 'e o-tangara 'i ma wy

katu, nande chyyvate'i kwe

takwa-pu reve o-mbo-jaity

okwapy, nande chyyvate ve 'i ma

o-mbo-jaity'i okwapy o-moky-

re'y reko agwä wyywyra'ija
kwe rypemba 'e-pu opy gwa re.

Zeder aus, das Gesicht der Trommel

machen wir auch aus kurupika'y.

Dieses beziehen wir mit Fell
des Goldhasen, mit Fell der

«schwarzen Nase» beziehen wir
es, im andern Fall gebrauchen wir
die Haut des kleinen Pecari, aber

auch mit dem Fell des großen
Pecari beziehen wir das Gesicht gut:

Wenn das Gesicht bezogen ist,

wird es von einem Mann mit Kraft
bearbeitet, das Gesicht der Trommel

schlagend ist sein Sein. Damit
tanzen und machen sie Schritte

tangara, die «Besitzer des kleinen

Stabes», im Haus und in der

Umgebung des Hauses.

Tanzend beugen sie sich, machen

die he-moicht beugend. Um Schritte
im Takt zu machen, wird die

Trommel mit dem Gesicht hergestellt

aus Holz des kurupika'y und

auch aus Holz der Zeder. Damit es

so sei, machen die «Besitzer des

kleinen Stabes» die Schritte rie-

moicht, im Vorhof des Hauses, so

spielen sie, so freuen sie sich zum
Takt der Trommel. Zudem haben

wir ein anderes (Instrument), das

kumbijare.

Wir, die wir kumbijare haben, halten

es im Haus, und wenn wir es

im Haus halten, machen die Mädchen,

die Knaben, die «Besitzer

des kleinen Stabes» die Schritte ne-

moichï, die Schritte tangara vollführend

beugen sie sich, tanzen tangara

zusammen (in Gruppen
getrennt), die Frauen auf der einen

und die Männer auf der anderen

Seite, sich beugend tanzen sie

tangara.

Und indem sie tangara tanzen,

stampfen unsere «hohen» (respektierten)

Mütter mit ihren takuapu,

sich beugend und den Takt
stampfend, markieren sie den Gang des

Seins und inspirieren die «Besitzer

des kleinen Stabes» mit ihren

Trommeln im Haus.

Ha 'e rami wy o-ombo-jaity 'i

jyy petetywyra 'ija mbaraka

min kumbijare rev'ijyy awy ae

ombo-jaity 'reko uwyvi. Ha 'e

rami wy, ha 'e rami katu o-me-

'e 'ijewy agwyjevetejyy, he 'i o

chy kwe rype, oyke 'i e 'ipe o-

poi agwä: agwyjevete, he'i.

Péa peve ma aikwaa.

(Cadogan, 1971, S. 86—87)

Gleichzeitig schütteln die «Besitzer

des kleinen Stabes» die

Kürbisrasseln zusammen mit den

kumbijare, schütteln sie kräftig. Da es

so ist und nachdem dies getan
wurde, geben sie erneut den Dank

an ihre Mütter; ihrer älteren

Schwester sagt (die Frau) um (den

Tanz) zu beenden: «Danke», sagt
sie.

Nur bis hierher weiß ich.

Es wird nicht möglich sein, an dieser Stelle aufalle Begriffe
dieses Textes einzugehen, die der näheren Erläuterung
bedürften. Schon nur die beiden Bäumeygary und kurupika'y,

aus deren Holz die Trommel verfertigt wird, stehen in
einem wichtigen mythologisch-religiösen Kontext. Beide

Bäume wachsen im guaranitischen Paradies und gehören

zu den heiligen Pflanzen. Der wirkliche Name der Zeder

(cedula tubiflora) istyvyra namandu und weist somit aufden

Schöpfer der ersten Welt hin. Aus der Zeder wurden in
früheren Zeiten ebenfalls Behälter zur Aufbewahrung der
Knochen von Verstorbenen angefertigt. Cadogan konnte
außerdem feststellen, daß die Zedern zu denjenigen Bäumen

gehören, die von den Mbyk yvyra ne'ery (Baum der
fließenden Wort-Seele) genannt werden und deren periodisch

und jahreszeitlich bedingter Ausfluß gleichbedeutend

ist mit einem ursprünglichen, lebenspendenden
Element. Zur gleichen Klasse von Bäumen gehört der kurupika'y

(sapium sp.). Cadogan folgert weiter, daß bei den

Tavyterä der heilige Name der Zeder jasuka renda (der Ort
von jasuka) ist, wodurch wir wieder bei der ursprünglichen
Kraft oder dem ursprünglichen Chaos angelangt sind, aus

dem nach den Pai das Universum entstanden ist. Da sich

jasuka auch in der Form eines Nieselregens zeigen kann, in
dem sich die Götter reinigen, ist es nicht ausgeschlossen,

daßjasuka ursprünglich gleichbedeutend mit dem Ausfluß
der Zeder war, einem Urtau, der aus ygary entstand

(Cadogan, 1971, S. 22—28).

Zum kurupika'y ist noch zu sagen, daß der Sonnenheros der

Tavyterä pa'i kuara aus einem Blatt dieses Baumes seinen

jüngeren Bruder jasy, den Mond, erschaffen hat.

Auch kochi (Pecari), mit dessen Haut die Trommel überzogen

wird, gehört zu den zentralen Figuren der Guaranf-

Mythologie. Nach den Mbyä wurde kochi vom Sonnenheros

nande rupa'i aus dem Samen der reifen Gwembefrucht

(philodendron bipinnatifidum) gemacht, und es gehört als

176



einziges privilegiertes Tier zu einem Kulturheros des gua-
ranitischen Pantheons. Im Chiripa-Dialekt ist der heilige
Name des Pecari tajasu (siehe S. 137). Da ta-jasu und jasuka

(bei den Pai der Ursprung aller Dinge, bei den Mbyâ
das weibliche Prinzip) den gleichen Stamm haben,

schließt Cadogan daraus, daß kochi ursprünglich ein

universelles weibliches Prinzip darstellte. Verstärkt wird
diese Interpretation dadurch, daß dem kochi zugeschrieben

wird, daß es aus dem Orient in einem hohlen Bambus

(takua) den Mais eingeführt hat. Takua wiederum ist in der

Form des takuapu (Stampfresonator) noch heute das

Emblem des femininen Sexus schlechthin (Cadogan, 1971,
S. 32). Darauf werden wir gleich noch näher eingehen.

Als Instrumente werden im Text von Alberto weiter kumbi-

jare und mbaraka min genannt. Kumbijare umfaßt nach

Cadogan die gesamte musikalische Begleitung in religiösen

Zeremonien; kumbijare pygua mba'e-a'ä sind religiöse

Gesänge mit instrumentaler Begleitung, so daß mit kumbijare

an sich kein einzelnes Instrument bezeichnet wird

(Cadogan, 1959, S. 199). Es ist zu vermuten, daß Alberto
deshalb den Begriff verwendet, um damit ebenfalls mbaraka

mirï, die Kürbisrassel, zu bezeichnen, ein Instrument,
das in den drei hier behandelten Guaram-Kulturen große

Bedeutung hat. Zusammen mit kurusu, dem Kreuz, und

denyvyra'i, den kleinen Stäben, gehören die Kürbisrasseln

bei den Pal-Tavyterä zu den mba'e marangatu, den «heiligen
Sachen» oder dem Altar, der in den traditionellen
Langhäusern dem Eingang gegenübersteht und mit diesem

zusammen eine Linie zur aufgehenden Sonne bildet. Während

bei den Paï und den Chiripä die Kürbisrassel mbaraka

ist, wird sie bei den Mbyâ als mbaraka mirï, die kleine

Rassel, bezeichnet. Mbaraka ist bei ihnen Ausdruck für die

von den Europäern übernommene Guitarre.

Mbaraka ist gleichbedeutend mit mba'e kuaa, dem Wissen

oder der Weisheit. Mba'e kuaa mbaraka voi, aguaipu voi («das

Wissen ist die Kürbisrassel, ist gleichbedeutend mit dem

Ton der Rassel»), wie ein Informant der Paï sagte

(Cadogan, 1962, S. 48), - oder mit anderen Worten: das

Wissen, das nane ramoï bei den Pai zur Erschaffung der

Welt benutzte, wird durch die Kürbisrassel symbolisiert.
Mbaraka wird deshalb von den Paï ebenfalls mba'e kuaa,

aguaipu und hyapu guasu (großer Donner) genannt (Melia,
Grünberg, 1976, S. 247). Im nane ramoïjusu papa nengarete,

dem großen Schöpfungsmythos der Paï, erscheint mba'e

kuaa gleich hinter jasuka als zweite Kraft, durch die nane

ramoï das erste Universum geschaffen hat. Im Gegensatz

zur Mythologie der Apapokuva Brasiliens, in der mba'e

kuaa als personifizierter Heros neben nande ru vusu - dem

nane ramoï der Paï-an der Erschaffung der Welt teilgenom¬

men hat (Nimuendaju, 1978, S. 68), nimmt mba'e kuaa bei

den Paï nicht göttliche Gestalt an. Ebensowenig bei den

Mbyâ:

Kuaâ-ra-râ vy ma

jechakâ mba'e kuaâgui, ayvu

rapyta o-guerojerâ o-guero-

yvâ-ra namandui; mba 'ejeku-

aâ ey rehe,pytuyma mbyte rehe,

tenondé aré...

(Cadogan, 1946, S. 21)

Durch kuaâ-ra-râ

das Wissen, das in seinem Sehen

enthalten ist, schuf er den

Ursprung der Sprache, machte na-

mandu, daß sie Bestandteil seiner

Göttlichkeit wurde; bevor man die

Dinge kannte, inmitten der

ursprünglichen Dunkelheit, vor
allen Prinzipien...

Auch an dieser Stelle erscheint mba'e kuaa als Kraft oder

Fähigkeit, mit Hilfe derer namandu — noch im Chaos — die

Sprache als erstes geschaffen hat. Kuaâ-ra-râ wird symbolisiert

durchyvyra'i - den «kleinen Stab», - der als wichtiger
Kultgegenstand der Paï und der Mbyâ in der Sammlung
Schuster nicht enthalten ist. Kuaâ-ra-râ setzt sich zusammen

aus kuaa (wissen) und -ra (Wurzel aus jera oder mbo-

jera: schaffen, erschaffen) und wird von Cadogan benützt,

um das guaranitische Wort kuarahy (Sonne) ethymologisch

zu erfassen; kuaa-ra-y, Manifestation des schöpferischen
Wissens (eb. S. 23). Damit erklärt er, weshalb für die

Mbyâ kuarahy, die im Sonnenheros pa'i rete kuarahy oder
nande ru pa'i personifiziert ist, oft mit namandu ru ete jechakâ

mba'e kuaa gleichgesetzt wird, was übersetzt werden kann

mit: sehen (widerspiegeln) des Wissens vom wirklichen
Vater namandu. Dies wiederum führt uns zurück zu den

Tavyterâ und erklärt, weshalb bei ihnen besonders pa'i
kuara - synonym mitjba'i rete kuarahy der Mbyâ-in Verbindung

mit mba'e kuaa, der Kürbisrassel gebracht wird.

(Melia/Grünberg, 1976, S. 246). Da sich die Paï außerdem

als Abkömmlinge von pa'i kuara betrachten, während
alle übrigen Völker der Erde von jüngeren Brüdern des

Sonnenheros abstammen (Spanier und Paraguayer z.B.

von papa rei), ist es verständlich, daß die Kürbisrassel und

damit die Weisheit als ausschließliches Element der Paï,

respektive der Guarani betrachtet wird und es zu ihren
kulturellen Hauptaufgaben gehört, die Welt durch ihre

Gebetsgesänge in Ordnung zu halten und anderen Eth-
nien ihr Wissen weiterzugeben.
Während die Kürbisrassel Emblem des Mannes ist, steht

takuapu, der Stampfresonator aus Bambus, symbolisch für
die Frau. Im Schöpfungsmythos der Paï heißt es:jasukava

rero - kamanytï ny ma; «jasuka drückt sich durch kamanytï

aus» oder «jasuka ist mit einem kamanytï versehen»

12 177



(Cadogan, 1968,8. 440). Kamany ist im Guarani der Tavy-
terä der heilige Name für takua, eine Bambusart, und -tl
folgt aus der oft verwendeten Abkürzung von morotî, weiß.

Aus der Tatsache, daß in der Fortsetzung des esoterischen

Gesanges ebenfalls mba'ekuaa, jeguaka, nand.ua und kurusu

mit kamanytï auftreten oder sich durch dasselbe ausdrük-

ken, hat Cadogan geschlossen, daß kamanytï für Frau steht

und daß die symbolisierten Kulturheroen inklusive
mit dem weiblichen Prinzip oder mit Gattinnen ausgestattet

werden (Cadogan, 1971, S. 35). D&jasukajedoch schon

an und für sich einen weiblichen Ursprung oder ein weibliches

Chaos repräsentiert, scheint es mir naheliegender zu

sein, daß kamanytï wenigstens für jasuka nicht ein weibliches

Prinzip darstellt, das ein männliches ergänzt, sondern

vielmehr als weiteres Element zu deuten ist, das auf den

femininen Charakter von jasuka hinweist. Wie stark kamanytï

oder takua bei den Tavyterä mit dem Weiblichen
verbunden ist und dieses ausdrückt, zeigt sich in dem auf
Seite 160 wiedergegebenen Schöpfungsmythos der Frau,
die von fiane ramoï jusu papa aus seinem Kopfschmuck
geschaffen und von ihm takua rendy ju guasu (glänzender,

göttlicher, großer Bambus) genannt wird.
In derselben Legende wird nandejari angeblich durch papa
rei schwanger, worauf sich nane ramoï erzürnt ins Paradies

zurückzieht. Nandejari braucht daraufhin zum ersten Mal
den Bambus und beginnt zu tanzen:

Aguyjé ne che sy été araka 'é,

0 takuâ rekyi vy araka 'é,

takuâ rekyi ngypy araka'é.

0 takuâra rero-jeroky araka'é,

0 takuâra rero-jeroky gypy
araka 'é.

0 takuâra rekyivy araka'é,

0 takuâra rero-jerokyvy

araka 'é,

0 takuâra rero-jeoupivy

araka 'é.

(Cadogan, 1962, S. 54)

Sicher war meine wirkliche Mutter

vollkommen, damals;
als sie den Bambus schwang,
damals;

als sie zum ersten Mal den Bambus

schwang, damals;
als sie mit ihrem Bambus tanzte,

damals;
als sie zum ersten Mal mit ihrem

Bambus tanzte, damals;

den Bambus schwingend, damals;

tanzend mit ihrem Bambus,
damals;

mit ihren Händen den Bambus

hebend, damals.

Was für die Paî kamanytï oder takua, ist für die Mbyä takua-

kama und wächst als Bambusart in yvy mbyte (Mitte der

Erde), einem Ort im Siedlungsgebiet der Mbyä, der von
ihnen auch yvy pyru'ä (Nabel der Erde) genannt wird. An

dieser Stelle erscheint aus einer heiligen Quelle (ygua yvu)

yete, das heilige oder wirkliche Wasser, aus dem nandejaryi

(unsere Ahnin), die Mutter des Sonnenherospa'i retekua-

rahy erstanden ist. Aus dem um die Quelle wachsenden

Bambus haben die im Land ohne Übel lebenden Seelen

ihre Pfeile gemacht, und auch in historischer Zeit sollen

die Mbyä aus dem Material Pfeile geschnitzt haben, die sie

im Feuer härteten (Cadogan, 1971, S. 34).

Hy'a, der Kürbis und takua-kama, der Bambus, aus dem die

Rassel, respektive der Stampfresonator angefertigt werden,

sind zwei Pflanzen, die nach dem Mythos der Zwillinge

Sonne und Mond dadurch entstanden, daß
versehentlich Tau verschüttet wurde. Es ist sicher kein Zufall,
daß nach einer Mythenversion der Mbyä der Vater des

Sonnenheros nande ruysapy (unser Vater Tau) ist, daß bei

den Pal jasuka in der Form eines Nieselregens oder eines

Urtaus erscheinen kann und auch bei den Mbyä tatachina

lebenspendenden Tau oder Nebelfelder symbolisiert. Hy'a
und takua entstanden durch den Tau als männliches und

weibliches Prinzip, und aus beiden wiederum wurde die

Menschheit geschaffen.

Die Darlegung der wichtigsten Kultgegenstände der Guarani

kann nicht abgeschlossen werden, ohne ein weiteres

Objekt zu erwähnen, das ebenfalls in Schusters Sammlung
nicht enthalten ist. Es ist dies apyka, der aus Zedernholz

geschnitzte Hocker (s. Müller, 1934/35, Abb. 33, S. 260).

Apyka hat es praktisch in jedem Haus der Pal, oft mehrere.

Bei den tekoha ruvixa stehen sie meistens aufgereiht vor den

mba'e marangatu, wo die Führer sitzend ihre Besucher

erwarten.

Auch bei den Mbyä ist der Hocker anzutreffen, wenn auch

weniger häufig als bei den Pal. In einer Szene im mitäpepy,

der Initiationszeremonie für Paï-Knaben, überbringen
Väter, tanzend und singend aus dem Walde kommend,
ihren Söhnen die selbstgemachten, bemalten apyka und

stellen diese in eine Reihe vor die mba'e marangatu im Zere-

monialhaus. Daraufhin betreten die Knaben das Haus

und jeder setzt sich auf seinen apyka. Nach Gebeten des

tekoha-ruvixa beginnt dann der Ritus zum Durchstechen
der Unterlippe und Einsetzen des Lippenpflockes.

Sowohl für die Paî als auch für die Mbyä hat nemboapyka

oder napykanô (je apyka no) den Sinn von sich setzen, sich mit
einem Hocker versehen - oder im übertragenen Wertsystem:

sich verkörpern, zu Fleisch werden, der Wort-Seele

Gestalt geben. Apyka ist der Sitz der tupa, der Väter der

Wort-Seelen im Paradies. So steht im nane ramoïjusu papa

nengarete:

178



He 'i ndaje Paï araka 'e: - Ma-
vaê upe tepa ne che reko renova-

hê ny ma?

Mavaë tupa ruvixa upe tepa ne

che reko reno vahê ny ma?

Ama 'ë ma 'ê tekoa ruvicha rä ra

ri,
che reko reronesü aguä ra ri;
che vera reronesü aguä ra ri;

che rendy reronesü aguä ra ri;

che ryapu reronesü aguä ra ri;

Avy ndaje Païaraka'e ra:
Ndoko apyka vera nesyrü va ri;

ndoko apyka rendy nesyrü vy ri;

ndoko apykava ryapuva nesyrü-

va ri;

(Cadogan, 1968, S. 446)

Es wird gesagt, daß Paï sagte,
damals: Wer wird mein Sein

empfangen?

Welcher der Führer der Wort-Seelen

wird mein Sein empfangen?

Mit allem suche ich nach meinem

zukünftigen tekoha ruvixa,

vor dem ich mein Sein beuge;

vor dem ich meinen Glanz (Blitz)
beuge;

vor dem ich meine Flammen

beuge;

vor dem ich meinen Donner

beuge.
So sagt man, sprach Paï, damals:

Und hier die fließenden

(aufgereihten), glänzenden apyka;

und hier die fließenden, flammenden

apyka;

und hier die fließenden, donnernden

apyka;

Auch in den Schöpfungsmythen der Mbyâ erscheint apyka

schon als Element von nande ru papa tenonde, inmitten der

ewigen, ursprünglichen Dunkelheit, aus der heraus sich

dieser erschuf:

Nande rupapa tenondeguete rä Unser Erster Ewiger Vater, seinen

ombo-jera pytüyma gui,

yvâra pypyle,

apyka apu'a'i

pytüyma mbyte re.

(Cadogan, 1959, S. 13)

Körper schuf er aus der ursprünglichen

Dunkelheit,
die heiligen Pflanzen der Füße,

den kleinen apyka

inmitten der ursprünglichen
Nebel.

Jeguakäva porangue'i,

jachukava porangue'i

nembo-rerovy'a arä'i

ijapyka pota ma vy,

nandeyvy py emondo

ne 'eng porä imopyrö vy

e'i nande ru tenonde

gua'y ne'eng ru ete py.

(Cadogan, 1959, S. 39)

Um diejenigen, die das Emblem

der Männlichkeit und der
Weiblichkeit tragen, zu erfreuen auf der

Erde, werden sie sich setzen

(geboren werden), die Wesen;

schicke sie auf unsere Erde

die Wort-Seelen, damit sie Gestalt

annehmen, sagt nande ru tenonde

zu den wirklichen Vätern der

Wort-Seelen seiner Kinder.

Wenn heute auch nicht in ausgeprägter Weise bei den

Mbyâ, so ist doch bei den Paï das apyka arijaguapy (sich auf
den Hocker setzen) Ausdruck von Ruhe und Ausgeglichenheit.

Gespräche zwischen tekoha-ruvixa oder zwischen

mburuvixa erfolgen fast ausschließlich sitzend auf dem

apyka; in den Häusern mit mba'e marangatu sollten die vor
dem Altar aufgereihten apyka respektiert und nur von Leuten

benützt werden, die wirkliche Paï sind und somit das

kleine Loch in der Unterlippe aufweisen (hembekuava).

Symbolisch zeigt sich die Bedeutung des apyka bei den

Tavyterä in der Form, wie das mimby, die kleine Flöte,

geschnitzt ist. Mimby ist ein Instrument, das nur wenige
Töne erzeugt und dazu dient, bei der Annäherung an ein

Haus die Ankunft aus einer gewissen Distanz mitzuteilen.
Im übertragenen Sinn hat es einen Kontakt vorzubereiten.

Mimby wird deshalb ebenfalls benützt, um religiöse
Zeremonien einzuleiten, das heißt, um den Kontakt mit Göttern

und Heroen herzustellen.

Die Flöte der Mbyâ wird aus Bambusrohr hergestellt, hat

eine längliche Form und kann sowohl in der Größe wie

auch in der Zahl und Anordnung der angebrachten
Löcher variieren (s. Abb. 6).

Geborenwerden ist für die Mbyâ Ausdruck für das

Gestalt- und damit Sitzgeben der Wort-Seelen, die von
den ne'eng ru ete im Auftrag von hamandu ru ete auf die Erde

geschickt werden. Es sei mir erlaubt, auf die literarische
Ausdrucksweise der folgenden Verse hinzuweisen, die -
von der Guaram-Sprache ausgehend - an Schönheit kaum

zu übertreffen sind:

Das mimby der Paï wird aus dem Wurzelstock der Guaya-

vapflanze angefertigt und hat die Form eines kleinen apyka,

auf dem die Flöte, ein ausgehöhltes Oval, mit der BlasöfT-

nung oben und zwei seitlich angebrachten kleinen

Löchern, sitzt. Bemerkenswert ist, daß im Sprachgebrauch

der Guarani ne'e sowohl Wort und Sprache als

eben auch Seele bedeutet. Sitz von ne'e ist der Kehlkopf.
Das mimby symbolisiert deshalb die Seele, wie sie auf dem

apyka sitzt und wie sie dazu dient, die Kommunikation

zum Ubersinnlichen herzustellen.

179



Mit diesen Ausführungen soll die Einleitung zur Sammlung

Schusters abgeschlossen werden. Die wenigen

Bemerkungen zu einzelnen Kultgegenständen zeigen, wie
stark diese mit Religion und Mythologie verflochten sind

und wie schwer es ist, Aussage und Symbolik der Objekte
zu erfassen. Es ist selbstverständlich, daß dies nicht nur für
die hier angeführten, sondern ebenfalls für Gegenstände

gilt, die ihre Bedeutung mehr im alltäglichen Leben

haben.

Wir haben es Leôn Cadogan zu verdanken, daß uns wenigstens

der Ansatz zu einem Verständnis der Mbya-Kultur
ermöglicht wird, auch wenn dieses noch äußerst fragmentarisch

ist. Es scheint jedoch in der Sache selbst zu liegen,
daß, je mehr Informationen über Religion und Mythologie
uns zur Verfügung stehen, wir desto weiter abrücken müssen

von vereinfachten Interpretationen. Weder die Mbyä
noch die übrigen Guarani-Gruppen noch andere autoch-

thone Völker, denen ein Zivilisierungsprozeß erspart
blieb, sind einfache Gesellschaften. Die Guarani zeigen

zwar im Vergleich zu anderen Kulturen im materiellen
Bereich aus unserer Sicht eine äußere Armut sondergleichen

auf, die von ihnen bewußt aufrechterhalten wird, da

die Wort-Seelen nur auf der Erde weilen, um wieder ins

mara'ey, ins Land ohne Übel zu gehen. Gerade sie zeigen

jedoch im sozialen, religiösen und mythologischen Bereich

eine Komplexität und Vielfalt, die auch für den Ethnologen

und sogar für Leon Cadogan äußerst schwer erfaßbar
sind. In diesem Sinn kann die hier vorliegende Arbeit nur
betrachtet werden als Versuch, vermehrtes Interesse für
die Guarani und im speziellen für die Mbyä-Indianer zu
erwecken - ein Interesse, das nur in zweiter Linie der

Wissenschaft, in erster Linie aber den Mbyä dienen sollte,
die heute, im Namen des Fortschrittes und der Entwicklung,

auch ihrer letzten Ländereien beraubt und vertrieben

werden.

180



2. Sammlungskatalog

Abb. i. Aus Ton geformte und mit Holz- oder Bambusmundstück versehene Tabakpfeifen. L: 19 cm, 17 cm, 17 cm.

Jakaira ru ete: Ch.ee, pety, tatachinakägä arojera 'i va 'erä, nande rypejekupe rä. Der wirkliche Vater der Alligatore: Den Tabak und die Knochen des

Rauches (Tabakpfeifen) werde ich erschaffen, damit sich unsere
Söhne schützen können.

181



Abb. 2. Tabakpfeifen. Oben: Rituelle Pfeife, geschnitzt aus dem Wurzelstock der Guayavapflanze (L: 10 cm). Unten: Holzpfeife zum alltäglichen
Gebrauch (L: 24 cm).
Tatachina, hergeleitet aus tatachi (Rauch) und -ra oder -na (ähnlich wie), entspricht kleinen Nebelfeldern, wie sie sich oft im Frühling über offene

Niederungen hinziehen und die den Menschen, Tieren und Pflanzen Leben und Kraft geben.

182



Abb. 3. Stirnbänder der Männer, wie sie aufden in Abb. 10 gezeigten einfachen Rahmen von Frauen gewoben
werden (Stirnband links, L: 75 cm).
Jeguaka, das Stirnband oder das Prinzip der Männlichkeit. Jasuka, das Prinzip der Weiblichkeit. Bei den Paï-

Tavyterä hat jeguaka die Bedeutung von Gattin, während jasuka das ursprüngliche Chaos oder den Ursprung
aller Dinge bezeichnet.



Abb. 4. Trommel aus Zedernholz und mit der Haut des Pecari bezogen (H: 22 cm).
Ygary, die Zeder, wächst im guaranitischen Paradies. Ihr heiliger Name istyvyra namandu, Baum von namandu, dem Schöpfer der ersten Welt. Kochi

(Pecari) hat aus dem Osten in einem Bambus den Mais gebracht.

184



Abb. 5. Kürbisrasseln. Der Holzstab ist mit Wachs befestigt. (Rassel rechts, H: 27 cm).
Während die Frauen in religiösen Zeremonien mit dem Bambusrohr (takuapu) den Takt schlagen, schütteln die Männer die Kürbisrassel.

Mbaraka, die Rassel, symbolisiert mba'e kuaa, die Weisheit, das Wissen.

185



W i 1 ü 4

Abb. 7. Lippenpflöcke. (Objekt rechts, H: 8 cm).
In der Schlußphase des Iniationszeremoniells für Knaben wird den

angehenden Männern die Unterlippe durchstochen und der Lippenpflock

(tembeta) eingesetzt. Der Lippenpflock rechts außen ist aus
dem Penisknochen des kuati (Nasenbärs) angefertigt, die übrigen aus
takuarembo, einer Bambusart. Ursprünglich war es üblich, den

Lippenpflock aus dem Harz desygary (Zeder) oder auch anderer Bäume
herzustellen. Die Pai-Tavyterä verwenden dazu noch heute Harz.

Abb. 6. Flöten aus Bambus. (Objekt links, H: 51 cm)

Mimby- die Flöte - dient dazu, sich aus der Ferne anzukünden; aber
auch um den Kontakt mit der Natur und den Göttern herzustellen.

186



Abb. 8. Kürbisgefäße (hy'akua) zum Aufbewahren von Wasser oder Maisbier (kanguijy). (Gefäß links, H: 18 cm).

Hy'a, der Kürbis, entstand, alspa'i rete kaurahy, der Sonnenheros, seinen Körper mit Tau einrieb, um sein Blut zu erneuern. Dabei verschüttete er

den Tau und an derselben Stelle wuchsen der Kürbis und der Bambus (takua). Aus hy'a und takua entstand die Menschheit.

187



Abb. 9. Wassergefâss. (H: 28 cm).
Die Halterung der hy'akua wird aus guembepi, einer Lianenart, die vorwiegend an derguembe-Pflanze (phylodendron selloun) wächst, hergestellt.
Aus dem Samen der guembe wiederum hat pa'i rete kuarahy die Pecari geschaffen.

Abb. 10. Webrahmen. (H: 124 cm).
Wird zum einmaligen Gebrauch hergestellt und senkrecht mit den zwei Füßen in den Boden eingegraben. Die senkrecht aufgezogenen Wollfaden
werden inimbo nemopu'ä (aufgerichtete Fäden), das Webermesser pêhë genannt. Auf diesem Rahmen wird ein Lendengürtel, wie ihn die Männer

tragen, gewoben.

188



189



Abb. Ii. Spindeln, (Objekt links, H: 42 cm).
Werden von den Mbyâ hë'y genannt. Die Knäuel sowie der gezwirnte Faden der mittleren Spindel sind gekauft, während der Faden der übrigen
Spindeln aus selbstgezogener Baumwolle hergestellt wurde. Mandyju guazu (die große Baumwolle) der Guarani, wie sie noch heute von den

Tavyterä in der Nähe der Häuser angepflanzt wird, unterscheidet sich von der kommerziellen Baumwolle dadurch, daß ihre Sträucher bis drei
Meter hoch sind und über mehrere Jahre geerntet werden können.

190



Abb. 13. Knabenspielzeug. (Bogenhöhe: 34 cm)

Abb. 12. Bögen und Pfeile. (Objekt rechts, H: 201 cm).
Der Bogen auf der rechten Seite ist mit guembepi und mit einer Sehne

der karaguata-Fa.ser versehen. Der Kugelbogen aufder linken Seite hat

eine Baumwollsehne.
Der Pfeil links mit birnförmigem Holzaufsatz dient ausschließlich zur

Vogeljagd. Der Pfeil in der Mitte wird zur Jagd auf größeres Wild
verwendet, und derjenige rechts mit Widerhaken wird vorwiegend

zum Fischfang gebraucht.
Mit dem heiligen Bogen (guyrapaju) und seinen Pfeilen (hu'y) gelangte

jasy (Mond) ins Paradies. Seither blieb uns der magische Bogen

erhalten, damit wir ihn benützen. Wir nennen ihn deshalb jasyrapa

(Bogen des Mondes).

191



Abb. 14. Pfeile. (Pfeile mit Widerhaken, H: 83 - 142 cm; lanzettförmige Pfeile, H: 124—140 cm; Vogelpfeile, H: 89—122 cm).
Alle Schäfte sind aus takuapi einer Bambusart (merostachys argyronema) hergestellt. Die Pfeilspitzen sind in die Schäfte eingelegt und mit
Bienenwachs befestigt. Zur besseren Festigung werden sie, wie auch die Tangentialbefiederung am Schaftende, mit guembepi umwickelt. Alle
Pfeile sind mit Kerben versehen.

192



Abb. 15. Seil einer Schlingfalle, hergestellt aus guembepi. (Schlaufendurchmesser 14 cm).
Die Mbyâ benützen mehrere Typen von Schlingfallen (ma) und Schlagfallen (monde) zum Erlegen von Gürteltieren, Wildschweinen, Rehen usw.

193



Abb. 16. Feuerbohrer. (Objekt links, H: 104 cm).
Der heute durch Zündhölzer ersetzte Feuerbohrer (tatay) wurde mit
beiden Händen gerieben und damit auf dem kleinen Holzstück
gedreht.

Mit Hilfe der Kröte (kururu) stahl papa miri oderjakaira ru ete durch List
von den Aasgeiern (yryvu) das Feuer und bewahrte es für die
Menschen der Neuen Welt in der Vertiefung des Lorbeerbaumes (aju'yjoâ)
und einer subterranen Liane (ysypoyvyguy) auf. Deshalb brauchen die

Mbya nur ein trockenes Stück des Lorbeerbaumes oder der Liane, um
die dort aufbewahrte Glut durch den Feuerbohrer zu entfachen und

Feuer zu erzeugen.



Abb. 17. Lendenschurz einer Frau. (H: 71 cm).
Von den Guarani chiripâ genannt, was den Ava-Guarani den Namen Chiripâ einbrachte. Der Lendenschurz wird von Frauen auf den einfachen

Webstühlen gewoben. Die Tönung der Farbstreifen wird durch den wäßrigen Auszug aus der Rinde des Katigua-Baumes (trichilla catigoa)
erreicht.

195



• «...

iJ",' .Sty.-"**'

.ÎS^X

jjniiiini I mi iiKMimaiiii

t^fvj •SfH-Äi4**s

a

§wä

MiiSgjpf

HHiMi'«'

*jfc»niiiiy !iif!

wiiiiiiTin! i|iiii>»r
Nl J ' s

' !ä4:a%äi;

MS's'S.-U, U, ''"!"

mmm

Abb. 18. Lendenschurz einer Frau. (H: 70 cm).
Weil die Guajaki nackt an einer Versammlung der Götter teilnahmen, wurden sie dazu verurteilt, bis in alle Ewigkeit (als Jäger und Sammler)
nackt im Urwald herumzuirren.

196





Abb. 20. Schamschürze der Männer. (H: 103 cm).
Die Schamschürze (tambeao) wurde gefaltet und auf der Vorderseite

getragen, wobei eine Schnur um den Leib gebunden wurde. In früheren

Zeiten war sie das einzige männliche Kleidungsstück.

Abb. 21. Leibbinde eines Mannes. (H: 84 cm).
Heute wird die ehemalige Schamschürze als Leibbinde über Hemd
und Hosen getragen. Verwendet wird sie vorwiegend noch von Ka-
ziken.

198



Abb. 22. Anhänger. (Objekt links, H: 6 cm).
Der Anhänger aufder linken Seite ist ein Amulett (ypüruä), wie sie Kleinkinder bis zum Alter von etwa vier Jahren zum Schutz gegen Krankheit
und anderes tragen. Der Anhänger rechts besteht aus Krallen des kuati (Nasenbär).

199



Abb. 23. Knieband. (Objekt links, H: 14 cm).
Das Knieband (tetymakua) ist aus Frauenhaar hergestellt und wird vorwiegend von Männern, manchmal auch von Jünglingen getragen.

200



Abb. 24. Halsschmuck. (L: 138 cm).
Bei den Mbyâ wurde Hals- und Armschmuck sowohl von Männern und Frauen als auch von Kindern jeden Alters getragen. Bei den Paï und

Chiripa wurde er von Frauen und Mädchen benutzt. Das Halsband ist hergestellt aus blauen, roten und weißen Glasperlen, sowie durchbohrten
Krallen des taguato, einer Falkenart.

201



Abb. 25. Halsband. (L: 166 cm).
Hergestellt aus roten, blauen und weißen kleinen, sowie drei größeren, gelblichen Glasperlen und Krallen des taguato.

202



Abb. 26. Halsband mit Ohrgehänge. (H des Ohrschmuckes: 6 cm).
Das Halsband ist mit denselben Materialien hergestellt wie dasjenige in Abb. 25. Die dreieckigen Plättchen des Ohrschmuckes bestehen aus der
Schale einer Flußperlmuschel.

203



Abb. 27. Halskette. (L: 178 cm).
Hergestellt aus blauen und weißen Glasperlen sowie aus den Samen

der yva hü (rhamnidium sp.). Zusätzlich sind ein Druckknopf und
zwei Verschlüsse angebracht.

Abb. 28. Halsband mit kürbisförmigem Holzanhänger. (L: 48 cm).
Auf einem Baumwollfaden sind weiße und blaue Glasperlen sowie

Samen der yva hü aufgezogen. Der Anhänger ist wahrscheinlich aus

Lapacho (tajy) geschnitzt. Samen dtryva-hü werden ebenfalls verwendet,

um in den Kürbisrasseln den Ton zu erzeugen.

204



Abb. 29. Armband. (L: 26 cm).

Hergestellt aus blauen Glasperlen und den Krallen des taguato.

Abb. 30. Flechtwerk. (H: 11 cm).
Bastelarbeit der Mbyâ, wie sie öfters gemacht werden, wenn es draußen

regnet und die Leute ums Feuer sitzen und reden.

205



Literatur

Ambrosetti, Juan B., (1894): Los Indios Caingua del Alto Parana

(Misiones). Boletin del Instituto Geogrâfico Argentino, Vol.
XV.

Andree, Karl (1856): Buenos Ayres und die Argentinischen Provin¬

zen. Leipzig.

Armando, Luis; Galeano, Romero (1972): Unidades Productivas

Agropecuarias y Estructuras de Poder en Paraguay
(1811 — 1870). Centro Paraguayo de Estudios Sociolögicos,

Vol. 56; Asuncion.

Azara, Felix de (1847): Descripcion é Historia del Paraguay y del

Rio de la Plata, 2 Bände; Madrid.

Baldus, Herbert (1952): Breve noticia sôbre os Mbyâ-Guarani de

Guarita. Revista do Museu Paulista, Vol. VI; Säo Paulo.

Banco Paraguayo de Datos (BPD) (1980): Acciones Indigenistas en

el Paraguay: Acontecimientos y Perspectivas. Asuncion.

- (1981): Conflictos de Tierras: El caso de los Toba-Maskoy.
Asuncion.

Bartolome, Miguel A. (1969): Notas sobre el Cambio Cultural
Guarani. Revista del Museo Americanista, N° 1; Lomas de

Zamora.

- (1969): Notas sobre Etnografïa Apytere. Suplemento Anlro-
polôgico, Vol. IV; Asuncion.

Baudin, Louis (1962): L'état jésuite du Paraguay. Paris.

Becker, Felix (1980): Die politische Machtstellung der Jesuiten in

Südamerika im 18. Jahrhundert. Lateinamerikanische
Forschungen, Bd. 8; Köln.

Bejarano, Ramôn C. 1965): El problema indigena en el Paraguay y
su posible soluciön. Suplemento Antropolögico, Vol. 1; Asuncion.

Bertoni, MoiseS. (1920): Aperçu Ethnographique Préliminaire du

Paraguay Oriental et du Haut Parana. Puerto Bertoni, Alto
Parana.

- (1922): La civilizaciön Guarani. Parte I; Puerto Bertoni, Alto
Parana.

- (1956): La civilizaciön Guarani. Parte II; Buenos Aires.

Cadogan, Leon(y<)ä,6)\ Las tradiciones religiosas de los Indiosjegu-
aka Tenondé Porâ-gué i del Guairâ comunmente llamados

Mbyâ-Apyteré o Ka'ynguä. Revista de la Sociedad Cientifica
del Paraguay, Vol. I; Asuncion.

- (1948): Los Indios Jeguaka Tenondé (Mbyâ) del Guairâ,

Paraguay. America Indigena, Vol. VII, N° 2; Mexiko.

- (1949): La Lengua Mbyâ-Guarani. Boletin de Filologia,
Vol. V; Montevideo.

- (1949): Las creencias religiosas de los Mbyâ-Guaranies. Bole¬

tin de Filologia, Vol. V; Montevideo.

- (1950): La Encarnacion y la Concepciön; La Muerte y la

Resurecciön en la Poesia sagrada «Esoterica» de losjeguakava
Tenondé Porâ-gué (Mbyâ-Guarani) del Guairâ, Paraguay.
Revista do Museu Paulista, Vol. IV; Sâo Paulo.

- (1952): El concepto Guarani de «aima». Su interpretaciôn
semantica. Folia linguistica Americana, Vol. I; Buenos Aires.

- (1955): Aves y Aimas de Difuntos en la Mitologia Guarani y
Guajaki. Anthropos, Vol. 50; Wien.

- (1956): Las Reducciones del Tarumâ y la Destrucciôn de la

Organizacion social de los Mbyâ-Guaranies del Guairâ (Ka'y-
guâ o Monteses). Estudios Antropolôgicos publicados en

homenaje al Dr. Manuel Ganio; Mexico.

- (1959): Ayvu Rapyta; Textos miticos de los Mbyâ-Guarani del

Guairâ. Universidade de Säo Paulo, Boletim N° 227 / Antro-
pologia N°5; Säo Paulo.

- (1959a): Como interpretan los Chiripâ (Avâ-Guarani) la

danza ritual. Revista de Antropologia, Vol. VII/1-2; Säo

Paulo.

- (i960): Mil Apellidos Guaranies; Aporte para el estudio de la

onomastica Paraguaya. Estudios Antropolôgicos N° 2; Asuncion.

- (i960): En torno a la Aculturaciön de los Mbyâ-Guarani del

Guairâ. America Indigena, Vol. XX; Mexico.

- (1962): Aporte a la Etnografïa de los Guarani del Amambai,
Alto Ypané. Revista de Antropologia, Vol. X; Säo Paulo.

- (1965): En torno al bai ete-ri-va y el Concepto Guarani de

Nombre. Suplemento Antropolögico, Vol. I; Asunciôn.

- (1967): En torno a dos Plantas y un Animal sagrado de los

Guaranies. Suplemento Antropolögico, Vol. II; Asuncion.

- (1967—68): Chonö Kvbwyrâ: Aves y Aimas en la Mitologia
Guarani. Revista de Antropologia Vol. XV/XVI; Säo Paulo.

- (1968): Nane Ramoi Jusû Papâ Nengareté. Suplemento

Antropolögico. Vol. Ill: Asuncion.

- (1971): Ywyra Ne'ery; Iluye del arbol la palabra. Centro de

Estudios Antropolôgicos de la Universidad Catölica; Asunciôn.

Caraman, Philip (1979): Ein verlorenes Paradies. DerJesuitenstaat
in Paraguay. München.

Cardogo, Efraim (1959): El Paraguay Colonial. Buenos Aires /
Asunciön.

Cardogo, Ramôn I. (1970): El Guairâ: Historia de la Antigua Pro-

vincia. (1554—1676). Asunciön.

César,José V. (1965): Die Urnenbestattung bei den Tupi-Guarani.
Freiburg/Schweiz.

Clastres, Hélène (1968): Rites Funéraires Guayaki. Journal de la

Société des Américanistes, Vol. 58; Paris.

Clastres, Pierre (1967): Ethnologie des Indiens Guayaki. La vie

sociale de la tribu. L'Homme, Vol. VII; Paris.

- (1968): Ethnographie des Indiens Guayaki. Journal de la

Société des Américanistes, Vol. 57; Paris.

Dreyfus, Simone (1963): Les Kayapo du Nord. Paris.

206



Fernandes, Florestan (1948): A Organizaçâo Social dos Tupinamba.
Säo Paulo.

Galeano, Eduardo (1973): Die offenen Adern Lateinamerikas.

Wuppertal.

Gandia, Enrique (1939): Francisco de Alvaro y la condiciön social

de los Indios. Buenos Aires.

Göttner-Abendroth, Heide (1980): Die Göttin und ihr Heros. München.

Grünberg, Georg (1970): Beiträge zur Ethnographie der Kayabi
Zentralbrasiliens. Archiv für Völkerkunde, Vol. 24; Wien.

- (coord.) 1971 ): La Situaciön del Indigena en America del

Sur. Montevideo.

- (1979): Dos Modelos de Economia Rural en el Paraguay: Paî-

Tavyterä y Koygua. Estudios Paraguayos, Vol. Ill; Asuncion.

Hanke, Wanda (1956): Beitrag zur Kultur der Cainguâs. Zeit¬

schrift für Ethnologie, Vol. 81, Berlin.

- (i960): Chiripâ y Tembecua en las selvas del Paraguay. Revi-

sta de Indias, Ano XX, N° 80; Madrid.

Holmberg, A.R. (1969): Nomads of the long Bow. The Siriono of
Eastern Bolivia. New York.

Kirchhoff, Paul (1931): Die Verwandtschaftsorganisation der

Urwaldstämme Südamerikas. Zeitschrift für Ethnologie,
Vol. 63; Berlin.

- (1932): Verwandtschaftsbezeichnungen und Verwandtenheirat.

Zeitschrift für Ethnologie, Vol. 64; Berlin.

Lafargue, Paul (1921): Der Jesuitenstaat in Paraguay. In: Vorläufer

des neueren Sozialismus; Internationale Bibliothek,
Bd. III; Stuttgart.

Lery, Jean de (1967): Unter Menschenfressern am Amazonas.

Brasilianisches Tagebuch (1556—1558). Tübingen.

Lévi-Strauss, Claude (1943): The Social Use of Kinship Terms

among Brasilian Indians. American Anthropologist, Vol. 45.

- (1948): La vie familiale et sociale des Indiens Nambikwara.
Paris.

Lugon, Clovis (1970): La République des Guaranis (1610—1768).

Paris.

Machon (1894/95): LesCainguâ. VoyageduDr. Machon à travers
le Paraguay. Bulletin de la Société Neuchâteloise de Géographie,

Vol. VIII; Neuchâtel.

Martinez-Crovetto, Raul (1968): Juegos y Déportés de los Indios

guaranies de Misiones. Etnobiologica, n° 6; Corrientes.

Maybury-Lewis, David (ed.) (1979): Dialectical Societies. The Gê

and Bororo of Central Brazil. Harvard University Press.

Mayntzhusen, Friedrich C. (1925): Guayaki-Forschungen. Zeit¬

schrift fur Ethnologie, Vol. 57; Berlin.

Meliâ, Bartomeu (1972): Aportes para una recopilaciön de textos

de los Chiripâ. Suplemento Antropolögico, Vol. VII; Asuncion.

- (ed.) (1975): Roque Gonzalez de Santa Cruz. Coloniay Reduc-

ciones en el Paraguay de 1600; Asuncion.

- (1977): Las Reducciones Jesuiticas del Paraguay: un espacio

para una Utopia colonial; (no publicado).

Meliâ Bartomeu, Grünberg Friedl, Grünberg Georg (1976): Los Paï-

Tavyterâ. Etnografïa guarani del Paraguay contemporaneo.
Centro de Estudios Antropologicos de la Universidad Cato-

lica; Asuncion.

Métraux, Alfred (1927): Migrations Historiques des Tupi-Guarani.

Journal de la Société des Américanistes, Vol. XIX.
- (1928): La civilisation matérielle des Tribus Tupi-Guarani.

Paris.

- (1948): The Guarani. Handbook of South American Indians,
Bd. III; Washington.

Misiôn de Amistady Asociaciôn Indigenista del Paraguay (1977): Pobla-

ciôn y Tierras Indigenas en la Region Oriental de la Repûblica
del Paraguay; Asuncion.

Mörner, Magnus (1964): Das Verbot für die Encomenderos, unter
ihren eigenen Indianern zu wohnen. Jahrbuch für Geschichte,

von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft Lateinamerikas, Bd. I;
Köln.

Müller, Franz (1928): Drogen und Medikamente der Guarani-

(Mbyâ, Pai und Chiripâ) Indianer im östlichen Waldgebiet

von Paraguay. Publication d'hommage offerte au

P.W. Schmidt; Wien.

- (1934/35): Beiträge zur Ethnografie der Guarani-Indianer im

östlichen Waldgebiet von Paraguay, Anthropos, Bd. 29/30;

Wien.

Murphy, Yolanda and Robert (1974): Women of the forest. New

York.

Necker, Louis (1974): La réaction des Indiens Guarani à la

Conquête espagnole du Paraguay, un des facteurs de la Colonisation

de l'Argentine à la fin du XVIe siècle. Bulletin de la

Société Suisse des Américanistes, N° 38.

Nickson, Andrew R. (1979): Brazilian Colonization of the Eastern

Border Region of Paraguay. Centre of Latin American
Studies; University of Caracas.

Nimuendaju, Curt (1914): Die Sagen von der Erschaffung und

Vernichtung der Welt als Grundlagen der Religion der Apa-

pocüva-Guaram. Zeitschrift für Ethnologie, Vol. 46; Berlin.

- (1938): The Social Structure of the Ramkokamekra (Canella).
American Anthropologist, Vol. 40.

- (1954): Apontamentos sobre os Guarani. Revista do Museu

Paulista, Vol. VIII; Säo Paulo.

- Los Mitos de Creaciôn y de Destrucciôn del Mundo como

Fundamentos de la Religion de los Apapoküva-Guarani. Centro

Amazonico de Antropologla y Aplicacion Practica, Vol. I;
Lima.

207



Pastore, Carlos (1972): La Lucha por la Tierra en el Paraguay.
Montevideo.

Philipson,J. (1946): Nota sôbre a interpretaçâo sociolögica de

alguns designativos de Parentesco do Tupi-Guarani. Boletim
da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras da Universidade
de Säo Paulo, Vol. LVI; Sâo Paulo.

Pia, Josefina (1973): Los Talleres Misioneros (1609—1767). Su

Organizaciön y Funcionamiento. Revista de Historia de America,

N° 75/76.

Quevedo, Samuel A. 1919): Guarani Kinship Terms as Index of
Social Organization. American Anthropologist, Vol. 45.

Rengger, Johann R. (1835): Reise nach Paraguay in den Jahren
1818 bis 1826; Aarau.

Saager, Adolf (1941): Mose Bertoni. Ein Tessiner Forscher und

Pionier im südamerikanischen Urwald. Gute Schriften

N° 210; Basel.

Samaniego, Marcial (1968): Textos Miticos Guarames. Suplemento

Antropologico, Vol. III; Asuncion.

Samhaber, Ernst (1939): Südamerika. Hamburg.

Schaden, Egon (1947): Fragmentos da Mitologia Kayuä. Revista

do Museu Paulista, Vol. I; Säo Paulo.

- (1952): Überlieferung und Wandel in der Religion der Guarani.

Actes du IVe Congrès Internatinal des Sciences Antropo-
logiques et Ethnologiques, Vol. II; Viena.

- (1962): Aspectos Fundamentais da Cultura Guarani. Säo

Paulo.

- (1963): Desenhos de Indios Kayovä-Guarani. Revista de

Antropologia, Vol. XI; Säo Paulo.

- (1964): Aculturaçâo Indigena. Säo Paulo.

- (1964): Ethnographische Notizen zu einem Chicha-Tanzlied
der Kayova. In: Völkerkundliche Abhandlungen: Beiträge zur
Völkerkunde Südamerikas (Hrg. H. Becker), Hannover.

Schmidel, Ulrich (1962): Wahrhalftige Historien einer wunderbaren

Schiffart. Graz.

Schuster, AdolfN. (1912): Heimatklänge vom Silberstrom. Jahresbericht

der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in
Zürich (1911 — 1912), Zürich.

- 1913): Argentinien, Land, Volk, Wirtschaftsleben und

Kolonisation; 2 Bde. München.

- (1929): Paraguay. Land, Volk, Geschichte, Wirtschaftsleben
und Kolonisation. Stuttgart.

Susnik, Branislava (1965): El Indio Colonial del Paraguay. Museo

Etnogräfico «Andres Barbero»; Asuncion.

- (I975): Dispersion Tupf-Guarani Prehistorica. Museo

Etnogräfico «Andres Barbero»; Asuncion.

- (1978): Los Aborigènes del Paraguay. Etnologia del Chaco

Boreal y su Periferia (Siglos XVI y XVII). Museo Etnogräfico
«Andres Barbero», Asuncion.

- (1979 — 80): Los Aborigènes del Paraguay. Etnohistöria de los

Guarames. Epoca Colonial. Museo Etnogräfico «Andres
Barbero», Asuncion.

Taylor,John e Andrej/ (1966): Nove Contos contados pelos Kaiwäs e

Guaranis. Revista de Antropologia, Vol. 14; Säo Paulo.

Velazquez, Rafael E. (1965): La Rebeliôn de los Indios de Arecaya
en 1660. Centro Paraguayo de Estudios Sociolögicos; Asuncion.

- (1972): La Poblaciöndel Paraguayen 1862. Centro Paraguayo
de Estudios Sociolögicos, Vol. 62; Asuncion.

~~ (1975): Paraguay en la época de Roque Gonzalez de Santa

Cruz; el marco historico de su vida y de sus hechos. In: Meliä
(ed.) 1975.

Vogt, P.F. (1903): Material zur Ethnographie und Sprache der

Guayaki-Indianer. Zeitschrift für Ethnologie, Vol. 35; Berlin.

- (1904): Die Indianer des oberen Parana. Mitteilungen der

Anthropologischen Gesellschaft in Wien, Vol. 34; Wien.

Watson, Virginia D. (1944): Notas sobre o sistema de Parentesco

dos Indios Cayuâ. Sociologia, Vol. VI; Säo Paulo.

Watson, James B. (1952): Cayua culture change: a study in
acculturation and methodology. American Anthropologist, Vol. 54.

Zeller, Rudolf (1930 — 33): Beiträge zur Ethnographie der Cain-

guäs, Lenguas und Tobas in Paraguay. Jahrbuch des Bernischen

Historischen Museums, Vol. X —XIII; Bern.

Bildnachweis:

Foto 1 — 19 Beate Wicker-Lehner
Abb. 1—29 Bernisches Historisches Museum: S. Rebsamen

208


	Mbyá, Paī-Tavyterā und Chiripá in Ostparaguay : zur Guaraní-Sammlung von Adolf Nikolaus Schuster im Bernischen Historischen Museum
	Einleitung
	Kolonialgeschichte
	Ethnographische Daten zur sozialen Situation der Guaraní Ostparaguays
	Bemerkungen zur heutigen Situation der Guaraní
	Die Sammlung Schuster
	Literatur


